
Zeitschrift: Sinfonia : offizielles Organ des Eidgenössischen Orchesterverband =
organe officiel de la Société fédérale des orchestres

Herausgeber: Eidgenössischer Orchesterverband

Band: 8 (1947)

Heft: 7-8

Artikel: Indische Musik

Autor: Macchioro, Vittorio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-955781

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-955781
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Indische Musik

Ueber indische Musik kann man völlig entgegengesetzte Urteile lesen. Der:
eine hebt sie in den siebenten Himmel, — hier handelt es sieh um Inder.
Andere erklären sie für schauderhaft, das sind Europäer. Und zwischen beiden
stehen diejenigen, die in alles vernarrt sind, was aus dem Orient kommt, sie
für wunderschön erklären, ohne etwas davon zu verstehen. In Benares hatte
ich Gelegenheit, mich ziemlich ernsthaft mit indischer "Musik zu beschäftigen,
besonders weil die dortige Universität, an der ich Religionsunterricht lehrte,
eine Musikschule hat. Ich glaube also ohne große Selbsttäuschung ein wenig
davon zu verstehen und Eolgendes sagen zu dürfen.

Vor allem muß man sich von allen Vorstellungen frei machen, die bei uns
mit der Idee der Musik verknüpft sind. Denn die indische Musik hat, wie
wir gleich sehen werden, nicht das geringste mit den Prinzipien zu tun, auf
welchen die europäische Musik aufgebaut ist. Erst wenn wir derart tabula rasa
gemacht haben, können wir dieser neuen Spezies Musik auf den Leib rücken.
Als Erstes bemerken wir, daß ihr jenes Element vollkommen fehlt, das für
uns die Musik darstellt, d. h. sie überhaupt erst möglich macht : die Tonleiter.
Die indische Musik kennt keine Tonleiter und folglich auch keine Töne. Ihr
Rückgrat bilden die «raga», auf- ,und absteigende Themen, die nicht nach
akustischen Gesetzen festgelegt sind, sondern von traditionellen
Lehrvorstellungen. Die Zahl der «raga» ist nicht festgelegt, wie dies bei den
Tonleitern der Fall ist, von denen es weder mehr noch weniger als die bekannten
geben kann. Man kennt nicht einmal die Zahl der «raga». Ein indischer
Kunstschriftsteller, Sarnagadeva, behauptet, es gäbe 164, während ein
englischer Musikforscher, Pingler, 83 anführt. Es kann sogar vorkommen, daß ein
berühmter Musiker eine neue raga «erfindet» und diese kanonisiert wird,
so daß sie in die Tradition eingeht.

Die raga sind die Grundlage der gesamten indischen Musik, die ausschließlich
darin besteht, diese zu variieren, zu verknüpfen und verbinden, ohne dabei
neue Themen zu erfinden, sondern ausschließlich neue Variationen. Man könnte
die gesamte europäische Musik eine Vielheit von Variationen über die 24

Tonleitern nennen. Danach ist es klar, daß alles, was die raga variiert und
reicher macht, eine außerordentliche Wichtigkeit hat. So spielt in der Tat
in der indischen Musik die «gamaka» eine hervorstehende Rolle, das heißt
die Grazie, die Verzierung, die Variation, die Gruppierung und ähnliche
Elemente. Die Originalität des Komponisten offenbart sich ausschließlich in
der gamaka, in der der Komponist große Freiheit genießt.- Er kann im
Grunde alles damit anfangen, was er will, wenn er nur der raga treu bleibt.
Ein recht lustiges Beispiel hierfür ereignete sich, als das berühmte indische
Nationallied «Bande mataram» herausgebracht wurde. Jeder Einzelne führte
uns vor Ohren, über wieviele gamaka er verfügte, so daß wir in den Straßen
von Bombay und Calcutta die «Bande mataram» auf hundert verschiedene
Variationen, je nach Laune, singen hörten. Man stelle sich vor, daß in einem

96



europäischen Land jeder seine eigene Nationalhymne mit Variationen singt,
die ihm gerade in den Sinn kommen, und main wird eine Vorstellung von.
dem Abgrund haben, der hierin wie in hundert anderen Dingen das Abendland
vom Orient trennt. Diese Unfähigkeit, ein Musikstück zu spielen, ohne auf
das geheiligte Hecht der gamaka zu verzichten, ist der Grund, weshalb in
Indien keine Ensemble-Musik möglich ist. Es gibt weder Trios noch Quartette
noch symphonische Musik, weil es unmöglich ist, einen Spieler zu veranlassen,
seinen Musikpart ausschließlich so auszuführen, wie er vor ihm steht. Er muß
unbedingt die gamaka hineinbringen.

Aber kehren wir zur raga zurück. Das Sanskrit-Wort «raga» bedeutet
Gemütsstimmung, Leidenschaft. Tatsächlich ist jede raga mit einem
bestimmten seelischen Zustand verknüpft, der durch diese ausgedrückt oder
erweckt wird. Aus demselben Grunde ist jede raga an eine bestimmte Tageszeit

gebunden, von der man annimmt, daß sie jenem seelischen Zustand am
günstigsten entspricht. Nach dem alten indischen System wird der Tag
in sechs Tageszeiten aufgeteilt, jede zu vier Stundenj und die raga verteilen
sich auf diese Zeiträume. Um mich. besser verständlich zu machen, will ich
nach einem indischen Eachschriftsteller die Namen einiger raga zitieren —
denn jede einzelne raga hat einen Namen — zugleich mit der Tageszeit, in
der sie gespielt oder gesungen werden muß, und dem seelischen Zustand, dem
sie entspricht: «Bhairavi — Morgen, traurig. Malkos — Nacht, Lachen. Todi
— Morgen, Anbetung. Purvi — Abend, Geheimnis. Sriraga — Morgenröte,
Betrachtung. Asavari — Abend, Zärtlichkeit». Man stelle sich vor, daß ein
bestimmtes Thema von Beethoven nur am Morgen, eines von Haydn am
Nachmittag und eines von Mozart am Abend gespielt würde, usw.!

Jede raga hat also ihren eigenen Namen. Diese Napien sind aber keineswegs

musikalische Erklärungen, wie z. B. «Tonleiter in G-dür oder c-moll».
Vielmehr handelt es sich hier um Eigennamen, als ob es lebende Wesen
wären, um so mehr, als man unterscheidet zwischen männlichen raga und
weiblichen (ragini), und daß sie Kinder haben, die man putra nennt. Ich
erinnere mich an den Vortrag eines berühmten indischen Sängers, Omar
Khan Nath, der von den raga genau wie von vielen lebenden Wesetn spxajch.
«Bhairavi», sagte er, «ähnelt einem Mädchen von zwanzig Jahren, das
gemeinsam mit seiner Freundin sein trauriges Herz ausschüttet. Todi ähnelt einer
Frau zwischen dreißig und vierzig, deren Leidenschaften beherrscht und in
ihrem Herzen verschlossen sind.» Diese Personifizierung ging so weit, daß man
die raga als wirkliche Personen darstellte, die in herrlichen Gegendien als
märchenhafte Gestalten wohnen. Im Museum von Calcutta gibt es eine ganze

Serie von Miniaturen, die verschiedene raga als göttliche Wesen darstellen,

in wunderschönen Gärten oder in Liebesgesprächen. Der Musikforsch'er
Percy Brown spricht von «visualized music» und erinnert an Chopin, der durch
seine Musik seine eigenen Phantasien sichtbar machte, und an Goethe, der
die Musik nur dann schätzte, wenn er sie in Bildern ausdrücken konnte. Er
erinnert auch an die Chippeway-Indianer, die ihre Lieder in Bildern kopieren.



All dies ist meilenweit von allem entfernt, was wir unter Musik verstehen.
Es ist klar, daß die indische Musik aus völlig anderen Bedürfnissen entspringt
und im geistigen Leben keine «musikalische» Funktion ausübt, wie wir sie
verstehen. Man muß irgendeiner musikalischen Darbietung in Indien beiwohnen,

um sich davon zu überzeugen. Sobald die Musik oder der Gesang'
beginnt, verfallen sowohl Hörer wie Ausübende in eine Art steigenden Wahnsinn.

Die Spieler schwanken hin und her, wiegen und verbeugen sich, ihre
Bewegungen werden immer lebhafter, sie lächeln vor sich hin. Ich erinnere
mich an einen Studenten der Universität Benares, der mehrmals für mich
sang oder spielte. Er schien sich mit einem unsichtbaren Wesen zu unterhalten

und zu versuchen, ihm irgendetwas durch seinen Gesang oder seine
Gesten verständlich zu machen. Ein anderer Student, der mir oft Gratisvor-
stellungen auf der Handtrommel gab, agitierte und schüttelte sich mit dem

ganzen Körper, während er spielte. Bei uns geschieht so etwas nicht. Niemand
von uns gerät in eine derartige körperliche Erregung beim Anhören von vier
Noten oder beim bloßen Klang einer Trommel.

Wie läßt sich das erklären? Es fällt einem die Theorie des Franzosen Com-
barieux ein, der die Musik aus der Magie ableitet. In Indien drängt sich diese
Theorie von selbst auf. Man vergesse nicht, daß Indien das typische Land der
Schlangenbeschwörungen, des Regnen-Lassens und ähnlichem durch magische
Gantilenen ist. Man erzählt sich von einer Trommel, die, wenn sie auf der
einen Seite geschlagen wurde, alle zu Feinden machte, und auf der anderen
zu Freunden; ein Sänger erhielt einmal vom Kaiser den Befehl, am hellen
Tage -eine nächtliche raga zu singen, und sofort entstand nächtliche
Dunkelheit, soweit seine Stimme reichte; von der raga Dipak behauptet man, sie
könne Feuer hervorrufen, die raga Meghmaller Regen. Das sind natürlich
Legenden; aber Geschichten von Gesängen, die Schlangen beschwören oder regnen

lassen, werden uns von ernsthaften Leuten erzählt. Im übrigen habe ich in
Indien vielen musikalischen Darbietungen der verschiedensten Art
beigewohnt und immer den Eindruck gehabt, daß es sich dabei um magische
Darstellungen handle. Das Verhalten der Hörer wie der Ausführenden zeigte
eine seltsame Erregung, die ich mir nicht durch die Musik allein erklären
konnte. Sobald die Musik begann, auch die denkbar kümmerlichste, fingen
die Leute an zu lächeln, den Kopf zu wiegen, nach dem Rhythmus in die'
Hände zu klatschen; die Spieler gerieten augenscheinlich in steigende Erregung,
die sich bis zur Ekstase steigerte, ihr Gesichtsausdruck veränderte sich, alles
an ihnen geriet in Bewegung. Wenn man die scheinbare. Leidenschaftslosigkeit
gewisser großer europäischer Musiker wie Paderewsky oder Heifetz mit der
Raserei eines indischen Trommelschlägers vergleicht, so kommt man zu dem
Schluß, sich einem völlig unerklärlichen Phänomen gegenüber zu befinden.

All das wird noch bestätigt durch die außergewöhnliche Rolle, die in der
indischen Musik ein Instrument spielt, das bei uns gar keinen eigentlichen
musikalischen Charakter hat, und das anderseits bei allen Völkern während
magischer oder beschwörender Zeremonien verwendet wird: die Trommel in ihren

98



verschiedenen Formen. In Indien gilt die Trommel, die bei uns im allgemeinen
nur zur Unterstreichung des Rhythmus gebraucht wird, als der König der
Instrumente. Im antiken Indiek nahm sie einen Ehrenplatz ein, auf einem
Sessel, auf dem sonst niemand anders sitzen durfte. Sie wurde mit Blumen
geschmückt und parfümiert wie eine Gottheit. Ein tüchtiger Trommelschläger

nimmt in Indien den Rang eines europäischen großen Violinisten
oder Pianisten ein und wird auch dementsprechend bezahlt. Es gibt zahlreiche
Trommel-Solokonzerte, in denen die Hörer in Ekstase geraten wie bei uns
bei einer Solosonate von Bach. Bei musikalischen Darbietungen von zwei oder
drei Instrumenten, von denen eines selbstverständlich ein'e Trommel ist, feuert
diese die andern an, reißt sie mit sich fort, gibt das Tempo an und sammelt
auch den Beifall ein, —• wie bei uns der Primgeiger. -

Nur wenn man erkennt, daß in der indischen Musik ein starkes magisches

Element wirksam ist, kann man all das verstehen. Sie entsteht,
wenn mich nicht alles täuscht, aus einem Rest uralter seelischer Zustände,
die lebendig und wirksam geblieben sind, und die sich ebenso in der Magie,
im Eakirismus und anderen Phänomen finden. Das widerspricht nicht der
Theorie, daß die Musik aus der Magie entstanden sei, und beweist nur, daß
im Abendland sich die Musik sehr frühzeitig von ihrem magischen Ursprung
getrennt hat, während im Orient, wo die magische Denkweise immer lebendig

geblieben ist, sie das geblieben ist, was sie früher war: eine Manifestierung
dessen, was ich den «magischen Augenblick» der Menschheit nennen möchte.

V i 11 o r i o M a c c h i o r o.

APHORISMEN

Wer Musica verachten tut, der ist nit wert, sie z'hören gut.
(Alter Spruch.)

Musik ist Poesie der Luft. (Jean Paul.)
*

Es ist des Lernens kein Ende. (Robert Schumann.)
*

Sektionsnachrichten. — Nouvelles des Sections.

Orchester der Eisenbahner Bern.
Unserem Orchester wurde die große Ehre
zuteil, am 26. Juni in Luzern am
offiziellen Bankett des Internationalen
Eisenbahnkongresses die Tafelmusik
bestreiten und am anschließenden

volkstümlichen Abend den orchestralen
Teil übernehmen zu dürfen. Wir

fuhren um 13.28 Uhr von Bern weg,
hielten sofort nach Ankunft in Luzern
eine Hauptprobe ab und wirkten von
19.30 Uhr bis um Mitternacht im

99


	Indische Musik

