
Zeitschrift: Sinfonia : offizielles Organ des Eidgenössischen Orchesterverband =
organe officiel de la Société fédérale des orchestres

Herausgeber: Eidgenössischer Orchesterverband

Band: 8 (1947)

Heft: 7-8

Artikel: Mallarmé und Richard Wagner

Autor: Benda, Julien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-955778

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-955778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


die Wunder erkennen, die er durch Sie in der Kunst geoffenbart hat.» Dieser

begeisterten Würdigung des Haydnschen Genies und seines Werkes haben
wir schlechterdings nichts mehr beizufügen; sie ist heute noch so wahr wie
vor bald hundertundfünfzig Jahren. E d. M. E.

Mallarmé und Richard Wagner

Die Aufnahme des Wagnerschen Kunstwerkes in Prankreich zeigt ein völlig

anderes Bild als die Geschichte seines Erfolgs in Deutschland. Der Skandal,
den der Jockey-Club anläßlich der Tannhâuser-Première in der Pariser Oper
entfesselte, hatte einen rein politischen Hintergrund. Die Habitués der Kgl.
Oper Unter den Linden gröhlten und johlten während der Erstaufführung
der Meistersinger, weil sie den Tonmassen dieses Werkes den Musikcharakter
absprachen. Ihre Ablehnung war musikâsthetischér Natur. Hanslik gab dem
dunklen Musikempfinden des deutschen Durchschnittspublikums bewußten
und klaren Ausdruck, als er schrieb: «Was ist Musik? Tönende Arabesken.
Verzierungen, die das Ohr erfreuen.» Die Geschichte von Wagners Erfolg in
Deutschland ist die Geschichte einer Wandlung des musikalischen
Verständnisses, die Umwertung bisher gültiger musikalischer Werte, der Sieg
eines neuen musikalischen Schönheitsbegriffs. Die Begeisterung des
Deutschen für Wagner ist kunsttheoretisch unterbaut. Sie ist ein Sieg über das

vorwagnerische Musikideal des an der Sinnenoberfläche haftenden Klang*
Vergnügens1.

Für das französische Durchschnittspublikum ist Richard Wagners Kunst
eine neue Begleitmusik zu dem seit 300 Jahren währenden, jeden Abend
wiederholten und mit gleicher Freude gefeierten gesellschaftlichen Pest,
das in der Großen Oper statthat. Man kennt Wagners entrüsteten Bericht
über eine Don Juan-Vorstellung in Paris: Ein ewiges Kommen und Gehen,
ungenierte Gespräche von Loge zu Loge. Aufmerksamkeit einzig während der
Champagner-Arie, die von einem Sänger «en vogue» gesungen wird.

Die Sitten der Opernbesucher mögen sich gebessert haben — die Musik ist
und bleibt für den Franzosen ein angenehmes Geräusch, das seine Weihe
durch den prächtigen Saal erhält, in dem sie erklingt, dessen Genuß

bedingt ist durch das prickelnde Gefühl, einer Versammlung von tout Paris
beizuwohnen.

Sah Nietzsche also die Dinge im falschen Licht, als er sagte, daß Wagner
nirgends tiefer begriffen werde als in Paris? Die klarsichtige Passion Nietzsches

für Wagners Kunst und Menschentum kennt kein Vergreifen.
Baudelaire und Mallarmé haben die wertvollsten Beiträge zur Philosophie
des Wagnerschen Kunstwerks geleistet. Baudelaires Essais über Tannhäuser
und Lohengrin sind allgemein bekannt. Seine anläßlich des Lohengrinvorspiels
entwickelte Theorie der musikalischen Einwirkung auf die menschliche Psyche,

85



die Behauptung, daß ein Musikstück in allen Zuhörern dieselben Gefühle, ja
Bilder und Gedanken derselben Ordnung entstehen läßt, ist eine Bereicherung
der musikalischen Psychologie ersten Ranges. Weniger bekannt ist die
kunsttheoretische Reaktion Mallarmés auf das Kunstwerk des Meisters. (Siehe
Mallarmés «Rêveries d'un poète français».)

Mallarmé ist nach französischer Art ein Kritiker seiner Kunst. Er setzt
darin die große Tradition der Boileau, La Fontaine, Voltaire, Hugo, Vigny,
Baudelaire, Flaubert fort, die alle ihren Beitrag zur Lösung der Frage:
Was ist ein Kunstwerk? Wie entsteht es? gegeben haben.

«Dichtung ist Musik. Musik ist Dichtung.» Dies der kürzeste Ausdruck von
Mallarmés Aesthetik. Seine Dichtung geht nicht darauf aus, in einer strengen
Bindung der Worte Gedanken, Bilder, Gefühle auszudrücken. Die Elemente
seiner Kunst sind Ton, Klang, Rhythmus; sein Gelingen: die Neusehöpfung
des Lebens im tönenden Fluß der Worte. «Einheit von Musik und Dichtung»,
lautet Wagners Kunstprogramm. Mallarmé ist entzückt, seine Kunstauffassung

durch Wagners Autorität bestätigt zu sehen.

Warum gerade durch Wagners Autorität? Hat nicht schon Beethoven in
der IX. Symphonie diese Einheit verwirklicht?

Beethoven zieht es aus dem Wirrsal der Musik zur Klarheit des Wortes.
Wagner versenkt das Licht des Wortes in die Meerestiefe der Musik. Die
Sehnsucht nach dem Licht weckt den Jubelchor der IX. Symphonie, die
Sehnsucht, klarer als durch den ausdrucksvollsten Klang einen Gedanken
auszusprechen. Die Geheimnisse der Nacht verführen Wagner zum Verrat am
Wort, das im Werk des Meisters an den gefühlsbeladensten Stellen schweigt.
Nicht das Wort, einzig die Musik ist das Lot der Gefühlstiefen. Das Wort'
schweigt, da der Liebestrank Tristans und Isoldens Widerstand gegen das
Gefühl bricht, Tristan empfängt Isolde nach leidenvollem, verzweifelten Warten
wortlos, Wotans gesungener Abschied mündet in ein Nachspiel, in dem des

Gottes Trauer, sein Opfer, seine Hoffnung den tiefsten Ausdruck findet.
Mallarmé schreibt: «Die Poesie, der Idee zugewandt, ist Musik. Die
Ausdrucksmöglichkeiten der Poesie sind, wie die der Musik, unbegrenzt.. Ein Vers,
aus der Seele des Dichters brechend, hat die Aufschwungkraft des höchsten
Geigen- und Trompetenjubels.»

Der französische Dichtersymbolist verwirklicht seine Kunst durch den
Ausdruck unentschiedener, ungegliederter Formen des Halb- und
Viertelbewußtseins: Glück, Trauer, Verzweiflung, Hoffnung und Tröstung fließen
in ein Gefühlsbassin, aus dem er seine um das Geheimnis des Lebens ringenden
Verse schöpft. Die logische Bedeutung dieser Gefühlsformen interessiert ihn
nicht. Sein Vers ist wortgewordene Stimmung. Er vermeidet die Beschreibung;

die Erkenntnis und Erklärung der Bewegung, die er so wiedergeben
will,, wie sie erlebt wird: unbewußt. In der Musik, insbesondere in Wagners
Musik, grüßt er die Verwirklichung dieses neuen Kunstwillens. Zu Unrecht.
H. St. Chamberlain hat klar bewiesen, und das Werk des Meisters bestätigt

86



fast durchwegs die Chamberlainsche Auffassung, daß Wagner vom Drama zur
Musik kommt, daß er Musiker wird, um sein dramatisches Ideal zu
verwirklichen, den adäquaten Ausdruck für ein Geschehen zu finden, dem das

Wort als Ausdrucksmittel nicht gerecht wird. Er sucht und findet den.
Ausdruck für das Wesen der Dinge in der Musik. Welcher Dinge? Der Liebe,
der Treue, einer Meerfahrt, der Weltherrschaft, des Schicksals, der Erlösung.
Seine Themen sind durchwegs der musikalische Ausdruck einer Idee. Seine

Kunst ist der gelungene Versuch, mit dem Orchester und der menschlichen
Singstimme zu philosophieren. Es gelingt ihm, den Sinn der Welt so besser
zu erklären, als es in abstrakter Sprache der Philosoph zu leisten vermag.
.Mallarmé verwirft die Erkenntnis als kunstfeindlich, er wählt das unbewußtbewegte

Leben; in seinem Vers soll es leiden, glücklich sein, nicht aber
denken, nicht erkennen. Ist er berechtigt, Wagner als Blutzeugen seines
Kunstwillens aufzurufen?

Mallarmé schreibt: «Der Gott, Richard Wagner weiht ein heiliges Eest»

(gemeint ist die Einleitung zum 3. Akt des Lohengrin). Aehnliche Entzückungsschreie

entlocken ihm das Lohengrin-Vorspiel und die Ouvertüre zu Tannhäuser.
Man erinnere sich der Bedeutung, die Richard Wagner dem Lohengrin-
Vorspiel unterlegt hat: Der heilige Gral vom Himmel niedersteigend, zur
Höhe zurückkehrend. — Die Ouvertüre zu Tannhäuser symbolisiert den Kampf
zwischen irdischer und himmlischer Liehe. In Musik gesetzte religiöse und
philosophische Ideen also, und ich wiederhole : Ideen, die durch die Musik
ihren klarsten Ausdruck erhalten, deren Erkenntnis durch diesen Ausdruck
vollständig werden soll. Mallarmé, in einem schweren Mißverständnis
befangen, deutet dies» Erkenntnismusik als Bestätigung für die Richtigkeit einer
im Unbewußten wühlenden «Lebensdichtung». Nicht Wagner, Strawinski ist
Mailarmes Gewährsmann auf dem Gebiet der Musik. Der russisch-französische
Musikant befreit seine Musik von aller Gedanken- und Ideenunterlage.
«Reine Musik oder keine Musik.» Logischer als Mallarmé, verwirft dieser
Moderne Wagners Werk als ideenbeladen.

Bewegliche, fliehende, «angstvolle» Seelen- und Gefühlsformen nachzuschaffen,
ist die einzige der Kunst würdige Aufgabe, laut Mallarmé. Das Theater
des Bayreuther Meisters folgt der klassischen Logik der Hamburger, Pariser,
Londoner, Athener Dramaturgie. Auf dem kürzesten Weg rollt das Geschick
Tristans und Isoldens seinem tragischen, im Charakter der Helden begründeten
Ende zu. Ist die Handlung des Rings, das heißt der Ahlauf des Geschehens
um Wotan nicht das Symbol aller Notwendigkeit? Hat nicht jedes der, Wag-
nerschen Dramen seine Mittelpunktsfigur, um die sich die ihr
schicksalsverbundenen Nebenfiguren in harmonischen Gruppen bewegen? Auch die

Seelenbewegungen seiner Helden und Heldinnen sind mit wenigen Ausnahmen
(Senta, Kundry) eindeutig, klar und festumrissen. Brünnhildes Ausbruch im
zweiten Akt der Götterdämmerung, ihre wissende Ruhe in der letzten Szene

des Rings sind gewiß nicht fliehende, angstvolle, unentschiedene Gefühlsformen.

87



Debussy und seine Adepten ernannten Hans Sachs zum «Professor der
Aesthetik», promovierten Kundry und Brünnhilde zu «Doktoren» der Theologie,
Tristan verspotteten sie als Verzapfer von metaphysischen Theorien. Diese
Schule lehnt Wagners Theater, auch seine Musik ab. «Zuviel Bewußtes,
zuviel Organisation. Zuwenig Instinkt.» Melisande, das Traumwesen, sei die

Idealgestalt eines Musikdramas. Gestaltlos, in ewigem Wechsel drängen sich
die auf- und abwogenden Gefühle und finden ihren schwankenden «angstvollen»
Ausdruck in der Musik eines Komponisten, der seine Tätigkeit «Komponieren»
nicht mehr in des Wortes Grundbedeutung begreift. Die nach Konservatorium
und Schulstube riechende Forderung des musikalischen Zusammenhangs, der
Bindung der Themen wird fallen gelassen. Die Herrschaft der «kleinsten
Einheit», des Akkords, der Harmonie und Klangfarbe beginnt. Kur
Melodienfragmente werden geduldet, Themen in ihre, Bestandteile zeVlegt, die
musikalische Entwicklung selbst aus der Kammermusik verbannt. Diese Musik
ist ein «impressionistisches Feuerwerk. Ihr Gegensatz zur Wagnerschen Formel
ist allgegenwärtig». (Dumesnil: «La musique contemporaine en
France.») Die Herrschaft der kleinsten Einheit. Auch Mallarmé kennt keine
organisierte Gedankenkette. Seine Poesie ist eine lose Folge momentaner
Eingebungen, die' vorausgehende von der folgenden durch Welten getrennt.

Debussy und seine Schule verwirklichen Mallarmés Kunstidë'al im Bereiche
der Musik. Sie brechen mit den- Kompositionsregeln der traditionellen Musik
und setzen die «unendliche Melodie» an ihre Stelle, diesen musikalischen
Ausdruck des Bewußtseinsflusses, in dem Halbgedanken, Halbgefühle
durcheinanderwogen. Auch Mallarmé verließ die strenge Schule der Metrik. «Der
französische Vers muß geschmeidig, regelfrei werden, „um« das regelfreie
Leben ausdrücken zu können.» Debussy und seine Nachfolger heben den
Unterschied zwischen Dur und Moll auf, sie «ertränken die .Tonalität, lösen
die Akkorde nicht auf». Auslöschung des Bewußtseins, Ausdruck des

Unbewußten, in dem alle Unterschiede schwinden: Mallarmés. Kunstideal ist
von Debussy, nicht von Wagner in Musik gesetzt worden. Von einigen Stellen
im Tristan abgesehen, ist Wagners Musik scharf profiliert, eine Musik der
festen Konturen, Themen, die ihren Anfang, ihre Entwicklung, ihr Ende haben,
geniale, im klassischen Sinn durchgeführte Uebergänge, eine Themenfolge
also in regelvoll gebundener Ordnung.

Mallarmés kunstphilosophische Bemerkungen zu Richard Wagners Musik
und Werk sind zum größten Teil Mißverständnisse. Er hört aus dem Werk
des Meisters, zu Unrecht, seinen eigenen Kunstkläng. Die Nachfolger
und Schüler Mallarmés entthronen Wagner und setzen Debussy an seine
Stelle. (L. Vallas: «Les idées de Claude Debussy.») Durch Welten seien sie

von Wagner geschieden. So ihre Behauptung, die der Wahrheit nicht näher
kommt als Mallarmés Irrtum über die Parallelität seines,' und Wagners
Kunstideals. Der Künstler, Seine Kunst ausübend, unterscheidet die feinsten
Nuancen. Den abstrakten Gedanken handhabt er als Dilettant: In Vorurteilen
und Leidenschaften befangen. («Domaine français». Ed. de,3: Trois Collines,
Genève.) .1 ulien Benda.

88


	Mallarmé und Richard Wagner

