
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Band: 158 (2018)

Artikel: Frauen und die Reformation

Autor: Finkele, Claudia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946283

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Frauen und die Reformation

Claudia Finkele

Oberflächlich betrachtet mutet die Reformationszeit als

eine von Männern geprägte Epoche an. Frauen scheinen
keine Bedeutung gehabt zu haben. Roland H. Baintons
betont jedoch: «Frauen stellten und stellen die Hälfte der

Bevölkerung dar. Hätten sie damals die Reformation
abgelehnt, so wäre das ohne Zweifel deren Ende gewesen.»1
Besonders in den frühen ijioer-Jahren war die Reformation

keine Gelehrten-, sondern eine Massenbewegung.
Sie bot den Frauen verschiedene Möglichkeiten zur
Mitwirkung.

Frauen waren als Regentinnen, Schriftstellerinnen, Mütter
und Nonnen aktiv an der Kirchenerneuerung beteiligt. Als
Teil der politischen Obrigkeit oder in Patronatsfunktion
hatten Frauen manche Gelegenheiten, die Einführung der

neuen Lehre in einem bestimmten Gebiet zu unterstützen.
Die Witwe Margareta von Treskow etwa hielt ihren Pfarrer

in Bukow im Havelland (Deutschland) zur evangelischen

Predigt an. Elisabeth von Braunschweig-Lüneburg sodann
führte 154z in ihrem Land die Reformation ein.2

Dieser Beitrag soll jedoch nicht nur von den grossen
Namen handeln, sondern auch von Frauen, deren Namen
nicht überliefert sind. Durch ihre Worte und Taten nahmen

sie Einfluss auf die Ausbreitung der Reformation.
Die neue Lehre hatte jedoch auch starken Einfluss auf die
Frauen selbst. Natürlich ist diese Trennung bis zu einem

gewissen Grad willkürlich. Reformation und Frauen be-

einflussten sich wechselseitig, doch hilft die Trennung der

Systematisierung. Zuerst soll die Bedeutung der Frauen

für die Reformation genauer betrachtet werden, bevor die

Bedeutung der Reformation für die Frauen dargestellt
wird. Abschliessend wird ein Blick auf die Klosterfrauen

zu St. Katharina in St. Gallen geworfen. Die Ausbreitung
der neuen Lehre brachte das religiöse Leben der Schwestern

nämlich erheblich durcheinander.

Bild links: Katharina von Bora (1499-1552), Luthers Ehefrau. Ehemalige

Nonne, dann Standes- und Glaubenskonverse. Ihr besonderer

Lebensweg wurde von vielen Frauen genau beobachtet, zeigte indes

auch (und für nicht wenige Frauen auch irritierend), wie sich die Ideale

weiblicher Lebensausrichtung innerhalb kurzer Zeit verändert

hatten. Epitaph in der Marienkirche Torgau, wo Katharina von Bora

bestattet liegt. Aufnahme 2017, Johannes Huber, St. Gallen.

Bedeutung der Frauen für die Reformation

Bereits humanistisch gesinnte Autoren kritisierten die
kirchliche Bevormundung der Laien. Yolkssprachliche
Ubersetzungen der Bibel sollten künftig auch dem

theologisch nicht gebildeten Teil der Bevölkerung einen eigenen

Zugang zur Heiligen Schrift ermöglichen. Auf einmal

beanspruchten auch Frauen einen selbständigen

Umgang mit religiösen Inhalten. Sie traten als Verfasserinnen

von reformatorischen Schriften, Flugblättern und
polemischen Pamphleten auf. Frauen erklärten und verteidigten

die neue Lehre, hielten öffentliche Ansprachen und

Predigten. In der Bibel fanden sie nicht nur Grundlagen
für den evangelischen Glauben, sondern auch die Legimitation

für ihre publizistische Tätigkeit und ihr öffentliches

Auftreten. Denn in Bibelstellen wie Joel 3,1 heisst es:

«Eure Söhne und Töchter werden Propheten sein».3

Welche Möglichkeiten Frauen hatten, sich an der
Reformation zu beteiligen, hing wesentlich davon ab, welche

Bildung ihnen offenstand. Um die Bibel eigenständig
studieren oder Flugschriften verfassen zu können, spielte die
Lese- und Schreibfähigkeit eine zentrale Rolle. Natürlich
waren auch Analphabeten nicht völlig von der Reformation

ausgeschlossen, doch sie kannten die neue Lehre nur
durch das Hören reformatorischer Predigten und konnten

ihre Sicht der Dinge nur mündlich weitergeben. «Zu

Beginn des 16. Jahrhunderts ist es eine ganz kleine Gruppe

von Frauen aus der Eliteschicht des Adels und der
Patrizier (und fast alle sind Nonnen), die lesen, und eine
noch viel kleinere Gruppe, die schreiben kann.»4 So

erstaunt es nicht, dass nur eine geringe Zahl der für die
Reformation schreibenden Frauen überliefert ist. Diejeni-

1 Bainton, Roland H.: Frauen der Reformation. Von Katharina von

Bora bis Anna Zwingli. Zehn Porträts, Gütersloh 1995, S. 7.

2 Vgl. Jung, Martin H.: Nonnen, Prophetinnen, Kirchenmütter. Kir¬

chen- und frömmigkeits-geschichtliche Studien zu Frauen der

Reformationszeit, Leipzig 2002, S. 19.

3 Vgl. Schattkowsky, Martina (Hg.): Frauen und Reformation. Hand¬

lungsfelder - Rollenmuster - Engagement, Leipzig 2016, S. 40 f.

4 Becker-Cantarino, Barbara: Die schriftstellerische Tätigkeit der

Elisabeth von Braunschweig-Lüneburg (1510-1558), in: Virtus et
Fortuna. Festschrift für H.-G. Roloff, hg. J. P. Streika u. a., 1983,

S. 237-258.

141



S0t>r tin ClpiOIttiitStatu tits abtls f its
Bcycmöiircbimi/tn ©otltcbcrfcbJt'fff/TOOlgcgruncK

tcnn Scnoba'cffe/ oie boljenfcbiil ju gngoldfîat/
vmb One He eyncn Ctidngflifctjen gnngling/ju

wpiOcrfptcclpungDee rrott <5ott£8/bctr«ngt
bjaben/fîTôfj-ct-

Sucl? volgeitt bcrnacl? Oie artid'el/fo aßagfftcrSrifacfae*
feboffirrvon ilfi»ttnd?en Ourcl> ofc bobcnfcbul?ai

gelfrat bcrcDtam abenrrnfïrfraire gcbiirtnccbft
perfcbt'nen tn'Ocrriiffcn pnnDmtrojffen b«r„

Siduni 3ngclf?ßf. aß 2D ^üj.

Titelblatt der Flugschrift Argula von Grumbach «Wye ein Christliche

fraw des adels [...]», Erfurt 1523. Die Abbildung zeigt eine verheiratete

Frau, die in ihren Händen eine geöffnete Bibel hält. Ihr gegenüber

stehen neun Professoren. Bei den auf dem Boden liegenden

Büchern handelt es sich vermutlich um Bücher der Scholastik. Die

Frau zeigt auf eine Bibelstelle und beruft sich gegenüber den

Professoren auf die Autorität der Heiligen Schrift. Quelle: Württembergische

Landesbibliothek Stuttgart, Kirch. G. qt. 8941.

5 Vgl. Arnold, Martin: Handwerker als theologische Schriftsteller.

Studien zu Flugschriften der frühen Reformation (1523-1525),

Göttingen 1990 (GTA 42), S. 48.

6 Vgl. Kommer, Dorothee: Reformatorische Flugschriften von Frauen.

Flugschriftenautorinnen der frühen Reformationszeit und ihre Sicht

von Geistlichkeit. Leipzig 2013 (Arbeiten zur Kirchen- und

Theologiegeschichte 40), S. 29 f.

7 Vgl. Kommer (wie Anm. 6), S. 320-333.
8 Vgl. Jung (wie Anm. 2), S. 10. - Evangelische Akademie Wien: Frau¬

en und Reformation. Zwischen Spindel und Bibel, Wien 2012, S. 92

ff. - Jehle, FranklJehle-Wildberger, Marianne: Kleine St. Galler

Reformationsgeschichte. Zürich 32006, S. 89 ff. - Vogler, Katharina:

Das Dominikanerinnen-Kloster St. Katharina in St. Gallen zur Zeit

der Reformation, in: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte

28 (1934), S. 1-19 und 105-116, hier S. 7.

gen Frauen, die als Flugschriftenautorinnen auftraten,
hatten jedoch einen nicht unerheblichen Einfluss auf die
Reformation. Flugschriften waren dank ihres moderaten
Preises für die breite Bevölkerung erschwinglich - und
somit besser zugänglich. Martin Arnold schätzt, dass eine
dünne Flugschrift wohl nicht teurer war als ein opulentes
Mittagessen.5 Mit dem Aufkommen des Buchdrucks wurden

die Flugschriften in hoher Stückzahl hergestellt.
Hans-Joachim Köhler glaubt, dass auf jeden Einwohner
des Heiligen Römischen Reichs eine Flugschrift kam, auf
jeden Lesekundigen und Interessierten sogar zehn.6

In einem Vergleich verschiedener Autorinnen von
Flugschriften stellte Dorothee Kommer fest, dass die Frauen
meist sozial höhergestellt waren. Die Frauen hatten Lesen

und Schreiben offenbar im Kloster oder an einem Adelsoder

Fürstenhof gelernt. Eine Ausnahme war beispielsweise

Katharina Zell, die Tochter eines Schreinermeisters.
Sie hatte wohl eine Strassburger Mädchenschule besucht.

Viele Flugschriftenautorinnen pflegten persönlichen oder
brieflichen Kontakt mit Reformatoren. Dorothee Kommer

unterscheidet zwischen Autorinnen mit und ohne

Klosterhintergrund. Allen von ihr untersuchten
reformatorischen Flugschriften ist gemein, dass sie sich im
Fundament auf die Bibel berufen. Im Übrigen sind die
Flugschriften vielfältig. Die Autorinnen berufen sich

beispielsweise auf die neue Lehre, um den Austritt oder den
Verbleib im Kloster zu begründen, oder sie nehmen
Stellung gegen antilutherische Flugschriften.7

Frauen leisteten auch durch ihre Aktivitäten einen Beitrag

zur Reformation, indem sie bestimmte Gottesdienste
besuchten, andere mieden oder indem sie reformatorischen

Predigern zuhörten. Oder sie formierten sich zu
radikal reformatorischen Gruppen. Zeichnungen von Lucas

Cranach d. Ä. und Urs Graf zeigen Frauen, die

altgläubige Kleriker mit Dreschflegeln, Waschzuber und
Astgabeln attackieren oder mit einem Schlüsselbund auf
sie einschlagen. Frauen störten Predigten, beschimpften
Geistliche oder zerstörten und plünderten Kirchen und
Klöster. Die Verzweiflung über soziale Missstände und
Nöte entluden sich gegenüber der kirchlichen Obrigkeit.
An manchen Orten mussten diese Frauen mit Pranger,

Inhaftierung oder Ausweisung aus der Stadt rechnen, an
anderen Orten schaute die Regierung über solche

Ausschreitungen hinweg. In St. Gallen rottete sich in der
Nacht auf Palmsonntag 1524 eine Meute von fast 400
Personen zusammen. Unter ihnen befanden sich auch mehr
als 60 Frauen. Angeführt von Zunftmeister und Ratsherr
Christian Appenzeller zog die wilde Schar zum St.

Leonhardskloster (Beginenhaus), drang in die Gebäude ein
und hauste darin barbarisch. Damals lebten dort elf Nonnen

und eine Magd zusammen. Die Frauen wussten sich

nicht anders zu helfen, als Sturm zu läuten. Die Behörden
wiesen die aufgebrachte Meute in die Schranken. Vorläu-

142



Abb. links: Urs Graf (um 1485-um 1527/1528). Zwei Dirnen überfallen einen Mönch, 1521. Feder in Schwarzbraun, über Vorzeichnung

mit schwarzem Stift. Blatt 28.2 x 20.8 cm. Quelle: Kunstmuseum Basel, Kupferstichkabinett, Amerbach-Kabinett, Inv. U.X.92.

Abb. rechts: Lucas Cranach d. Ä. (1472-1553): Frauen überfallen Geistliche, um 1537. Zweiteilige Federzeichnung. 17.9 x 31.4. Staatliche

Museen zu Berlin, Kupferstichkabinett, KdZ4798 (bpk/Kupferstichkabinett, SMB/Volker-H. Schneider).

Man möchte das Motiv lesen einerseits als Kritik an den Missständen in Kirche und Klerus, anderseits als Reaktion von Frauen, die mit

diesem Übergriff ihrem Unmut über soziale Deklassierung selbstbewusst Ausdruck verleihen. Sicher ist, dass die Reformation auch Frauen zu

einer aktiveren Gestaltung ihres Lebensplans veranlasst hat.

k a

Nr frkju« Ivuij

o.nib £rt
CrzctsS faw Aner

fhunh

m "YN—-• —
- ~v>A ttcxnnict- nyïF

-wmc iVomio)

jof Ikm- »p>t- ob**-
7t(C*ryy tvivSàf £n-

.JttVtJfcr 4Ut onu| vn chortV)
3>tn<F vvtfler) <ß(nS

"iroü. -w«ri4r)V3c>'4

vitpir lxAiUxt- -»»uS Jvt6 mar
KuWaftt m )l<xL m Ârg}'
ßW" £>*C .vit
An> S>oriir>if *x-tuffeir
mall litl'jer <jt Scwut £vm
Ac«r HctrAtL)ft>) irttm tîocéR
tmùiic j)t.:r«Nr> Snîik- J-ix
!?*«>) S$hr ÂÛfft- Nrpd/Ru

ÏXm rncJnhd*^<cn
isumc.

_

(m m

vMf"ttn j(isc.r ^rwß
üpxu£\CJt &<inbt|ksi
Tsßcr tMx &ur<3 _

IvnAwJ- «&wJX>rre

feNö -»ni Zut-
"Vn^ •Vn V>«r

feinet*) ^ticftDFvn^ Spntè,f'
fe»<V6 Êjfe» z/t-

Riwffik&täyvp 4»> |or^Fv
l»c£ dkp/ Ani h»nmt/M&>i
4m Rh-oc^T £äfo-| \V>1 V«,
WutÉl ßj>(5l Oivvi bc.tvû.t>tc&

wki) ^>4m &&>>_ <£fïà>j\

éL
bullt" h-iiroi Uitrukit fijft
ocfcJVmrrcß jBtdjcrÄut- Ao?
IfynvUr >"!<iVru>v) xRrÜrvn <

4t -*>fttutR\«Dl>ivé-

ItoS vrtb dll fxob
feiflir "weif oo txwctéK
IprWht er Jxf /(.'xicC\t öj$

On bc.r -tnyimt. ßuds ^>on
^

hJsulfo) lißew -ir-"
^nnHit^cff ttEtfcnVtaixéîd-cS'
tilvjn "\\uc *4r ifcfrcfHv^
rjVjSm >vi«fS\)AW)

N-wl -ïncn/tesî-
i>H. find-,cfh go ilft- Su. )tut
jc)vn CyzFuWi- i(t- o»; fd)Att
|5>>n CJ"i\öl>rr>:c|- r(Cr vV»>£

Vc-ci% ^>cn torcn lufr
5v>; »nflan

jted &rit bicc\ Jict.^ic cxwnmyib
>IC î>icts Çxptiïdà, hie Mi
dwrtb "buis '3^w "WCJ^" iftf

S

fig durften die Nonnen weiter ihr geistliches Leben führen,

welches vom religiösen Lebensstil des Heiligen Franz

von Assisi geprägt war. Jedoch sollte sich dies bald
ändern.8

Die Übergriffe auf die Klöster mögen den Anschein erwecken,

die frommen Frauen seien der Reformation schutzlos

ausgeliefert gewesen. Doch auch Nonnen hatten Ein-
fluss auf die Ausbreitung der neuen Lehre: Indem sie sich

der Reformation widersetzten oder sich ihr anschlössen.

Für Klosterfrauen stellte sich die Frage «Bleiben oder mit
den Gelübden brechen?». Eine spektakuläre Flucht
gelang 1523 Katharina von Bora (1499—1552) und elfweiteren
Nonnen aus dem Zisterzienserinnenkloster Marienthron
südlich von Grimma in Sachsen. Hilfe erhielten sie vom

Der Text «Die 24 Alten» des Franziskaners Otto von Passau wurde

um 1386 vollendet. Es handelt sich um eine Art christliche Lebenslehre

(Anleitung zum tugendhaften Leben). Der Stoff fand als Text

für die Tischlesung (während der Einnahme der Mahlzeit) grosse

Verbreitung in Frauengemeinschaft. Handschrift 983 wurde im Jahr

1464 von einer «swester Endlin» (nach der Vorlage) geschrieben,

vermutlich sogar im Skriptorium der Beginengemeinschaft St. Leonhard

(Untere Klause). Der Band steht gleichzeitig für die reiche

Buchkultur, die mit der Aufhebung vieler Beginenhäuser ausgelöscht

wurde. Quelle: Stiftsbibliothek St. Gallen, Cod. Sang. 983, S. 13.

143



*%[
Sri.

s).

izV
mi$ixûiw bu$

qui team ùittrùj

mmum cmr miùim$ 6»nr

fjwomöu'rin tîahkiùmmr»allsi
Umfr mrfuojiijfniiiimfflHlUtT

^ v fi " * V ' %
1

w
"~

uiûirprmî rrunömwi ti&tmu
** "M * v As

t iiißrrmri! h$ utilité jw2

mrfiin«iiuiû$6rn iiafia

»

Antiphonar zu den Heiligenfesten (Proprium de Sanctis, Andreas

bis Dominikus) mit der Signatur M III im heutigen Dominikanerinnenkloster

St. Katharina zu WH. Die Handschrift ist gegen Ende des

15. Jahrhunderts mit Notation und Buchschmuck vermutlich im

St. Galler Dominikanerinnenkonvent St. Katharina entstanden.

Der Band steht stellvertretend für die reiche Musikkultur hier in

einer Gemeinschaft, die gegen aussen streng geschlossen war.

Quelle: WH, Dominikanerinnenkloster St. Katharina, M III, S. Ir.

Gemeinschaften. In Walenstadt traten mehrere Frauen

aus der Beginengemeinschaft aus. Anders als Katharina

von Bora und ihre elf Mitschwestern flohen die Beginen
in Walenstadt nicht klammheimlich, sondern sie forderten

sogar die Rückerstattung ihres eingebrachten Gutes.

Die Gemeinschaftsvorsteherin und die anderen in der

Sammlung verbliebenen Schwestern reagierten empört.
Das Schiedsgericht der VII die Vogtei Sargans regierenden

eidgenössischen Orte musste den Streit schlichten.
Am 23. Mai 1533 entschied das Gericht, «daß bei Austritt
oder Tod einer Schwester das eingebrachte Gut
ungeschmälert dem Schwesternhaus verbleiben soll».10 Das

Schwesternhaus überlebte jedoch nicht lange. In der

zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts wurde die

Beginengemeinschaft endgültig aufgelöst."

Die Ehefrauen der Reformatoren unterstützten nicht nur
ihre Gatten, sondern wirkten selbst an der Ausbreitung
der neuen Lehre mit. Nicht umsonst findet sich in Roland
Baintons Darstellung über die Frauen der Reformation
neben Katharina von Bora auch Namen wie Wibrandis
Rosenblatt, Katharina Melanchthon und Anna Zwingli.11
Um die Reformation zu unterstützen, musste man jedoch
nicht zwingend mit einem bekannten Reformator verheiratet

sein. Indem Mütter ihre Kinder in der neuen Lehre

unterrichteten, sicherten sie das Weiterbestehen der
Reformation.

Torgauer Ratsmann und Händler Leonhard Koppe. Die
Frauen wurden auf einem Planwagen in Fischbottichen
versteckt und weggebracht. Martin Luther, der zwei Jahre

später Katharina von Bora ehelichte, war über dieses

Unternehmen genauestens unterrichtet. Er behauptete später

sogar, er selbst hätte die Klosterfrauen zu ihrer Flucht
angestiftet.9

Aus dem Gebiet der heutigen Ostschweiz ist keine solch

aufsehenerregende Flucht bekannt, doch auch bei den

ostschweizerischen Klöstern und Beginenkonventen ver-
liessen Frauen im Zuge der Reformation die religiösen

9 Vgl. Jung (wie Anm. 2), S. 17.

10 Sommer-Ramer, Cécile/Achermann, Hansjakob (Hg.): Beginen und

Begarden in der Schweiz. Basel 1995 (Helvetia Sacra, Abt. 9, Bd. 2),

S. 376.
11 Vgl. ebd., S. 375 f.

12 Vgl. Bainton (wie Anm. 1), S. 17-39, 84-102, 182-186.

Zwingli im Kreis seiner Familie. Die Heirat von Reformatoren wirkte

wie ein Signal auf viele Messpriester, die sich mit einem gleichen

Schritt auch zur neuen Lehre bekannten. «Nüt ist kostlicher dann

d'Lieby», ein Zitat Zwingiis, setzte in der konkreten Lebensführung

neue Parameter. Relief nach Entwurf von Bildhauer Otto Münch

(1885-1965) an der Zwinglitür des Zürcher Grossmünsters, 1935-

1939. Aufnahme 2015, Johannes Huber, St. Gallen.

144



Bedeutung der Reformation für die Frauen

Ebenso wie die Frauen für oder gegen die Reformation
wirkten, hatte die Reformation vielschichtige Auswirkungen

für die Frauen: auf ihre Stellung in der Familie, in der

Gesellschaft und auf die Ausübung weiblicher Spiritualität.

Mit seiner theologischen Lehre veränderte Martin Luther
die damals vorherrschenden Perspektiven und
Wertevorstellungen radikal. Gegen die verbreitete Verspottung
und Verachtung der Frau bezog Luther zumindest
dadurch Stellung, indem er die Gleichheit von Frau und
Mann lehrte und die Sexualität als Teil des menschlichen
Lebens sah. Das gesellschaftliche Verständnis der
mittelalterlichen Ehe war äusserst zwiespältig. Einerseits war die
Ehe als unauflösliches Sakrament schon früh der kirchlichen

Gerichtsbarkeit unterstellt. Anderseits galt die Ehe

gegenüber der keuschen Lebensführung stets als minderwertig.

Die neue Lehre sollte einen Weg aufzeigen, um
diesen Gegensatz aufzulösen.13

Gemäss protestantischer Auffassung war die Ehe die ideale

Lebensform. «Luther beschreibt die Ehe als einen
«Treuebund», der die menschlichen Begierden lenkte und

mäßigt. Sexualität wird als eine natürliche Gegebenheit
positiv bewertet, und zu ihrer Erfüllung sind beide Partner

einander verpflichtet. Innerhalb der Ehe kommen
Mann und Frau unterschiedliche Rechte und Pflichten
zu. Der Mann ist durch seine Arbeit der Ernährer der
Familie und soll sich gegenüber seiner Frau nachsichtig und
freundlich verhalten. Die Frau schuldet ihrem Mann
Gehorsam und hat die Aufgabe, Kinder zu gebären und im
evangelischen Glauben zu erziehen.»14

Martin Luther schrieb bereits 1521/1522, «daß Pfaffen,
Mönche und Nonnen mit gutem Gewissen und nach

göttlichem Willen sich vermählen und sich in den ehelichen

Stand begeben dürfen und sollen.»15 Allerdings legte
Luther seine Kutte erst 1525 ab, als er die entlaufene Nonne

Katharina von Bora heiratete.16

13 Vgl. Jung (wie Anm. 2), S. 11 ff.

14 Schattkowsky (wie Anm. 3), S. 46.

15 Jung (wie Anm. 2), S. 20.

16 Vgl. Bainton (wie Anm. 1), 5. 21, und Jung (wie Anm. 2), S. 20.

Hl. Elisabeth. Ideal einer fürsorglichen Frau, eine Ikone mittelalterlicher

Caritas. Brot und Getränk verteilt sie draussen unter den

Ärmsten und Behinderten. Beginenhäuser und Klöster betreuten

in stiller, unspektakulärer Tagesarbeit ein vergleichbares soziales

Feld, was jedoch durch Quellen kaum belegt werden kann. Die

Häuser erfüllten auch deswegen einen wichtigen Zweck.

Holzschnitt, ca. 1519. In: Laschitzer, Simon: Die Heiligen aus der «Sipp-,

Mag- und Schwägerschaft» des Kaisers Maximilian /., in: Jahrbuch

der Kunsthistorischen Sammlungen des Allerhöchsten

Kaiserhauses, Bd. 4, Wien 1886, S. 70-88, Tafelwerk, hier Tafel 29 (86).

Hl. Hedwig. Die Darstellung veranschaulicht die Vielfalt fraulicher

Dienste gegenüber den schwächsten Gliedern der mittelalterlichen

Gesellschaft - diesmal im Haus: rechts körperlich und geistig

(Kette) Behinderte, Betagte (links), Kranke und Wöchnerinnen

(Hintergrund). Holzschnitt, ca. 1519. In: Laschitzer, Simon: Die Heiligen

aus der «Sipp-, Mag- und Schwägerschaft» des Kaisers

Maximilian /., in: Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlungen des

Allerhöchsten Kaiserhauses, Bd. 4, Wien 1886, S. 70-88, Tafelwerk,

hier Tafel 46 (87).

145



Die Stellung der Frau als Ehefrau und Mutter wurde
durch die reformatorische Lehre aufgewertet. Als
Hausherrin oblag es der Frau, den rechten Glauben an die Kinder

und das Gesinde weiterzugeben und dadurch die

Grundlage für die Ausbreitung und Festigung der neuen
Lehre zu schaffen. Im Rahmen der Wohltätigkeit im
Armen- und Fürsorgewesen drang die Wirkung der Hausfrau

als Katechetin und Lehrerin in gewissem Masse nach

aussen, doch ansonsten begrenzte die reformatorische
Lehre den Wirkungskreis auf das eigene Haus. So

beschreibt Lyndal Roper, dass sich aufgrund einer «Moralisierung

von Arbeit und Leben» die Situation der Ehefrauen

verschlechtert habe. Die Frauen wurden dadurch zu
Hausfrauen degradiert. Auch Martha C. Howell stellt für
die handel- und gewerbetreibenden (Ehe-) Frauen eine

Verschlechterung ihrer Lebenssituation fest. Das Bild
einer rechtlosen Ehefrau muss jedoch differenziert werden.
Aus damaliger Sicht besassen Mann und Frau in ihrem
Wohn- und Arbeitsbereich jeweils eigenständige Kompetenzen.

Ob sich die Situation der Frau durch die
Reformation verbessert oder verschlechtert hat, kann letztlich
nicht pauschal beantwortet werden. Sicher ist aber, dass

die Geschlechterrollen neu geordnet wurden.17

Da insbesondere in reformierten Gegenden fortan die
Ehe als ideale Lebensform galt, befanden sich ledige Frauen

damit jenseits der Norm. Bis anhin waren religiöse
Gemeinschaften für Frauen eine Alternative, die von der
Gesellschaft anerkannt wurde. Das Klosterleben beinhaltet

zwar verschiedene Einschränkungen, doch es ermöglichte

den Frauen Aufstiegsmöglichkeiten weitgehend
unabhängig von männlicher Bevormundung. Während
die Auflösung vieler Klöster für manche Mönche und
Nonnen eine Befreiung bedeutete, verloren andere ihre

Lebensgrundlage. Anders die Schwester der Konstanzer
Reformatoren Thomas und Ambrosius Blarer, Margarete
Blarer (1495-1541). Sie war ebenso wie ihre Brüder an der

Reformation in Konstanz beteiligt. Allerdings lehnte sie

das reformatorische Eheideal ab und entschied sich für
ein eheloses Dasein. Ambrosius Blarer, wohl die Lebensform

seiner Schwester vor Augen habend, verfasste 1532

einen offenen Brief an den Rat der Stadt Konstanz und
skizzierte seine Idee einer Sozialfürsorge für unverheiratete

oder verwitwete Frauen der Stadt. Das Interesse seiner

Schwester an der Wissenschaft unterstützte Ambrosius
Blarer hingegen nicht. In einem Brief bat er den Strass-

burger Reformator Martin Bucer (1491—1551), einen

17 Vgl. Evangelische Akademie Wien (wie Anm. 8), 5. 36.

18 Vgl. Schattkowsky (wie Anm. 3), S. 48-51.
19 Vgl. ebd., S. 48 f.

20 Vgl. Jung (wie Anm. 2), 5. 12.

21 Vgl. ebd., 5. 12 ff. und S. 169-221.

Freund der Geschwister, auf seine Schwester Margarete
Einfluss zu nehmen, damit sie würdigeren Aufgaben,
sprich der Erziehungs- und Führsorgetätigkeit, nachgehe.
Diese Ansichten widerspiegelten sich auch im Bereich der

Mädchen- und Frauenbildung. Während sich in der

Elementarbildung Einiges tat, sah man für eine höhere

Mädchenbildung keine Notwendigkeit. Damit die Frauen als

Hausherrin und Mutter die neue Lehre an die Kinder und
das Gesinde weitergeben konnte, reichte eine Grundbildung

im Lesen und Schreiben aus.18

Es scheint Bemühungen gegeben zu haben, auch für
ledige Frauen eine gesellschaftlich akzeptierte Lebensform

zu finden. So wurden beispielsweise einige Klöster in
protestantische Konvente umgewandelt oder evangelische
Frauenstifte neugegründet, doch blieben ledige Frauen in
der Reformationszeit stets jenseits der Norm stehen.

Ihren Lebensstil konnten sie nur durch soziales Engagement

wie Armenfürsorge oder Kindererziehung rechtfertigen.19

Auf die Ausübung weiblicher Spiritualität hatte die
Reformation vielfältige Auswirkungen. Die Befähigung der
Laien zu einem eigenständigen Umgang mit religiösen
Inhalten bot vor allem für Frauen Chancen, sich im
privaten und öffentlichen Raum mit Glaubensfragen
auseinanderzusetzen. Da gemäss der neuen Lehre alle
Menschen einen gleichen und unmittelbaren Zugang zu Gott
haben, entfielen die Männer als Mittler zwischen den

Frauen und Gott. Die Reformatoren betonten, dass sich

die christliche Lehre auf die Heilige Schrift und nur auf
diese Heilige Schrift stützen dürfe («sola scriptura»). Die
kirchliche Tradition, welche man sich durch mündliche
Studien aneignen musste, rückte in den Hintergrund.
Dadurch wurde das neue Selbstbewusstsein der Frau weiter

gestärkt, denn die Bibel konnten auch Frauen lesen

und auslegen, welche keine höhere Bildung genossen hatten.

Auf der Grundlage der Bibel konnten Frauen sich an
der kirchlichen Lehre und dem kirchlichen Leben
beteiligen.10

Obwohl Martin Luther forderte, dass prinzipiell auch

Frauen das Recht hatten zu predigen, schuf die Reformation

für Frauen keine neuen Ämter in der Kirche. Während

in der katholischen Kirche Äbtissinnen - zwar nur
im Beisein des Klostervogts - eine leitende Funktion
innehatten, gab es in der Reformationskirche keine Frauen

in Leitungsfunktionen. Der Vorschlag, in Strassburg
weibliche Diakone einzusetzen, konnte sich nicht
durchsetzen.11

Schwerwiegend waren die Auswirkungen der Reformation

für die Ordens-, Beginen- und Begardengemeinschaf-
ten. Martin Luther kritisierte, dass aus dem Gelübde ein

«ewiges Gefängnis» geworden sei. Die Gelübde gründen

146



"|^clSt»<rim«n* Incites -$t j^ U fix <p.n —Z_

~T~> »"

Beginenhaus St. Leonhard (Untere Klause) vor den Toren der Stadt

St. Gallen. Das stattliche spätmittelalterliche Gebäude zeugt für

die wirtschaftliche Kraft und die personelle Grösse dieser Gemeinschaft,

aber auch für die kirchliche Vielfalt auf Stadtgebiet vor

der Reformation. Quelle: Federzeichnung von Salomon Schlatter,

ca. 1922. Quelle: Hardegger, August/Schlatter, Salomon/Schiess,

Traugott: Die Baudenkmäler der Stadt St. Gallen, St. Gallen 1922

(Die Baudenkmäler des Kantons St. Gallen 1), S. 249.

Ml
Beschaulichkeit im streng abgeschlossenen Dominikanerinnenkloster

St. Katharina in der Stadt St. Gallen (Kreuzgang, mit Nonnen).

Gerade die Rigidität des klösterlichen Alltags, aber auch die alternative

Lebensform, wirkten auf viele Frauen anziehend. Die Gemeinschaft

stand bei der Stadtbevölkerung in hohem Ansehen.

Rekonstruktive Skizze (Feder, schwarzgrau laviert), 1884 von August

Hardegger. Quelle: Hardegger, August: Die Frauen zu St. Katharina

in St. Gallen, NjblSG 25 (1885), Frontispiz.

sich «i. nicht auf Gottes Wort, sondern sie seien dem

göttliche Wort zuwider. 2. widersprächen sie dem Glauben,

der sich nicht auf menschliche Werke, sondern nur
auf Gottes Gnade verlasse. 3. seien die Gelübde auch der

(evangelischen Freiheit> zuwider, weil sie die Gewissen

gefangen hielten. 4. widersprächen die Gelübde den
Geboten Gottes, da sie dazu verleiteten, auf die eigenen
Werke und nicht aufGott zu schauen. 5. stünden die
Gelübde auch im Gegensatz zu der vom Christenmenschen

geforderten Liebe, weil das Klosterleben die Nonnen und
Mönche daran hindere, Armen und Kranken Gutes zu

tun. 6. sei das Mönchsleben auch der Vernunft zuwider,
weil die Vernunft jeden Menschen lehre, dass das

Versprechen der Keuschheit nicht ohne weiteres zu halten
sei. 7. und letztens versuchte Luther nachzuweisen, dass

die Mönche und Nonnen selbst nicht konsequent seien

mit ihren Gelübden, da es ja in Sonderfällen die
Möglichkeit gebe, sich von den Gelübden entbinden zu las-

Luther betonte immer wieder, dass Gott keinen erzwungenen

Dienst möchte, doch auch der freiwillige Dienst
schien vielen Neugläubigen ein Dorn im Auge zu sein.
Nach dem Übergriff auf das St. Leonhardskloster
(Beginenhaus) in St. Gallen zwang der Rat die Klosterfrauen,
zwei städtische Vögte zu ihrem «Schutz» anzunehmen.
Zwar versprach man den Nonnen, dass sie ihr religiöses
Leben ungestört weiterführen dürfen. Doch ab 1526

mischte sich der Rat unter Leitung Vadians immer mehr
in die inneren Angelegenheiten des Schwesternhauses ein
und schickte einen reformatorisch gesinnten Prediger,
verbot den Frauen, ihren katholischen Beichtvater zu
empfangen, und zwang sie schliesslich, jeden Sonntag
der Predigt in der Stadtkirche St. Laurenzen beizuwohnen.

Nachdem das «Ewige Licht» (ein Öllämpchen)
ausgelöscht, die Kapelle ausgeräumt und die Glocken vom
Turm geholt worden waren, zwang man die Frauen, ihr
Ordenskleid abzulegen. Allerdings durften sie nach einigem

Hin und Her weiterhin in ihrem Haus wohnen und
den katholischen Gottesdienst feiern. Nach aussen fügten

sich die Klosterfrauen zu St. Leonhard in die
reformierte Umgebung ein. Auch andere Klöster und Begi-
nen- beziehungsweise Begardengemeinschaften wurden

unter Zwang aufgelöst. Eines dieser Klöster ist der St.

Katharina-Konvent in St. Gallen. Das Schicksal dieser
Klosterfrauen soll nun zum Schluss noch genauer betrachtet
werden.23

22 Jung (wie Anm. 2), S. 22.

23 Vgl. Jehle/Jehle-Wildberger (wie Anm. 8), S. 89-91.

147



J\ ^DIE J^llCH : ER^BVWn :j?/
3 pH J^VSTE^I J44 <2)T.ANNÄIELD J>JJ-

C VZ^ANG^EJ\5CHJTFET t ZVIND

AXFEENTRL Y. J)f5 -LESMJU STERNS

HS N1UW T^ETTEfJTAL^NHCHMALEN IN El N-2"i
VÇHVSS VERWENDET

Gt PES j^ONVENTE StYBEN I jéof El^HOCHE I^.ET UMB J'EH BvEChERI W'lilEtl ' 4
- — 2 f-4| 1 k_

St. Gallen. Kloster St. Katharina. Rekonstruktive Skizze (Feder, schwarzgrau laviert), 1884 von August Hardegger (1858-1927). Der

Rekonstruktionsversuch stimmt zwar nicht in allen Details (wie im Übrigen auch Hardegger einräumt), gibt aber einen Eindruck von der zu Teilen

erhaltenen Architektur. Quelle: Hardegger, August: Die Frauen zu St. Katharina in St. Gallen, NjblSG 25 (1885), Frontispiz.

Reformatorische Auswirkungen am Beispiel
des Klosters St. Katharina in St. Gallen

Der Ursprung des Dominikanerinnenklosters zu St.
Katharina liegt im 13. Jahrhundert. Anfänglich noch eine

Beginengemeinschaft, traten die Frauen 1368 dem
Dominikanerorden bei. Seit der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts

stand die Priorin Angela Varnbiihler an der Spitze
des Konvents. Sie war die Schwester des Bürgermeisters
von St. Gallen, Ulrich Varnbühler. Es wird berichtet, dass

sie «ires glichen an verstand und tugenden in dem
convent nitt hatte».24 Sie führte den Konvent 33 Jahre lang
weitsichtig und klug. Der Konvent erlebte einen starken

Aufschwung. Unter ihrer Führung baten Töchter aus den

führenden Geschlechtern der Stadt St. Gallen und Umgebung

um Aufnahme ins Kloster. Als Letzte trat Katharina

von Watt, die Schwester des berühmten Humanisten und
St. Galler Reformators Joachim Vadian, geboren als

Joachim von Watt, in die Klostergemeinschaft ein.25

Bis zum Jahre 1523 hatte die neue Lehre in den Gebieten
rund um das Kloster St. Katharina starke Wurzeln
geschlagen. Allmählich griffen die Glaubenswirren auch auf

24 Zit. nach Vogler (wie Anm. 8), S. 3.

25 Vgl. ebd., S. 1 ff.

Bildersturm. Relief nach Entwurf von Bildhauer Otto Münch

(1885-1965) an der Zwinglitür des Zürcher Grossmünsters, 1935-

1939. Vielerorts, so auch in St. Gallen, kam es zu gewaltsamen

Übergriffen auf klösterlichen Besitz. In der Stadt St. Gallen wurden

die Gemeinschaften von St. Leonhard (Untere Klause) und St. Katharina

(Dominikanerinnenkloster) Opfer solcher Vorgänge, die von

der städtischen Obrigkeit ungeahndet blieben. Aufnahme 2015,

Johannes Huber, St. Gallen.

148



das St. Katharinen-Kloster über. 1523 wurde ein wertvolles

Kreuz vom Altar der Klosterkirche entwendet. Vielleicht

war Geldgier das Motiv, doch weitere ähnliche Vorgänge
in der Umgebung liessen Schlimmeres vermuten. Zwei

Kirchenpfleger entfernten beispielsweise die Bilder aus

der Pfarrkirche St. Laurenzen. Die Tat geschah heimlich
und nachts, doch die Obrigkeit wusste davon und billigte

das Vorgehen. Vom Uberfall auf das St. Leonhardskloster

wurde bereits berichtet.26

Nach diesem gewaltsamen Übergriff befürchtete der Kleine

Rat der Stadt ein gleiches Geschehen für das Kloster
St. Katharina. Die Ratsherren boten den Klosterfrauen
eine Schirmherrschaft an. Die Klosterfrauen befürchteten
— und dies wohl nicht zu Unrecht -, dass ihrer Gemeinschaft

unter einer städtischen Schirmherrschaft immer
mehr an Selbständigkeit einbüssen würde. Die Nonnen
versuchten, so gut wie möglich der Schirmherrschaft
auszuweichen. Da beschloss am 7. August 1527 der Grosse

Rat, Vögte über das Kloster St. Katharina einzusetzen. Im
Zuge dessen wurde den Klosterfrauen der reformierte

Theologe Dr. Christoph Schappeler, ein reformatorischer
Hardliner, als Prediger zugeteilt. In ihrer Verzweiflung
wandten sich die Nonnen an die katholischen Orte der

Eidgenossenschaft. Die zu Baden versammelte Tagsatzung

der katholischen Orte verfasste ein Schreiben, in
dem sie verlangte, «1. Dr. Schappeler als Prediger in
St. Katharina abzusetzen, 2. den Klosterfrauen die

genommenen Freiheits-, Rent-, Zins- und Gültbriefe wieder

zurückzugeben, 3. das Kloster beim alten Glauben
und dessen Bräuchen und Gewohnheiten zu belassen».27

Vom St. Galler Stadtregiment aus reagierte man nicht auf
dieses Schreiben. Die Reformationsbewegung schritt weiter

voran. Die Klosterfrauen versuchten zu retten, was zu

retten war. Die Frauen entfernten Bilder, Bücher und Teile

des Kirchenschatzes und sandten sie an die nahe

gelegenen Klöster Notkersegg, St. Georgen, nach Appenzell
und Grimmenstein. Noch heute kann man an den kahlen
Wänden und dem öden Kreuzgang erkennen, wie gründlich

die Frauen vorgegangen waren. Sie sollten mit ihrer

Befürchtung Recht behalten. Im Juni 1528 drang eine wilde

Schar ins Innerste der Klosterräume, durchstöberte die

Zellen der Schwestern und zerstörte in blinder Wut alles,

was an die katholische Vergangenheit erinnerte.28

Die Nonnen wurden vor den Rat zitiert. Die Ratsherren
überschütteten die Frauen mit Vorwürfen, dass sie «etlich

götzen, bûcher und anders hinderrucks geflechnet haben

und yemertzu widerspennig syen daran m [ine] h[erren]
ein mißfallen habend».29 Die Zustände im Kloster waren
für die Frauen unerträglich geworden. Vögte, Schaffner
und Prädikanten hausten hier und machten die Führung
eines klösterlichen Lebens unmöglich. 1528 lebten noch

etwa 41 Schwestern im Kloster. Allmählich begann sich

die Gemeinschaft aufzulösen. Einige Frauen fanden in

Joachim Vadian. Bürgermeister von St. Gallen. In der Frage der

Frauengemeinschaften auf Stadtgebiet erwies sich der Reformationsführer

als unerbittlich. Kopie 1677/1692 von Daniel Hartmann

nach einer älteren Vorlage. Öl auf Leinwand, Bildflache 56 x 50 cm.

Kantonsbibliothek Vadiana St. Gallen, VadS!g_Vadian_l.

benachbarten Klöstern Zuflucht. Andere wurden von
ihren Verwandten nach Hause geholt. Von drei Frauen wird
berichtet, dass sie ihr Gelübde brachen und heirateten.
Eine dieser Frauen war Katharina von Watt, die Schwester

Vadians. Ob der berühmte Reformator seine Schwester

so lange bearbeitet hatte, bis sie von ihrem Glauben
abfiel und einwilligte, sich mit Othmar Blum zu vermählen?

Barbara Studer, deren Familie zu den ersten und
eifrigsten Anhängern der neuen Lehre gehörte, wurde wohl
von ihren einflussreichen Verwandten mehr oder minder
freiwillig verheiratet. Die dritte Klosterfrau war Petronel-
la Mangolt. Kurz nach der Heirat verliess sie ihren Mann
jedoch und trat ins Kloster zu Kreuzlingen ein. Bis zu
ihrem Tod 1551 führte sie dort ein strenges Büsserleben.30

Die Buchmeisterin Regula Keller, die Schaffnerin Elisabeth

Schaigenwiler und die Laienschwester Katharina
Täschler, auch Koch genannt, verharrten im Kloster und

26 Vgl. ebd., S. 4-7.
27 Zit. nach Vogler (wie Anm. 8), S. 12 f.

28 Vgl. ebd., S. 7-17.

29 Ebd., S. 18.

30 Vgl. ebd., S. 105-109.

149



's»

A'-»! •</•»'* .~>i.

1/1///. Dominikanerinnenkloster St. Katharina. Es führt (noch heute) die Traditionen des Konvents in St. Gallen, der nach der Reformation

vertrieben wurde, weiter. Dieses Beispiel einer ungebrochenen Kontinuität verdeutlicht, dass die Frauen ihre Existenz in St. Gallen gegen ihren

Willen aufgeben mussten und dass die klösterliche Lebensform als alternatives Prinzip einer vollwertigen Lebensgestaltung zumindest von

Reformationsführer Vadian und seiner Entourage nicht begriffen wurde. Aufnahme 2006, Johannes Huber, St. Gallen.

mussten dort machtlos die Veränderungen über sich ergehen

lassen. Möglicherweise wohnten noch andere Frauen

im Kloster. So wird berichtet, dass 1545 die Schwester
Dorothea Röttenberger im Konvent St. Katharina verstarb.

Die verbliebenen Frauen in St. Katharina führten einen
aussichtslosen Kampf. Zwar war die inzwischen restituierte

Abtei St. Gallen nahe, doch das Kloster St. Katharinen

stand auf Stadtboden. An der Lage der Frauen
vermochte auch der Zweite Kappeler Landfrieden nichts zu
ändern. Die Frauen mussten ihre Zufluchtsstädte verlassen.

1594 fiel das Kloster an die Stadt St. Gallen, welche in

31 Vgl. Vogler (wie Anm. 8), S. 109-116.

den Gebäuden eine höhere Knabenschule einrichtete. Bis

heute werden die Gebäude auf vielfältige Weise genutzt,
jedoch nicht mehr in ihrem ursprünglichen Sinn.31

Resümee

Die Antwort auf die Frage nach dem Einfluss der Frauen
auf die Reformation und der Bedeutung der Reformation
für das Geschlechterverhältnis und damit für die Rolle
und das Selbstverständnis der Frauen muss differenziert
beantwortet werden. Frauen unterstützten oder behinderten

die Reformationen nicht bloss als Regentinnen
oder Flugschriftenautorinnen, sondern auch als Mütter
und Ehefrauen.

150



Die reformatorische Lehre stellte sich gegen die traditionelle

Vorstellung, dass Priester und Theologen vor Gott
über den Laien stehen. Vom Studium der Heiligen Schrift
wird niemand mehr ausgeschlossen. Dies gab auch Frauen

die Möglichkeit, sich mit theologischen Inhalten zu
beschäftigen und sich zu religiösen Fragen zu äussern.

Weniger wortgewandte Frauen konnten die Reformation
unterstützen, indem sie reformatorische Predigten
besuchten oder indem sie ihre Ansicht gewaltsam kundtaten.

Die Reformation war eine Epoche des Umbruchs, die sich
auch auf die Ehe und Familie auswirkte. Ob das neue
Eheideal eine Besserung oder Verschlechterung für die
Frauen bedeutete, kann nicht pauschal beantwortet werden.

Handel- und gewerbetreibende Frauen sowie ledige
Frauen standen jenseits der Norm. Als Hausherrin und
Ehefrau übernahmen die Frauen unverzichtbare Aufgaben

in der Familie.

Auf die religiösen Gemeinschaften wirkte sich die neue
Lehre besonders drastisch aus. Manch Nonne und Mönch
wurde vom Gelübde befreit oder befreite sich selbst

davon. Doch einige Frauen und Männer wurden daran
gehindert, ihre fromme Lebensform weiterzuführen. Die
Reformation bedeutete also nicht für alle Befreiung.

Sicher ist, dass die Reformation für Veränderung sorgte,
was für viele Gebiete des Lebens und der Wissenschaft

von einem Grossteil der Bevölkerung als notwendig
erachtet wurde.

151


	Frauen und die Reformation

