
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Band: 158 (2018)

Artikel: Zur Bewegung der Täufer in St. Gallen und Umgebung

Autor: Jehle, Frank

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946282

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


.A O
mvo

i 5" x5*' jL(i* 4 <V?*-vnJ ^

)f>fYi> ** w*J ' J"«-» V/ »- n -v '--'f ^—jyrv * 'PI*
£* $<"4?jv) *HUM4f4^pÇ+t++4j t qr

Uuitf H C*fe* **'» <«/ / 4*0-*->»-«<r/ -^V»-1Ji* \ri *,*t '

îôif fn+f ^pr^G **-n ;tj*-*-*>+1

il

' ß ' " r j" j" ' " —y—*r (7 —
U>+i^lA +**%U>Jht**C *'*) fßjrj trrd(

A(V/ *pr <r» n ^f>-
^

jic vnn& vwm TOK^L,,,,
ifiii. Sit&IS&ff <<t(k**t' ^\vtl)vj<nratM'.
•WW l"<*jt*\ '

Aûudr^AA^«
W*» Jrt+t-n

/ jjï
J Sii<iyH>0*l / </*V

4



Zur Bewegung der Täufer
in St. Gallen und Umgebung

Frank Jehle

«Die Täuferbewegung in den verschiedenen reformierten

eidgenössischen Orten ist in den letzten Jahrzehnten
innerhalb der Geschichtsforschung verhältnismässig breit,
quellenbezogen und gründlich erforscht worden.»1 Diesem

Satz Alfred Ehrenspergers ist nichts hinzuzufügen. In
seiner weit gespannten Gottesdienstgeschichte lieferte er
selbst eine präzise Darstellung der St. Galler Täufer.2 (Bei
diesen - in der älteren Literatur meist abschätzig
«Wiedertäufer» genannt — handelte es sich um eine Bewegung,
die besonders im Jahr 1525 lautstark war. Die Täufer wollten

konsequenter sein als die «Mainstream-Reformatoren».

Sie lehnten ein Staats- oder Landeskirchentum ab

und verwarfen den Brauch der Säuglingstaufe. Taufen
durfte man nach ihrer Aulfassung nur, wer den christlichen

Initiationsritus freiwillig begehrte.) Neu ist der
informative Aufsatz Christian Scheideggers «Ein
unbekannter Brief eines Täuferlehrers (1526) und ein neuer
Blick auf die frühe Täuferbewegung in der Schweiz».3

Jüngeren Datums ist auch die Darstellung der St. Galler
Täufer von Marianne und Frank Jehle in ihrer «Kleinen
St. Galler Reformationsgeschichte».4

Wenn die Bewegung der St. Galler Täufer hier ein weiteres

Mal zur Sprache kommt, geht es zunächst um einen
Blick auf die reiche Forschungsgeschichte. Auf diesem

Hintergrund werden einige der wichtigsten Ergebnisse
kurz zusammengefasst. Und zuletzt wird neben Hyppolit
Eberle (gest. 1525) besonders Hans Krüsi (gest. im
gleichen Jahr), ein weitherum beinahe vergessener St. Galler
Täufer, in Erinnerung gerufen. Sein tragisches Schicksal

ist berührend. Eine der ältesten theologischen Publikationen

aus täuferischer Sicht — wenn nicht sogar die älteste

— erschien kurz nach seiner Hinrichtung unter seinem

Namen.

Bild links: Seite aus dem Kopienband zur zürcherischen Kirchen- und

Reformationsgeschichte Heinrich Bullingers u. a., 1605/1606, von der

Hand Heinrich Thomanns (von dem auch die Zeichnungen stammen).

Die Illustration zeigt, wie in Schwyz Hyppolit Eberle und ein Priester

am 29. Mai 1525 als Täufer verbrannt werden. Vgl. dazu auch S.

132. Quelle: Zentralbibliothek Zürich, Ms_B_316_f218v.

JOHANN KESSLHll.
Johannes Kessler. Von ihm stammen wichtige authentische Aufzeichnungen

zur Täuferbewegung, deren Erscheinungsbild Kessler in

seinem Werk «Sabbata» geprägt hat. Kupferradierung, Ovalform 9.8 x

7.9 cm, in: Bernet, Johann Jakob: Johann Kessler, genannt Ahenarius,

Bürger und Reformator zu Sankt Gallen, St. Gallen 1826, Frontispiz.

1 Ehrensperger, Alfred: Der Gottesdienst in der Stadt St. Gallen, im

Kloster und in den fürstäbtischen Gebieten vor, während und nach

der Reformation, Zürich 2012, S. 240.

2 Ehrensperger (wie Anm. 1), S. 239-247.
3 Scheidegger, Christian: Ein unbekannter Brief eines Täuferlehrers

(1526) und ein neuer Blick auf die frühe Täuferbewegung in der

Schweiz, in: Christ-von Wedel, Christine/Trosse, Sven/Hamm, Berndt

(Hg.): Basel als Zentrum des geistigen Austauschs in der frühen
Reformation. Leppin, Volker (u. a. Hg.): Spätmittelalter, Humanismus,

Reformation. Studies in the Late Middle Ages, Humanism and

the Reformation, Bd. 81, Tübingen 2014, S. 273-296. Der Aufsatz

liefert mehr, als der Titel verspricht.

121



Heinrich Bullinger. Er gehört zu den ersten Reformationschronisten,

die die Täuferbewegung in der Ostschweiz beschrieben und ihr

Bild geprägt haben. Vorzeichnung zu einem gedruckten Porträt.

Zeichner Conrad Meyer (1618-1689), um 1660 Papier, Feder

in Schwarz und Bleistift, 16.8 x 14 cm (Bild) resp. 17.1 x 14.3 cm

(Blatt). Quelle: Zentralbibliothek Zürich, Graphische Sammlung

(GSM), Bullinger, Heinrich I, 19 b Pp A4.

4 Jehle, Marianne/Jehle, Frank: Kleine St. Galler Reformationsge¬

schichte, Zürich 32006, S. 64-72. Obwohl das Büchlein in seiner

ersten Auflage bereits 1977 erschien, sahen sich die Autoren nicht

genötigt, «Retraktationen» vorzunehmen. Auch die zahlreichen

Darstellungen der St. Galler Geschichte gehen in der Regel auf die

Täufer ein. Da sie allgemein bekannt sind, wird hier darauf verzichtet,

sie im Einzelnen aufzulisten. Viel über die internationale
Täuferforschung erfährt man in Strübind, Andrea: Eifriger als Zwingli. Die

frühe Täuferbewegung in der Schweiz, Berlin 2003.

5 Rudolf Gamper in einem Brief vom 28. April 2016 an den Verfasser

dieses Beitrags.

6 Vgl. zur Entstehungsgeschichte dieser Novelle: Keller, Gottfried:
Sämtliche Werke, Bd. 10, hg. von Carl Helbling, Bern 1945, S. 328-
335. Carl Helbling nennt als wichtigste Quelle Kellers das Buch von

Melchior Schuler «Thaten und Sitten der Eidgenossen», Bd. 2,

Zürich 1838. Hier habe das Kapitel «Die Wiedertäufer in Zürich»

Kellers Aufmerksamkeit auf sich gezogen. Auf S. 347 fügt Helbling
hinzu: «Die Kenntnis von den kindischen Spielen der Wiedertäufer

verdankt der Dichter Schuler, der sich seinerseits auf Johannes Kessler

stützt.» Da die Erstausgabe der Sabbata 1866-1868 erschien

(Kessler, Johannes: Sabbata, hg. von Ernst Götzinger, MGV 5-10,
St. Gallen 1866-1868), hätte Keller diese allerdings auch selbst

konsultieren können.

Zur Forschungsgeschichte: Die ältesten Berichte über die

Bewegung der Täufer sind Johannes Kessler (um 1502—

1574) und Heinrich Bullinger (1504-1575) zu verdanken.

Johannes Kessler lieferte in seinen «Sabbata» eine lebendige

Darstellung. Obwohl die Chronik erst im 19.
Jahrhundert im Druck erschien, war sie bereits vorher nicht
nur in der Vadianischen Bibliothek, sondern zusätzlich in
vielen Abschriften und Auszügen greifbar (die meisten
aus dem 17. Jahrhundert). «Kessler hatte damit das

Monopol in der Auslegung und Deutung der Reformationsgeschichte»,5

was sich auf die Geschichtsschreibung
auswirkte. Die poetisch-grotesk überzeichnete Schilderung
einiger Täufer in Gottfried Kellers Novelle «Ursula» von
1877 hätte ohne Johannes Kessler so nicht geschrieben
werden können.6

Huldrych Zwingli. In Zwingiis Umfeld gedieh die radikale Täuferbewegung;

viele ihrer Protagonisten waren einstige Weggefährten des

Reformators. Holzschnitt, kurz nach 1531, im Gegensinn von Hans

Aspers (1499-1571) Ölgemälde (nach 1531) im Kunstmuseum Win-

terthur. Das nachträglich kolorierte Motiv ist eingeklebt in der

Reinschrift von Johannes Kesslers Sabbata. Quelle: Kantonsbibliothek

Vadiana St. Gallen, VadSIg Ms 72 (K586r).

CONVENIVNT FATIS NOMINA SAEPE SVIS.

ANNO DOMINI
M. D. XXXI. DIE OCTO
BRIS VNDECIMA, AE=
.ATIS S VAE XLVIII,

122



Bom öem Couff^ Bom wiüw
towff. "Ünnbvom Ftubemtiffbitrcb

tOwlbrycfc Sui'ngl«.

Cfcu'fïtts (toatbcj.jrh
Ä«m«nb 3» mie «lie bt'earbcytcttb vitb ßela«

bcti ftnb tcb xvtl web tww geben.

<Bettttcft3ii 3wtr»cb
bwecb jfobannfen Dagee.

Zwingli, Huldrych: Vom dem Touff. Vom widertouff. Unnd vom

kindertouff. Zürich 1525. Streitschrift gegen die Lehre der Täufer.

Zwingli bekämpfte die Täufer, obgleich er zeitweise deren Ansichten

teilte (z. B. zur Erwachsenentaufe). Quelle: Kantonsbibliothek

Vadiana St. Gallen, Vadianische Sammlung MISC E LXVII (K1).

ïae erft SSttcÇttnfcr 9ie1
allgemeinen TPibettôuffifefyen ytzim-

gen. (Dud? non'Bcm/Dae fi<4> $te weit f»
f<£n<!U tfewegennlaf?t/rmti>alfc&.

3tem von 9en ©ecten.

[Ol A DA,

^tltcßtftee
waar/bj otid? bte try Traftat,
f:nn ^er Meyhen be*
Flögt I?abenb/$ae bte
tnenfim alfe* ßcgy »

rig fyenb nüwer bin
gen/faß fy oudb ficf>

felbôf:ywillig etnent
yeben nerwirrer tmb

fc&anttict)em/ fo eranbere uçtb mt'tt gtycbgnery
*>fi bbem/$od> glattem Flapper/Fan/5e »erfuren
*>nb ßerotibc» ^arftellcnb. Dnb wiewol foltcbô
an }m fclbß/ f0 man nun menfcfcltcb $aruon re*
ben wtl/etit fblicber Jamer tfî/an $em man ein be
junber fdbnben unnb gröwel tragen fol: 3tfc<5
$o<b ml Fleglufcer nnb grurrlidjer/ $a6 f?y nnna
£griffen ein föltct) jamer gefeljen fol werben: {a
by nnß/$te wir$ocl? gewäffe »11b nmbfdjribne/
tut nnêntltcbe/jaFume nnb Funbbare gronb/ nn
fera glotibena nnnb lâbena Ijabenb/ "öarujf wir
ßtlltcb ßltbenb nnb nnna nitt lieffenb von einem
yetltcfcen verwegnen menf$en/ bin nnnb wibec

£
Bullinger, Heinrich: Von dem unverschampte fraefel, ergerlichem

verwyrren und unwarhafftem leeren der selbsgesandten Widerto-

euffern vier gespraech Buecher zu verwarnen den einfalten. Zürich

1531. Titel des ersten Buchs wider die allgemeinen wiedertäuferischen

Irrungen. Quelle: Kantonsbibliothek Vadiana St. Gallen,

VMISCE 182/2.

Ebenso einflussreich - und bereits im 16. Jahrhundert
publiziert - war Heinrich Bullingers Auseinandersetzung mit
den Täufern. «In verschiedenen Schriften äusserte sich

Bullinger zum Täufertum, in Büchern, Traktaten und
Ratschlägen. Bekannt sind seine gedruckten Bücher <Von dem

unverschampten frävel etc.> von 1531 und <Der Wiedertäu-
feren Ursprung etc.) von 1560.»7 Bullinger hat das Bild auch

der St. Galler Täufer international während langer Zeit

geprägt. Da die Lutheraner in Deutschland den Schweizer

Reformierten vorwarfen, «Schwärmer» beziehungsweise

verkappte Täufer zu sein, stellte Bullinger aus apologetischen

Gründen die These auf, die Täufer seien kein

ursprünglich zürcherisches oder schweizerisches Gewächs,

sondern unter dem Einfluss Thomas Müntzers und anderer

in der unmittelbaren Umgebung Martin Luthers
entstanden. Bullingers Täuferbild hat das Image der Täufer
während langer Zeit bestimmt. Er «galt jahrhundertelang
als der beste Kenner des frühen Täufertums, vor allem der

ersten Auseinandersetzungen in Zürich».8 «Von dem Au¬

genblick an, da der bedeutendste noch lebende Augenzeuge

der ersten öffentlichen Disputation mit den Täufern die
bisher [auch] im schweizerischen Raum selbstverständliche

Annahme der Ursprünglichkeit der Zürcher Täuferbewegung

[nämlich in Zürich] aufgab, war es beinahe

unmöglich, hinter diese Entscheidung zurückzusteigen.»9

Während langer Zeit blieb das von Kessler und Bullinger
geprägte Täuferbild stabil. Ein wichtiger Schritt in der

Geschichtsschreibung über die Reformation in der

7 Schmid, Walter: Rezension von Fast, Heinold: Heinrich Bullinger
und die Täufer, in: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte, Bd. 10

(1960), S. 583-585, Zitats. 584.

8 Staedtke, Joachim: Rezension von Fast, Heinold: Heinrich Bullinger
und die Täufer, in: Zwingliana, Band 11 (1960), S. 198-204, Zitat
S. 198.

9 Schmid (wie Anm. 7), S. 585. (Zitat ohne Seitenangabe aus dem

Buch von Heinold Fast.)

123



Schweiz allgemein und über die Täufer im Besonderen

war das Lebenswerk des an der Universität Zürich lehrenden

Kirchenhistorikers Emil Egli (1848—1908). Bis heute
unentbehrlich ist sein 1879 erstmals erschienenes, 955 Seiten

umfassendes Quellenbuch «Actensammlung zur
Geschichte der Zürcher Reformation in den Jahren 1519—

1533».10 Mit Fleiss durchforstete Egli die Archive und trug

H. BVL&INGERI

ADVERSVS
ANAB APTISTAS L V
Hl VI. NVNC1 PRIHVM E*

Germanico fermone in Latinu conuerfi»
periosiAM simlervm

T1CIÏRINVH.

ELENCHVS praco'piiortimcapitum,
quae in hocopcrf tra<üantur,Pra:fa«-

tioni auihoris fubieftus eft.

lAddita etiam e^AN ABAPTISTA«
R V M APOLOGIA,/» qua caufas
txponunt cur no adeccleßasfeuJacros catM

nojiros accedant3eodem interprète.

TIG V R I APVD CHRISTOPH.
Frofchouerum. Anno H. d, lx.

H. Bullingeri adversus Anabaptistas libri VI. Zürich 1560. Bu/linger

hat das Bild auch der St. Galler Täufer, die er gesamtheitlich

als Sekte bezeichnet, international während langer Zeit geprägt.

Quelle: Kantonsbibliothek Vadiana St. Gallen, Vadianische Sammlung

EB 4236.

zusammen, was er an Material für die Reformationsgeschichte

in Zürich und Umgebung fand. Zusätzlich
widmete er den Täufern nicht nur in Zürich, sondern auch in
St. Gallen eigene Publikationen." Uberaus lesenswert ist
Eglis «Schweizerische Reformationsgeschichte 1: 1519—

1525»,12 auch heute eine Pflichtlektüre. Da ihr Autor während

der Ausarbeitung seines glänzend geschriebenen
Buches starb, blieb es ein Fragment. Auch wenn Egli in der

Ableitung der Täufer von Thomas Müntzer immer noch

abhängig von Bullinger ist, bleibt seine Darstellung in
vielerlei Hinsicht lehrreich. (Nicht zufällig war er auch

einer der Herausgeber von Kesslers «Sabbata».'3) Sein

kleineres Buch «Die St. Galler Täufer. Geschildert im Rahmen

der städtischen Reformationsgeschichte»14 von 1887

ist im Wesentlichen bis heute unüberholt und nachdrücklich

zu empfehlen.

Ein weiterer wesentlicher Schritt in der Täuferforschung ist
mit Fritz Blanke (1900-1967) und Leonhard von Muralt
(1900-1970) verbunden. Blanke war Eglis Nachnachfolger
an der theologischen Fakultät der Universität Zürich,15

während von Muralt neuere Geschichte an der philosophischen

Fakultät ebenfalls in Zürich lehrte. Zunächst zu
Blanke: Er war ein bedeutender Zwingliforscher, der in der

0 Egli, Emil: Actensammlung zur Geschichte der Zürcher Reformation

in den Jahren 1519-1533, Zürich 1879, Reprint Aalen 1973.

11 Egli, Emil: Die Zürcher Wiedertäufer zur Reformationszeit nach

den Quellen des Staatsarchivs, Zürich 1878. - Ders.: Die St. Galler

Täufer geschildert im Rahmen der städtischen Reformationsgeschichte.

Mit Beiträgen zur Vita Vadiani, Zürich 1887.

12 Egli, Emil: Schweizerische Reformationsgeschichte 1: 1519-1525.

Im Auftrag des Zwinglivereins in Zürich hg. von Georg Finsler,

Zürich 1910.

13 Kessler, Johannes: Sabbata mit kleineren Schriften und Briefen,

unter Mitwirkung von Emil Egli und Rudolf Schoch herausgegeben

vom Historischen Verein des Kantons St. Gallen, St. Gallen 1902.

14 Vgl. Egli 1887 (wie Anm. 11).

Täuferpredigt. Bleistiftzeichnung von Ludwig Vogel (1788-1879),

1826. Die Aufnahme des Themas durch Vogel weist hin auf das

Interesse einer breiteren Öffentlichkeit an der Täuferbewegung;

dieses ist insbesondere während des 19. Jahrhunderts auch

aufgrund der historischen Forschung und der literarischen Behandlung

des Themas erwacht. Der geschichtliche Wert von Vogels Darstellung

liegt einerseits darin, dass sie (was auch durch schriftliche

Quellen belegt werden kann) einen mit Menschen aus einfacherer

sozialer Schicht dicht belegten Raum zeigt, anderseits vor der

Menschenmenge eine markante patriarchale Gestalt bei der Auslegung

der Schrift. Bild und Blatt 18.9 x 24.5 cm. Zentralbibliothek Zürich,

Graphische Sammlung (GSM), Varia Wiedertäufer I, 2.

i

124



Zwingli-Gesamtausgabe wesentliche Texte des Zürcher
Reformators mit grosser Sorgfalt herausgab und sachkundig
kommentierte.16 Aufgewachsen in einem freikirchlichen
Milieu, war es ihm möglich, die Bewegung der Täufer von
innen heraus besser zu verstehen und kirchengeschichtlich

einzuordnen. Er hielt «die Erwachsenentaufe für
biblischer, die Freikirche auch» (im Gegensatz zur Säuglingstaufe

und zum Konzept einer Staats- oder Landeskirche).17

Wichtig und weiterführend ist sein Aufsatz «Täufertum
und Reformation» von 1957.18 Zusammenfassend formulierte

er hier: «Das Täufertum war eine religiöse Bewegung.
Das heisst: der Ursprung war religiös. Die Täufer fühlten
sich an die Weisungen der Heiligen Schrift gebunden. Das

Ziel war religiös. Man erstrebte eine neue Form der christlichen

Gemeinde und eine neue Stellung zum Staate. [...]
Das Bündnis von Staat und Kirche, wo der Staat die Kirche
für seine Zwecke brauchte und umgekehrt, war ihnen
fragwürdig. Sie empfanden das Nichtchristliche am Staate stärker

als das Christliche, und darum wagten sie es, zu der

Gleichung christlicher Staat> ein Fragezeichen zu machen.

Erst recht war die Vorstellung, dass Kirche (Christengemeinde)

und Volk sich deckten, für sie unvollziehbar.»1'
Blanke war nicht blind für die Gefahren des Täufertums,
was sein Aufsatz «Das Reich der Wiedertäufer zu Münster

1534/35» zeigt.10 Trotzdem stand er der Bewegung der

Täufer mit Wohlwollen gegenüber.21

Leonhard von Muralts Forschungen waren in erster Linie
für die Fachwelt bestimmt. Epochemachend war das von
ihm zusammen mit Walter Schmid 1952 herausgegebene
Buch «Quellen zur Geschichte der Täufer in der Schweiz.

Erster Band. Zürich».22 In minutiöser Kleinarbeit legten
die beiden Historiker unzählige Quellenbruchstücke vor,
die sie in den verschiedensten Archiven und Editionen
mühsam aufgespürt hatten. Die Texte sind chronologisch
geordnet und beginnen mit Briefen des Zürcher Täuferführers

Konrad Grebel (ca. 1498—1526) an seinen ehemaligen

Lehrer, Freund und Schwager Joachim von Watt
(1484-1551, genannt Vadian). Wer den Band durchgeht
(Lateinkenntnisse sind Bedingung), verfolgt eine dramatische

Geschichte - von den ersten Anfängen der täuferi-

Johannes der Täufer tauft im Fluss Jordan Jesus von Nazareth. Auf
dieses biblisch belegte, heilsgeschichtlich zentrale und erstmals

konkret benennbare Beispiel einer Erwachsenentaufe beriefen sich

die Anhänger der Täuferbewegung. Bis 1472 entstandene Illumination

im Devotionale des Abtes Ulrich Rösch, St. Gallen. Quelle:

Einsiedeln, Stiftsbibliothek, Codex 285(1106), S. 117.

sehen Bewegung im Freundeskreis Zwingiis, über die

Ablösung der Täufer vom Zürcher Reformator im Herbst

1524 und die Gründung einer freikirchlichen Gemeinde
Ende Januar 1525 bis zur brutalen Unterdrückung der

neuen Bewegung durch die Obrigkeit. Mehrere Täuferführer

wurden in der Limmat ertränkt.

15 Walther Köhler (1870-1946), Eglis Nachfolger und Blankes Vorgän¬

ger auf dem Lehrstuhl, war ebenfalls ein bedeutender Erforscher

der Reformationsgeschichte. Die Bewegung der Täuferstand für
ihn aber nicht im Mittelpunkt. Immerhin verfasste er den knappen
Artikel «Wiedertäufer» in RGG, Bd. 5, Tübingen '1913, Sp. 2016-
2019. Bis heute wichtig blieb sein Werk: Zürcher Ehegericht und

Genfer Konsistorium, 2 Bde., Leipzig 1932 und 1942.

16 Vgl. Möhl, Christoph: Fritz Blanke. Querdenker mit Herz, Zug 2011.

- Jehle, Frank: Fritz Blanke - Lehrer und Forscher. Vortrag an der

Mitgliederversammlung des Zwinglivereins 2012, in: Zwingliana

2012, S. 131-144. Jehle, Frank: Von Johannes auf Patmos bis zu
Karl Barth. Theologische Arbeiten aus zwei Jahrzehnten, Zürich

2015, S. 163-174.

17 Möhl (wie Anm. 16), S. 107.

18 Blanke, Fritz: Täufertum und Reformation, in: Reformatio 1957,

S. 212-223. Blanke, Fritz: Aus der Welt der Reformation, Zürich

und Stuttgart 1960, S. 72-84. Zitiert wird nach dieser Ausgabe.
19 Blanke (wie Anm. 18), S. 82f. Flervorhebungen FJ.

20 Blanke, Fritz: Das Reich der Wiedertäufer zu Münster 1534/35, in:

Archiv für Reformationsgeschichte 1940, S. 13-37. Blanke: Welt

der Reformation (wie Anm. 18), S. 48-71.
21 Vgl. auch Blanke, Fritz: Brüder in Christo, Zürich 1955 (Zwingli-

Bücherei 71). Das Bändchen versucht, die Forschungen Leonhard

von Muralts einem weiteren Kreis zugänglich zu machen.

22 von Muralt, Leonhard/Schmid, Walter (Flg.): Quellen zur Geschichte

der Täufer in der Schweiz, Bd. 1, Zürich 1952.

125



Säuglingstaufe durch einen Priester/Mönch. Handrituale für den persönlichen Gebrauch des St. Galler Fürstabts Diethelm Blarer (reg. 1530-

1564), geschrieben vom St. Galler Mönch Heinrich Keller (1518-1567) und illustriert von einem unbekannten Buchmaler aus dem

Bodenseeraum um 1555. Im kleinformatigen Band finden sich liturgische Texte u. a. zur Spendung des Sakraments der Taufe. Quelle: Stiftsbibliothek

St. Gallen, Cod. Sang. 442, S. 105.

Die «Quellen zur Geschichte der Täufer» sind ein Meilenstein

in der Täuferforschung. Vieles, was vorher nur vermutet

werden konnte, ist jetzt belegt. Und eindeutig ist, dass

die Täuferbewegung in Zürich und in der Ostschweiz nicht
ein Import aus dem Ausland war.23 «Tatsächlich hat [auch]

Zwingli 1523 die Kindertaufe kritisiert.»24 Auch Vadian und
der Basler Reformator Oekolampad haben «noch bis I524»2S

die Säuglingstaufe abgelehnt. Konrad Grebel war ursprünglich

ein «echter» Zwinglischüler. Bereits an der zweiten
Zürcher Disputation (26.-28. Oktober 1523) zeichnete sich

aber ab, dass Grebel mit Zwingiis behutsamem Vorgehen
und dessen Rücksichtnahme auf den Willen der Regierung
nicht einverstanden war. Er forderte einen schnelleren und
radikaleren Umbau der christlichen Gemeinde.26

Noch einmal eine weitere Stufe der Täuferforschung
verbindet sich mit Heinold Fast (1929—2015). Dieser war
mennonitischer Prediger. Nach dem Studium der evangelischen

Theologie zunächst am mennonitischen Bethel

College in North Newton (Kansas, USA) und dann an

23 Grebels Brief an Thomas Müntzer vom 5. September 1524 (Quellen
1 [wie Anm. 22], S. 13-21) dokumentiert einerseits, dass Grebel

wichtige Publikationen Müntzers kannte, diesen teilweise schätzte -
er schreibt ihm als «unserem getrüwen und lieben mitbrüder in

Christo» (S. 13), sich aber in wesentlichen Dingen von ihm
unterschied. Mit Müntzer stimmt er darin überein, dass Luther vorgeworfen

werden müsse, einen «sündigen, süssen Christum» zu verkünden

(S. 16). Anders als Müntzer lehnt er u. a. den Kirchengesang
ab. Und besonders wichtig ist Grebel die Betonung der unbedingten

Gewaltlosigkeit. Vgl. dazu weiter unten.

24 Möhl (wie Anm. 16), S. 107.

25 Ebd.

den Universitäten Göttingen und Heidelberg wurde er

1957 unter dem Kirchenhistoriker Heinrich Bornkamm

aufgrund seiner Dissertation «Heinrich Bullinger und die
Täufer»27 zum Doktor der evangelischen Theologie
promoviert. Obwohl Fast während seines ganzen Lebens

hauptberuflich im Dienst der mennonitischen Gemeinschaft

stand, widmete er viel von seiner Arbeitskraft der

Täuferforschung (besonders in den Sommerferien).
Abgesehen von seiner Dissertation, die wissenschaftlich breit
begründet, dass Bullingers Urteil über die Täufer (vgl.
oben) sachlich unrichtig war, publizierte er mehrere kleine

Arbeiten über dieses Thema.28

Fasts Hauptwerk ist der 776 Seiten umfassende Band

«Quellen zur Geschichte der Täufer in der Schweiz. Zweiter

Band. Ostschweiz» von 1973.29 Im Unterschied zu

«Quellen 1» bemühte sich Fast, den Interessierten die
Arbeit noch mehr zu erleichtern, indem er auch bereits
anderswo Abgedrucktes (z. B. die Eidgenössischen Abschiede)

einbezog. Auch chronologisch steckte er den Rahmen

26 Vgl. auch: Jehle, Frank: Ludwig Hätzer (1500-1529) - der «Ketzer»

aus Bischofszell, in: Thurgauer Beiträge zur Geschichte, Bd. 147

(2010), Frauenfeld 2011, S. 47.

27 Fast, Heinold: Heinrich Bullinger und die Täufer. Ein Beitrag zur His¬

toriographie und Theologie im 16. Jahrhundert, Weiherhof (Pfalz)

1959 (Schriftenreihe des Mennonitischen Geschichtsvereins, Nr. 7.).

28 Besonders: Fast, Heinold: Die Sonderstellung der Täufer in St. Gal¬

len und Appenzell. Vortrag, gehalten auf der Jahresversammlung
des Zwinglivereins am 4. Juli 1960 in Zürich, in: Zwingliana 1960,

S. 223-240. - Ders.: Hans Krüsis Büchlein über Glauben und Taufe.

Ein Täuferdruck von 1525, in: Zwingliana 1962, S. 456-475.
29 Fast, Heinold (Hg.): Quellen zur Geschichte der Täufer in der

Schweiz, Bd. 2: Ostschweiz. Unter Benutzung der von Leonhard

von Muralt t begonnenen Materialsammlung, Zürich 1973.

126



weiter, nämlich bis 1560, um so zu zeigen, dass gerade in
St. Gallen die Bewegung der Täufer sich auch nach 1530

weiterhin bemerkbar machte. Immer wieder musste sich

der Rat mit Leuten befassen, die sich entweder selbst als

Täufer bekannten oder solche in ihren Häusern
beherbergten.30 Im Vorwort seiner Quellensammlung berichtet
Fast, dass er «während der letzten vierzehn Jahre»

regelmässig nach Zürich gekommen sei, um von da aus in den

Archiven fast überall in der Schweiz zu forschen. Dankbar
erwähnt er, dass er das bereits von Leonhard von Muralt
gesammelte umfangreiche Material in seine Arbeit integrieren

konnte.31 Sein Anmerkungsapparat ist reichhaltiger
als in «Quellen 1». Wer den Band durchgeht (auch hier
braucht es immer noch Lateinkenntnisse), erhält ein
umfassendes Panorama. Chronologisch geordnet erscheinen

zuerst «Akten und Briefe», angefangen mit eidgenössischen

Mandaten, und dann Dokumente aus Glarus,
Schaffhausen, Appenzell, der Abtei und der Stadt St. Gallen,

Graubünden sowie den Gemeinen Herrschaften

(Thurgau, Sargans, Rheintal, Gaster, Uznach). Es folgen
Chroniken und Tagebücher aus Appenzell, St. Gallen und
dem Thurgau. Verschiedene Register helfen, das

monumentale Werk besser zu erschliessen.

Wesentliche Forschungsresultate

1. Die Erkenntnis hat sich durchgesetzt, dass die Bewegung

der Täufer ihren Ursprung in Zürich im Kreis um
Zwingli hatte.32 Nicht nur Konrad Grebel, sondern auch

der andere bedeutende Täuferführer Felix Manz (ca.

1500—1527) arbeitete in den frühen Zwanzigerjahren mit
dem Zürcher Reformator zusammen. Die «ältesten Täufer»

waren «alle durch Zwinglis Schule gegangen»; in ihr
«haben sie Kernstücke evangelischen Glaubens in sich

aufgenommen, die sie nie mehr verlernt haben».33 Zusammen

mit Zwingli nahm Manz Hebräischunterricht beim
Hebraisten Andreas Böschenstein (vorher Professor in
Wittenberg, später in Heidelberg), der sich 1522 vorübergehend

in Zürich aufhielt, und in einigen Privatstunden

möglicherweise auch beim in Winterthur ansässigen
jüdischen Arzt namens Mosche oder Moses.34 Grebel arbeitete

als Gräzist ebenfalls mit Zwingli zusammen. Zwingli
hatte von den Sprachkenntnissen Manz' und Grebels eine

so hohe Meinung, dass er sie für fähig hielt, je eine
Professur in Hebräisch oder Griechisch zu bekleiden.3S

Am 17. Januar 1525 wird im Rathaus in Zürich eine Disputation

über die Täufer abgehalten. Die Täufer galten als gefährlich für den

Staat, weil sie Gesetze (z. B. den Bürgereid und die Abgabepflicht

auf Lehen) negierten. Federzeichnung, 1605/1606, farbig laviert,

10.3 x 15 cm. Vgl. zu den bibliographischen Angaben die Legende

zum Eingangsbild dieses Beitrags. Quelle: Zentralbibliothek Zürich,

Ms_B_316_fl 82v.

Am 6. November 1525 wird im Grossmünster zu Zürich eine weitere

Disputation über die Täufer abgehalten. Die Täufer galten für

die Kirche als gefährlich, weil sie kultische Bräuche (z. B. die Kindertaufe)

ablehnten. Der neuen reformierten Gemeinschaft erwuchs

in den Täufern eine ernste Konkurrenz. Federzeichnung, 1605/

1606, farbig laviert, 11 x 14.8 cm. Vgl. zu den bibliographischen

Angaben die Legende zum Eingangsbild dieses Beitrags. Quelle:

Zentralbibliothek Zürich, Ms_B_316_f223v.

30 Vgl. dazu auch: Peachey, Paul: Die soziale Flerkunft der Schweizer

Täufer in der Reformationszeit. Eine religionssoziologische Untersuchung,

Karlsruhe 1954.

31 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. VII-IX.

32 Bereits Walther Koehler hatte diese These in seinem RGG-Artikel

von 1913 (vgl. Anm. 15) vertreten, allerdings ohne sie genauer zu

begründen.

33 Blanke: Brüder in Christo (wie Am. 21), S. 45.

34 Vgl. Egli, Emil: Zwingli als Hebräer, in: Zwingliana 1900, 5. 153-
158. - Migsch, Herbert: Noch einmal: Huldreich Zwinglis hebräische

Bibel, in: Zwingliana 2009, S. 41-48.
35 Krajewski, Ekkehard: Felix Mantz (ca. 1500-1527). Das Leben des

Zürcher Täuferführers, Dissertation [bei Fritz Blanke] ohne Orts- und

Verlagsangabe 1956, S. 24.

127



Zürich, 5. April 1525. Nächtliche Flucht der gefangenen Täufer aus

dem Hexenturm (Ketzertum). Von den Täufern sprach man auch

aufgrund solch spektakulärer Aktionen. Federzeichnung, 1605/

1606, farbig laviert, 10.8 x 15 cm. Vgl. zu den bibliographischen

Angaben die Legende zum Eingangsbild dieses Beitrags. Quelle:

Zentralbibliothek Zürich, Ms_B_316_f198v.

2. Zwischen der Täuferbewegung in Zürich und derjenigen

in St. Gallen gibt es einen wichtigen Unterschied: In
Zürich war die Zahl der Täufer (jedenfalls in der Stadt)
relativ gering (auch wenn sie ein grosses Aufsehen erregten),

während es in St. Gallen schnell zu einer Volksbewegung

kam, die die ganze Stadt in Atem hielt. Es hing dies

unter anderem mit der St. Galler Institution der «Lesinen»

zusammen, einer Art von Bibelstunden. «Diese

Lesungen waren im Sommer 1523 durch den 1528 in Wien
als Täufer verbrannten Balthasar Hubmaier in St. Gallen

eingeführt worden. Sie waren ein Sammelplatz für radikal
Gesinnte und damit auch für die späteren Täufer.»36 Ab
Januar 1524 wurde diese Einrichtung immer wichtiger,
nachdem der aus Wittenberg in seine Vaterstadt
zurückgekehrte Johannes Kessler sie übernommen hatte. Dieser

war Hörer der Vorlesungen Melanchthons, Bugenhagens
und Karlstadts gewesen und ein geschulter Theologe. Lu¬

ther hatte er als begeisternden, in der Bibel tief fundierten
Prediger kennen und schätzen gelernt.37 Gerade deshalb

gab er aus inneren Gründen seinen ursprünglichen Plan

auf, sich zum Priester der römisch-katholischen Kirche
weihen zu lassen, und erlernte das Sattlerhandwerk.38

Trotzdem wusste er sich zu einer quasi-kirchlichen Tätigkeit

im Neben- oder Ehrenamt berufen. Nachdem er als

«Leser» in einem Privathaus angefangen hatte, war die

Nachfrage bald so gross, dass ein grösserer Raum benötigt
wurde, zuletzt ab dem 3. Februar 1525 die Stadtkirche
St. Laurenzen.

In diesem Umfeld machte sich die täuferische Bewegung
früh bemerkbar. «Die Eigentümlichkeit der Kessler'schen

Versammlungen war ihr durchaus privater Charakter.
Dieser war aber auch ihre Gefahr.»39 Für diese Zeit ist es

schwierig, oder sogar unmöglich, zwischen Anhängern
einer Reformation im Sinn Zwingiis und einer im Sinn
Jakob Grebels und anderer Täufer zu unterscheiden. «Der
Bruch zwischen Reformation und Täufertum war in
St. Gallen anfänglich nicht so radikal wie in anderen

eidgenössischen Orten.»40 Beide Richtungen entsprangen
aus «derselben Quelle des evangelischen Geistes».41

Bereits Ende April/Anfang Mai 1523 - als Hubmaier in
St. Gallen war und den Anstoss zu den «Lesinen» gab -
wurde über die Frage der Säuglingstaufe diskutiert.42 Im
Lauf des Jahres 1524 wurde die Auseinandersetzung
immer lebhafter.

Folgenschwer war, dass Wolfgang Ulimann (gest. 1530),

ein aus einer vornehmen St. Galler Familie stammender

ehemaliger Prämonstratenser in St. Luzi in Chur, Kesslers

«Lesinen» vorübergehend übernahm.43 Am 18. März 1525

sagte er öffentlich, «es sig [sei] kain warhait an der cantzel

geprediget»,44 d. h. die üblichen Predigten in den Kirchen
seien «unwahr». Selbstermächtigt vollzog er Wiedertaufen
und Abendmahlsfeiern.45 Ein einschneidendes Ereignis
war der Besuch Konrad Grebels in der Ostschweiz vor
Ostern 1525. (Grebel hatte im Februar des gleichen Jahres

Ulimann im Rhein getauft.)46 Grebel begeisterte viele für

36 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 340. Hubmaiers Lebensdaten sind

ca. 1480-1528. Er war eine Persönlichkeit mit einem starken Sen-

dungsbewusstsein. Neben der Tatsache, dass er in den letzten Jahren

seines Lebens ein aktiver Täufer war und deshalb hingerichtet
wurde, darf nicht vergessen werden, dass bereits der vorreformato-

rische Teil seiner Biographie aussergewöhnlich ist: Hubmaier war
zunächst Theologieprofessor in Ingolstadt und ab 1516 Domprediger

in Regensburg. Massgeblich war er daran beteiligt, dass zur Zeit
des Interims zwischen den Kaisern Maximilian I. und Karl V. (die Kaiser

waren Schutzherren der Juden im Reich) die blühende jüdische
Gemeinde in Regensburg vernichtet wurde. Am Ort der beseitigten

Synagoge wurde die Wallfahrtskapelle «Zur schönen Maria»

gebaut, an der Hubmaier unter grossem Zulauf predigte und einen

übersteigerten Marienkult propagierte.

37 ZurZeit von Kesslers dreisemestrigem Aufenthalt in Wittenberg
war Luther wegen Überlastung von der Pflicht, Vorlesungen zu
halten, dispensiert, predigte dafür umso häufiger.

38 Vgl. Gamper, Rudolf/Gantenbein, Urs Leo/Jehle, Frank: Johannes

Kessler. Chronist der Reformation, St. Gallen 2003, hier vor allem

S. 16-18.

39 Egli: St. Galler Täufer (wie Anm. 11), S. 16.

40 Ehrensperger: Gottesdienst (wie Anm. 1),S.241.
41 Egli: St. Galler Täufer (wie Anm. 11), S. 48.

42 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 330.

43 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 360.

44 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 378 (Datum nach S. 604).

45 Ebd.

46 Nach Jehle: Reformationsgeschichte (wie Anm. 4), S. 68.

128



Bild oben: Sittertobel bei St. Gallen (Blickrichtung Süden). Die Täufer

führten rituelle Taufen an Erwachsenen durch, u. a. am Rhein

und an der Sitter (Fluss). Vorbild dafür war die Taufe Jesu im Jordan

(resp. grundsätzlich das Motiv der biblischen Taufe durch Johannes).

Aufnahme 2017, Johannes Huber, St. Gallen.

Bild rechts: Gegend von St. Gallen-St. Georgen. Hier lässt sich für

ca. 1525 eines der Zentren der sanktgallischen Täuferbewegung

vermuten. St. Georgen lag nahe der Stadt St. Gallen, war aber auch

vom Appenzellerland aus gut erreichbar. Grenzatlas der Fürstabtei

St. Gallen, ca. 1730. Quelle: Stiftsarchiv St. Gallen, Bd. 1204, S. 16

(Ausschnitt).



Sf. Gallen-St. Georgen. Das Dorf südlich von St. Gallen, wo der Täufer Hans Nagel genannt Krüsi 1525

sogar in der Kapelle (gleichzeitig Gotteshaus der dort ansässigen Klosterfrauen; es ist am mittelalterlichen

Glockentum erkennbar) predigte, gehörte zur Fürstabtei St. Gallen. Es war auch die Heimat Krüsis, dessen

Mutter von hier stammte. Die Täufer waren auch für die Abtei St. Gallen eine Gefahr, weshalb hier die

polizeiliche Aufsicht einschritt. Aufnahme ca. 1900, Archiv Johannes Huber, St. Gallen.

das Täufertum, so auch Hyppolit Eberle und Hans Krüsi
(vgl. unten). «In einer Art Prozession führten seine

Anhänger ihn [...] an die Sitter hinaus und Hessen sich
massenhaft taufen.»47 Während in den Protokollen des St. Galler

Siebnergerichts die Zahl der Täufer am 2. Mai 1525

noch mit 18 angegeben wird,48 ist drei Wochen später von
500 Wiedergetauften «uf dem land und in der stat» die
Rede.49 In seinen «Sabbata» spricht Johannes Kessler

davon, dass «in kurzem acht hundert widertouften gezellet
wurden».50 Vorübergehend war es eine «Massenbewegung»,51

wenn man (für die Stadt St. Gallen zu jener Zeit)
eine Bevölkerung von 3000 bis 4000 in Betracht zieht.

«In der Umgebung von St. Gallen wurde die Täuferbewegung

so stark in die Bauernunruhen verflochten, dass es

47 Ebd.

48 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 381. Die Zahl 18 muss wohl so gedeu¬

tet werden, dass es hier um so genannte «Täuferführer» geht. Diese

standen vor Gericht. Wiedergetaufte gab es bereits an diesem

Datum wesentlich mehr.

49 Quellen 1 (wie Anm. 22), S. 75.

50 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 60.

51 Fast: Sonderstellung (wie Anm. 28), S. 230.

52 Ebd.

53 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 252.

für die Obrigkeit schwer sein musste, beides auseinanderzuhalten.»52

Die Landbevölkerung litt unter einer grossen
Steuerlast und hoffte, durch eine Veränderung der
kirchlichen Verhältnisse auch eine materielle Erleichterung zu
erfahren. Melchior Degen, der Hauptmann der vier
eidgenössischen Schirmorte der Fürstabtei, wurde in
St. Georgen oberhalb St. Gallens mit einem Stein beworfen,

als er gegen einen Bevölkerungsauflauf einschreiten
wollte. Man drohte ihm an, ihn durch die Mülenen-
schlucht zu treiben, worauf er in Todesangst die Flucht
ergriff. Die Leute riefen ihm zu, das Land, auf dem sie

stünden, gehöre nicht dem Kloster, sondern Gott. Andere

forderten ihn auf, dass er bei ihnen bleiben und «das

gotzwort (ja, irs gotzwort) hören» solle.53

3. Turbulent waren die Ereignisse besonders im Jahr 1525.

Hier nur vergleichsweise kurz: Auch die moderne
Forschung (und nicht nur Kessler und Bullinger) bestreitet

nicht, dass es zu befremdlichen Vorfällen bei den St. Galler
und Ostschweizer Täufern kam. Bereits hier blitzt wie ein
Wetterleuchten etwas von der Gewalttätigkeit und vom
Massenwahn auf, die ein Jahrzehnt später in Münster in
Westfalen zum Ausbruch kommen sollten. Der Steinwurf
auf Schirmhauptmann Melchior Degen wurde bereits
erwähnt. Gravierend ist der Vorfall, bei dem der Täufer Thomas

Schugger seinem Bruder Leonhard den Kopf ab-

130



schlug.54 Die ebenfalls bereits erwähnten, Aufsehen

erregenden Details in Gottfried Kellers Novelle «Ursula»

entsprechen ebenfalls der Realität.55 Nicht umsonst wurde im
Zusammenhang mit der Täuferbewegung in St. Gallen
schon der Ausdruck «Massenpsychose» gebraucht.56

Bei St. Gallen schlägt der Täufer Thomas Schugger am 8. Februar

1526 im Wahn seinem Bruder Leonhard Schugger den Kopf ab. Das

Ereignis ist zwar für die Geschichte der Täuferbewegung weder

zentral noch typisch, hat aber wie andere mehr die Vorstellung über

resp. die Erinnerung an die Täufer beeinflusst. Federzeichnung, farbig

laviert, 10.8 x 14.7 cm. Vgl. zu den bibliographischen Angaben

die Legende zum Eingangsbild dieses Beitrags. Quelle: Zentralbibliothek

Zürich, Ms_B_316_f244v.

Trotzdem sind gemäss der neueren Forschung Korrekturen

nötig. Man darf die unschönen Vorkommnisse nicht
zu stark gewichten. Und es ist falsch, die Darstellung der

Täuferbewegung allein von diesen Exzessen her zu
beleuchten. Es war nur eine winzige Minderheit unter den

Täufern, die sich so auffällig verhielt. Gemäss dem Theologen

und Psychoanalytiker Oskar Pfister (1873-1956) war
Thomas Schugger ein Fall von «manisch-depressivem
Irresein».57 Die zentralen Figuren der Täuferbewegung waren

von diesen Vorfällen mindestens so sehr wie wir Heutigen

irritiert. Laut Johannes Kessler hätten Konrad Gre-
bel und Felix Manz ob «sollichen groben irthumben und
fantasyen» ein «ser groß mißfallen gehebt».58 Sie hätten

54 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 410, 625-628, 701 f.

55 Vgl. Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 622-625 und andere Stellen.

56 Jehle: Reformationsgeschichte (wie Anm. 4), S. 66.

57 Fast: Sonderstellung (wie Anm. 28), S. 233 (nach einer ungedruck¬

ten Studie des St. Galler Theologen Ftans Rudolf Schibli).

58 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 631.

59 Ebd.

60 Vgl. Anm. 23.

auch nicht ihrer anfänglichen Absicht entsprochen. Beide

seien aus diesem Grund persönlich ins Appenzellerland
und in die Fürstabtei gereist, um «wider solliche irthumb
ze leren und predigen».59

Besonders bei Konrad Grebel liegt auf der Hand, dass er
Vertreter der unbedingten Gewaltlosigkeit war. Man solle
das Evangelium und diejenigen, die es annähmen, «nit
schirmen mit dem schwert». Rechte gläubige Christen
seien Schafe mitten unter den Wölfen beziehungsweise
Schlachtschafe, sie müssten «in angst und nott, trübsal,

ferfolgung, liden und sterben getoufft werden», im Feuer

erprobt werden und dürften das «vatterland der ewigen
rüw» nicht durch «erwürgung liplicher finden [leiblicher
Feinde]» zu erlangen suchen. Christen gebrauchten weder
das weltliche Schwert noch den Krieg; bei ihnen sei «das

toetten gar abgetan», so Grebel in dem bereits oben60

erwähnten Brief an Thomas Müntzer.61

4. Das Urteil der modernen Täuferforschung ist also

wesentlich günstiger als dasjenige früherer Generationen.
Niemand wird heute - wie seinerzeit Heinrich Bullinger
(vgl. oben) — «Von dem unverschampten frävel» der Täufer

sprechen. Positiv gewürdigt wird heute von vielen
besonders die täuferische Vision einer «Freikirche» im
doppelten Sinn einer vom Staat unabhängigen und einer
Freiwilligenkirche als einer brüderlichen und schwesterlichen
Gemeinschaft.62 Trotzdem — und dies sei hier der letzte
Punkt — ist eine Schwachstelle auch aus heutiger Sicht
unverkennbar: Die Täufer vertraten eine defiziente biblische

Hermeneutik. Sie waren strenge Biblizisten, ja —

modern formuliert — geradezu Fundamentalisten. (Bereits im
19. Jahrhundert hat man sie eine «Kirche der radikalen
Bibelleser» genannt.6') Diese Position führte zu
Gesetzlichkeit, einem übersteigerten ethischen Rigorismus, endlich

zur Tendenz, sich als sündlose Gemeinde von der

sündigen «Welt» abzugrenzen.

In seiner Protestation und Schutzschrift an den Rat von
Zürich (zwischen Mitte Dezember 1524 und Mitte Januar
1525) sprach Felix Manz offen aus, dass man «die schrifft
sölt lassen reden» und dass «wir nichts dartzü noch darvon
söltend thün».64 Noch unverblümter sagte es Konrad Grebel

am 13. Dezember 1524 in einem Brief an seinen Schwa-

61 Quellen 1 (wie Anm. 22), S. 17. Blanke: Brüder in Christo (wie

Anm. 21), S. 15, nennt diesen Brief «die älteste Urkunde
protestantischen Freikirchentums».

62 Vgl. dazu: Jehle, Frank: Zur Zukunft des Christentums. Sind unsere

Landeskirchen Auslaufmodelle?, in: Jehle, Frank: Von Johannes

auf Patmos bis zu Karl Barth. Theologische Arbeiten aus zwei
Jahrzehnten, hg. von Adrian Schenker und Marianne Jehle-Wildberger,
Zürich 2015, S. 373-377.

63 Nach Fast: Krüsis Büchlein (wie Anm. 28), S. 467.

64 Quellen 1 (wie Anm. 22), S. 24.

131



ger Vadian: «Ich gloub dem wort gottes einfaltiklich uß

gnad, nit uß kunst.»65 Plakativ kommt dieser - wenn man
so will «naive» — Biblizismus darin zum Ausdruck, dass

Grebel offenbar der Meinung war, da Jesus das erste
Abendmahl buchstäblich am Abend begangen habe, dürfe

man es nur in den Abendstunden miteinander feiern.66

Zwingli hielt seinem ehemaligen engen Freund zu Recht

entgegen, dass man in diesem Fall auch heute beim
Abendmahl die gleichen Kleider tragen müsste, die Christus

und seine Jünger vor 1500 Jahren trugen.67

Gemäss Fritz Blanke «entspricht Konrad Grebel offenbar
dem psychologischen Typus des ernsten, skrupulös
angehauchten, die Bibel als Gesetzbuch wertenden Frommen,
wie er uns in allen Zeitaltern der Kirchengeschichte,
vornehmlich im Pietismus», begegne.68 Der amerikanische
Kirchenhistoriker und Mennonit Ffarold S. Bender

(1897—1962) sprach bereits 1950 von einer «<Neigung zur
Gesetzlichkeit) (tendency to legalism) in Grebels
Schriftverständnis».69 Heinold Fast schloss sich diesem Urteil an.

In seiner Studie über die Täufer in St. Gallen und Umgebung

sprach er von der «Notwendigkeit einer
Auseinandersetzung mit solchem Legalismus» und nannte diesen

einen wichtigen Aspekt der «Sonderstellung der Täufer in
der Nordostschweiz».70 Etwa im Appenzellerland seien die

Täufer «durch ihre Gesetzlichkeit» aufgefallen.71

Hyppolit Eberle und Hans Krüsi

Wenn man die Geschichte der Täufer betrachtet, nimmt
man schnell wahr, wie gefährlich diese lebten. Wie die

überwiegende Mehrheit ihrer Zeitgenossen es sah, wurde
durch ihre Ablehnung der Säuglingstaufe «nicht nur ein
kirchlicher Initiationsritus, sondern auch das politische
und soziale Grundgefüge des christlichen Abendlandes in
Frage gestellt».72 Die Täufer wurden aus diesem Grund
«scharenweise in den Märtyrertod getrieben». «Auf Wie-

65 Quellen 1 (wie Anm. 22), S. 30.

66 Blanke: Brüder In Christo (wie Anm. 21), 5. 8.

67 Ebd.

68 Blanke: Brüder in Christo (wie Anm. 21), 5. 9.

69 Blanke: Brüder in Christo (wie Anm. 21), S. 8. Nach: Bender, Harold

S.: Conrad Grebel c. 1498-1526, the founder of the Swiss Brethren

sometimes called Anabaptists, Goshen (Indiana) 1950, S. 101.

70 Fast: Sonderstellung (wie Anm. 28), S. 240.

71 Fast: Sonderstellung (wie Anm. 28), S. 238.

72 Goertz, Hans-Jürgen: Artikel «Täufer» in RGG, Bd. 8, Tübingen

42005, Sp. 92. Hier auch die folgenden Zitate.

73 Konrad Grebel starb als fast einziger Täuferführer eines «natürli¬

chen» Todes, nämlich im Sommer 1526 in Maienfeld an der Pest,

nachdem es ihm gelungen war, aus der Gefangenschaft in seiner

Vaterstadt Zürich zu entfliehen.

74 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 377.

75 Quellen 2 (wie Anm. 29), 5. 606. Hier auch die folgenden Zitate.

W » 9\ mm*mi— T 3
Felix Manz wird am 5. Januar 1527 als Täufer in der Limmat

ertränkt. Die Hinrichtung zog viel Publikum an und sollte eine

abschreckende Wirkung erzielen. Federzeichnung, 1605/1606,

farbig laviert, 9.3 x 14.9 cm. Vgl. zu den bibliographischen

Angaben die Legende zum Eingangsbild dieses Beitrags. Quelle:

Zentralbibliothek Zürich, Ms__B_316_f284v.

dertaufe stand seit dem sogenannten Wiedertäufermandat

des Speyrer Reichstags von 1529 die Todesstrafe.»

Aber es fing schon vorher an. Dass in Zürich Täufer in der

Limmat ertränkt wurden - zuerst 1527 -, wurde bereits
erwähnt.73 Offenbar der erste täuferische Blutzeuge - und

eng mit der St. Galler Geschichte verwoben - war der
«hinkende»74 Hyppolit (volkstümlich Bolt genannt) Eberle,

ein Schiffer von Lachen am oberen Zürichsee. Gemäss

Johannes Kessler war er ein «frommer, gütherziger man».73

Nachdem er mit der Zürcher Täufergruppe in Kontakt
gekommen war, reiste er mit einigen von ihnen kurz vor
Ostern 1525 nach St. Gallen, weil er gehört hatte, dass die
Täufer «gutherzige brüder habend zü Sant Gallen». Hier
traf er Konrad Grebel, und hier liess er sich ein zweites
Mal taufen.

Gegend des Schützenhauses (rechts, legendiert) im Westen der

Stadt St. Gallen. Der Ort bot Platz für Versammlungen, lag an der

frequentierten Ausfallstrasse über die Sitter nach Gossau und doch

auch etwas abseits. Grenzatlas der Fürstabtei St. Gallen, ca. 1730.

Quelle: Stiftsarchiv St. Gallen, Bd. 1204, S. 15 (Ausschnitt).

132



Westliches Vorgelände der Stadt St. Gallen mit den beiden

Schützenhäusern. Man kann davon ausgehen, dass die Täuferversammlungen

an diesem Ort auch die bestehende Infrastruktur nutzen

konnten. Holzschnitt von Heinrich Vogtherr (1513-1568), 1545.

Bild und Blatt 30 x 41,8 cm (hier Auschnitt). Quelle: Zwingliana,

Bd. 1/13 (1903/1), Frontispiz.

Eberle verfügte über eine gute biblische Bildung und war
«mit ainem fründholden gesprech begäbet», d. h. er war
ein angenehmer Redner. Er predigte draussen vor der
Stadtmauer in der Nähe des Schützenhauses gegen Gos-

sau. «Daselbst versammlet sich schier die ganz statt, den

buren [den Bauern, d.h. hier: einen Nichtakademiker;
Anm. FJ] zu verhören [anzuhören; Anm. FJ].» Es scheint,
dass er der erste war, der in St. Gallen die Abendmahlslehre

Zwingiis vertrat,76 nachdem Stadtpfarrer Benedikt

Burgauer bisher im Sinne Luthers gepredigt hatte. Burgauer
widersprach Eberle öffentlich. «Wil aber die gmaind nun
unrübig begunt ze werden, must man unvertragner sach

abtretten.» Es kam also nicht zu einer Einigung zwischen

Burgauer und den Täufern.

«Metzgi». Gemeint ist das Metzgereigebäude (Buchstabe G: «DIE

METZE») am Rindermarkt beim Irertor (M), unmittelbar auf der

Rückseite des Rathauses (A) resp. gegenüber dem Kornhaus (H).

Hier, gleichsam im Zentrum der städtischen Macht, predigte 1525

der Täufer Hyppolit Eberle (volkstümlich Bolt genannt) zu zahlreichen

Anwesenden. Dass die Täufer nicht die Verborgenheit
aufsuchen mussten, sondern im Gegenteil die Öffentlichkeit nutzen

konnten, zeigt, dass die städtische und die kirchliche Behörde zu

jener Zeit unentschlossen war im Umgang mit den Täufern. Stadtplan

(Planprospekt/Eisenstich) 1596 von Melchior Frank. Stadtarchiv

St. Gallen, Plan-A_S2_1 (Ausschnitt).

Viele Leute waren von Eberle derart angetan, dass er
eingeladen wurde, Bibelstunden auf der «Metzgi» zu halten,
in der sich ein grosser Saal befand. Kessler bescheinigt
ihm «Rechtgläubigkeit» auf weite Strecken. Von «hüp-
scher und christenlicher 1er» habe er getrieft. Doch weil
ihm seine täuferischen Freunde dies eingeflüstert hätten,
sei «all sin 1er und predig wider den kindertouf und zü

pflanzung des widertoufs» hinausgelaufen.77 «Also ruft er
den widertouf uß mit hochen worten, sagend von großen
und treffenlichen kreften, so die widertoufenden empfi-
engend; fürnemlich wurdend hiemit ussgeloschen [ausgelöscht]

all begird und lust nach den sünden.» Wer sich ein
zweites Mal taufen liess, wurde demnach ein neuer
Mensch. Gemäss Kessler liessen sowohl Stadtbürger als

auch Leute aus dem Fürstenland und dem Appenzeller-
land sich von Eberle taufen. «Die komend teglich in die

statt, fragtend, wo das toufhus [Taufhaus] were, schei-

76 Zwingiis Abendmahlslehre lag Ende 1524, Anfang 1525 auf
Deutsch «fast fertig» vor. Vgl. Locher, Gottfried W.: Die Zwinglische
Reformation im Rahmen der europäischen Kirchengeschichte,

Göttingen 1979, S. 295 f.

77 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 607. Hier auch die folgenden Zitate.

133



«Metzgi»/Metzgereigebäude am Rindermarkt (Fassade gegen
Osten). Das Gebäude entstand 1475. Das erste Obergeschoss diente

an Markttagen als Kaufhaus. Der sonst leere Raum war der grösste

Saal in der Stadt, fasste mehrere Hundert Personen und diente auch

als Fest- und Versammlungsort. 1524 fanden hier öffentliche «Lesinen»

(Bibellesungen mit anschliessender Exegese) statt, die man

später aus Sicherheitsgründen (es führte nur eine Treppe in den Saal)

in die Laurenzenkirche verlegte. 1525 wurde der Saal auch von

den Täufern für ihre Veranstaltungen genutzt. Im Dachraum war ein

Kornlager untergebracht. Federzeichnung von Salomon Schlatter,

ca. 1922. Quelle: Hardegger, August/Schlatter, Salomon/Schiess,

Traugott: Die Baudenkmäler der Stadt St. Gallen, St. Gallen 1922

(Die Baudenkmäler des Kantons St. Gallen 1), 5. 326, Fig. 133.

dend dann wider von dannen, sam [wie wenn] sy by dem
barbierer gewesen werend.» Die Wiedertaufe war nach
Kessler also ein Konsumgut geworden.

Am Freitag nach Ostern (d. h. am 21. April 1525) beschloss

der St. Galler Grosse Rat, dass Eberle die Stadt verlassen

müsse.78 (Der Schwyzer Schirmhauptmann hatte ihm

78 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 378.

79 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 377.

80 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 583.

81 Vgl. Jehle 2011 (wie Anm. 26), S. 87, 89.

82 In den Quellen heisst er auch Kruß, Creußig, gelegentlich Kern

(wohl ein Verschrieb) oder Nagel. Vgl. Quellen 2 (wie Anm. 29),

S. 739. Vgl. dazu auch Hans Jurt: Hans Krüsi: Widertöuffery, und

Ungloub und Ketzery. Mennonitica 36 (2013), S. 159-190. Der

Artikel ist sehr lesenswert, auch wenn der Autor des vorliegenden
Aufsatzes Krüsi weniger - im politischen Sinn - «revolutionär»

interpretieren möchte.

83 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 583.

84 Nach Fast: Krüsis Büchlein (wie Anm. 28), S. 456 f.

85 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 263.

auch vorgeworfen, sexuelle Freizügigkeit zu propagieren.79)

Zusammen mit seinen Freunden kehrte er über

Zollikon, wo er Täufer besuchte, an den oberen Zürichsee
zurück. Kurz daraufwurde er zusammen mit einem
ungenannten befreundeten Priester verhaftet und am 29. Mai
1525 in Schwyz öffentlich verbrannt. Es war dies das erste
täuferische Martyrium überhaupt. Die Hinrichtung war
mit für die Schwyzer ärgerlichen Nebenerscheinungen
verbunden: Es regnete stark, weshalb sich aus dem
brennenden Scheiterhaufen eine riesige Rauchwolke
entwickelte. Zwei Wochen lang herrschte im ganzen Flecken ein
bestialischer Gestank. Der Rat von Schwyz bereute diese

Form der Hinrichtung und beschloss, in Zukunft niemanden

mehr «propter fidem» (um des Glaubens willen)
verbrennen zu lassen.80 Diesem Vorsatz blieben die Schwyzer
jedoch nicht lange treu. Bekannt ist, dass sie 1529 -
zufälligerweise auch am 29. Mai - den evangelischen Prediger
Jakob Kaiser, auch Schlosser genannt, aus Schwerzenbach
bei Zürich, den sie hatten entführen lassen, ebenfalls bei

lebendigem Leib verbrannten.81 Dies war eine der Ursachen

für den Ersten Kappelerkrieg (1529).

An den Schluss dieses Aufsatzes sei die Erinnerung an
einen weiteren mit St. Gallen eng verbundenen Täufer
gestellt: Hans Krüsi81 (Geburtsjahr nicht bekannt), ebenfalls
als Märtyrer für seinen Glauben gestorben, diesmal nicht
in Schwyz, sondern in Luzern, einem anderen Schirmort
der Fürstabtei St. Gallen, und zwar am 27. Juli 1525 (zwei
Monate nach Hyppolit Eberle).

Die Familiennamen waren im frühen 16. Jahrhundert
noch nicht streng reglementiert. Gelegentlich heisst Krüsi

auch Hans Nagel (so auf dem Titelblatt der Flugschrift,
die unter seinem Namen gedruckt wurde). Es hing dies

damit zusammen, dass sein Vater, Schulmeister von
Klingnau im Aargau, Nagel hiess. Seine Mutter war eine
Krüsi und stammte aus St. Georgen oberhalb von St. Gallen.

Ihr Vater war hier «Praefectus».83 Dieser lateinische
Ausdruck lässt sich als Ammann oder als Kaplan an der

dortigen Kirche übersetzen.84 In diesem Fall wäre sie ein
Priesterkind gewesen, was damals nicht ungewöhnlich
war. (Auch Erasmus von Rotterdam und Heinrich Bullinger

waren solche.) Sowohl der Beruf des Vaters als auch
die mütterliche Herkunft zeigen, dass Krüsi zur gebildeten

Mittelschicht gehörte. Es ist nicht auszuschliessen,
dass er sich mindestens vorübergehend an einer Universität

aufgehalten hatte. Auch er wurde Lehrer und wirkte
als Provisor beziehungsweise Stellvertreter des Schulmeisters

an der Lateinschule der Äbtestadt Wik8' Er war wohl
für die jüngeren Schüler zuständig.

Wie Hyppolit Eberle war Krüsi ebenfalls vor Ostern 1525

nach St. Gallen gekommen, wo Konrad Grebel auch ihn
zum Täufertum bekehrte. Sogleich avancierte er zu einem
der geistlichen Anführer dieser Gruppe. Nach einer kur-

134



y I ***-/- v«y <3

In Schwyz werden am 29. Mai 1525 Hyppolit Eberle und ein Priester als Täufer verbrannt. Dies war das erste täuferische Martyrium

überhaupt. Am Tag der Hinrichtung regnete es, und es entwickelte sich starker Rauch, der noch während Tagen stinkend über dem Flecken

lag. Die Illustration verdeutlicht dies in expressiver Manier. Federzeichnung, 1605/1606, farbig laviert, 8.4 x 15 cm. Vgl. zu den bibliographischen

Angaben die Legende zum Eingangsbild dieses Beitrags. Quelle: Zentralbibliothek Zürich, Ms_B_316_f218v.

o».S~
Qt0S GZiçCr

f)Qp Çv«

c—+~3 - "~v / i^iÛ^ r~A-

nj£<( -XT-

OA* VT"3D ..y- *9""

Ausschnitt aus dem Eintrag im Ratsprotokoll Luzern vom 27. Juli

1525. Todesurteil über Hans Nagel, alias Hans Krüsi, wegen «wider-

täuffery, ungloub und ketzery»: «Uffsölh sin vergicht [Geständnis]

hand min gfnedige] herren, r[at] und 100 inn lassen richten mit

dem für [Feuer] und inn wie ein käczer des hellgen christlichen

glöubens zu pulver und äschen lassen verprennen und die eschen in

das ertrich vergraben lassen.» Quelle: Staatsarchiv Luzern (StALU,

RP 12, S. 139r).

zen Rückkehr nach Wil nahm er zusammen mit seiner

(dem Namen nach nicht bekannten) Frau Wohnsitz bei
der Familie seiner Mutter in St. Georgen und begann in
der Stadt und auf dem Land zu predigen und zu taufen
(auch das Abendmahl zu feiern und Trauungen
durchzuführen). Sein Echo war so gross, dass die Männer der
fürstäbtischen Gemeinde Tablat (zu der St. Georgen
gehörte) ihn, der ja kein Priester war, am 6. Juni 1525 zu
ihrem «Pfarrer» wählten.86 Ein neuartiges Kirchenmodell
und ein revolutionärer Vorgang! «Das muss ein grosses

Ereignis gewesen sein, bei dem auch viele Bewohner der
Stadt anwesend waren.»87 Kurz daraufkam es zum bereits

erwähnten Vorfall, dass der Stiftshauptmann Melchior
Degen in St. Georgen mit dem Tod bedroht wurde. Als

Krüsi später über dieses Geschehen verhört wurde, distanzierte

er sich von der Gewalt. Als der Hauptmann gekommen

sei, sei er gerade am Predigen gewesen. Da habe er

zur Gemeinde nur gesagt, man solle für den Hauptmann
beten, damit auch er in den rechten Glauben komme.88

86 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 387.

87 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 391.

88 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 264.

135



Gossau SG. Schloss Oberberg. Staatsgefängnis der Fürstabtei St. Gallen. 1525 wurde hierher, in den Turm, der Täuferprediger Hans Nagel

genannt Krüsi verbracht. Aufnahme 2006, Johannes Huber, St. Gallen.

Wohl auch auf Drängen der eidgenössischen Schirmorte
liess die Obrigkeit der Stadt St. Gallen Krüsi kurz nach

dem 6. Juni verhaften und steckte ihn für zehn Tage ins

Gefängnis. Man liess ihn dann wieder frei. Wenn er darauf

verzichtete, zu predigen und zu taufen, und ein Handwerk

erlernte, durfte er in der Stadt bleiben, musste aber

Urfehde schwören und zusätzlich (was sonst nicht üblich
war) einen Eid leisten, niemandem etwas über seine
Erlebnisse in der Gefangenschaft zu erzählen.89 Indirekt
kann man daraus ablesen, dass wohl nicht nur Johannes
Kessler ihn im Gefängnis besuchte und freundlich
versuchte, ihn von seinen «Irrlehren» abzubringen,90 sondern
dass man ihn einer rauen Behandlung unterwarf, ihn
möglicherweise folterte. Da er viele Freunde in der Stadt

hatte, fürchtete der Rat den Volkszorn, wenn Krüsi etwas
davon preisgab.

Doch Krüsi blieb ungebrochen und nahm seine Tätigkeit
als Prediger und Täufer ausserhalb der Stadttore wieder

89 Quellen 2 (wie Anm. 29), 5. 393.

90 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 583.

91 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 178.

92 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 608.

93 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 583.

94 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 258.

95 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 360.

96 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 257.

auf. In einem amtlichen Dokument in Appenzell ist
Anfang Juli 1525 davon die Rede, dass «einer, genant der

Kruß», in der Kapelle von St. Georgen bei St. Gallen
predige, wer etwas auf das Sakrament des Altars oder auf die

Säuglingstaufe halte, sei ein Ketzer und des Teufels.91

Während der Rat der Stadt St. Gallen nach wie vor zögerte,

noch drastischere Massnahmen gegen Krüsi zu ergreifen,

war es mit der Geduld des Abts und der eidgenössischen

Schirmorte definitiv vorbei. Mitten in der Nacht
liess Schirmhauptmann Melchior Degen Krüsi aus dem
Bett reissen.92 Obwohl dieser laut um Hilfe rief - «Vbi
iam estis qui mihi promisistis adiutorium?» («Wo seid ihr
jetzt, die ihr mir Beistand versprochen habt?») —, gelang

es, ihn mit Gewalt durch das Tal der Demut und entlang
des Wattbachs über Winkeln ins Schloss Oberberg zu
bringen.9-' Hier wurde er vorerst inhaftiert. Ein Teil seiner

Anhänger demonstrierte vor dem Schloss und drohte,
«lib und leben» daran zu setzen, um den Gefangenen zu
befreien.94 Der Zürcher Aristokrat Jakob Stapfer,
Hofmeister des Abts von St. Gallen und treuer Anhänger der

«altgläubigen Partei»,9' schrieb am 17. Juli 1525 einen fast

verzweifelten Brief an die sich in Rapperswil aufhaltenden

weltlichen Räte des Abts: Er wisse nicht, wie er den

gefangenen Krüsi durch das Toggenburg in die
Innerschweiz führen lassen könne. Krüsi sei «besonnders

gwiegt zu schryen», und man könne ihm dabei nicht
zuvorkommen.96

136



Titelseite der Druckschrift des Täuferführers

Nagel (Nagel, Hanns [auch Krüsi genannt]:

Von dem Glawbenn Gotes Der allein selig

machett/vnd nur von hymel gebe würdt: Von

dem Tauff Christi. Von dem Wasser/das uns

nit selig machen mag. Hanns Nagel vonn Kling-

naw. Ain Ledergerber, 1525). Quelle: München,

Bayerische Staatsbibliothek, 908240 Res/

Dogm. 1140,11.

Der Gefangenentransport fand dann aber trotzdem statt.
Am 20. Juli 1525 meldete Stapfer seinen Vorgesetzten den

gelungenen Vollzug.97 Krüsi wurde nach Luzern überführt,
vor Gericht gestellt, gefoltert und zum Feuertod verurteilt.
Ähnlich und doch wieder anders als bei Hyppolit Eberle in
Schwyz verlief die Hinrichtung Krüsis in Luzern am 27.

Juli 1525 ebenfalls nicht «nach Wunsch»: Ein nachlässiger
oder unfähiger Henker fesselte ihn ungenügend an den

Pfahl, an dem er verbrannt werden sollte. «[E]x igne male

ligatus evasit; executor furca iterum intrusit» («schlecht
gebunden entrann er dem Feuer; der Scharfrichter musst ihn
mit einer Heugabel wieder hineinstossen»).98 Er sei «misere

cruciatus» (jämmerlich gequält) worden.99 So der St. Galler
Chronist Johannes Rütiner in seinem «Diarium»!100

Gemäss dem offiziellen Luzerner Protokoll liessen ihn die

zuständigen Instanzen «richten mit dem für [Feuer]» und ihn

«wie ein käczer des hellgen christenlichen glöubens zu pul-
ver und äschen [Asche] [...] verprennen und die eschen

[Asche] in das ertrich vergraben».101 (Man stellte sich wohl

vor, man könne mit diesem Verfahren Krüsis leibliche
Auferstehung am Jüngsten Tag verhindern.)

97 Quellen 2 (wie Anm. 29), 5. 258.

98 Quellen 2 (wie Anm. 29), S: 583.

99 Ebd.

100 Ernst Gerhard Rüsch (1917-1997) hat dieses Diarium 1996 latei¬

nisch und mit einer vorzüglichen deutschen Übersetzung hg. :

Rütiner, Johannes: Diarium 1529-1539. Transkription von E. G.

Rüsch, St. Gallen 1990-1996. Der Verfasser bekennt dankbar,

dass er von Rüschs Lateinkenntnissen profitiert hat.

101 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 265.

137



Die Auferweckung des Lazarus (oben; Jo 11), die

Auferweckung des Jünglings zu Nain (rechts;

Lk 7,11-17). Wo ein Mensch zum wahren Glauben

findet, ist dies wie eine Auferweckung von den

Toten und der Eintritt in ein neues Leben. Quelle:

Nagel: Von dem Glawbenn Gotes (wie Legende

S. 137), 1525. Quelle: München, Bayerische

Staatsbibliothek, 908240 Res/Dogm. 1140,11.



Krüsis Tod hat eine Nachgeschichte: Noch 1525, in seinem

Todesjahr, wurde ihm in Augsburg ein Denkmal gesetzt.101

Unter dem Namen «Hanns Nagel vonn Klingnaw»
erschien eine Flugschrift «Von dem Glawbenn Gotes Der
allein selig machett [...]». Der Buchdrucker (Heinrich
Steiner,103 wie Heinold Fast nachgewiesen hat) blieb

anonym, wohl weil es zu gefährlich war, die Schrift eines Täufers

zu publizieren. Es lässt sich auch nur noch darüber

spekulieren, wie die Druckvorlage nach Augsburg kam,

wo das Täufertum viele Sympathisanten hatte.104 Heinrich
Steiner hatte nur flüchtige Informationen über Krüsi,
sonst hätte er ihn nicht «Ain Ledergerber» genannt. Und
doch ist diese Flugschrift wichtig. Gerade in seiner Kürze

gewährt dieser wohl älteste Druck aus täuferischem Milieu

in die - wenn man so will - «Theologie» des frühen
Täufertums einen tiefen Einblick. Sie war gut reformatorisch,

indem sie sich, wie bereits das Titelblatt sagt, auf
das «sola fide» (allein durch den Glauben) konzentrierte.
Und dieser ist nicht Menschen-, sondern Gotteswerk. Er
wird «nur von hymel geben». Dasselbe wird von den zwei
Holzschnitten unterstrichen, die dem Büchlein beigegeben

sind, zuerst die Auferweckung des Lazarus (Joh 11)

und dann die Auferweckung des Jünglings zu Nain (Lk
7,11-17). Wo ein Mensch zum Glauben kommt, ist dies

gewissermassen eine Totenauferweckung.

Inhaltlich handelt es sich um eine Sammlung von
Bibelstellen, fast ohne Kommentar. Sie besteht aus zwei Teilen,
zuerst 37 biblische Belege zum Thema Glaube, dann 17

weitere über die Taufe. «Das war [wahre] und gründtlich
Gottswort von dem Tauff», lautet die Zwischenüberschrift.105

Besonders betont wird, dass die Eltern verpflichtet

sind, die Kinder im christlichen Glauben zu erziehen,
und: Vor der Taufe kommt die Busse, d. h. die bewusste

Hinwendung zu einem neuen Leben in Gehorsam.

Heinold Fast hat umsichtig nachgewiesen, dass die unter
Krüsis Namen publizierte Schrift wohl auf ein Manuskript

Konrad Grebels zurückgeht, das dieser dem von
ihm Bekehrten im Frühling 1525 bei ihrer Begegnung in
St. Gallen anvertraute.106 Krüsi selbst sprach in seinem
Verhör in Luzern davon, «der jung Grebel» habe ihm
nicht nur als erster die täuferische Sicht des Christentums

«anzöggt [angezeigt]», sondern er habe ihm «ein büchly
bracht und anzöggt; das selb büchly sye geschriben gsin
und nit trückt», sei also ein Manuskript und keine Druckschrift

gewesen.

«Von dem Glawbenn Gotes Der allein selig machett [...]»
ist ein kostbares Dokument. Es lässt besser verstehen,
weshalb auch «einfache» Täufer zu vieler Erstaunen über
ihren Glauben Rede und Antwort stehen konnten. Sie

kannten die biblischen Belegstellen, die sie als Argumente
für ihre Position benötigten. Für die zumeist biblisch

wenig kundigen Amtspersonen war es schwierig, sie zu
widerlegen.

102 Gedruckt in Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 265-273. Das einzige
erhaltene Exemplar liegt in der Bayerischen Staatsbibliothek

München. Permalink: http://gateway-bayern.de/VD16+K+2466.
Die Illustrationen sind von hier entnommen.

103 Fast: Krüsis Büchlein (wie Anm. 28), S. 473. Gemäss Fast war
Steiner «Buchdrucker in Augsburg von 1523 bis 1547. Er druckte

Volksbücher, Kalender, Arzneibücher, Klassiker (Obersetzungen),

Luther, Rhegius und Plätzen Im Spätherbst 1524 hatte er eine

Abendmahlsschrift Karlstadts gedruckt.»
104 Vgl. Jehle: Ludwig Ftätzer (wie Anm. 26), S. 80.

105 Quellen 2 (wie Anm. 29), S. 271.

106 Fast: Krüsis Büchlein (wie Anm. 28), S. 474.

139


	Zur Bewegung der Täufer in St. Gallen und Umgebung

