
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Band: 158 (2018)

Artikel: Das Judenbild bei Luther, Zwingli, Bullinger und Vadian

Autor: Huber, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946280

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Judenbild bei Luther,
Zwingli, Bullinger und Vadian

Johannes Huber

Grundsätzlich muss es sich für Reformatoren um ein

theologisches Paradoxon gehandelt haben, nämlich um
die Verarbeitung der Tatsache, dass ihre Kirche aus dem

Judentum hervorgegangen ist. Im Vergleich weisen die

vier nachfolgend beleuchteten Reformatoren fundamentale

theologische Unterschiede auf. Einig waren sie sich in
der Verwerfung der Juden und in ihrer Ausgrenzung. Die
heilsgeschichtliche Rolle der Juden war mit dem Kommen

Christi zu Ende, so ihre Ansicht. Grundsätzlich taten
sie sich mit dem Thema, das sie nicht richtig einordnen
konnten, äusserst schwer.

Martin Luther

Zum Luther- und Reformationsjahr 2017 ist der

ausgeprägte Antijudaismus Luthers verschiedentlich thematisiert

worden. Dabei bewegen sich Ton und Diktion der
einzelnen Beiträge jeweils zwischen sachlicher Feststellung

und pointierter, ätzender Schärfe. Stets wichtig ist
dabei die mahnende Feststellung, dass ob dem Jubilieren
(500 Jahre Reformation) die dunklen Seiten des Reformators

aufkeinen Fall vergessen gehen dürften. Luthers Ausfälle

gegen alle, die - nur schon durch ihre Existenz — seiner

erklärtermassen allein gültigen Lehre widersprachen,
Lehrmeinungen anzweifelten und/oder gegebene rechtliche

Strukturen in Zweifel zogen (Bauern, Täufer, Hexen),
gipfelten gegen die Juden in seinen 1543 herausgegebenen

antijüdischen Schriften; «Von den Juden und jren Lügen»
gilt als die bekannteste unter ihnen. Bei Luthers Traktaten
handelte es sich nicht um die ersten Polemiken zu diesem

Thema, jedoch um eine inhaltliche Konzentration und
polemische Zuspitzung, verbunden mit der konkreten

Forderung zu repressivem Vorgehen gegen eine religiöse
Minderheit.

In Luthers Gesamtwerk zählt der Antijudaismus zu den

programmatischen Konstanten, wie beispielsweise auch
des Reformators stark ausgeprägte Staatsgläubigkeit, seine

unterwürfige Haltung des hierarchischen Gehorsams

oder sein eigennütziger Opportunismus. Im Unterschied

zum allgemein verbreiteten Antijudaismus in Luthers Zeit
weisen die Worte seiner Diffamie weitergehende Züge
eines rassisch motivierten Antisemitismus auf (wobei zu

Wittenberg. Stadtkirche St. Marien. An der Südostecke, unterhalb

des Dachansatzes, befindet sich seit dem Mittelalter (angeblich seit

ca. 1290, das abgebildete Relief vermutlich aber erst seit ca. 1400)

ein Hohn- und Spottbild auf die jüdische Religion. Schmähplastiken

dieser Art waren im Mittelalter im Deutschen Reich (eine grosse

Mehrzahl derselben innerhalb der Grenzen der heutigen BRD) weit

verbreitet. Auch in der Schweiz gab es solche (z. B. in Basel, Münster);

landläufig hat man sie auch als «Judensau» bezeichnet. Sie

verfolgten u. a. den Zweck, Juden vor einer Ansiedlung abzuschrecken.

Besonders perfid ist bei der Wittenberger Darstellung, die von

Martin Luther im rechtfertigenden Sinn beschrieben wird, die bildliche

Verbindung zwischen den Juden (in der so genannten Judentracht;

sichtbar sind die Judenhüte) und dem Schwein, seiner Milch

und seinen Exkrementen. Aufnahme 2017, Johannes Huber, St. Gallen

(oben). Commons (unten).



fragen wäre, ob dem mittelalterlichen Judenhass dieser

rassische Aspekt nicht grundsätzlich innewohnte). In der

besagten Schrift «Von den Juden und jren Lugen», die in
zwei Auflagen erschienen ist, bediente Luther bei einer

potenziellen Leserschaft die allerniedrigsten Instinkte.
Das Pamphlet wirkt nicht nur inhaltlich, sondern auch

tonal monoton, da sich seine Sprache im Versuch einer

ewigen Steigerung vulgärer Ausfälligkeit abnutzt.

Es ist anzunehmen, dass Martin Luther Menschen mit
einem jüdischen Hintergrund kannte. Viele werden es

jedoch nicht gewesen sein. An zahlreichen Orten, an
denen Martin Luther wirkte, gab es zu seiner Zeit keine

Juden (mehr), so auch in Wittenberg. Eine Begegnung
zwischen ihm und Juden ist etwa für Eisenach überliefert.
Der ausgeprägte Judenhass Luthers kann also kaum von
authentischer sozialer Erfahrung herrühren. Auch Luther
kolportierte nur ältere antijudaistische Stereotype, wie
sie gehäuft in der Adversus-Judaeos-Literatur seiner Zeit
vorkamen, die er mittels einer christologischen Bibelexegese

zu belegen versuchte. Der Hass auf die Juden diente
der konfliktgeladenen christlichen Gesellschaft und Kirche

u. a. zur Ablenkung, während in gleicher strategischer

Absicht Martin Luther darin ein probates Instrument

zur Sicherung reformationspolitischer Errungenschaften

sah. Juden dienten einer christlichen Gesellschaft,

ihren geistlichen Herrschaftsträgern und
insbesondere Martin Luther selbst als (bewährte) Blitzableiter
und Sündenböcke.

Luthers Verhältnis gegenüber dem Judentum veränderte
und radikalisierte sich über die Jahrzehnte; es weist Brüche

und Verwerfungen, aber auch Widersprüche auf, was

zeigt, dass das von ihm erdachte Konzept am Ende nicht
aufgegangen ist. Ein Grund für Luthers kontroverse

Haltung war, dass entgegen seiner Hoffnung nur wenige
Juden zur Konversion zum Christentum bereit waren.
Luther glaubte, bei den Juden (wie beispielsweise beim
ehemaligen Rabbiner Jakob Gipher) erreichen zu können,
was der Papstkirche bislang nicht gelungen war. Wie sich

die Bekehrungshoffnungen Luthers zerschlugen, wuchs

in ihm der Zorn auf die Renitenten. Schliesslich (1543)

erkannte Luther als Ursache für die «Verstocktheit der
Juden» ihre angebliche Nähe zum Teufel. Vergleicht man in
diesem argumentativen Spektralbogen frühere Aussagen
Luthers mit seinen späteren, fahren die Behauptungen
diametral gegeneinander. Doch zu keinem Zeitpunkt
beabsichtigte der Reformator aufrichtig eine Duldung der

Juden im Sinn religiöser Toleranz und gesellschaftlicher
Akzeptanz; mildernde Massnahmen, wie er sie in den

i52oer-Jahren gegen radikale antijüdische Positionen
propagiert hatte, sollten einzig die Konversionsbereitschaft
der Juden erhöhen; ein Widerruf der heuchlerischen
Freundlichkeit war in Luthers Strategie und Charakter
also eingeplant.

Titelseite von Martin Luthers Schrift «Von den Juden und jren

Lugen». Es handelt sich nicht um die Erstauiläge von 1543,

sondern um eine im gleichen Jahr in der Offizin von Hans Lufft,

Wittenberg, erschienene erweiterte Neuauflage. In den frühesten

Bücherverzeichnissen von Vadians Bibliothek ist Luthers Schrift

zwar aufgeführt, aber sie gilt als verloren. Das hier abgebildete

Exemplar stammt aus dem Besitz des glücklosen Bischofszeller

Pfarrers Jakob Rietmüller, genannt Myliagrius (1519-1563),

dessen Bücher zur Tilgung von Schulden an die Stadt St. Gallen

verkauft wurden. Quelle: Kantonsbibliothek Vadiana St. Gallen,

Rara Vadianische Sammlung, VadSIg MISC E XXXVI (Kl), S. I.

Der Nationalsozialismus nahm durch mehrere seiner

Repräsentanten direkt Bezug auf Martin Luther. Da lässt

sich einerseits der Versuch einer Rechtfertigung der
antisemitischen Ausrichtung der Bewegung aus der Quelle
Luther vermuten, indem man sich offenbar auch auf
konkrete Passagen seiner Schriften von 1543 berief. Anderseits
lässt sich feststellen, dass man Luther noch weitergehend
instrumentalisiert hat. Das Pogrom von 1938 gegen die

jüdische Bevölkerung im Grossdeutschen Reich
(Reichskristallnacht) fand am 9./10. November statt und
überschnitt sich mit Martin Luthers Geburtstag (10. November).

Allerdings entschuldigt der zynische NS-Duktus
Luther auf keinen Fall. Julius Streicher (1885-1946), der

Herausgeber des antisemitischen NS-Hetzblattes «Der
Stürmer», rechtfertigte 1946 im Prozess gegen die

Hauptkriegsverbrecher vor dem Internationalen Militärgerichtshof
in Nürnberg Aussagen, die in seiner Zeitung gemacht



FENSTER

.m..

forfjciWIlmibcttii fîe fïiW»n!> f'«< fict>

fli/wolten nu nicfct Âctfërifctj fein.Eu tum n

vnbpifttirt (élue »ntertt>antn/i>n& Ipolct fieji
3m>fu(cm / jerftrecoct (te trnrcb fein gantjti
Steicè/bOB fit tnuften gefeorfom |ëin.

X>on sencnftnb Sieit}igen vbrigen (jtfu
ber3tîôen/oontoelcbenfDu(ès nichts iveis/lit

filbßoon (m auefe nichts/benn (it teilt pafliit

ober pers im iPofé galten. XXJollen (le nu £Do|îi

geiêt} genitfeo/fö mtiffên (te sunor toiber I»

fEottb (Canaan tomen/X>nb CDafi8 ^tibentotti
ben/fein gebot bnlten/üeiben onb fretubM
outer(tcbitningen. Eunrugen ftealsbemtOTi
cbtrn/co(eo(ct es bte frembben oon (neu Ici»
werben. ÏPeil (te ober bon(fcn/onb ffiofe tut»«

borfotn/ finb in frembben (Eonben outer «in

»elfer/follen fte bes Eeifers Stecht galten/»!
niebt touebern/toiber fre Oberberrn/bis fteffi»

(ige&orfsm werben.Éenn [Daß gejèt5/i(i n«!

nie ein febrit weit ou|fcr beut ffonbe Can««

Oberaus bem volct crn'(^

Sil ben jegyptern/^abyloncrn/obcr irgenteintm

onbern X>olc£ mit (einem ©efets gefanb ift/os

Allein su bem X>oIcf bas er aus (£gypfen/Ü
£anb Canaan bract>t/mie er fölct?8 im OeuteK.

offt felbs an?eucbt/@ie feilen foUtjc ©cbcW
ten in bem £anbe/bas fte vber bem forban»
»enienrvurben. ,'j

5ubem/tt>eil priefteril;ulîi/ ©otlts&icnp/

^lîrfïentÇmm/bauon an! meiften/vnb
££)o|e gebeut/gefallen ifi/n»vber

ffTsgetbis/bas fein CBcfef$ baju mal aus getuefï
aueb gefallcn/vnb ein enbe genomen bat. 2Dar»
umb/föl man btefên &etfènfcl?en3ûben/&eifér8
reebt tajfen tolberfaren/vnb nicbtgejlaten/bas
fîe£Dofîfc(?e3iîben fein voollen/voelctyer nu vber
j4oo jar feiner me£r geroe fî tfl/2Denn fîe fein eige
Canb viel tveniger/frembbe £anb baben/ba fît
tvuepern mochten nach COofes erlaubnis.

7-8111 ftebenl>eii/ï>a$ man t>cn fuugot ftaref*
^en gilben vnb^öbin in bie banb gebe/fle*
gel/ajet/farf?/ fpaten/ roefen/ vnb fpinbel/ vnb
laffe fte jrbrot verbienen/im feb^eis ber nafen/
wie2fbants f(nber auffgelegt ijî/@ene. 3.2Denn mes taug niebt/ bas fte uns verfluchten (Boifm
rvolten (äffen im febtveis vnfêrs angeflcbts er«
beiten/vnbfie/biebeiligen Jteute/rvoltens bin«
ter bem Ofen/mit faulen tagen / feifîen vnb
pompen ver}eren/X)nbbrauffrbümenleflerlicb/
bas fte ber Cbrtfïen berrn tveren / von vnferm
fcbtveis/0onbern/man mtîfïc jnen bas faule
fcbelmenbein/aus bem rilcfen vertreiben.

Sôefôrgen mir vns aber/basftevns m<5cb«
ten an Ceib/XPeib/Ä.inb/©eftnb/X)iebe/etc.
febabentbun/tvenn fte vns bienen obererbeiten
folten/meilesmolsuverinuten ifî/basfôlcb eble
E)errn berXPeltviîgifflt'ge bitter »firme/feiner
erbeitgemonet/garvngern ftcbfb boeb bemdti«
gen ujtîrben/vnter bie verfluchten @oqni. @0
lafftvns bleiben bey gemeiner flugbeit ber an«
oern Hation/als ^rancfreicb/X?ifpai)ten/ S5e«

c tj bemen

Beispiel einer Doppelseite der Schrift «Von den Juden und jren Lugen», von Martin Luther verfasst und 1543

herausgegeben. Abgebildet ist ein Ausschnitt aus den bekannten sieben Punkten mit den von Luther vorgeschlagenen

drastischen Massnahmen gegen die Juden. Quelle: Kantonsbibliothek Vadiana St. Gallen, Rara Vadianische Sammlung,

VadSIg MISC E XXXVI (Kl). Vgl. auch die Abbildungslegende S. 101.

worden waren, mit Aussagen Luthers, der, lebte er noch,

jetzt vor diesem Tribunal sitzen würde. Bei der Abwägung
in der Frage, ob das nationalsozialistische Judenbild auf
demjenigen Luthers aufbaute, gilt es Parallelität von
Kausalität zu unterscheiden. Luthers radikale Vorschläge (vgl.
dazu unten) und die Massnahmen der Nationalsozialisten

gegen Juden in Deutschland (1933—1945) gründeten auf
älteren Vorbildern des Judenhasses. Aber Luthers Autorität

und Berühmtheit kamen den NS-Ideologen in ihrer
Polemik durchaus gelegen.

Als man nach 1945 dazu neigte, Luthers unappetitliche
Aussagen über die Juden zu verschleiern resp. zu margina-
lisieren, da sie sich am denkstumpfen Optimismus des

deutschen Wirtschaftswunders rieben, stellte 1954 der

Philosoph Karl Jaspers (1883—1969) schonungslos klar:
«Was Hitler getan, hat Luther geraten, mit Ausnahme der

direkten Tötung durch Gaskammern.» Damit bezog er

sich auf Luthers sieben Ratschläge in der Schrift «Von den

Juden und jren Lugen», mit denen der Reformator an die

damalige Obrigkeit appellierte. Die von Luther unter dem

zynisch anmutenden (und später abgeänderten) Titel
«scharfe Barmherzigkeit» vorgeschlagenen Massnahmen

gegen die Juden hatten in erster Linie Vertreibung (aus

reformierten Gebieten) durch aktive Repression zum Ziel:
1. Niederbrennen von Synagogen und Schulen, Beseitigung

der Uberreste; 2. Zerstörung ihrer Häuser; 3.

Wegnahme von Gebetbüchern und Talmudschriften; 4. Lehr-

SesiieutfttiraSolft« gut^etic

Der NS-Staat nahm den Reformator in Anspruch als Vorläufer des

Führers. Ein Plakat zu Luthers 450. Geburtstag 1933 zeigt sein

stilisiertes Porträt vor dem Hakenkreuz. Darunter heisst es: «Hitlers

Kampf und Luthers Lehr / Des deutschen Volkes gute Wehr». Damit

wird eine Verbindung hergestellt zwischen Hitlers «Mein Kampf»

und den antijüdischen Texten Luthers.



Maßnahmen gegen

ZITIERT AUS:

"VON DEN JUDEN
UND IHREN LÜGEN

martin luther,
1543

1. Verbrennen Ihrer Synagogen

2. Zerstörung Ihrer Häuser

3. Wegnahme Ihrer religiösen Bücher

4. Lehrverbot filr Rabjilnor

5. Aufhebung der Wegefreiheit

6. Zwangsenteignung
7. Zwangsarbelt

Luther und die nackte Wahrheit: «Kunstwerk prangert den Reformator als Antisemiten an» (NZZ, 3. November 2017). Die Figur von Künstler

David Farago wurde, behördlich bewilligt, im November 2017 anlässlich des «Denkfests der Freidenker-Vereinigung der Schweiz» auch

in Zürich gezeigt (Helvetiaplatz, Münsterbrücke, Volkshaus). Mit der «nackten Wahrheit über Martin Luther», wie es auf dem Sockel steht,

wollten der Künstler Farago und die Giordano-Bruno-Stiftung (gbs) auf Luthers antisemitische Flaltung aufmerksam machen und das

unkritische Luther-Bild infrage stellen. Nebst allgemeiner Publicity erntete man damit einerseits Zustimmung, anderseits führte die provokative

Darstellung bei vielen zu Ärger - so auch bei Menschen mit jüdischem Hintergrund. Von vielen Kritisierenden wurde die Darstellung aber

auch missverstanden. Oben Aufnahme 2017 vor dem Grossmünster in Zürich (© Francesca Trento), unten die Rückseite der Figur in einer

Aufnahme, die vor dem Bundestag in Berlin entstanden ist (Commons).



THEMENFENSTER

verbot für Rabbiner; 5. Ausgehverbot für die jüdische
Bevölkerung (Aufkündigung des Geleitschutzes); 6. Berufsverbot

(Geldverleih), Konfiskation ihres Vermögens

zugunsten mittelloser Konvertiten; 7. Zwang zu körperlicher
Arbeit (Zwangsarbeit) für junge Jüdinnen und Juden. Die
(teils widersprüchlichen) Massnahmen zielten ab auf: eine

Vernichtung der Lebensgrundlagen, das Verbot der

Glaubensausübung, den Entzug der Bewegungsfreiheit. Noch
im gleichen Jahr (1543) veröffentlichte Luther die
Anschlussschrift «Vom SchemHamphoras», die im Ton noch
rücksichtsloser gehalten ist.

Mögliche weitergehende Schritte der gewaltsamen
Judenmission, etwa Vergehen gegen Leib und Leben der
Menschen, waren den skizzierten Massnahmen, bei deren

Umsetzung jeweils eine unkontrollierte Eigendynamik
vorauszusetzen ist/wäre, inhärent. Luther scheint sie in
Kaufgenommen zu haben; «So ists auch unser schuld, das

wir das grosse unschüldige Blut, so sie an unserm Herrn
und [...] an Kindern vergossen [...] nicht rechen, sie

nicht todschlahen.» Die Wirkung dieses Luther'schen
Worts war fatal: Der Totschlag an den Juden wurde
bereits kurze Zeit nach Erscheinen von Luthers antijüdischen

Schriften von den Kanzeln herab als Notwendigkeit
gepredigt.

Huldrych Zwing Ii

Zur Zeit der Reformation lebten in der Stadt Zürich keine

Juden (mehr). Dennoch haben die beiden Reformatoren

Huldrych Zwingli (um 1484—1531) und sein Nachfolger

Heinrich Bullinger (1504-1575) in ihren Schriften das

Judentum in vielfältiger Weise berührt. Die Grundlage
ihrer Einschätzung bildete die Bibel, deren Wort sie eng
nach seiner genuinen Bedeutung auslegten. In ihren

Aussagen zum zeitgenössischen Judentum waren die Zürcher
Reformatoren beeinflusst vom traditionell kirchlichen
Antijudaismus und von der verbreiteten negativen
Haltung gegenüber dem Judentum. Gleichwohl blieben ihre

Aussagen im Vergleich zu jenen Martin Luthers
zurückhaltend, gemässigt. Geschlossene, monothematische
Abhandlungen zum Judentum, wie sie von Luther wie Speerwürfe

ausgingen, sucht man sowohl bei Zwingli als auch

bei seinem Nachfolger Bullinger vergebens; vielmehr sind

es verstreute Bemerkungen in ihrem Werk sowie Indizien,
die es ermöglichen, ihr Bild vom Judentum nachzuzeichnen.

Beide betonen die Einheit des Alten und Neuen Bundes.

Diese Voraussetzung führte sie aber nicht zur Annahme
einer fortdauernden Erwählung des jüdischen Volkes.
Vielmehr gingen beide Reformatoren davon aus, dass das

alttestamentliche Gottesvolk in der Kirche seine Bestimmung

gefunden hätte und das Judentum in seiner her¬

kömmlichen Form nach der Präsenz von Jesus Christus
verworfen sei. Strafe und Verwerfung bedeuteten aber

keine endgültigen Urteile. Vielmehr stellten sie Massnahmen

Gottes auf dem Weg zum Heil dar. Weil Gott immer
nur ein Bundesvolk haben könne, müsse die heidenchristliche

Kirche das neue Gottesvolk sein. Die Lebensbedingungen

der Juden aufgrund ihrer Vertreibung, konkret
ihre Heimatlosigkeit, waren für Zwingli Ausdruck dieser

göttlichen Verwerfung. Im Unterschied zu Luther brach

Zwingli jedoch nicht mit dem Alten Testament und
seinem Bundesvolk, da dies zwingend auch Gott hätte infra-

ge stellen müssen. Im Werk des Giovanni Pico (Conte)
della Mirandola (1463—1494) begegnete Zwingli der
Kabbalah und der These, dass das Christentum nur aus dem

Judentum verstanden werden könne. Auf diesem Weg
begründete Zwingli die Kindertaufe aus der Beschneidung

(bei gleichzeitiger Abgrenzung von den Täufern)
und das Abendmahl aus dem Pessach (bei gleichzeitiger
Abgrenzung von Luther).

Zwingli nahm das Judentum vornehmlich aus dem
Blickwinkel eines Theologen wahr und bewertete die jüdische
Frömmigkeit hauptsächlich aus der Perspektive der
traditionellen Auslegung des Neuen Testaments. Demnach

glaubte Zwingli, dass das Judentum in seiner Religionsausübung

auf Äusserlichkeiten (Gesetze, Riten, Opfer,
usw.) fixiert sei und dadurch Gott und seine Gerechtigkeit
verfehle. Weil die Juden schliesslich Christus verkannt
und ans Kreuz geliefert hätten, seien sie zu Recht
verdammt worden. Diese Auffassung von der jüdischen
Verwerfung führte ihn allerdings nicht dazu, persönliche
Angriffe gegen Juden zu führen oder diskriminierende
Massnahmen zu fordern. In auffallender Weise verzichtete er

sogar darauf, den Juden so ungerechtfertigte Vorwürfe wie

Gotteslästerung oder Feindschaft gegenüber dem christlichen

Glauben zu machen. Auch zum Vorwurf des

jüdischen Wuchers ging Zwingli auf Distanz. Er liess sich

nicht dazu verleiten, Juden kollektiv für sozialpolitische
Missstände verantwortlich zu machen. Zudem glaubte er

an die Möglichkeit, dass auch ausserhalb der Kirche eine

Erwählung möglich sei. Hinzu kam, dass Zwingli mit
sozialen, sittlichen und wirtschaftlichen Missständen in der

eigenen Gemeinde konfrontiert war. In seiner Auslegung
des Römerbriefes warnte Zwingli deshalb die
heidenchristliche Kirche mit all ihren zeitaktuellen, strafwürdigen

Verfehlungen (Verstösse gegen die göttlichen Gesetze)

davor, überheblich zu werden und die Juden verächtlich

zu behandeln.

Interessant ist Zwingiis einziger Bericht von der Begegnung

mit einem Juden: Zusammen mit anderen christlichen

Gelehrten hatte er nämlich um 1522 Kontakt
aufgenommen zu dem jüdischen Arzt Mosche (Mosse) von
Winterthur. Es ist anzunehmen, dass sich Zwingli durch
ihn Hilfe erhoffte (und diese offenbar auch erhielt) beim



Studium des Alten Testaments in hebräischer Sprache.
Mosche, der zweimal nach Zürich kam, um Zwingiis
Hebräischkenntnisse zu überprüfen, mag ihm 1522 auch ein

Exemplar der hebräischen Bibel (Altes Testament) besorgt
haben (das Exemplar ist nicht erhalten). Ob die hebräische

Sprache im Rahmen des humanistischen Bildungskontextes

eine Rolle gespielt hat bei der kurzzeitigen
Annäherung von Christen an die jüdische Kultur, ist Gegenstand

der Forschungsdiskussion. Als Zwingli 1524

verdächtigt wurde, er habe seine ganze reformatorische

Theologie bei Juden gelernt, wies er diesen Vorwurf
zurück, verteidigte aber seinen Kontakt mit dem jüdischen
Arzt. Selbst nach dem Kirchenrecht sei es durchaus legitim,

bei schwierigen Passagen des Alten Testaments auf
die Hilfe jüdischer Gelehrsamkeit zurückzugreifen. Die
Bedeutung, die Zwingli dem Hebräischen beimass, zeigte
sich 1526 in der Berufung des Hebraisten Konrad Pellikan
(1478-1556) an die Theologenschule in Zürich.

Heinrich Bullinger

Im Unterschied zu Zwingli hat sein Nachfolger Bullinger
wahrscheinlich nur Juden gekannt, die zum Christentum
konvertiert waren. Bullinger teilte im Wesentlichen die

theologischen Auffassungen Zwingiis. Für Bullinger war
der Unglaube der Juden die Ursache für ihre Enterbung
(vor Gott), während der Glaube und die Gnade Gottes
der Grund für die Annahme der Heiden (hier der Christen)

seien. Für Bullinger war die Auseinandersetzung mit
dem Judentum hauptsächlich eine theologische Frage
und nicht etwa Ausdruck eines Interesses am zeitgenössischen

Judentum.

«Die Juden ermorden 1294 in Bern ein Kind» (Bildtitel laut

Katalogeintrag). Verleumdungen, etwa dass Juden zu rituellen Zwecken

Christenkinder ermorden oder Brunnen vergiften würden, führten

im Mittelalter zu Pogromen an Juden und zu Ihrer Vertreibung. Oft

standen dahinter die wirtschaftlichen Interessen jener, von denen

Diffamie und Übergriffe ausgingen. Die haltlosen Anschuldigungen

blieben als diffuse Vorstellungen im kollektiven Bewusstsein bis in

die Neuzeit haften. Quelle: Diebold Schilling, Spiezer Chronik, Bern

1484/1485. Bern, Burgerbibliothek, Mss.h.h.1.16, S. 113.

Allerdings konnte Bullinger sich auch sehr abschätzig
über die Juden seiner Zeit äussern, was wiederum an
Luther erinnert. Besonders deutlich wird dies in einem
Gutachten zuhanden der Stadt Augsburg, das Bullinger 1572
verfasst hat. Darin nimmt er aufAnfrage Georgs von Stetten

(1520-1573), eines Mitglieds des Augsburger Grossen

Rats, Stellung zu der an ihn herangetragenen Frage, ob

man Juden aufnehmen könne im Territorium der
Herrschaft Augsburg, zumal hier die christlichen Wuchergeschäfte

das bei Weitem grössere Übel seien und viele (hier
katholische) Christen über ihren Glauben in aller Öffentlichkeit

lästerten, während dies (nämlich über den christlichen

Glauben zu lästern) die Juden ja nur heimlich
täten. Bullinger verneinte die ihm gestellte Frage und
verwies auf die Erfahrungen der Geschichte: Die Juden seien

nämlich durch den Talmud verblendet, würden durch
ihren Wucher die sozialen Probleme verschärfen und
einfache Christen in ihrem Glauben verunsichern. Selbst

durch Gesetze könne man die Juden nicht von ihrem
gotteslästerlichen Tun abhalten. Deshalb sei eine Aufnahme

von Juden in einem christlichen Gemeinwesen durch die

Obrigkeit nicht zu verantworten. Wenn dies dennoch an
manchen Orten geschehe, dann deshalb, weil die Juden es

bekannterweise verstünden, sich durch Bestechungsgelder

und finanzielle Abhängigkeiten (anderer gegenüber
ihnen) Vorteile zu verschaffen. 1574 wurden die Juden aus
dem Herrschaftsgebiet von Hochstift und Domkapitel
Augsburg ausgewiesen. Allerdings wird dafür, und dies

gleich aus mehreren Gründen, nicht Bullingers Gutachten

verantwortlich gemacht.

Bullingers Ablehnung einer Duldung von Juden, wie sie

in seinem Gutachten formuliert ist, gleicht der Argumentation

Luthers. Bullinger fordert jedoch mit keinem Wort
eine aktive Vertreibung der Juden. Auch die Judenschutz-
rechte des Kaisers wurden in seinem Gutachten nicht in
Abrede gestellt. Er fühlte sich dem humanistischen Erbe

verpflichtet, und deshalb konnte er in Luthers
Judenschriften nur einen schweren Rückfall hinter den von
Reuchlin (vgl. zu ihm unten) angemahnten
wissenschaftlich-redlichen Umgang mit dem jüdischen Gegner sehen,

(zit. Achim Detmers)



0

-

T^&r^av«gœ-
^ a!, iVAt ^ V.^;v i- • '

2X£

Verbrennung von Juden. 1349 kam es im Zusammenhang mit einer schweren Pestpandemie

in St. Gallen zu einem Pogrom, in dessen Verlauf Juden verbrannt wurden. Auch in Vadians

Zeit war das Wissen über jenes Ereignis noch durchaus lebendig - und damit auch die alten

Vorurteile gegenüber den Juden. Quelle: Konstanzer Chronik des Gebhard Dacher, 1472-

1476. St. Gallen, Stiftsbibliothek, Cod. Sang. 646, S. 49v.



Joachim Vadianus

Joachim Vadianus war, was seine Ansicht zu den Juden
betraf, ein Kind der Zeit. Mit der Thematik kam er bereits

früh in Berührung. Vadian wuchs in der St. Galler Gasse

Hinterlauben auf, wo in zwei Häusern 1292 und bis 1349
die meisten Juden der Stadt St. Gallen gelebt hatten. Dies
und das Pogrom jenes Jahrs, bei dem anlässlich der Pest-

pandemie (1347-1350) die St. Galler Juden aus reiner Habgier

verbrannt wurden, waren ihm wohl schon von Kind
auf bekannt. In seiner Chronik der Abte gibt Vadian als

Ursache des Pogroms an, man hätte die Juden eines

Anschlags gegen die Christen, konkret der Brunnenvergiftung,

bezichtigt. Diese unreflektierte Erklärung beruht auf
dem damals weitverbreiteten, stereotypen Vorurteil, dieses

wiederum auf einer Unkenntnis jüdischer Kultur, auf
gegenseitiger kultureller Entfremdung, ja auf irrationaler

Angst vor dem Fremden. Historisch belegbar falsch ist
auch, dass die Ermordung der Juden 1349 in St. Gallen mit
Vorwissen und Billigung König Karls (reg. 1346—1378), des

Schutzherrn der Juden und späteren Kaisers, geschah;
denn der überlieferte vermeintliche königliche Freibrief,

an den Vadian gedacht haben mag, war nicht ein

vorausgegangener Gnadenerlass, sondern eine wohl erst nach
dem Pogrom von der Stadt St. Gallen bestellte und in Konstanz

hergestellte Urkundenfälschung; das königliche Siegel

nahm man einer anderen, inzwischen bedeutungslosen
Urkunde ab und hängte es an den angeblichen Freibrief.

Spätere, zögerlich erfolgende Wiederansiedlungen von
Juden in städtischen Zentren der Ostschweiz, so auch in
St. Gallen, endeten bis ins 17. Jahrhundert stets mit ihrer
Vertreibung. Als Vadian in St. Gallen aufwuchs, gab es in
der Stadt schon seit vielen Jahren, wohl Jahrzehnten
schon, keine ansässigen Juden mehr. Unbekannt ist auch,
ob Vadian, zuhause oder in der Fremde (z. B. in Wien),
überhaupt jemals eine Person mit jüdischem Hintergrund
persönlich kennengelernt hat.

St. Gallen. Hinterlauben, im Kartenbild die schräg verlaufende

Gasse zwischen der Brotlaube (unten) und der Neugasse, die

in einem Bogen den Ausschnitt oben rechts tangiert. Rot eingekreist

die beiden Häuser, in denen Vadian lebte. An der gleichen

Gasse gab es bis 1349 auch Juden. Planprospekt/Eisenstich von

Melchior Frank, 1596. Quelle: Stadtarchiv St. Gallen, StadtASG_

Plan-A_S2_1.

Insgesamt wich Vadian in seiner Haltung gegenüber Juden
weder vor noch nach der Reformation von jenen Maximen
ab, die auch in der katholischen Lehrmeinung vertreten
wurden; diese war dezidiert antijudaistisch (antijüdisch)
und sah noch immer als Ziel die Bekehrung der Juden,
falls nötig mit gewaltsamen Mitteln. Von den populären
Gemeinplätzen, auf denen sich Vadian bewegte, vermittelt
seine Weihnachtsrede von 1510 im von Studenten und
Professoren gut besuchten Wiener Stephansdom eine lebendige

Vorstellung. Dabei betonte Vadian die Einzigartigkeit
des christlichen Glaubens und geisselte die Juden, «das

verstockte Volk der Beschnittenen» («recutitorum gens ob-

stinatissima»). Er stellte es auf die gleiche Stufe mit den
«verstockten Heiden», die in Tempeln Tiere verehrten und
damit den von der Natur gegebenen Primat der Menschen

vor jenen Lebewesen ins Gegenteil verkehrten.

Es gab jedoch noch einen anderen Vadian: Dieser bezog
im so genannten Reuchlin-Streit zusammen mit anderen

Humanisten Partei für das hebräische Schriftenerbe. Liebe

zur Philologie mag dabei eine Rolle gespielt haben.

Angelpunkt des Konflikts war der Metzger Johannes
Pfefferkorn (1469-1521), ein in Köln 1504 zum Christentum
konvertierter Jude. Juden, die diesen Weg einschlugen,
machten in der Regel die Situation für ihr Glaubensvolk
nicht einfacher, da sie im Antireflex zu extremen Haltungen

neigten. So auch Pfefferkorn. Nach Veröffentlichung
mehrerer antijüdischer Schmähschriften (1507:

Judenspiegel), wobei Pfefferkorn von den Kölner Dominikanern

unterstützt wurde, erlangte dieser 1509 von Kaiser
Maximilian I. (reg. 1508-1519) ein Mandat zur Beschlagnahme

aller jüdischen Schriften, die er verbrennen wollte.
Er beantragte auch das Verbot aller jüdischen Bücher.



Historisches und Völkerkundemuseum St. Gallen. Modell (Ausschnitt) der Stadt St. Gallen im Zeitschnitt 1642. Blick aus nordwestlicher

Richtung ins Quartier Hinterlauben. Das Modell wurde vom St. Galler Architekten Salomon Schlatter (1858-1922) zur Eröffnung des

Museums 1921 fertiggestellt. Vorlage war ein Stich von Matthäus Merian (1593-1650) aus dem Jahr 1642. Aufnahme 2017, Victor

Manser, St. Gallen (Historisches und Völkerkundemuseum St. Gallen).

Konkret ging es dabei um den Vorwurf, die jüdischen
Schriften, etwa der Talmud, würden sich gegen die christliche

Lehre richten. Doch war die Massnahme vielmehr
der weitere Versuch einer gewaltsamen Juden-Mission.

Im gleichen Jahr kam es zu einer Begegnung Pfefferkorns

mit dem angesehenen Tübinger Hebraisten Johannes
Reuchlin (1455—1522), der sich dem Plan des Renegaten
entschieden widersetzte. In der Folge lieferten sich die
beiden während mehrerer Jahre einen erbitterten
Streitschriftenkrieg. Im «Augenspiegel», einem Traktat von
1511, verteidigte Reuchlin seine Ablehnung der Vernichtung

von jüdischen Schriften, u. a. im Axiom: Verbrennt
nicht, was ihr nicht kennt! 1513 wegen seiner Streitschrift
«Augenspiegel» selbst in den Verdacht der Häresie geraten
und durch den dominikanischen Inquisitor Jakob van
Hoogstraten (um 1460-1527) hart bedrängt, wurde
Reuchlin schliesslich freigesprochen. Endlich verbot 1520

Papst Leo X. de' Medici (reg. 1513-1521) durch Machtspruch

die Schriften des Johannes Reuchlin, was dessen

Gegnern Recht zu geben schien.

Zweifellos war Vadian antijüdisch eingestellt. Vom Thema

war er jedoch nicht derart manisch besessen wie
beispielsweise Martin Luther. Während Luther sich in der

Frage proaktiv verhielt und mit seiner Schrift «Von den

Juden.und jren Lugen» (die Schrift ist, wie bereits gesagt,
in der Bibliothek Vadians nachgewiesen, jedoch nicht
erhalten) kalkuliert und bösartig Volkszorn und Sozialneid

gegen die Juden befeuerte, wirkt ihm gegenüber Vadian
eher unreflektiert-opportun und rezeptiv. Ohne ihn oder
seine Haltung entschuldigen zu wollen, scheint es gar, als

ob für ihn mit seiner Aussage im Stephansdom zu Wien
die Sache abgetan war. Auch in den späteren Schriften
lassen sich eigentliche antijüdische Ausfälle im Sinne der
Hetze und Stimmungsmache nicht feststellen.



Quellen und Darstellungen

Die nachfolgenden Titel (Quellen, Darstellungen) stellen

zum hier vertieften Thema lediglich eine knappe Auswahl
dar.

Allgemein. Detmers, Achim: Reformation und Judentum:
Israel-Lehren und Einstellungen zum Judentum von
Luther bis zum frühen Calvin, Stuttgart 2001 (Judentum
und Christentum 7) (Q/L). - Kisch, Guido: Erasmus'

Stellung zu Juden und Judentum, Tübingen 1969 (SA

Philosophie und Geschichte. Eine Sammlung von Vorträgen

und Schriften aus dem Gebiet der Philosophie und
Geschichte 83/84).

Zu Martin Luther. Der Prozess gegen die Hauptkriegsverbrecher

vor dem Internationalen Militärgerichtshof
Nürnberg, Nürnberg 1947, Bd. XII, S. 346. - Detmers:
Reformation und Judentum (wie oben), v. a. S. 105-114.

- Jaspers, Karl: Die nichtchristlichen Religionen und das

Abendland (1954), in: Jaspers, Karl: Philosophie und
Welt. Reden und Aufsätze, München 1958, S. 156—166,

hier: S. 162. — Kaufmann, Thomas: Luthers Juden, Stuttgart

2014 (Q/L). — Luther, Martin: Vom Schern Hamphoras

und vom Geschlecht Christi, in: D. Martin Luthers
Werke. Kritische Gesamtausgabe, Bd. 53, Weimar 1920,
S. 573-648. - Luther, Martin: Von den Juden und ihren

Lügen. 1543, in: D. Martin Luthers Werke. Kritische
Gesamtausgabe, Bd. 53, Weimar 1920, S. 412-552. — Pfahl-

Traughber, Armin: Warum man Martin Luther (eigentlich)

nicht feiern sollte. Der Antisemitismus des Reformators

und seine Wirkung, in: http://www.hagalil.com/2017/
03/luther-4/ (letzter Abruf 14.11.2017).

Zu Huldrych Zwingli. Detmers, Achim: Huldrych Zwing-
lis Einstellung zum Judentum. Traditioneller Antijudais-
mus und die Warnung vor christlicher Überheblichkeit

- ein Bericht, in: http://www.reformiert-info.de/173-o-
37-5.html (letzter Abruf: 14.11.2017). - Detmers:
Reformation und Judentum (wie oben), S. 144-160. — Migsch,
Herbert: Noch einmal: Huldreich Zwingiis hebräische

Bibel, in: Zwingliana, Bd. 36 (2009), S. 41—48.

Zu Heinrich Bullinger. Detmers: Reformation und Judentum

(wie oben), S. 161-184, 328-332.
Zu Joachim Vadianus. Bonorand, Conradin: Joachim Va-
dian und die Täufer, in: Schweizer Beiträge zur Allgemeinen

Geschichte, Bd. 11, hg. von Werner Näf, Bern 1953,
S. 43-72, hier: S. 60 f., 70. - Bonorand, Conradin: Vadi-
ans Weg vom Humanismus zur Reformation und seine

Vorträge über die Apostelgeschichte (1523), St. Gallen
1962 (Vadian-Studien. Untersuchungen und Texte 7),
S. 116—121. - Burmeister, Karl Heinz: Geschichte der
Juden im Kanton St. Gallen bis zum Jahre 1918, St. Gallen

2001 (NjblSG 141 [2001]), S. 8-19. - Chartularium
Sangallense, Bd. VII (1348-1361), bearb. von Otto P. Clava-

detscher, St. Gallen 1993, Nr. 4117. - Schenker-Frei, Verena

(unter Mitwirkung von Hans Fehrlin und Helen
Thurnheer): Bibliotheca Vadiani. Die Bibliothek des Hu¬

manisten Joachim von Watt nach dem Katalog des Josua
Kessler von 1553, St. Gallen 1973 (Vadian-Studien.
Untersuchungen und Texte 9), S. 326, Nr. 976. — Gabathuler,
Matthäus: Joachim Vadian. Lateinische Reden, hg., übersetzt

und erklärt [von Matthäus Gabathuler], St. Gallen

I953 (Vadian-Studien. Untersuchungen und Texte 3), S.

40-43,130 f. - Gamper, Rudolf: Joachim Vadian 1483/84-

1551. Humanist, Arzt, Reformator, Politiker. Mit Beiträgen

von Rezia Krauer und Clemens Müller, Zürich 2017,
S. 45 f., 72-76.

Dank

Der Autor dankt Dr. Rudolf Gamper, Winterthur, und
Dr. Christian Moser, Universität Zürich (Institut für
Schweizerische Reformationsgeschichte), bestens für
zweckdienliche Informationen.


	Das Judenbild bei Luther, Zwingli, Bullinger und Vadian

