
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Band: 157 (2017)

Artikel: Der Kopf, die Glieder : Martin Luther (ca. 1483-1546) und sein Umfeld.
Blicke in die Schweiz und nach St. Gallen

Autor: Huber, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946262

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Der Kopf, die Glieder:
Martin Luther (ca. 1483-1546) und sein Umfeld

Blicke in die Schweiz und nach St. Gallen

Johannes Huber

Vorbemerkung

Der Beginn der Reformation wird gewöhnlich im so

genannten Thesenanschlag zu Wittenberg vom 31. Oktober

1517 gesehen. Dabei soll der in Eisleben (heute Sachsen-

Anhalt) geborene Theologe Dr. Martin Luther persönlich
das von ihm verfasste Thesenblatt an die Tür der Wittenberger

Schlosskirche genagelt haben. Die Thesen waren

gegen den Ablasshandel gerichtet und lösten einen Sturm

aus, der schnell das gesamte Reichsgebiet erfasste und
schliesslich bis nach Rom brandete. Innerkirchlich wurde
die Kritik am Ablasswesen auf allen Stufen der Hierarchie

zum Streitpunkt und Reizthema. Dies führte zu harten

Auseinandersetzungen, bald auch zwischen kirchlichen
und weltlichen Herrschaften — insbesondere im
Ausgangsgebiet der Revolte, den deutschen Staaten. Schnell

waren Betroffene in Bezug auf die Reformation gefordert,
sich aus persönlicher Uberzeugung oder aus taktischer

Abwägung auf eine befürwortende oder auf eine ablehnende

Position zu stellen. Damit war das Schisma, die

Kirchenspaltung, eigentlich bereits gegeben. Zweifellos

war es Luther, der das Rad der weiteren kirchengeschichtlichen

Entwicklung in Rotation versetzt hatte und durch
sein standhaft-beharrliches Verhalten den dynamischen
Prozess des Wandels befeuerte.

Obwohl Martin Luther, Jahrgang 1482, 1483 oder 1484,

cirka gleich alt war wie der Ostschweizer Reformationsprotagonist

Huldrich (Huldrych/Ulrich) Zwingli (1484—

I53I), ging er diesem mit seinem Positionsbezug und
konkreten Handeln nicht nur zeitlich voraus, sondern auch

mit der mächtigen Geste des Thesenanschlags; diese

entwickelte gar das Potenzial zu einer ultimativen Legendenbildung.

Luthers revolutionäre Massnahme, die in der

Eidgenossenschaft alsbald zum Tagesthema wurde
(nachweislich ab 1520) und schliesslich in einen innereidgenössischen

Konflikt mündete, traf hier auf eine Gesellschaft,
die sich - zumindest oberflächlich betrachtet - noch
weitgehend in einer Phase homogener spätmittelalterlicher

Bild links: Hier stehe ich.

Frömmigkeit befand. Gewiss gab es auch in der
Ostschweiz vereinzelt forschende, nachdenkliche und
kirchenkritische Stimmen. Doch am romkirchlichen, patri-
archalen und autoritären Fundament wurde, zumindest
seit Jan Hus (vgl. unten), grundsätzlich nicht gerüttelt.
Erst Luthers energisches Auftreten änderte dies. Die
Autorität des Papstes in Lehre und Verkündung war zwar
(offiziell) unwidersprochen, jedoch scheuten international

vernetzte und wahrgenommene Humanisten wie
Erasmus von Rotterdam (1466—1536) oder Ulrich von
Hutten (1488-1523) weder den unkonventionellen
Gedanken und Standpunkt noch die Kritik; allerdings gingen

sie nicht so weit wie Luther, waren sie in ihren
Massnahmen nicht so radikal und konsequent wie er, setzten
sie nicht zum Bruch mit Rom an. Hinzu kam, dass die
Universalkirche bereits seit längerem irreparable Risse

aufwies: Mit der päpstlich sanktionierten Ermordung des

Reformers Jan Hus (um 1369-1415) auf dem Konstanzer
Konzil und den daran anschliessenden Hussitenkriegen
(1419-1436) hatte die Papstkirche empfindlich an
Glaubwürdigkeit eingebüsst. In den 100 Jahren bis zu den
aufrüttelnden Ereignissen rund um den Mönch von Wittenberg

hatten diese tiefe Verunsicherung und die Vertrauenskrise

nicht mehr behoben werden können; dies sollte
sich auf das scheinbar solide, für die Ewigkeit gedachte
kirchliche Gefüge in Kürze destabilisierend auswirken.

Die nachfolgende Themenstrecke nimmt sich der
Persönlichkeit von Martin Luther und wichtiger Stationen seines

Lebens an. Sie vereint in Bild und Text belegbare und
vermutete Kontexte mit Erläuterungen zur Ideengeschichte,

zum politischen Umfeld und zu herausragenden
Persönlichkeiten in Luthers Epoche resp. aus seinem Umfeld.
Das historische Panorama und das inhaltlich-thematische
Verständnis weiten und vertiefen sich im Licht auf die
personelle Gefolgschaft Martin Luthers, in dem auch einige
wenige Schweizer sanktgallischer Herkunft oder Personen

mit Verbindung in die Eidgenossenschaft eine Rolle
gespielt haben. Nicht zuletzt über sie gab es direkte Verbindungen

zwischen dem deutschen Reformationsgebiet und
der Ostschweiz. Bald schon sollte sich mit Zürich ein zweites

Reformationszentrum neben Wittenberg entwickeln;

251



y~r' -7'-As

Wé^WVF-
• •\vi-



der aus dem Toggenburg stammende Huldrich Zwingli
sollte zum Luther der Eidgenossenschaft werden.

Im wissenschaftlichen Apparat dieses Publikationsteils,
der sich Bild-Strecke nennt, werden in Auswahl
geschichtswissenschaftliche Standardwerke angegeben. Als
nützlich erwiesen sich die dreibändige, originalquellenba-
sierte Luther-Monographie von Martin Brecht sowie das

vorbildliche Luther-Lexikon (2015), das zahlreiche Titel
der darstellenden Literatur erschliesst. Quellenwerke im
traditionellen Sinn (z. B. Urkundeneditionen resp.
Urkundensammlungen, Annalecta Reformatorica, reformatorische

Korrespondenz) konnten bei der Ausgestaltung
des wissenschaftlichen Apparats nur in Ausnahmefällen

berücksichtigt werden, ebenso Archivalien. Hingegen
wird in diesem Kapitel des Neujahrsblattes auf Fussnoten

resp. Endnoten verzichtet.

Hier stehe ich

diesem Haus wurde Martin Luther an einem 10. November

zwischen 1482 und 1484 als Sohn des Hans Luther
(eigentlich Luder [vgl. zum Namen auch S. 274]; 1458—

1530) aus Möhra nahe Eisenach und der Margarete Lindemann

(um 1463-1531) aus Eisenach geboren. Hans Luther,
aus einer Bauernfamilie stammend, war ein im Bergbau
und Hüttenwesen tätiger Lohnarbeiter. Kurz nach Martin
Luthers Geburt verlegte die Familie ihren Wohnsitz nach

Mansfeld. Dort gelang dem ehrgeizigen Vater der berufliche

Aufstieg zum erfolgreichen Unternehmer.

1522 begegnete der Sanktgaller Student Johannes Kessler

offenbar persönlich den Eltern Martin Luthers: «baide

[...] klaine und kurze personen, die Martinus und sin
geschwisterig mit lenge und libriche baide übertreffend; ain
brunlacht volk» («beide kleine und kurze Personen, von
Martin und seinen Geschwistern an Körpergrösse
übertroffen, ein bräunlich Volk»). Martin Luther bezeichnete
sich selbst als «Landeskind aus der Herrschaft Mansfeld»

(wozu auch Eisleben gehörte).

Geburt in Eisleben

Lutherstadt Eisleben. Luthers Geburtshaus, nach

dem Stadtbrand im Jahr 1689 (die Feuersbrunst von
1601 hatte es noch schadlos überstanden) baulich

wiederhergerichtet und dabei um soziale Einrichtungen

(Armenfreischule resp. Lutherarmenschule,
ab 1693) unter Luthers Namen erweitert. In

Bild links: Geburt in Eisleben.

Bild rechts: Taufe.

Martin Luther. Verkleinerter Kunststoffabguss nach der

von Bildhauer Johann Gottfried Schadow (1764-1850)

geschaffenen Darstellung des Reformators, die 1821 auf
dem Marktplatz von Wittenberg als Teil des Lutherdenkmals

enthüllt worden ist (vgl. auch S. 298).

Der Abguss in Kunststoff erinnert an die Kunstinstallation

«Martin Luther: Hier stehe ich...» des Konzeptkünstlers

Ottmar Hörl (geb. 1950), Wertheim (Baden-

Württemberg), 2010 auf dem Marktplatz der Lutherstadt

Wittenberg. Die Installation bestand aus rund 800 Figuren

Luthers («Luther-Botschafter»), aufgestellt in Reih

und Glied (mult.) auf einem hölzernen Gitterraster.

Besagtes legendäres Zitat wird mit Luthers Auftritt auf dem

Reichstag zu Worms 1521 in Verbindung gebracht. Das

abgebildete Figurenexemplar in gelber Kunststoffmasse
wurde im Museumsshop des Lutherhauses in Eisenach

fotografiert. Aufnahme 2015, Johannes Huber, St. Gallen.

Das Geburtshaus soll bereits gegen Ende des 17. Jahrhunderts

als museale Gedenkstätte gedient haben. Seit 1996
steht es zusammen mit weiteren Luther-Gedenkstätten
in Wittenberg auf der Liste des Weltkulturerbes der

UNESCO. Das Gebäude ist Teil einer 2005-2007 erweiterten

und zeitgemäss konzipierten Dokumentationsstelle.

Aufnahme 2015, Johannes Huber, St. Gallen.

Taufe

Lutherstadt Eisleben. St. Petri-Pauli-Kirche. Es ist das

Gotteshaus, in dem Martin Luther am 11. November
(St. Martinstag) auf den Namen des Tagesheiligen getauft





Kindheit und Jugend in Mansfeld I. Kindheit und Jugend in Mansfeld II.

worden ist. Fragmente des damaligen Taufsteins sollen

im neugotischen Taufstein (im Kircheninnern aufgestellt)
enthalten sein Aufnahme 2014, Simone Carstens-

Kant, Lutherstadt Eisleben.

«Zentrum Taufe» Eisleben

Die Kirche hat über die Jahrhunderte zahlreiche bauliche

Eingriffe erfahren und ist 2010-2012 in einen eindrücklichen

Taufort («Zentrum Taufe») umgestaltet worden.
Einerseits erinnert dieser an das auch für Martin Luther
zeitlebens zentrale Sakrament der Taufe. Anderseits steht
der in den Boden eingetiefte Taufbrunnen für die
urchristliche Taufform, die durch Unter- und geläutertes
Auftauchen des Täuflings das «Begrabenwerden und
Auferstehen mit Jesus Christus» symbolisiert. Das eindrückliche

symbolische Architekturzeichen verfügt über eine

grosse Strahlkraft: Optisch durch eine Wellenstruktur auf
dem Fussboden angezeichnet, schwingt die Anziehung
des Orts weit über die Mauern des Gotteshauses hinaus.
Aufnahme Frank-Heinrich Müller, Leipzig.

Bild links: «Zentrum Taufe» Eisleben.

Kindheit und Jugend in Mansfeld I

Mansfeld-Lutherstadt. Ehemalige Schule (baulich verändert),

heute Sitz der Stadtinformation. In der alten, am
Rand des Harzes gelegenen Bergbaustadt, für das Reich

ein bedeutendes Gewinnungsgebiet für Kupfer, verbrachte
Martin Luther seine Kindheit. Sein Vater arbeitete hier ab

1484 als Hüttenmeister. Martin Luther besuchte in Mansfeld

von 1491 bis 1496/1497 die Schule (Lateinschule), in
der benachbarten Kirche St. Georg diente er als Messdiener.

Aufnahme 2015, Johannes Huber, St. Gallen.

Kindheit und Jugend in Mansfeld II

Im Ort wird auch Luthers Elternhaus präsentiert, das

2014 mit einem modernen Dokumentationszentrum
ergänzt worden ist. Auch aus archäologischen Funden kann

abgeleitet werden, dass Luthers Eltern vermögende und
sehr angesehene Bürger waren; zur Landesherrschaft, den

Grafen von Mansfeld, unterhielten sie gute Beziehungen.
Vermutlich 1497 schickten die Luthers ihren Sohn Martin

zur weiteren Ausbildung zuerst an die Domschule in
Magdeburg, dann, nur ein Jahr später, nach Eisenach.

Aufnahme 2015, Johannes Huber, St. Gallen.

255





Studium in Erfurt.

Vorbereitung auf das Studium

Eisenach. Lutherhaus. Wie in den vorangegangenen
Schulen stand für Martin Luther 1498 bis 1501 auch an der
Eisenacher Lateinschule zu St. Georgen das altphilologische

Sprachstudium (Latein) im Vordergrund. Vertiefte

Sprachkenntnisse bildeten die Grundlage für das

anschliessende Studium an der Universität Erfurt. Luther
wohnte in Eisenach zuerst bei Verwandten mütterlicherseits,

dann, laut Uberlieferung, im Haus der einflussreichen

Stadtfamilien Schalbe und Cotta, dem heute als

Lutherhaus bezeichneten, hier abgebildeten Gebäude. Dem
Lutherhaus ist anlässlich der Restaurierung 2013—2015 ein

zeitgemässes Dokumentationszentrum angegliedert worden

(rechts im Bild als Anbau angeschnitten sichtbar).
Aufnahme 2015, Johannes Huber, St. Gallen.

Studium in Erfurt

Erfurt. Collegium Maius, das Hauptgebäude der Alten
Universität. Es befindet sich im ehemaligen lateinischen
Viertel in der Michaelsstrasse, direkt gegenüber der
Michaeliskirche (Universitätskirche). Mit Gründungsjahr
1379 ist die Universität Erfurt die älteste im Gebiet des

heutigen Deutschland. Martin Luther studierte 1501—1505

hier und schloss sein Theologiestudium ab mit dem
akademischen Grad eines Magister artium (Grundstudium
der Septem artes liberales [der Sieben freien Künste]).
Hingegen hat er das Studium der Rechte (neben Medizin
und Theologie einer der drei damals üblichen Studien-

Bild links: Vorbereitung auf das Studium.

Bild rechts: Studentenleben.

gänge), das er 1505 vermutlich auf Drängen seines Vaters

begonnen hatte, nicht beendet. 1945 wurde das Collegium
Maius zerstört, nach dem Zweiten Weltkrieg jedoch wieder

aufgebaut (Rekonstruktion). Aufnahme 2015, Johannes

Huber, St. Gallen.

Studentenleben

Erfurt. Georgenburse. Mit grosser Wahrscheinlichkeit

bezog Martin Luther Ende April/Anfang Mai 1501 als

siebzehnjähriger Student in der Georgenburse Quartier; denn
das Studium spielte sich während des Mittelalters
hauptsächlich in Kollegien und Bursen ab (Burse: studentische,

streng reglementierte Wohn- und Lebensgemeinschaft).
Heute ist die Georgenburse eine Begegnungs- und
Bildungsstätte mit Herberge für Pilgernde. Im Haus informiert

eine Dauerausstellung über das Studium im Mittelalter.

Aufnahme 2015, Johannes Huber, St. Gallen.



Ein Gelübde mit Folgen.

258



Ein Gelübde mit Folgen

Stotternheim bei Erfurt. Lutherstein, 1917 gesetzt, am

vermuteten, jedoch nicht sicher eruierbaren Ort einer von
Luther berichteten Episode. Das Zeichen erinnert an das

Gelübde Martin Luthers vom 2. Juli 1505: Wahrend eines

bedrohlichen Gewitters — Luther fürchtete gar um sein

Leben - versprach er unter Anrufung der hl. Anna, Mönch
werden zu wollen. Anna galt damals als Universalheilige,
jedoch auch als Schutzpatronin der Bergleute (indirekter
Hinweis auf die Verehrung Annas in der Familie Luther)
und genoss im Mansfelder Land grosse Wertschätzung.
Uber die Wortbedeutung von hebräisch «Hannah» (Gnade)

ergibt sich jedoch auch ein direkter Bezug zu Martin
Luther, zu seiner inneren Suche und zu seinem späteren
theologischen Konzept. Auf dem Stein zu Stotternheim
wird das entsprechende Ereignis (ungenau) betitelt als

«Wendepunkt der Reformation» (!); vielmehr war es ein

Wendepunkt in Luthers Leben, denn 15 Tage nach diesem

Ereignis, am 17. Juli 1505, trat Martin Luther in das Erfurter

Kloster der Augustiner-Eremiten ein. Dort legte er 1506

das Mönchsgelübde ab. Stotternheim wurde bereits im
Umfeld Luthers als quasi-paulinisches Bekehrungsereignis
betrachtet.

Der junge Magister Luther befand sich damals - wie zu

jener Zeit üblich — zu Fuss auf dem Rückweg von Mans-
feld über Allstedt und Sangerhausen nach Erfurt. In Mans-
feld hatte er seine Familie besucht - und bei dieser

Gelegenheit wohl auch den Eltern Mitteilung darüber
gemacht, dass er das Rechtsstudium wieder aufgeben wolle.
Luther befand sich damals offensichtlich in einer
Lebenskrise. Das Gewitter, für Luther das Zeichen eines über
ihn zürnenden Gottes, dürfte also lediglich den Entschluss

zur folgenden Neuorientierung (Eintritt ins Kloster und in
den Mönchsstand) erleichtert haben; Luthers Wunsch,
Mönch zu werden, war das Ergebnis und der vorläufige
Abschluss eines längeren Entwicklungsprozesses, einer
intensiven inneren Suche. Aufnahme 2015, Matthias Frank
Schmidt, Erfurt.

Zwischen Himmel und Hölle

Das Stotternheimer Erlebnis zeigt Martin Luther als einen
Menschen, dessen Verständnis eines Naturschauspiels
noch tief im Mittelalter wurzelte. Nicht nur Gewitter waren

existenzbedrohend und schienen einen wegen menschlicher

Verfehlungen (Sünden) zornigen Gott zur naheliegenden

Ursache zu haben, sondern auch Missernten,
Feuersbrünste, Kriege, Viehsterben oder Krankheiten, die den
Menschen unmittelbar bedrohten. Die Pest mit ihren
gravierenden demografischen, sozialen und wirtschaftlichen
Folgen entwickelte sich im Spätmittelalter aufgrund der

durch sie ausgelösten Verunsicherung zu einem Trauma

und trug zu einer kollektiven Angstpsychose bei; der Tod,
im Mittelalter ein omnipräsenter Gast, steigerte während
der Pestzüge periodisch sein Potenzial zu einem unbarmherzigen

Massensterben. Die Vorstellung, unvorbereitet,
verlassen, ohne eine Begleitung durch seine Nächsten und
ohne die Segnungen der Kirche sterben zu müssen, gehörte

zu den bedrohlichsten Vorstellungen. Überlebte man
das grosse Sterben, sah man darin eine besondere Gnade
Gottes.

Mit der Reinigung der Seele durch Reue und Busse glaubte

der Mensch, sein Los verbessern zu können. In der
Auffassung des spätmittelalterlichen Menschen verabreichte

Gott, der höchste Arzt, seine geistliche Arznei in Form von
Gottes Wort. Man drängte danach, in seinen Genuss zu
kommen, es zu hören. Daneben machten Druckschriften
als praktische Gesundheitsratgeber Vorschläge zu
Massnahmen präventiver und heilender Art; auch in solchen
Schriften war Gottes Wort <untergemischt>. Dem Gebet zu
den ausgewiesenen Pestheiligen Sebastian und Rochus
oder den <Serviceheiligen eines guten Todes und einer
geordneten Bestattung>, der Muttergottes, Christophorus
oder dem Friedhofheiligen Fabian, massen die Verängstigten

grosse Bedeutung und nachhaltige Wirkung zu. Die
Formen ihrer Verehrung nahmen gar zwanghafte, neurotische

Züge an. Erworbene Ablässe verringerten die Zeit, die

man glaubte, im Fegefeuer zur Tilgung der Sündenstrafen

verbringen und leiden zu müssen. Dies nahm man zumindest

an. Die existenzielle Bedrohung, das Bewusstsein von
Sündhaftigkeit, die Sehnsucht nach Erlösung griffen
ineinander und lösten hysterische gesellschaftliche Konvulsionen

aus. Quantifizierte Ablässe konnten jedoch bei der

grauenhaften Vorstellung eines Fegefeuers, dessen Dauer

man weder ermessen konnte noch wollte (und hätte man
es auch nur einen einzigen Tag erdulden müssen!), nicht
wirklich Trost spenden. Das Bild, das die römische
Amtskirche vermittelte, stiess in einem Klima verfeinerter
humanistischer Bildung und kritisch-rationaler Hinterfra-

gung an Grenzen, schlug im Widerspruch zu diesen auf
und bekam notgedrungen Risse.

Himmel und Hölle: Das Gegensatzpaar ging als vielsagende

Wendung ebenso in den deutschen Sprachschatz ein
wie sich eine konkrete Vorstellung davon tief in die
Kollektivkultur der mittelalterlichen Gemeinschaft eingrub:
Himmel oben, Hölle unten, Gott oben, Teufel unten, alles

hatte seinen festen Platz. Himmel und Hölle waren omni-
präsent — und sind es als einfache Denkmuster für viele bis

heute geblieben. Man tat alles, man zahlte alles, um an den

einen Ort zu gelangen und den anderen möglichst auslassen

zu können. Und alles tat man, um Angehörige aus dem

Fegefeuer zu retten. Jeder Tag wurde so zum persönlichen
Kampf, zur existenziellen Herausforderung, zur bangen
Frage: Gefiel ein Leben Gott? Reichte das gute Werk für
den Himmel? Oder war man verloren?

259



Zwischen Himmel und Hölle.



Dem Himmel und der Hölle in der Vorstellungswelt der
Menschen kann man auch heute noch ab und zu begegnen.

Und sogar im einfachen Kinderspiel: Schülerinnen
und Schüler der Klasse 2c (Grundstufe) der Primarschule

Spelterini, St. Gallen, beim Spiel «Himmel und Hölle» unter

Leitung ihrer Lehrerin Claudia,Epprecht. Aufnahme

-2017, Johannes Huber, St. Gallen.





Kloster der Augustiner-Eremiten I

Erfurt. Ehemaliges Kloster der Augustiner-Eremiten,
heute Evangelisches Augustinerkloster (Schwesterngruppe

der Communität Casteller Ring). Luther empfing
während seines Aufenthalts im Kloster am 3. April 1507

- möglicherweise in einer der Kapellen des Erfurter Doms

(Kilianikapelle?) — die Weihen zur Priesterschaft und
feierte am 2. Mai 1507 seine Primiz (erster Messgottesdienst
eines Priesters). Sein Studium schloss Luther ab mit dem
«baccalaureus ad biblia» (bacc. theol.) im Grad eines Doktors.

Der Theologe und Ordensmitbruder Dr. Johann von
Staupitz (um 1465-1524) gehörte in dieser Zeit zu den

grössten Förderern von Martin Luther.

Bild links: Kloster der Augustiner-Eremiten I.

Bild unten: Kloster der Augustiner-Eremiten II.

Kloster der Augustiner-Eremiten II

Das Kloster der Augustiner-Eremiten in Erfurt war ab ca.

1277 erbaut worden. In der Zeit, da Martin Luther sich
hier aufhielt (1505—1511/1512), erreichte es seine höchste

Blüte, mit Einsetzen der Reformation jedoch eine Krise
und personelle Schwächung, die zur Aufhebung der
Gemeinschaft und 1559 zur Säkularisierung der Institution
durch die Stadt Erfurt führten. Seit 1988 dient das Kloster
als ökumenisches Veranstaltungs- und Tagungszentrum,
als Luthergedenkstätte (mit Themenausstellung; die nach

1872 [Feuersbrunst] wieder aufgebaute Lutherzelle im
Ostflügel kann als Teil der Ausstellung besichtigt werden)
sowie als Herberge am ökumenischen Pilgerweg. Die Fotos

zeigen Teile des Kreuzgangs (Kreuzgangarm innen,
Kreuzhof), in dem auch eine kurze Szene für den Film
«Luther» (2003) gedreht worden ist (Regie Eric Till).
Aufnahmen 2015, Johannes Huber, St. Gallen.



Bruder Martin

Bruder Martin wurde 1511 in den Wittenberger Konvent
der Augustiner-Eremiten versetzt, wo er 1512 die Professur

für Biblische Theologie und damit die Leitung des

Wittenberger Ordensstudiums übernahm. 1512 wurde er Sub-

prior des Wittenberger Klosters und 1515 Distriktvikar mit
Aufsicht über die Konvente seines Ordens in Thüringen.
Auf dem Weg zur «reformatorischen Erkenntnis» schritt
Luther auch zur Kritik des Mönchtums. Er prangerte die
Missstände in den Orden an und forderte, künftig von
der Neugründung von Orden und Klöstern abzusehen.

Stattdessen sollten die bestehenden Klöster zu Schulen

umgewandelt werden. Auch die Mönchsgelübde verwarf
Luther. Dennoch verneinte er die Möglichkeit des christlichen

Lebens als Mönch nicht rundweg, sondern er
verstand ihn als einen wirklich frei gewählten Weg neben
anderen christlichen Lebensformen, nicht aber als Schlüssel

zu einer garantierten Errettung. Paktisch bedeutete

jedoch die Reformation das Ende vieler Klöster, von
denen zahlreiche zu Schulen umfunktioniert wurden.

Lucas Cranach d. Ä. (1472-1553), Wittenberg. Martin
Luther als Augustinermönch. Kupferstich, 14x9.8 cm, 1520.
Vermutlich erkannte Cranach als erster in Martin Luther
das «künstlerische Motiv» und kam damit beispielsweise
Albrecht Dürer (1471—1528), der die Absicht bekundet
hatte, Luther zu malen, zuvor. Cranach begründete damit
nicht nur ein Porträt-Monopol, sondern eine Art von
«Image» (Martin Warnke) des Reformators, das sich in
dessen Darstellungen bis in die Denkmalskunst des 19.

und frühen 20. Jahrhunderts durch- und fortzusetzen
vermochte. Cranach gab quasi der Reformation ein Gesicht.
Allein in den Cranach-Werkstätten sollen an die 1000
Lutherporträts entstanden sein, viele von ihnen als manu-
fakturmässige Serienproduktion auf Schablonengrundlage.

Luther gehörte zu den am häufigsten dargestellten
Personen seiner Zeit, die Nachfrage nach Porträts des

Reformators muss beachtlich gewesen sein. Der Realitätsgehalt

(Realpräsenz, im Sinne von leibhaftiger
Vergegenwärtigung) von Cranachs Luther-Porträts wird bereits

von den Zeitgenossen gerühmt. Heute mischen sich in
deren Betrachtung jedoch auch kritische Prägen betref¬

fend Idealisierung oder Propaganda
(Repräsentation, im Sinne von Stellvertretung).

Cranachs graphische Darstellungen

von Luther als Mönch (1520) und von
Luther mit dem Doktorhut (1521) gehören

zu den frühesten Darstellungen des

Reformators. Quelle: Graphische Sammlung
ETH Zürich.

Wittenberg

r\ c

rr~^,nPM:,-Hirl - '— : -tr;~ r " : ;—p=———-
AE.THLR.NA IPSE SVAEyWENTIS SIMVLACHRA LVTHEFVJ

EXPRIMIT AT WLTVS CERA LVCAE OCCIDVOT

M-D-XX'
: M

Wittenberg. Blick durch die Schlossstrasse

hinauf zur Schlosskirche, Abschnitt der

so genannten Wittenberger UNESCO-
Meile (Weltkulturerbe der UNESCO).
Luther hielt sich in Wittenberg ab 1508

regelmässig und jeweils für längere Zeit
auf und wohnte im Kloster der
Augustiner-Eremiten (auch «Schwarzes Kloster»

genannt; vgl. unten). Er lehrte dort an der
eben erst (1502) gegründeten Universität
Wittenberg, als Geistlicher besorgte er
seinen Teil in Seelsorge und Gottesdienst.

Gleichzeitig übernahm Luther für die

Augustiner-Eremiten immer neue Aufgaben,
u. a. auch eine Mission in Ordensangelegenheiten

in die Heilige Stadt (vgl.
unten). Hintergrund war ein Richtungsstreit
innerhalb des Ordens. Aufnahme 2015,

Johannes Huber, St. Gallen.

Bild links: Bruder Martin. Bild rechts: Wittenberg.

264





Professoren aus St. Gallen -
Freunde Luthers

Hieronymus (1481-1554) Schurff (auch Schurpf, Schürpf,
Schürpff), Bürger der Stadt St. Gallen, Sohn des

Schulmeisters und späteren Mediziners Johannes Schurff,
studierte in Freiburg im Breisgau, Basel und Tübingen. 1502

im Auftrag des Kurfürsten durch Johann von Staupitz
nach Wittenberg berufen, legte Schurff 1503 das Doktorat
der Rechte an der im Jahr zuvor gegründeten Wittenberger
Universität ab. Steil war hier Schurffs Karriere: Bereits 1504

war er als «doctor utriusque iuris acutissimus» Rektor der

Universität. 1507 ernannte Kurfürst Herzog Friedrich der

Weise von Sachsen Schurff zum kurfürstlich-sächsischen
Rat. Auf dem Reichstag zu Worms 1521 (vgl. dazu weiter
unten) unterstützte Schurff als kurfürstlicher Rechtsbeistand

den rebellischen Mönch Martin Luther, dessen

überzeugter Anhänger Schurff inzwischen war: Durch eine

Zwischenfrage an Dr. Johannes Eck (1486—1543) verhalf er
Luther zu mehr Mut und über einen Antrag auf Bedenkzeit

zu einer kostbaren Prozesspause, während der Luther
die eigene Verteidigung nochmals richten konnte.

Materiell stand Schurff jedoch teils in schroffem Gegensatz

zum Reformator, indem er die bindende Kraft des

kirchlichen Gesetzbuches (geistlichen Rechts) vertrat,
sich gegen die Beraubung der geistlichen Stiftungen durch

die Fürsten stellte und auch die Ehe für die Geistlichen

(Prediger) ablehnte. Später entzweiten sich Schurff und
der Reformator. Mit Vadian war Schurff befreundet,

wenngleich (auch als Lutheraner) nicht innig. Zu seiner
Vaterstadt St. Gallen, deren Namen er und sein Bruder

Augustinus Schurff (vgl. nachfolgend) in der Welt hell
erstrahlen liessen, scheint Hieronymus zeitlebens ein
positives Verhältnis gepflegt zu haben. Als Lehrer war Schurff
beliebt und gewinnend, als Konsulent in rechtlichen Fragen

wurde er oft kontaktiert. 1547 wechselte Schurff, der

in summa für jene Zeit als der bedeutendste Rechtsgelehrte

sanktgallischer Wurzel bezeichnet werden darf, an die
Universität Frankfurt an der Oder, wo er 1554 starb. Die
Abbildung zeigt Hieronymus Schurff und dürfte in der

ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts, möglicherweise nach

einer älteren (gemalten?) Vorlage gestochen worden sein.

Quelle: St. Gallen, Kantonsbibliothek, VGP o 1 Schürpf,
Hieronymus 2.

Augustinus (1495-1548) Schurff war der jüngere Bruder

von Hieronymus Schurff. Auch er gehörte zum Lehrpersonal

der Universität Wittenberg, lehrte Logik und Physik,

war 1519 Dekan der Philosophischen Fakultät, wurde

1521 Doktor der Medizin und Ordinarius der theoretischen

Medizin, schliesslich 1525 Rektor, welches Amt er
abermals 1537 und 1545 bekleidete. 1526 nahm er in
Wittenberg als Professor der Medizin im Kreis seiner

Fakultätsmitglieder eine der ersten öffentlichen Sektionen der

Medizingeschichte vor, und zwar an einem Kopf. Schurff
war Haus- und Leibarzt Martin Luthers, Melanchthons

(vgl. unten) und Bugenhagens (vgl. unten), ferner ab 1529

Leibarzt am kursächsischen Hof. Schurff verfasste mehrere

medizinische Schriften. Er war in zweiter Ehe
verheiratet mit Anna Krapp (gest. 1547), einer Nichte von
Philipp Melanchthon. Eine seiner Töchter, Magdalena
Schurff (1531-1606), war mit dem Maler Lucas Cranach
d. J. (1515-1586) verheiratet.

Nach Rom - Casaccia

Im Winter 1510/1511 hielt sich Martin Luther für rund vier
Wochen in Rom auf. Die Reise in die Heilige Stadt war
die weiteste, die Luther je unternommen hat. Mit grosser
Wahrscheinlichkeit brachte sie ihn auch mit dem Gebiet
der Eidgenossenschaft in Berührung; denn es wird allgemein

angenommen, dass Luther und sein nicht namentlich

genannter Begleiter, ein weiterer Mönch des Ordens
der Augustiner-Eremiten, den Weg über Memmingen
gewählt haben, dem Rhein entlang nach Chur gelangten
und ab dort die Route nach Bivio und über den Septimer-

Bild links: Professoren aus St. Gallen - Freunde Luthers.

Bild rechts: Nach Rom - Casaccia.

266



'1
w
I"rtiT1 * < .*2?"

J^Ê M
dém

f*

-^WÈ'TËw*



pass nach Casaccia (ehemals Pfäferser Kirche und Hospiz)
einschlugen. Vielleicht wählten sie auch den linksrheinischen

Weg über die Abtei Pfäfers und den Kunkelspass
nach Reichenau-Tamins im Vorderrheintal, wo erst sie

den Rhein überquerten, um so über Bivio den Zugang
zum Septimer zu gewinnen. Uber das Bergell erreichten
die beiden Chiavenna, das Tor zur Po-Ebene. Eine

(zeitsparende) Wegvariante hätte sich den beiden mit dem

Splügenpass angeboten. Letztlich kann man den genauen
Weg, den die beiden Mönche nach und von Rom gewählt
haben, nicht sicher angeben.

Abgebildet ist die Kirche St. Gaudentius in Casaccia am
Fuss des Septimerpasses. Das Gotteshaus war einst eine

bedeutende Wallfahrtskirche. Als solche verlor sie infolge
der Reformation ihre Bedeutung. Ist Luther 1510 tatsächlich

hier vorbeigekommen, sah er die Kirche noch in der
Gestalt des Vorgängerbaus. Dieser war wohl kleiner, barg

jedoch bereits die Gebeine des hl. Gaudentius. Nicht
zuletzt das (noch wenig kritisch reflektierte) Interesse an diesen

Reliquien könnte Luther nach Casaccia geführt haben.

Die unscheinbaren Gebäuderuinen am linken Bildrand
könnten zum Pilgerhospiz (Herberge) gehört haben.

In Rom kam Luther entweder im dortigen Kloster der

Augustiner-Eremiten S. Maria del Popolo oder aber im
Ordensgeneralat S. Agostino unter.

In Rom

Luther war in Rom auch als Pilger unterwegs. Dabei fielen

ihm zahlreiche Missstände auf, beispielsweise Luxus
und Sittenlosigkeit des Klerus, aber auch die verbreitete
kultisch-sakrale Oberflächlichkeit, Gleichgültigkeit
infolge Massenabfertigung der Pilger. Dies irritierte Luther
aber noch wenig, da auch er sich vorerst darum bemühte,
in den Besitz besonders gnadenreicher Ablässe zu gelangen.

Und Rom war voll davon. Namentlich erwähnt
Luther die Heilige Treppe aus dem Jerusalemer Palast des

Pilatus, auf der einst Jesus schritt und auf der jetzt
Luther inmitten von Scharen von Pilgern kniend

hinaufrutschte, um auf jeder Stufe ein
Vaterunser zu beten. Damit könne man
eine Seele aus dem Fegfeuer erlösen,

war ihm zuvor gesagt worden.
Berechtigterweise kamen in Martin Luther
bereits damals Zweifel an dieser Praxis

auf.

In den musealen Beständen der

Wartburg hat sich ein möglicherweise

auch auf Luthers Romreise

mitgetragener gravierter Reiselöffel

erhalten, der laut Tradition dem Re¬

formator gehört haben soll. Er wird gebildet aus den Teilen

Laffe und einem zu diesem anklapp- und arretierbaren,

teils hohlen Stiel zur Aufnahme von Stoffen,
beispielsweise von Gewürzen oder von Staub/Partikeln der

Knochen von Heiligen. Die Gravuren zeigen in der Höhlung

der Laffe ein Kruzifix sowie an der Laffe und am Stiel

Sprüche wohl segnenden oder apotropäischen Charakters

aus der Schrift in hebräischer und lateinischer Sprache.
Oberhalb des Kruzifixes ist ein Stück Horn eingearbeitet,
angeblich vom sagenhaften Einhorn stammend und

gegen Vergiftung schützend. Luther hatte den Löffel, wahrlich

ein Mikromonument spätmittelalterlicher Frömmigkeit

und höchstpersönliches, geradezu intimes Kleinod,
Johannes Caspar Aquila (Adler; 1488-1560) geschenkt.
Dieser, Vorgänger des Caspar Cruciger d. Ä. (1504-1548),
arbeitete unter Luthers Leitung auch an der Übersetzung
des Alten Testaments mit. Quelle: Wartburg-Stiftung
Eisenach KB0039.

Kurfürst Friedrich der Weise

Die Universität Wittenberg ist 1502 gegründet und in
den Anfangsjahren durch ihn protegiert worden: Kurfürst
und Herzog Friedrich III. von Sachsen (1463-1525, reg. ab

1468), auch Friedrich der Weise genannt. Die Ambivalenz
dieser Herrscherpersönlichkeit zeigte sich u. a. in Friedrichs

Passion als Sammler zahlreicher und besonders
kostbarer Reliquien (wofür er enorme Summen ausgab), später
in seiner Funktion als Schutzherr des Reformators Martin
Luther (persönlich sollen sie sich jedoch nie begegnet
sein). Einen grossen Teil der kurfürstlichen
Reliquiensammlung - sagenhafte rund 19 000 Exponate soll
sie insgesamt gezählt haben - bewahrte der
Kurfürst in seinem Wittenberger Schloss und in der

angrenzenden Schlosskirche auf, die allen

Heiligen geweiht war. Das Aufsuchen

Bild links: In Rom.

Bild rechts: Kurfürst

Friedrich der Weise.



•CHRISTO • SACR.VM •

I LLEvDEÎ VERBO -MAGMA. PIETAÏE- FAVEBA'I'
• reRPET VA • B 1GNV.Ï Ï 0 SÏE EÙ TATE- CO Et*

D -FRIDR- DVCI SAXON • • R- IMP
• ARGHLMa ELECTOR!-

• A LBERTVS - DVEER • NvR- FA CI EBAT
• P> •TW* F • V • V •

• JW:D • XX1J11 •





Der gleichzeitige Besitz mehrerer Bistümer
verstiess gegen geltendes Kirchenrecht, und
der päpstliche Dispens, die Ausnahme vom
geltenden Recht, kam Albrecht von
Brandenburg teuer zu stehen. Das Geld lieh er

sich beim Bankhaus Fugger in Augsburg.
Albrecht wollte die Summe zurückzahlen mit
Geld, das er aus dem Verkauf von Ablassbriefen

einzunehmen gedachte. Der Papst, der
auf gleichem Weg finanzielle Mittel für den

Bau der neuen Peterskirche in Rom sammelte

und zuständig für das Ablasswesen war,

gestattete ihm dies, verlangte aber im Gegenzug

eine hälftige Beteiligung an den Einkünften.

Für die Magdeburger Kirchenprovinz
bedeuteten die aus diesem Handel geforderten

Mehreinnahmen eine besondere Kraft-

Bild links: Kardinal Albrecht von Brandenburg.

Bild rechts: Papst Leo X. de' Medici.

anstrengung. Mit der Durchführung des Ablassgeschäftes

wurde der Dominikanerprior Johann Tetzel als

Generalsubkommissar betraut. Und Tetzel betrieb das

Geschäft mit besonderer Raffinesse. Aufnahme 2014, Johannes

Huber, St. Gallen.

Papst Leo X. de' Medici

Raffaello Santi (1483-1520): Papst Leo X. de' Medici (1475-

1521, reg. ab 1513) mit den Kardinälen Giulio de' Medici
(1478-1534) und Luigi de' Rossi (1474-1519). Florenz, Uf-
fizien, Ol auf Holz, 1518/1519. Leo war ein glänzender
Renaissancefürst, aber auch ein verschlagener und
doppelzüngiger Politiker, der vor allem an sich und seine
Verwandten dachte, hingegen nicht an die Dringlichkeit der
kirchlichen Reform — und er hatte auch keine Gabe, eine
solche zu erkennen. Umso unersättlicher war Leos

Geldhunger. Eine ausschweifende Hofhaltung, ständige Kriege,

sein Mäzenatentum und schliesslich der durch Leo

vorangetriebene Bau des neuen Petersdoms (Grundsteinlegung

1506) häuften einerseits Schulden auf, anderseits

begünstigte der Geldbedarf stossende Formen der

Mittelbeschaffung (Ablasshandel). Die darauf aus Entrüstung
über dieses Regiment aufgebrochene Revolte (Reformati-

der Reliquien und ihre fromme Verehrung, vor allem am

Patroziniumstag (1. November; Allerheiligen), waren für
den Gläubigen besonders attraktiv, da dies mit der Gewährung

von begehrten Ablässen verbunden war.

Als Kurfürst, Landesherr und Privatmann hat Friedrich
der Weise zahlreiche Porträts in Auftrag gegeben, so in der

Werkstatt Cranach zu Wittenberg (vgl. zu dieser weiter

unten) oder 1524 die hier abgebildete Graphik bei
Albrecht Dürer, Nürnberg, als Herrscherporträt zur verbreiteten

Hängung im herzoglichen Machtbereich
(Amtsstuben, Schulen, Pfarrhäuser) vorgesehen. Kupferstich,

22x15.4 cm, 1524. Quelle: Graphische Sammlung ETH
Zürich.

Kardinal Aibrecht von Brandenburg

Lucas Cranach d. Ä.: Kardinal Albrecht von Brandenburg
vor dem Gekreuzigten (Ausschnitt). Ol auf Holz, 1520er-
Jahre. Alte Pinakothek München, Inv.-Nr. 3819.

Albrecht von Brandenburg (1490-1545) legte nach 1513

(Priesterweihe) eine beachtliche kirchliche Karriere hin:
Dank päpstlicher Erlaubnis wurde er im gleichen Jahr
Erzbischof von Magdeburg und Administrator

(Verwalter) des Bistums Halberstadt, 1514

schliesslich Erzbischof und Kurfürst von
Mainz, einem der grössten Bistümer im
Reich. 1518 folgte Albrechts Ernennung zum
Kardinal. Niemals, weder vor noch nach

Albrecht, hat ein deutscher Kleriker in diesem

Alter eine solche Anhäufung hoher und
höchster Kirchenämter vorweisen können.



ianö«n |w Ä«&f8 ^a(aianDflbflcmaêuu^ _

®"a
®

""/®<,b rot ain6/

wÄ75t«/67i5S|w^li,,#

t&

F^^Sr' : FS-bS" _J ®aS,,rf?S?u®^,/ eoM» o«@"f* "Xi nef; ftfi®ii'ä«/^
fä S6«ltk"^a iäl„atiMfdl<nl®#/ I ©ob«'»®''®"! MfAmïiinM/ -'-

«M aw* Mne S" „4,

fa»*«»«afÄW »Ä? '°bÄÄÄS ©»Ö«;»«" l S>«'aWa>ffiKöt<«W

ffjCSMagar*..„ r«s«i«w®^3âiSS!î»s
l®$Ä'»t®w**"B<8S Weilar"



on) in den deutschen Gebieten, 1517 ausgelöst durch die

95 Thesen Martin Luthers zum Ablassunwesen,
unterschätzte Papst Leo X. ebenso wie deren Folgen; er fand
darauf keine probate Antwort. Als Papst Leo X. de' Medici

1521 plötzlich an Malaria starb, befand sich die Kirche
nicht in einer längst notwendigen Reformdiskussion,
sondern im stürmischen Aufruhr der Reformation.

Predigttätigkeit

Ablassprediger Johann Tetzel

Spottbild auf Johann Tetzeis Ablassverkauf
(Ablassbescheinigung gegen Geld). Holzschnitt, 1617. Museum
Lutherhaus Wittenberg. Die propagandistischen Zwecken
dienende, satirische Darstellung ist zum Jubiläumsjahr
1617 entstanden und zeigt Tetzeis Ritt auf dem Esel als

Karikierung des Einzugs Jesu in Jerusalem. Der Vogel
über dem «Ablasshändler» erinnert an die Taube des

Heiligen Geistes. Zum Spottbild passt der Text mit
der eingängigen und 1517 offenbar auch gebräuchlichen

Formel: «So bald der Guelden im Becken

klingt/Jm huy die Seel im Himel springt/» [!].

Tetzel war im Ablassgeschäft sehr erfahren und
hatte schon mehrere solcher Aktionen mit Erfolg
durchgeführt. Obgleich die einzelnen Bistümer resp.
Landesherrschaften den Verkauf von Ablassbriefen

gestatteten oder untersagten, war der deutschsprachige
Raum für solche Geschäfte insgesamt besser zugänglich
als Staaten — beispielsweise Frankreich — mit einer starken

Zentralgewalt, die eher Verbote aussprach: Denn grosse
Summen aus dem Ablasshandel flössen ohne ökonomische

Gegenleistung einseitig ins Ausland ab (Rom), was
für eine Volkswirtschaft schädlich war. Quelle: Stiftung
Luthergedenkstätten in Sachsen-Anhalt.

Predigtkanzel, 2. Hälfte des 15. Jahrhunderts, aus

der Stadtkirche St. Marien in Wittenberg. Luther
predigte seit ca. 1514 in diesem Gotteshaus, und einen
Grossteil der Predigten hielt er auf dieser Kanzel.

Von Luther sind insgesamt über 2000 Predigten
überliefert. Die Relieftafeln am Kanzelkorb
stellen die Evangelisten Matthäus (links)
und Johannes dar. Museum Lutherhaus

Wittenberg, Leihgabe der Evangelischen

Stadtkirchengemeinde Wittenberg.

Aufnahme 2015, Johannes Huber,

St. Gallen.



7577.

1517

Lutherstadt Wittenberg. Schlosskirche, Portal (Bestand

19. Jahrhundert, Neugestaltung der Portalzone 1845—

1857/1858, nachdem die Kirche bereits im 18. Jahrhundert
durch eine Feuersbrunst weitgehend zerstört worden ist).
Hier soll am 31. Oktober 1517, am Vortag des Patrozini-
umsfestes Allerheiligen, Martin Luther die 95 Thesen
wider den Ablass angeschlagen haben. Zur gängigen Vorstellung

einer Befestigung der Thesentexte an der (inzwischen

zerstörten) Holztüre der Kirche geht die heutige
Forschung eher auf Distanz, wenngleich der Ort für eine

Verlautbarung dieser Art durchaus geeignet gewesen wäre

resp. üblich war. Jedoch war der Zeitpunkt der Veröffentlichung

- am Tag bevor wohl Tausende von Ablasssuchenden

nach Wittenberg zur Schlosskirche strömten und mit
den Thesen und den mit ihnen verbundenen Forderungen

konfrontiert waren - von Luther geschickt gewählt
worden. Vielmehr mögen die Thesen bereits zu jenem
Zeitpunkt in gedruckter Form vorgelegen und durch die
nach Hause zurückkehrenden Menschen rasante Verbreitung

gefunden haben. Immerhin sind ein erster Druck
der lateinischen Thesen und eine deutsche Ubersetzung
noch für das Jahr 1517 belegt. Auch in Wittenberg gab es

fähige Druckereien, denen eine solche Leistung zugetraut
werden kann. Aufnahme 2017, Johannes Huber, St. Gallen.

Wie sehr Luther die 95 Thesen, die mit ihnen verbundene
Provokation an die Adresse Roms und die daraus zu
erwartenden Folgen mit seinem Selbstverständnis verband,

zeigt auch der Wechsel seines Namens (1517). Luder (von
«Lothar») wurde im Vorfeld des Ablassstreites zu gräzisiert
«Eleutherius» (der Freie, Befreite). Etymologisch nahm
diese Form Bezug auf den Eigennamen Luder («luter»:

rein, sauber, hell, licht, klar [v. a. in Bezug auf Augen]).
Der Sanktgaller Student Johannes Kessler nimmt sodann

Bezug auf Luthers besondere Augen: «Und wie ich Mar-
tinum sines alters XLI jar anno MDXXII gesechen hab,

was er ainer natürlich zimlichen faiste, aines ufrechten

gangs, also das er sich mer hindersich, dann fürdersich

naiget, mit ufgeheptem angesicht gegen dem himel, mit
tiefen, schwarzen ogen und brawen, blinzend und zwit-
zerlend, wie ain stern, das die nit wol mögend angesechen
werden.» «Eleutherius» als Name befriedigte auf die Dauer

Martin Luder jedoch nicht, so dass er 1518 zu seinem

ursprünglichen Namen zurückkehrte, jedoch das «th» aus
«Eleutherius» beibehielt.

274



fgÂMflîe

Mächtige Gesten.

Mächtige Gesten

Der Film «Luther» ist eine Koproduktion mit US-amerikanischer,

deutscher und britischer Beteiligung. Regie
führte Eric Till. Der Film kam 2003 in die Kinos. In wichtigen

Rollen sind zu sehen (nachfolgend eine Auswahl):
Joseph Fiennes (als Martin Luther), Bruno Ganz (Johann

von Staupitz), Alfred Molina (JohannTetzel), Sir Peter

Ustinov (Friedrich der Weise), Claire Cox (Katharina von
Bora), Uwe Ochsenknecht (Papst Leo X. de' Medici),
Benjamin Sadler (Georg Spalatin) oder Mathieu Carrière

(Kardinal Tomaso de Vio Cajetan [1469—1534]).

Der Film lebt auch von starken, kompositorisch
wirkungsvoll arrangierten Bildern. Zu diesen gehört der

Thesenanschlag am Portal zur Schlosskirche in Wittenberg
(allerdings wurde das Szenenbild nicht am Originalschauplatz

gedreht), das - historisch zutreffend - wie viele
andere Kirchenportale für Verlautbarungen ganz
unterschiedlicher Art genutzt wurde. Ob aber Luther am 31.

Oktober 1517 in der Art und Weise, wie im Film dargestellt,

aktiv wurde und selbst Hand anlegte, lässt sich
schwer sagen. Gewiss behielt sich die Regie auch Freiheiten

bei der Darstellung vor.

Trotz eines auf den ersten Blick entrückten kirchlichen
oder religionspolitischen Themas, bergen Luthers Leben
und Handeln auch höchst dramatische Einzelepisoden.
Nicht nur im besagten Film boten diese Stoff zum
schöpferischen dramaturgischen Transfer, sondern bereits für
die Historienmalerei des 19. Jahrhunderts.

95 Thesen, Spottwerke, Bücher

Weder ist Luthers handschriftliche Fassung der 95 Thesen

noch ein allfälliger Wittenberger Druck (aus jenen Tagen)
überliefert. Ein Einblattdruck (Folioblatt in zwei Spalten)
des lateinischen Textes erschien hingegen 1517 bei

Hieronymus Höltzel, Nürnberg. Ein weiterer Einblattdruck
kam bei Melchior Lotter d. Ä. (1470-1549) in Leipzig, eine

Buchausgabe (vier Blätter in Quart) bei Adam Petri in Basel

heraus.

Vermutlich noch vor Weihnachten 1517 übersetzte der

Nürnberger Kaspar Nützel Luthers 95 Thesen ins Deutsche,

wie in einem Brief Christoph Scheurls vom 8. Januar

1518 erwähnt ist. Diese früheste zu datierende
deutschsprachige Übersetzung ist nur durch Berichte belegt, aber

275



©erftapltefelsuiRom

bibliographisch nicht bekannt geworden. Somit bleibt es

unklar, in welcher Form am 31. Oktober 1517 die 95 Thesen

gegen den Ablasshandel tatsächlich vermittelt wurden.

In Wittenberg sind die 95 Thesen auf den beiden Türflügeln

des Portals der Schlosskirche in Metallguss verewigt
(vgl. dazu die Abb. S. 274).

Die Druckmaschinen der Reformation brachten Einzelblätter

(Flugblätter), Broschüren- (Flugschriften) und vor
allem Bücher hervor, unter denen die Bibel als Textsammlung

dominierte. Im Übrigen war keine Form der

Veröffentlichung neu, aber die Masse und die ungeheure Schärfe

der Polemik, derer sich die Reformation und eine

provozierte, sich gegenreformatorisch formierende Papstkirche

in ihren Schriften bedienten. Das wegen seiner

papstkritischen Holzschnitte bekannte «Passional Christi
und Antichristi» («Antithesis figurata vitae Christi et An-
tichristi»), konzipiert von Philipp Melanchthon und
Johannes Schwertfeger (um 1488-1524) unter Mithilfe
Luthers, wurde durch die Werkstatt Cranach illustriert. Im
Buch sind Szenen aus Christi Leben und Passion anstössi-

ge Handlungen des Papstes als die des Antichristen
gegenübergestellt. Das Werk wurde 1521 erstmals verlegt.

Zu den bekanntesten antipäpstlichen Darstellungen
gehört «Der Bapstesel zu Rom». Ein angeblich 1496 in Rom

am Tiberufer gefundenes Mischwesen, halb Esel halb

(nackte) Frau, wurde 1523 als Motiv verwertet in einer in
Wittenberg von Lukas Cranach d. Ä. produzierten Polemik.

In dieser legten Luther und Melanchthon das Wesen

als Sinnbild des Papstes aus. Die Darstellung fand Verbreitung

durch zahlreiche Nachdrucke und Kopien. Jena,

Universitätsbibliothek, Theol. XLIV, 2 (13a). Aufnahme 2017,
Johannes Huber, St. Gallen.

Die Bibel, durch Massenproduktion auch für weniger be-

tuchte Familie erschwinglich und im sprachlichen Duktus
dank Luthers Übersetzung wesentlich besser als ältere

Übersetzungen verständlich, wurde zum ersten deutschen

Volkslesebuch. Luther nutzte gezielt die bereits vor 1517

vorhandenen Tendenzen einer stärkeren Volksbildung
(Lese- und Schreibkompetenz); sein Vermächtnis wirkte
katalytisch. Die neue Lehre setzte das Verständnis der

Heiligen Schrift voraus. An das Buch, im Speziellen die Bibel,
den Nabel der Reformation, erinnert «Die Buch-Skulptur»
des St. Gallers Josef Geier. Das 2017 entstandene Werk, das

an mehreren Standorten in St. Gallen gezeigt werden wird
(im Bild steht es bei der Universität St. Gallen HSG), ist

begehbar. Die physische Verschmelzung von Besucher und
Buch schafft vielleicht auch neue Zugänge zu einem alten

Medium. Aufnahme 2017, Johannes Huber, St. Gallen.

95 Thesen, Spottwerke, Bücher

mmm



Cranach.

Cranach

Lutherstadt Wittenberg. Cranachhof und Cranachhäuser

an der Schlossstrasse. Das Ensemble ist saniert und weitgehend

auf den Zustand um 1540 zurückgeführt (die Gebäudezeile

rechts, in Fachwerktechnik ausgeführt, stammt aus

dem 18. Jahrhundert). Lucas Cranach d. A., der Maler, hatte

die weitläufigen Gebäude 1518 erworben, hier seine
Malwerkstatt eingerichtet und ausser seinen Söhnen Dutzende

von Mitarbeitern beschäftigt. Als typischer Werkhof der

Frühen Neuzeit, der auch über eine Druckerei verfügte (die
historische Druckerstube im Hof kann besichtigt werden),
erinnert an die Bedeutung der Drucktechnik im Zeitalter
Martin Luthers: Dank der Wittenberger Drucker bzw.

Verleger Hans Lufft (um 1495-1584), Georg Rhau (1488-1548),

Christian Döring (um 1490-ca. 1533) und Melchior Lotter
d. J. (um 1490—nach 1544) fanden die Werke der Reformation

schnell im ganzen deutschsprachigen Raum Verbreitung:

Erst die Druckerpresse verhalfder Reformation Martin

Luthers zum Durchbruch.

Lotter hatte auf Vermittlung Luthers seine Druckerei
bereits 1519 bei Cranach eingerichtet (vgl. zu ihm auch weiter
unten). Im Übrigen ist der Werkstatt Cranach eine Reihe

authentischer Porträts von Martin Luther zu verdanken,
die das Aussehen des Reformators in verschiedenen Phasen

seines Lebens dokumentieren und geprägt haben. Auch

von Luthers Familie und Entourage fertigte die Werkstatt
Cranach Bildnisse an. Aufnahme 2015, Johannes Huber,
St. Gallen.

277



Kirchenbann.

Kirchenbann

Lutherstadt Wittenberg. So genannte Luther-Eiche vor
dem ehemaligen Elstertor, nahe dem einstigen
Heiligkreuzspital. Zur Zeit Luthers war es üblich, an diesem Ort
die Kleider der an Seuchen Verstorbenen zu verbrennen.

Am io. Dezember 1520 übergab Luther hier - nebst einem

Exemplar des Kanonischen Rechts und weiteren «römischen

Büchern» (Bücherverbrennung) - dem Feuer auch

die päpstliche Bannandrohungsbulle (päpstliche Androhung

des Kirchenausschlusses). Dem Akt kam grosse
symbolische Bedeutung zu, nicht nur, weil damit die
oberste Kirchenleitung mit der Pest in Verbindung
gebracht wurde, sondern auch, weil er radikal, trotzig,
konsequent und befreiend war (die deutschen Burschenschafter,

die 1817 auf der Wartburg ihrem Zorn über die
reaktionäre Entwicklung freie Bahn liessen, sollten daran

erinnern). Laut Uberlieferung soll bereits am Tag nach der

Wittenberger Verbrennungsaktion an gleicher Stelle eine

(robuste) Eiche gepflanzt worden sein. Hingegen wurde
der im Foto zu sehende Baum erst 1830, und zwar zum
Jahrestag der Augsburger Konfession (1530), gesetzt.
Aufnahme 2015, Johannes Huber, St. Gallen.

Kaiser Karl V.

Kaiser Karl V.

Tizian (Tiziano Vecellio [wohl um 1485/1490-1576]): Kaiser

Karl V. (1500—1558). Ol auf Leinwand, 1548. Der Kaiser

war der mächtigste Herrscher des Abendlandes, doch das

grosse spätmittelalterliche Schisma (Kirchenspaltung) in
der abendländischen Christenheit konnte er nicht verhindern.

Das ganzfigurige Sitzporträt, das traditionell sonst
den Päpsten vorbehalten war, wirkt zwar stolz, vermag
jedoch nicht, über einen angeschlagenen Gesundheitszustand

des Konterfeiten hinwegzutäuschen: Die
Physiognomie des Achtundvierzigjährigen und das aschfarbene

Inkarnat zeigen einen Mann, der körperlich angegriffen
und erschöpft wirkt. Die aufrechte Haltung möchte
Willensstärke sichtbar machen, doch der Blick verrät Skepsis
und psychische Bedrückung. Der Ausblick in eine eher

düstere, karge Landschaft unter bleiern lastendem Himmel

(rechts, angeschnitten) unterstreicht diesen Befund als

verstärkendes Bildanalogon. Alte Pinakothek München,
Inv.-Nr. 632. Aufnahme 2014, Johannes Huber, St. Gallen.

Bild rechts: Reichstag zu Worms.

278



Reichstag zu Worms

Der mit dem Kirchenbann belegte und zum Ketzer

gestempelte Martin Luther erhielt 1521 die Gelegenheit, vor
dem Reichstag zu Worms in Anwesenheit des Kaisers (es

war für Karl V. der erste Reichstag, den er im kaiserlichen

Amt wahrnahm) seine Position zu verdeutlichen; die

«Causa Lutheri» bildete in Worms allerdings nur eine
Nebensache. Zugunsten Luthers hatte Kurfürst Friedrich der

Weise beim Kaiser interveniert, damit dieser nicht ohne

Anhörung geächtet und verhaftet würde. Weitere Fürsten,

die Luther für ihre Ziele nutzen und Roms Einfluss

in den deutschen Herrschaften eindämmen wollten,
unterstützten dessen Erscheinen in Worms.

Luther begab sich am 2. April 1521 auf den Weg nach

Worms. Schon die Anreise war alles andere als der von der
Amtskirche erhoffte Bussgang eines Ketzers, da Luther an
allen Reisestationen wie ein Star triumphal gefeiert wurde.

Am 16. April kam er in Worms an, wo ihn das Volk
erneut jubelnd empfing.

Luthers Auftritt auf dem im Bischofshof veranstalteten

Reichstag am 18. April 1521 wird als sachlich, klug und

überlegt beschrieben. Die ihm feindlich gesinnte Gegenpartei,

repräsentiert durch den Gegenspieler Johannes von
Eck, reduzierte sich auf die Frage, ob er, Luther, die vor
ihnen aufgestapelten Bücher geschrieben habe und die in
ihnen vertretenen Lehren widerrufen, zurücknehmen
wolle. Raum für einen theologischen Diskurs bestand

nicht. Zweimal muss Luther vor dem Kaiser erscheinen,
doch er sah keinen Beweis gegen seine Thesen und
Ansichten, der ihn zum Widerruf hätte bewegen können:

«.. .wenn ich nicht durch Zeugnisse der Schrift und klare

Vernunftgründe überzeugt werde; denn weder dem Papst
noch den Konzilien allein glaube ich, da es feststeht, dass

sie öfter geirrt und sich selbst widersprochen haben, so bin
ich durch die Stellen der heiligen Schrift, die ich angeführt

habe, überwunden in meinem Gewissen und gefangen

in dem Worte Gottes. Daher kann und will ich nichts
widerrufen, weil wider das Gewissen etwas zu tun weder
sicher noch heilsam ist. Gott helfe mir, Amen!» Hingegen
stammen die berühmten Worte «Hier stehe ich und kann
nicht anders!» nicht von Luther.

279



Nachdem Luther den Verhandlungssaal verlassen hatte,
soll er erleichtert gesagt haben: «Ich bin hindurch.» Luther
wurde entlassen, jedoch nicht verhaftet, da ihm der Schutzbrief

für 2i Tage freies Geleit zusicherte. Am 25. April
begab er sich auf die Rückreise. Am 26. Mai 1521 verhängte
der Kaiser mit dem vom päpstlichen Legaten (Nuntius)
Hieronymus Aleander (1480—1542) entworfenen, auf den

8. Mai rückdatierten Wormser Edikt kraft seiner Gewalt
die Reichsacht über Luther: Dieser war nun vogelfrei, galt
offiziell als Ketzer, dessen Schriften weder hergestellt noch
verbreitet werden durften. Der Bannstrahl traf auch
Luthers Anhänger und jene, die ihm beistanden. Einerseits

um Luther, anderseits um sich selbst zu schützen (es war

untersagt, einem für vogelfrei Erklärten in irgendeiner
Weise Unterstützung zukommen zu lassen) liess Kurfürst
Friedrich der Weise Luther auf der Rückreise am 4. Mai
«entführen». Damit verschwand der Reformator von der
Bildfläche. Luther vor dem Reichstag in Worms 1521.

Kupferstich von Carl August Schwerdgeburth, Weimar, nach

eigener Erfindung und Zeichnung, ca. 1858. Quelle: Die
Gartenlaube, Leipzig, 1858, Heft 4, S. 56.

Auf der Wartburg

Auf dem Weg vom Reichstag zu Worms (1521) zurück
nach Wittenberg, in der Nähe von Schloss Altenstein,
wurde Martin Luther angeblich entführt. Tatsächlich hatte

ihn Kurfürst Friedrich der Weise von Sachsen auf die

Wartburg in Sicherheit, in so genannte Schutzhaft, bringen

lassen, worüber Martin Luther bereits zuvor informiert

worden war. Untergetaucht und inkognito als «Junker

Jörg», entfaltete Luther auf der Wartburg zwischen

Mai 1521 und März 1522 eine rege Schreibtätigkeit und

begann u. a. mit der Übersetzung des Neuen Testaments

aus dem Lateinischen und Griechischen ins Deutsche.

«Junker Jörg» verweist auf Luthers Herkunft, die
Grafschaft Mansfeld, als deren Schutzpatron der hl. Georg
(Jörg ist eine Kurzform davon) verehrt wurde.

Das Foto zeigt links und zur Mitte einen jüngeren Bauabschnitt

(15. Jahrhundert) der Burg, nämlich auf ihrer
Westseite die Vogtei, mit dem angeschnittenen Steinbau
rechts die Dirnitz (beheizbarer Raum) und dahinter den

Auf der Wartburg.



Bergfried. Die so genannte Lutherstube, der Raum, in
dem Martin Luther u. a. die Bibel übersetzt haben soll,
befindet sich in der linken Bildhälfte im Fachwerkaufbau

hinter den beiden Fenstern links des Erkers. Die Wartburg

gehört seit 1999 zum UNESCO-Weltkulturerbe.
Aufnahme 2015, Johannes Huber, St. Gallen.

Übersetzung der Heiligen Schrift

Bereits vor Luther gab es deutsche Bibeln, deren Sprache

jedoch umständlich und unverständlich war. Mit der

Ubersetzung des Neuen Testaments ins Deutsche wählte
Luther einen anderen methodisch-didaktischen Ansatz.
Als Grundlagen dienten ihm die Bibel in Griechisch und

vor allem jene in Lateinisch in kritischer Ausgabe, die

durch den bekannten Humanisten Erasmus von Rotterdam

als Pionierleistung 1516 erschienen war. Da Luther
im Besonderen auf die allgemeine Verständlichkeit des

Textes achtete, verlieh dies seiner Übersetzung einen
herausragenden Stellenwert unter allen deutschen Bibeln.

Das Ringen um eine neue Sprachform gilt vor dem bewältigten

Übersetzungsvolumen als Luthers eigene, originäre
Leistung. Er legte damit einen Weg zum besseren

Verständnis der Heiligen Schrift. Im September 1522 wurde
das in relativ kurzer Zeit entstandene Neue Testament in
Deutsch («Newe Testament Deutzsch» resp. «Septembertestament»)

durch Melchior Lotter d. J. in Wittenberg in
der beachtlichen Auflage von 3000 Exemplaren gedruckt
und von Lucas Cranach und Christian Döring, den Investoren

des Projekts, verlegt. Trotz des stattlichen Preises

von eineinhalb Gulden pro Exemplar war die Auflage
schon innerhalb von drei Monaten vergriffen. Bereits im
Dezember 1522 wurde die zweite Auflage mit verbessertem

Text und korrigierten Bildern gedruckt («Dezembertestament»).

Luther befand sich auf dem Weg, der
erfolgreichste Schriftsteller seiner Zeit zu werden.

Die «Lutherstube» auf der Wartburg gilt als der Ort, wo
die Bibel übersetzt worden ist; er ist ein Ort lutherscher
Memorialkultur. Es handelt sich um einen schlichten,
vertäfelten Raum, von und in dem nicht mehr alles aus

Übersetzung der Heiligen Schrift.





der Zeit Luthers stammt. Legendär war ein Tintenfleck
an der Wand, angeblich entstanden, als Luther, vom Teufel

bedrängt, das Tintenfass nach ihm warf. Dass Luther
sich von den Mächten der Finsternis bedroht fühlte, ist
auch durch seine eigenen Worte belegt. Wenn er aber den
Teufel mit Tinte besiegt haben möchte, wie Luther
mitteilt, dann mit Tinte und Feder und indem er das Testament

übersetzt hat. Der Fleck wurde offenbar mehrfach

nachgezogen, dürfte aber kaum vor das 19. Jahrhundert
zurückgereicht haben. Touristisch erfüllte er aber seinen
Zweck (heute ist er offenbar beseitigt). Die Tintengeschichte

ist Teil der Luthermemoria, die nach Luthers Tod

u. a. durch zahlreiche Anekdoten (mit teils wechselndem

Inhalt) angereichert worden ist und zur Heroisierung
Luthers beigetragen hat. Zur Memoria des Reformators zählen

auch die zahlreichen Tischreden Luthers (veröffentlicht

durch Johann Agricola [1492/1494/1495-1566]).
Aufnahme 2015, Johannes Huber, St. Gallen.

Lutherbibel
(«Septembertestament»)

Mit der Bibel setzte sich Luther sein ganzes Leben intensiv

in Vorlesungen, Predigten und einer über Jahre
dauernden integralen Ubersetzung der Schrift auseinander.

Luther war davon überzeugt, in der Bibel das Wort Gottes

zu finden; er konnte grosse Teile der Bibel auswendig.
Bibelstudium und die Verbesserung der altsprachlichen
Kompetenz (Hebräisch, Griechisch), eine aus dem
Humanismus in die Theologenausbildung übernommene

philologische Grundhaltung, gingen dabei seit dem Eintritt

ins observante Erfurter Kloster der Augustiner-Eremiten

einher. Mit dem Studium der Schrift änderte sich

Luthers Gottesbild, was zu einer Veränderung der
Bibelhermeneutik führte. Aus exegetischen Einsichten, ausge-

Bild links: Lutherbibel («Septembertestament»).

hend vom Römerbrief (Rom 1,17 ff.) und dem Passus zur
«Gerechtigkeit Gottes» (Gott schenkt dem Menschen

Gerechtigkeit durch den Glauben), entwickelte Luther seine

Theologie.

1521 begann Luther auf der Wartburg mit der Übersetzung

des Neuen Testaments. Das Werk kam 1522 in zwei

Auflagen heraus (vgl. dazu S. 282). Luther strebte nach

einem bestmöglichen Deutsch, weshalb er sich nicht
immer sklavisch an die Bedeutung des Urtextes hielt.
Vielmehr suchte er, den Sinn eines Textes zu erfassen und
diesen in der deutschen Sprache verständlich auszudrücken.

In den folgenden Jahren arbeitete Luther, unterstützt

durch Philipp Melanchthon (1497-1560) und weitere

Helfer, an einzelnen Büchern des Alten Testaments
und an der Revision (Überarbeitung) bereits bestehender
Teile. Schliesslich konnte 1534 erstmals die gesamte Bibel
in durch Martin Luther (resp. unter seiner Leitung)
vorgenommener deutscher Übersetzung bei Hans Lufft,
Drucker und Verleger, herausgebracht werden, illustriert
durch Lucas Cranach und den Monogrammisten MS.
Luthers Bibelübersetzung und ihr kommerzieller Vertrieb
wurden für Wittenberg zu einem entscheidenden
Wirtschaftsfaktor.

Abgebildet ist der Titel des «Septembertestaments» von
1522 nach dem Exemplar der Stiftsbibliothek St. Gallen.
Dieses Bibliotheksexemplar belegt zwar nicht, dass

Luthers Schrift bereits im Jahr ihrer Veröffentlichung den

Weg in die Ostschweiz gefunden hat; denn das

«Septembertestament» und weitere Lutherbibeln wurden von der

Abtei erst im späten 18. Jahrhundert angeschafft. Gleichwohl

kam Luthers Bibelübersetzung auch im Gebiet der

Eidgenossenschaft bereits 1522 auf, da der Basler Drucker
Adam Petri (um 1454—1527) noch 1522 einen Nachdruck
des «Septembertestaments» herausbrachte. Dieser in
sprachlicher Hinsicht der oberdeutschen Sprachkultur
angepasste Text bildete die Grundlage für die Zürcher
Bibeleditionen (1524-1527) durch Huldrych Zwingli.
Quelle: Stiftsbibliothek St. Gallen.

283



Luthers theologische Lehre

Martin Luthers theologisches Gebäude wirkt im Detail
von Schrift und mündlicher Darlegung (u. a. in den

Disputationen) zwar komplex (nicht zuletzt auch in der

innerevangelischen Auseinandersetzung und Abgrenzung
[152.1—1530]). Doch seine Lehre, und dies gehört zweifellos

zu ihren Stärken, lässt sich auch in einfachen, durchaus
volkstümlichen Gedanken konzentrieren. Dies mag einer
der Gründe sein, weshalb sie schnell populär wurde und
sich rasch ausbreitete. Landläufig und vereinfacht wird
Luthers Theologie in einer vierfachen «Solus-Formel» zu-
sammengefasst:

— solus Christus: «AlleinJesus Christus», der wahre Mensch
und wahre Gott, schaffe durch seine stellvertretende

Hingabe am Kreuz ein für alle Mal des Glaubenden

Rechtfertigung und Heiligung, die ihm im mündlichen

Evangelium und im Sakrament des Abendmahls

zugeeignet werde. Dies ist die tragende Basis der

folgenden drei Prinzipien.

- sola gratia: «Allein durch Gnade», ohne jedes eigene Zutun

(z. B. durch im Voraus geleistete fromme Werke)
werde der Mensch von Gott gerechtfertigt (angenommen;

sinngemäss: erlöst).

- sola fide: «Allein durch den Glauben», die geschenkte
(nicht geleistete) Annahme Jesu Christi, komme unser
Heil zu Stande.

— sola scriptura: «Allein die Heilige Schrift» sei die Quelle
dieses Glaubens an und dieses Wissens von Gott und

284



^

Luthers theologische Lehre.

daher der kritische Massstab allen christlichen Redens

und Handelns. Sie sei aber von ihrer «Mitte», Jesus

Christus her, kritisch zu beurteilen; Christus, dessen

Geist in allen biblischen Worten lebt, ist der Schlüssel

zu deren Verständnis.

Mit seiner Kampfschrift «An den christlichen Adel deutscher

Nation von des christlichen Standes Besserung»
(1520 erschienen) rief Luther die Fürsten auf, die
Reformation praktisch durchzuführen, weil die Bischöfe dabei

versagt hätten. Gleichzeitig griff er den päpstlichen
Primat an, etwa bei der Auslegung der Bibel oder im Recht

zur Einberufung eines Konzils; auch sei eine kirchliche
Obrigkeit einer weltlichen (Fürsten) nicht übergeordnet.
In seinen Positionen blieb Luther jedoch nicht auf der
Ebene einer (für viele schwer nachvollziehbaren) Rebelli¬

on gegen die päpstliche Autorität im fernen Rom stehen

(allerdings war es für den Papst zuerst gerade dies),
sondern verknüpfte seine Positionen mit gewinnenden,
manifesten (nahen und nachvollziehbaren) gesellschaftlichen,

kirchenrechtlich-politischen, wirtschaftlichen und
sozialen Forderungen von grösster revolutionärer Schlagkraft:

Bildung müsse allen zugänglich sein, nicht einzig
dem Klerus. Zölibat und Kirchenstaat gehörten
abgeschafft, das Zinsnehmen eingeschränkt und das Betteln
sollte zugunsten einer geregelten Armenfürsorge verboten
werden.

In seiner Schrift «Von der babylonischen Gefangenschaft
der Kirche» (1520) fordert Luther eine Reduktion der

Zahl der kirchlichen Sakramente von sieben auf jene drei,
die Jesus Christus im Neuen Testament persönlich einge-

285



setzt habe: Taufe, Abendmahl und Busse (Beichte).
Bahnbrechend war vor allem die theologische Begründung:
Jesu gepredigtes Wort vermittle das Heil. Die Sakramente
veranschaulichten seine Zusage und dienten ihrer
Vergewisserung, fügten ihr aber nichts hinzu. Hingegen
verwarf Luther das Papsttum, das katholische Bischofsamt
und das Sakrament der Priesterweihe, weil das Neue
Testament das «allgemeine Priestertum» der Gläubigen lehre.

Die Geistlichen sollten nur die Gemeinde leiten, besonders

im Gottesdienst, mit Unterricht und Seelsorge. Jede

Kirchengemeinde dürfe ihre Lehrer (Pfarrer) wählen und
gegebenenfalls abwählen.

Luthers Schrift «Von der Freiheit eines Christenmenschen»

(1520) fasst die «evangelische Freiheit» eines Christen

in Anlehnung an Paulus von Tarsus in zwei Sätzen

dialektisch zusammen: «Ein Christ ist ein freier Herr über
alle Dinge und niemandem Untertan — durch den Glauben.

- Ein Christ ist ein dienstbarer Knecht aller und
jedermann Untertan - durch die Liebe.» Viele Bauern
verstanden Luthers Freiheitsbegriff falsch und gingen deswegen

1525 im Bauernkrieg unter.

Vollständig lehnte Martin Luther die römische Messe ab.

Für ihn war Christi Opfer am Kreuz für ewig gültig, so

dass der Pfarrer den Gläubigen im Abendmahl die durch
Christus erwirkte Gnade nur austeilt. Luther führte den
«Laienkelch» ein. Er wies in seinen Katechismen die
Auffassung zurück, dass das Sakrament auch ohne den Glauben

der Empfänger Heil bewirke. Das Abendmahl setze

den Glauben voraus, wecke ihn aber auch. Entscheidend

war für Luther der Glaube an die Realpräsenz (wirkliche
Gegenwart) von Christi Leib und Blut in den Elementen
Brot und Wein aufgrund der von Luther wörtlich aufge
fassten Zusage Jesu («Das ist
mein Leib; das ist
mein Blut»). Weil
es Luther auf den

individuellen Empfang

des Heils
ankam, machte er das

Abendmahl neben

Predigt und Lesung
des Evangeliums in
deutscher Sprache

zum festen Bestandteil

jedes Gottesdienstes.

Dagegen vertraten
Andreas Karlstadt und
Ulrich Zwingli ab 1523

eine signitative Auffassung:

Brot und Wein
seien nur Zeichen der

leibhaften Anwesenheit
Christi im Abendmahl.

Dieses sei ein reines Erinnerungsmahl an den einmaligen
Opfertod Christi am Kreuz und nur deshalb geistlich
wirksam. Die unterschiedlichen Positionen führten zum
innerevangelischen Abendmahlsstreit.

Die Abbildung - es handelt sich um die Predella des 1547

von der Werkstatt Lucas Cranach d. Ä. fertiggestellten
Reformationsaltars in der Stadtkirche von Wittenberg - zeigt
den von einer Kanzel herab predigenden Martin Luther.
Luthers eine Hand ruht auf der aufgeschlagenen Bibel,
mit der anderen weist er auf den gekreuzigten Christus als

Verkörperung des Wortes Gottes. In der Gemeinde sind
Luthers Ehefrau Katharina von Bora mit ihrem Sohn
Hans sowie der Maler Cranach selbst zu erkennen.
Aufnahme Jürgen M. Pietsch, Delitzsch, OT Spröda, mit
freundlicher Genehmigung der Stadtkirche Wittenberg.

Johannes Kessler
aus St. Gallen in Wittenberg

Gedenktafel an der Liegenschaft Collegienstrasse 20 in
der Lutherstadt Wittenberg, unweit der Wohnhäuser von
Luther und Melanchthon. Die Tafel (ohne näheren Bezug

zum Gebäude, an dem sie angebracht ist) erinnert an
Johannes Kessler (1502/1503-1574) aus St. Gallen, der

1521/1522 als Johannes Ahenarius (latinisierte Form des

Namens Kessler) in Wittenberg studiert hat. Ausser Kessler

befanden sich noch weitere Ostschweizer in Wittenberg

zur Ausbildung. In direkter Umgebung Kesslers waren

dies Wolfgang Spengler (Fibularius) und Georg Gügi,
beide aus der Stadt St. Gallen. Aufnahme 2015, Johannes
Huber, St. Gallen.

\ohanncs Kessler

Chronist derRelo'mntron

Johannes Kessler

aus St. Gallen in Wittenberg.

286



Sanktgaller begegnen Luther.

Sanktgaller begegnen Luther

Anfang März 1522 begegneten die Stadtsanktgaller Studenten

Johannes Kessler und Wolfgang Spengler unterwegs
nach Wittenberg, auf der Flucht vor einem heftigen
Gewitter, zu Jena im Gasthaus zum «Schwarzen Bären»

zufälligerweise dem als «Junker Jörg» inkognito reisenden Martin

Luther. Dieser lud die jungen Männer an seinen Tisch
und verwickelte sie in ein Gespräch, in dem es um ihre aus
St. Gallen stammenden Landsleute Hieronymus und

Augustinus Schurff (vgl. zu ihnen weiter oben), Professoren

an der noch jungen Universität Wittenberg, um Erasmus

von Rotterdam in Basel, aber auch um Luther selbst ging,
den die zum Priesteramt bestimmten Kessler und Spengler
als den Mann, der den Messgottesdienst umstossen wollte,
in Wittenberg zu sehen, zu hören und persönlich
kennenzulernen hofften. Der Name Luther war damals in der

Eidgenossenschaft bereits bekannt, und der Fremdling
fragte die Studenten nach dem Ruf, den der Reformator
in ihrer Heimat geniesse. Der Bären-Wirt machte Kessler

und Spengler auf die wahre Identität des Junkers aufmerksam,

doch diese glaubten dem Patron nicht und meinten,
es könnte sich bei dem merkwürdigen, jedoch gut
informierten und ausserdem gelehrten Fremden am Tisch um
den flüchtigen Ulrich von Hutten handeln. Luther, der

einen hebräischen Psalter mit sich führte und darin las,

empfahl den Studenten zum Verständnis der Heiligen
Schrift als Grundlage das Studium der hebräischen und

griechischen Sprache. Später begegneten Kessler und
Spengler Luther wiederum in Wittenberg, was das Jenaer
Erlebnis dann aufklärte. Die ganze Episode berichtet
Johannes Kessler detailliert in seinem Werk Sabbata.

Die Begegnung im «Schwarzen Bären» spielte in der sankt-

gallischen Geschichtsschreibung, insbesondere in der re-
formationsbezogenen, seit je eine wichtige Rolle. Im 19.

Jahrhundert nahm sich auch die Malerei der merkwürdigen

Begegnung an. Eine Interpretation des Ereignisses
befindet sich in den Beständen des Kunstmuseums St. Gallen.

Das 1879 erworbene, wohl nur wenig früher entstandene

Gemälde (abgebildet ist ein Ausschnitt desselben),
ein Auftragswerk anscheinend, stammt vom Schweizer

Maler Johann Caspar Bosshardt (1823-1887), der ab 1845

hauptsächlich in München arbeitete. Es handelt sich um
ein Genrebild historischen Inhalts, das in einem wohl rein

fingierten, aber durchaus stimmungsvollen, mit Requisiten

angereicherten Interieur die beiden Studenten
gebärdenreich im Gespräch mit dem Reformator zeigt. Dieser
sitzt halb lässig, halb geduldig an die Wand gelehnt und
hält sein spitzvoran auf den Boden abgestelltes Schwert.
Bosshardt benutzte für die Gesichter von Luther und Kessler

(bei diesem handelt es sich wohl um den Studenten
rechts) möglicherweise ältere, auch zeitgenössische
Porträtvorlagen. Genrehaft wirkt der Wirt zwischen den Dis-
kutanten, der schalkhaft und etwas herablassend auf die
beiden arglosen jungen Männer aus dem Schweizerland

287



blickt. Sammlung Kunstmuseum St. Gallen, Inv.-Nr. G

1879.2, Dauerleihgabe Evang.-Ref. Kirche des Kantons
St. Gallen, Oberer Graben 31, 9000 St. Gallen (Sitzungsraum).

Aufnahme 2015, Johannes Huber, St. Gallen.

Luther, Zwingli, Vadian

Joachim von Watt, genannt Vadian, ritt 1518 auf «Muci-
us», seinem Pferd, über Leipzig und Krakau nach Wien,
wo er 1519 ankam. In Leipzig überlegte er sich, den kurzen
Abstecher nach Wittenberg unter die Hufe zu unternehmen.

In seiner Absicht lag der Besuch seines Landsmanns

Hieronymus Schurff (vgl. zu ihm weiter oben), Professor

an der dortigen Universität, und, vielleicht vermittelt
durch Melanchthon, möglicherweise eine Bekanntschaft

mit Martin Luther. Das missliche Wetter verhinderte den

Ritt. Ende 1520 schrieb Vadian, mit Zwingli bereits in
Briefkontakt stehend, an Luther und Melanchthon.

Im Sinn der Vermittlung und um seiner Residenzstadt

Marburg und der 1527 gegründeten Universität Marburg
grösseres Gewicht zu verleihen, rief Landgraf Philipp von

Hessen (1504-1567) 1529 führende Reformatoren in diese

Stadt. Der Landgrafhatte sich bereits früher zur Reformation

bekannt. Die Vermittlung betraf die seit den mittleren

i52oer-Jahren zwischen Luther und Zwingli heftig
tobende Kontroverse betreffend die Realpräsenz im
Abendmahl. Ein angestrebter Ausgleich in der Auslegung
sollte die evangelische Position gegenüber den Altgläubigen

stärken. Die Verhandlungen fanden vom 1. bis zum 4.

Oktober 1529 statt. In 14 der 15 Marburger Artikel konnte

zwar eine Einigung erzielt werden, nicht jedoch im
Abendmahlsstreit.

Das wichtige Ereignis des «Marburger Religionsgesprächs»

fand als bildliche Darstellung auch Aufnahme

unter die Reliefs der Zwingli-Tür des Grossmünsters in
Zürich. Dieses wichtige Memorial der Schweizerischen

Reformationsgeschichte ist ein 1935—1939 entstandenes

Werk des aus Deutschland stammenden und in Zürich
niedergelassenen Bildhauers Otto Münch (1885—1965).

Die Darstellung zeigt (von links nach rechts): Melanchthon,

Luther, Landgraf Philipp von Hessen, Zwingli und

Johannes Oekolampad (1482-1531). Aufnahme 2016,
Johannes Huber, St. Gallen.

288



Andreas Karlstadt
in Altstätten (Rheintal)

Andreas Bodenstein (1486-1541) nannte sich nach seinem
Herkunftsort Karlstadt (Unterfranken). Er studierte an
den Universitäten von Erfurt und Köln, ab 1505 in
Wittenberg, wo er 1510 promovierte und die Priesterweihe

empfing. Eine zweite Promotion, diesmal als Jurist,
erarbeitete sich Karlstadt bis 1516 in Rom. Als Pfarrer sowie
als Professor an der Universität Wittenberg beteiligte er
sich an der aufkommenden Reformationsbewegung. Aus
Karlstadts Hand empfing 1512 Martin Luther den
Doktorhut. In der Folge radikalisierte sich Karlstadt in
gewichtigen theologischen Fragen (Abendmahlsverständnis
und Bilderfeindlichkeit; Kindertaufe [die er ablehnte]),
entfremdete sich so Luther, um sich schliesslich mit ihm
zu überwerfen. Seine Schriften zum Abendmahl lösten
den lutheranisch-reformierten Abendmahlsstreit aus.
Karlstadt floh aus Kursachsen, begab sich vorübergehend
nach Norddeutschland, wo er kaum Erfolge erzielte, und
wurde 1530 mit Zwingiis Unterstützung Pfarrer am
Grossmünsterstift in Zürich. Von September 1531 bis Januar/
Februar 1532 wirkte Karlstadt als Nachfolger des umstrittenen,

ins Extreme neigenden Johann Valentin Furtmüller

(1497/1498—1566), der reformierter Pfarrer im rheinta-

Andreas Karlstadt in Altstätten (Rheintal).

lischen Altstätten gewesen war. Dort legte sich Karlstadt
mit Furtmüllers Gefolgschaft an, schliesslich geriet er in
Konflikt mit dem lokalen Reformationsführer, Ammann
Hans Vogler d. J. (1498-1567). Dieser hatte einst bei

Zwingli Karlstadt ins Altstätter Pfarreramt vorgeschlagen,

um so Furtmüller loszuwerden. Ausserdem fürchtete
Karlstadt nach der Schlacht bei Kappel (1531) angesichts
der entschiedenen macht- und religionspolitischen
Verhältnisse und der nun zu erwartenden Gegenreformation
um sein Leben, zumal Altstätten unter äbtischer
Gerichtsherrschaft stand und der Wind dort schnell drehte. Durch
Vermittlung Heinrich Bullingers (1504-1575) arbeitete
Karlstadt ab 1534 als Theologieprofessor an der Universität
Basel, wo er 1541 an der Pest starb. Von Karlstadt sind
zahlreiche gedruckte Schriften theologischen Inhalts
überliefert.

Der Kupferstich (publizierte Masse 11.2x7.7 cm) eines

unbekannten Zeichners und Stechers dürfte ein
Altersporträt Karlstadts darstellen, möglicherweise basierend

auf einem Gemälde. Karlstadt trägt nach Art der Humanisten

eine béretartige Kopfbedeckung, einen Mantel
(Professorenschaube) mit Pelzversatz sowie ein Unterkleid

mit Halskrause. Die gichtigen (oder deformierten)
Hände sind auf ein aufgeschlagenes Buch gelegt, das den

Dargestellten als Gelehrten ausweist. Quelle: Barge:
Bodenstein, S. II.

Familie Luther

Lutherstadt Wittenberg. Collegienstrasse. Ehemals Kloster

der Augustiner-Eremiten («Schwarzes Kloster»), ab

1522 ständiges Wohnhaus (ab 1525) der Familie Luther
(Lutherhaus), das ihr der Kurfürst Johann der Beständige
(1468-1532, reg. ab 1525) 1532 überschrieb. Heute museale

Nutzung. Familie Luther lebte hier zeitweise mit zahlreichen

Gästen zusammen, bis zu 50 an der Zahl, unter
ihnen viele Studenten (Kostgänger). Das Haus steht symbolisch

auch für den bürgerlichen Luther und Familienmenschen,

dem es damals materiell recht gut ergangen sein

muss. Das Ehepaar Luther/von Bora hatte sechs Kinder
und zog zwölf Pflegekinder gross.

Luther, noch Mönch, empfing 1515 mit dem so genannten
Turmerlebnis seine zentrale Erkenntnis vermutlich hier:
Grundvertrauen in die göttliche Gnade, Rettung des

Einzelnen durch den Glauben an das Evangelium, keine

Eigenleistung kann das Gnadengeschenk Gottes erzwingen.
Ein Turmanbau, in dem sich das Ereignis - eine visionäre

Eingebung — zugetragen haben könnte, ist an der Südseite

des Gebäudes archäologisch nachgewiesen. Das ehemalige

Wohnhaus ist seit 1883 eine Gedenkstätte, die in den

Jahren 2000—2003 neugestaltet wurde und seither über
ein modernes Dokumentationszentrum verfügt. Im In-

289



Familie Luther.

nern ist an originaler Bausubstanz ausser Luthers Wohnstube

(«Lutherstube») kaum etwas erhalten. Das Tor mit
gotischem Kielbogen, rechts des Turms, ist ein Geschenk
Katharina von Boras (vgl. zu ihr unten) an ihren Mann,
Martin Luther. Katharinenportal genannt, weist es seitlich

ein Porträt des Reformators von 1540 und Luthers

Wappen (Rose; «Lutherrose») auf.

Am 24. September 1983 fand während eines evangelischen
Kirchentages in Wittenberg im Lutherhof eine symbolische

Aktion von neuerer geschichtlicher Bedeutung statt:
Der örtliche Schmied Stefan Nau schmiedete vor etwa

4000 Teilnehmern ein Schwert zu einer Pflugschar um.
Wegen der Präsenz von westlichen Medienvertretern und
Gästen, darunter Richard von Weizsäcker (1920-2015),
damals Oberbürgermeister von West-Berlin und später
Präsident der Bundesrepublik Deutschland, griffen
damals die Staatsorgane der DDR nicht ein.

In der Nähe des Lutherhauses befindet sich auch das

ehemalige Wohnhaus des Philipp Melanchthon, Philologe,
Humanist, Theologe und Weggefährte von Martin
Luther. Aufnahme 2012, Matthias Frank Schmidt, Erfurt.

Katharina von Bora

Wittenberg. Lutherhaus, Lutherhof. Skulptur zu Ehren
der Katharina von Bora (1499—1552), Luthers Ehefrau

(genannt «die Lutherin»). Mit der am 13. Juni 1525 im
Lutherhaus vor mehreren Zeugen durch Johannes
Bugenhagen (1485-1558) vollzogenen Trauung brach Luther
das papstkirchliche Gebot der Ehelosigkeit für Geistliche.

In gewissem Sinn gilt dies auch für Katharina von
Bora, die Nonne war im Zisterzienserinnenkloster
Marienthron in Nimbschen bei Grimma. Bei der Zeremonie

waren auch Justus Jonas (1493—1555), der Jurist Johann
Apel (1486-1536) sowie das Ehepaar Cranach (Lucas Cra-
nach d. Ä. war verheiratet mit Barbara Brengbier [gest.
1541] anwesend. Das Hochzeitsfest fand dann erst am

27. Juni statt.

Die Skulptur im Hof zwischen Augusteum und Lutherhaus

entstand anlässlich des 500. Geburtstags (1499) von
Katharina von Bora. Sie erinnert an die Hauswirtschaft,
die Katharina von Bora neben vielen weiteren Arbeiten als

Ehefrau und mehrfache Mutter zu bewältigen hatte. Dazu

gehörte auch der Garten im Hof. Katharina schreitet

290



Katharina von Bora.

selbstbewusst durch ein Tor auf das nach ihr benannte

grosse Sandsteinportal des Lutherhauses zu (das Tor von
1540, offenbar ein Geschenk der Katharina von Bora an
ihren Mann). Zum Türrahmen und seinem Durchschreiten

vermerkt Kammer: «Dieser kann u. a. als Hinweis auf
den Austritt aus dem Kloster und Eintritt in die neue
Lebensaufgabe als Ehefrau Luthers verstanden werden.» Die
Plastik — das erste Denkmal eigens für Katharina von Bora
— stammt aus dem Jahr 1999 und ist ein Werk von Nina
Koch (geb. 1961), Bielefeld. Gleichzeitig ist dieses Memorial

das erste für eine Frau der Reformationszeit und das

letzte Reformationsdenkmal des 20. Jahrhunderts.
Aufnahme 2015, Johannes Huber, St. Gallen.

Mann und Frau
Frau und Mann

Martin Luther, auf der Höhe seiner Kraft. Katharina von
Bora, Luthers Gemahlin. Gemälde aus der Werkstatt von
Lucas Cranach d. A. Zwischen 1525 und 1529 stellte die
Werkstatt Cranach eine grössere Anzahl von Porträts des

Reformators und von dessen Frau her. Die Nachfrage war

291

Frau und Mann.

Mann und Frau.



auch deshalb gross, weil Martin Luther und Katharina

von Bora als Idealbild einer christlichen Ehegemeinschaft
galten. Ol auf Holz, 1528. Quelle: Stiftung Luthergedenkstätten

in Sachsen-Anhalt. Aufnahmen 2015, Johannes
Huber, St. Gallen.

Letzte Predigten

Lutherstadt Eisleben. Die St. Andreas-Kirche ist das

bedeutendste Gotteshaus der Stadt. Auf die Zeit um 1500

geht die mehrmals restaurierte hölzerne Lutherkanzel
zurück. Auf ihr hat der Reformator kurz vor seinem Tod im
Februar 1546 viermal das Wort an die Gemeinde gerichtet.
Zum Zeitpunkt der Herstellung der Fotografie, im
September 2015, befanden sich Teile des hölzernen Werks (z.

B. der Schalldeckel) in Restauration. Bereits seit längerem
wird ein aus spätmittelalterlichen Kirchengewändern
hergestellter Behang aus rotem Seidensamt, der früher den

Kanzelkorb bedeckt hat, gesondert aufbewahrt. Stiftung
Luthergedenkstätten in Sachsen-Anhalt. Aufnahme 2015,

Johannes Huber, St. Gallen.

Tod in Eisleben

Martin Luther hatte zeitlebens enge Kontakte zu seiner

Geburtsstadt Eisleben unterhalten. Mehrfach ist er nach

Eisleben gereist, um auf die Geschicke der Stadt einzuwirken.

So kam es, dass sich Luthers Lebenskreis zufällig
auch in Eisleben schloss: Hier starb er am 18. Februar

1546. Oberhalb des Eisleber Marktes, am Andreaskirchplatz,

befindet sich das so genannte Sterbehaus, das seit

1726 diese Bezeichnung führt. Es beherbergt seit 1863 eine

Gedenkstätte und ist heute Teil eines 2010—2013 modern

gestalteten Museumsquartiers. Das Foto zeigt den

Hinterhof des historischen Ensembles. Lange nahm man an,
dass der Tod Luther in einem der Räume des Hinterhofs
(in der Zeile rechts) ereilt habe. Dies wird heute jedoch
eher in Frage gestellt. Im Museum ist als wichtigstes
Exponat das Bahrtuch ausgestellt, das auf Luthers Sarg gelegen

hat. Aufnahme 2015, Johannes Huber, St. Gallen.

Letzte Predigten. Tod in Eisleben.



Bild links: Sterbehaus.

Bild unten: Abschied.

Sterbehaus

Lutherstadt Eisleben. Hotel «Graf

von Mansfeld» (Markt 56). Es wird

angenommen, dass Luther im
Gebäude, das hier stand (und nach dem
Brand von 1601 und mehrfachen

Eingriffen stark verändert zur heutigen

Gestalt geworden ist), verstarb.
Zwar wird im Haus ein Sterberaum
des Reformators präsentiert; doch
kann von diesem Raum höchstens noch seine ungefähre
Lage als ursprünglich bezeichnet werden. Zu Luthers Zeit
gehörte das Haus, in dem der Sterbeort Luthers vermutet
wird, Thilo Rink, einem Mansfelder Rat, im Sterbejahr
dem Schwiegersohn Rinks, Philipp Drachstedt. Aufnahme

2015, Johannes Huber, St. Gallen.

Abschied

Lutherstadt Eisleben. St. Andreas-Kirche. Im Chor wurde
am 19. Februar 1546 der Leichnam des Reformators
aufgebahrt, bevor man diesen nach Wittenberg überführte
und ihn dort am 22. Februar in der Schlosskirche beisetzte.

Aus der Zeit um 1500 stammt u. a. der im Raum Nürnberg

hergestellte vierflügelige Hauptaltar. Aufnahme 2015,

Johannes Huber, St. Gallen.

293





Memoria

Im zeitlichen Umfeld des Todes des Reformators kursierten

wilde Gerüchte, von denen viele der antireformatori-
schen (altkirchlichen) Seite zugeschrieben werden müssen:

Martin Luther wäre durch Suizid aus dem Leben

geschieden, aber auch, dass der Teufel ihn geholt hätte.
Umso wichtiger war es für die Seite der Reformatoren,
den im Einklang mit seinem Gott verlaufenen Heimgang
Martin Luthers glaubhaft zu bezeugen und zu dokumentieren.

Es wurden Augenzeugenberichte seines Sterbens

gedruckt, Porträts des toten Luther hergestellt, Abfor-

mungen seiner Hände und seines Gesichts (Totenmaske)
angefertigt. Herzog Johann Friedrich der Grossmütige
von Sachsen (1503-1554) beauftragte Melanchthon, einen
Gedächtnistext für ein künftiges Grabmonument Luthers
anzufertigen.

Besonders authentisch ist der Bericht vom Sterben des

Reformators, den die Augenzeugen Justus Jonas (1493-
1555), Luthers Freund und ein Mitreformator, und Michael

Coelius (1492—1559), Mansfelder Prediger, verfasst
haben. Dieser Bericht wurde bereits im März 1546, also ca.

einen Monat nach dem Tod Luthers (18. Februar), in
Wittenberg gedruckt. Er erschien noch im gleichen Jahr in
Frankfurt und Zwickau. Der Text berichtet darüber, was
der Reformator zuletzt getan und gesagt hat und dass

zwei Maler den Leichnam gemalt hätten. Einer von
Eisleben, dessen Name unbekannt ist, habe den toten Luther
noch auf dem Bett im Sterbestübchen konterfeit, der
andere, Lucas Furtenagel (1505-nach 1546) aus Halle, die
Leiche, nachdem sie bereits eine Nacht im Sarg gelegen
hatte. Furtenagels Zeichnung der Gesichtszüge (Staatliche

Museen zu Berlin, Kupferstichsammlung) diente
wahrscheinlich als Vorlage für die zahlreichen Totenbildnisse

Luthers, von denen viele in der Cranach-Werkstatt
in Wittenberg hergestellt wurden.

Furtenagel goss das Gesicht des Toten in Gips ab

(Totenmaske). Vom Negativ wurde ein wächsernes Positiv
hergestellt, das durch Justus Jonas, erster evangelischer Pfarrer

an der Marktkirche Unser Lieben Frauen zu Halle, an
diese Gemeinde gelangte. Der Wachsabguss wurde im
17. Jahrhundert zur Herstellung einer lebensgrossen
Lutherfigur entfremdet; zuvor war er verändert worden

(Öffnung der Augen, Einsetzung von Glasaugen). 1848 wurde
das Wachsoriginal abgeformt, 1856 drei Abgüsse erstellt.
Den ursprünglichen Zustand stellte 1926 der Anthropologe

Hans Hahne her durch Abformung in Gips einer
korrigierten Kopie des Originals (geschlossene Augen, veränderte

Mundpartie), wodurch man die ursprüngliche Situation

als einigermassen wiederhergestellt glaubte (hier ab-

Bild links: Memoria.

gebildet). Die im gleichen Raum (Halle) ausgestellten,
wesentlich älteren Wachspräparate, der Kopf mit den
geöffneten Augen und die Hände, scheinen nach dem
beschriebenen plastischen Eingriff des 17. Jahrhunderts
entfernter vom Original zu sein als der vorausgehend vorgestellte

Gipsabguss. Quelle: Halle/Saale, Marktkirche Unser

Lieben Frauen, Raum zur Dauerpräsentation der

Totenmaske Luthers (Turmraum der Kirche). Aufnahme

2017, Johannes Huber, St. Gallen.

Beigesetzt in Wittenberg

Nebst den Totenbildnissen sind von Martin Luther
zahlreiche Erinnerungsstücke (Lutherandenken) überliefert,
die zusammen eine dichte Memorialkultur ergeben, jener
vergleichbar, die die katholische Praxis für Heilige kennt.
Während Luther selbst als Reformator Reliquien nicht
gänzlich abgeschworen hatte (bis 1517 dürften sie in seiner

Weh und frommen Vorstellung sogar eine bedeutende
Rolle gespielt haben), befleissigte sich seine Umgebung
schon zu Lebzeiten, und noch stärker nach dem Tod des

Reformators, des Sammeins von Andenken (Memorabili-
en, auch Lutheralia genannt). Die altkirchliche Seite

beobachtete solche Aktivitäten nicht ohne Spott und Häme.
Im Unterschied zur katholischen Reliquienverehrung
handelt es sich bei den Lutheralia um «säkularisierte

Reliquien» (Gutjahr), einen Andenken- oder einen «Ding-

Bild rechts: Beigesetzt in Wittenberg.





kult», um eine Sammlung von Sekundärreliquien.
Mitentscheidend war für diese pietätvolle Distanz zu den

Körperreliquien des Reformators, dass dessen Grab in der
Schlosskirche zu Wittenberg offenbar zu keiner Zeit offiziell

erbrochen worden ist - indem entsprechende Absichten

jeweils kurz vor deren Realisierung obrigkeitlich
unterbunden wurden oder aber heimlich erfolgten. Mit
Ausnahme eines Sarggriffs sind aus Luthers Grab keine Relikte

bezeugt.

Luthers Grab findet sich heute in der Schlosskirche
Wittenberg, unmittelbar unter der Kanzel und gegenüber
dem Grab des Philipp Melanchthon. Hier, an der letzten
Ruhestatt eines Glaubensboten, der weit durch Gottes
Welt marschiert ist, sind die Zeichen des reformatorischen

Selbstverständnisses verdichtet. Zu diesem gehört
auch der in der Hauptachse in Griffhöhe schwebende Engel

Ernst Barlachs, der still über die beiden Reformatorengräber

wacht. Aufnahme 2016, Matthias Frank Schmidt,
Erfurt.

Grabzeichen

aus mehreren Einzelteilen bestehende Form angefertigt.
Nach dieser goss man die Wittenberger Platte. Eine Gips-
abformung der Grabplatte nach dem Original in Jena
befindet sich ausser in der Schlosskirche Wittenberg auch in
der Sammlung für christliche Archäologie und kirchliche
Kunst der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg
in Halle.

Das hier abgebildete, offenbar nach einem Holzschnitt
von Lucas Cranach d. Ä. in Holz geschnittene Original
und Grundlage der Jenaer Grabplatte befindet sich in der

Kirche St. Andreas in Erfurt. Die hölzerne Patrize schuf
ein namentlich nicht bekannter Bildschnitzer. Die Grabplatte

(223 x m cm), in Lindenholz ausgeführt, zeigt
Luther in der Professorenschaube, mit beiden Händen die

Bibel resp. das Evangelium haltend. Rechts neben dem

Kopf ist die Lutherrose angebracht, darüber eine zweiein-

halbzeilige Inschrift, eine weitere umläuft den Plattenrand,

beide Informationen zu Leben, Werk und Tod
Luthers enthaltend. Wohl noch im 16. Jahrhundert wurde
die Holztafel polychrom gefasst. 1727 kam sie aus Privatbesitz

in die Kirche St. Andreas, Erfurt. Aufnahme 2015,

Matthias Frank Schmidt, Erfurt.

Die für Luthers Grab in der Schlosskirche in Wittenberg
vorgesehene Platte, die kurz nach dem Tod des Reformators

im Auftrag des Herzogs Johann Friedrich des Gross-

mütigen von Sachsen in der Werkstatt des Bronzegiessers
Heinrich Ciegler (Ziegler) d. ]., Erfurt, 1548/1549 gegossen

wurde, konnte wegen der Wirren des Schmalkaldi-
schen Krieges (1546/1547) nicht nach Wittenberg
transportiert und dort angebracht werden. Stattdessen kam sie

nach Jena, wo sie sich noch heute befindet (Kirche St.

Michael). Das Objekt ist für Wittenberg trotz auffällig
flacher Behandlung des Figurenreliefs nicht als Grabplatte
nach mittelalterlicher Tradition (Abdeckung der Grabstelle)

konzipiert worden, sondern als vertikal aufgestelltes

Figurengrabmal.

Kaiser Karl V. am Grab Luthers

Adolf Friedrich Teichs (1812-1860), Dresden: Kaiser Karl
V. am Grab Martin Luthers (Ausschnitt; ohne Ansicht des

abgedeckten Grabes). Angeblich stand am Ende des vom
Kaiser gewonnenen Schmalkaldischen Kriegs (1546/1547)

der Monarch 1547 in der Schlosskirche Wittenberg am
Grab Luthers. Dabei sollen Protagonisten der radikal an-
tireformatorischen Seite — im Gemälde repräsentiert durch
den Spanier (mit Brustharnisch) Don Fernando Alvarez de

Toledo y Pimentel, Herzog von Alba (1507-1582), und
Vertreter Roms (Kardinäle) — den Kaiser aufgefordert haben,

Ende des 19. Jahrhunderts stiftete
das Kloster Loccum (Rehburg-
Loccum, heute Niedersachsen) den

Abguss der Grabplatte für die
Wittenberger Schlosskirche. Da die
Stifter offenbar nicht wussten, dass

das Original, nach dem die Gussform

von 1548/1549 hergestellt worden

war, eine reliefierte Holzplatte
(vgl. unten), noch existierte, wurde
für den herzustellenden Abguss
nach dem Jenaer Positiv eine neue,

Bild links: Grabzeichen.

Bild rechts: Kaiser Karl V. am Grab Luthers.



die Gebeine Luthers zu heben und als die eines Ketzers zu
verbrennen. Zum Entsetzen dieser Hardliner gab Karl zu
verstehen, ihrem Rat nicht zu folgen und das Grab
unberührt zu lassen. Gemälde (Ausschnitt), Ol auf
Leinwand, 1845. Quelle: Museum Lutherhaus Wittenberg,
Leihgabe der Evangelischen Stadtkirchengemeinde
Wittenberg. Stiftung Luthergedenkstätten in Sachsen-Anhalt.
Aufnahme 2015, Johannes Huber, St. Gallen.

Denk mal an Luther!

Lutherstadt Wittenberg. Denkmal für Martin Luther auf
dem Marktplatz, 1821, Gesamthöhe mit Baldachin rund
960 cm. Wittenberg gehörte zur Zeit der Denkmalssetzung

zum Königreich Preussen. Es handelt sich um eines

der ersten Denkmale dieser Art (öffentliches Standbild,

ursprünglich freistehend gedacht) in Deutschland zu Ehren

einer nichtadligen Person; bis dahin waren solche

Denkmale ausschliesslich Fürsten und Feldherren
vorbehalten. Die Planung eines Denkmals zu Ehren Luthers

reicht vor die Zeit der französischen Besetzung der Stadt

Wittenberg (ab ca. 1806) zurück. Mit dieser trieb dann die

Denkmalsidee eine ausgesprochen vaterländische Wurzel.

Das starke Engagement nichtadliger Bevölkerungskreise

im Widerstand gegen Franzosen und Besetzung mündete

bekanntlich in die Befreiungskriege und führte in der Frage

der Denkmalsberechtigung zu einem Paradigmenwechsel.

Letztinstanzlich entschied in der Angelegenheit

jedoch der preussische König, der das Projekt
Lutherdenkmal an sich gezogen hatte; denn Luther, Ubersetzer

der Bibel in die deutsche Sprache, zählte gerade auch
deshalb zu den integrativ-nationalen Lichtgestalten
deutscher Kultur und Konzentration.

Denk mal an Luther!



Die Bronzefigur geht auf einen Entwurf des Bildhauers
Johann Gottfried Schadow (vgl. oben), Berlin, zurück,
wobei nicht bekannt ist, wann dieser Entwurf zeitlich
anzusetzen ist. Bei der Konzeption des Denkmals war Architekt

Karl Friedrich Schinkel (1781-1841), Berlin, mit dem

Entwurfzu einer 50 Fuss (ca. 15 m) hohen Halle mit Standbild

zu Ehren Luthers sowie weiteren Figuren offenbar aus

Kostengründen Schadow unterlegen. Schadow und Schinkel

hatten das Bildthema Luther seit dem frühen 19.
Jahrhundert verfolgt und bearbeitet.

Schadows Statue zeigt Luther barhäuptig im Talar, mit
der Bibel in Händen. Das Buch ist dort aufgeschlagen,

wo, so der Text auf der Buchseite, das Alte Testament
endet und das Neue Testament, von Martin Luther ins
Deutsche übertragen, beginnt. Am 31. Oktober 1817, dem

Reformationstag (300 Jahre nach dem so genannten
Thesenanschlag), wurde der Grundstein zum Denkmal
gelegt. Auf Anregung des Kronprinzen, des späteren Königs
Friedrich Wilhelm IV. (1795-1861; reg. ab 1840), entwarf
dann Schinkel 1818 für die Figur den Baldachin (Ausführung

in Gusseisen) und offenbar auch das Piedestal
(Postament). Mit dem Baldachin aber stand die Figur nicht
mehr frei, und die ursprünglich kühne Denkmalsidee war
(wohl auch absichtlich) verloren gegangen. 1821 war das

Denkmal fertiggestellt. Bei kleinformatigen Repliken der

Figur (solche gibt es zahlreich) liess man den Baldachin
oft weg, da dessen gotischen Formen eher an das Mittelalter

als an die neue Zeit, die Luther eingeleitet hatte,
erinnern. Gleich neben dem Luthermonument steht in
gleicher Aufmachung das Denkmal für Philipp Melanch-
thon, ein 1865 eingeweihtes Werk von Friedrich Drake
(1805-1882).

1803 war in Eisleben und Mansfeld Geld für die Errichtung

eines Denkmals zu Ehren ihres beider Sohn Martin
Luther gesammelt worden. Unter den eingegangenen
Entwürfen befanden sich auch Skizzen Johann Wolfgang
von Goethes (1749-1832). Dass dann aber das (erste)

Denkmal für den Reformator in Wittenberg aufgestellt
wurde, woran vor allem Mansfeld, zu einem geringeren
Teil auch Eisleben ihren finanziellen Beitrag leisteten,
hatte wiederum der preussische König entschieden. Eisleben

und Mansfeld erhielten später ihre eigenen Luther-
Erinnerungszeichen (1883,1913). Das grösste aller
Lutherdenkmale weltweit befindet sich in Worms. Entworfen
hat das 1868 enthüllte Werk Bildhauer Ernst Rietschel
(1804—1861). Auch alle anderen Wirkungsorte Luthers
erhielten Denkmale (z. B. Coburg, Erfurt, Halle/Saale).
Und nicht ganz selbstverständlich ist Luther in Form
einer Büste (1831/1832, aufgestellt 1847), einem weiteren
Werk Rietschels, auch im Ehrentempel Walhalla bei
Donaustauf nahe Regensburg verewigt - obzwar mit vierjähriger

Verspätung (Luther galt im katholischen Bayern als

Ketzer).

Das hier präsentierte Wittenberger Monument zu Ehren
des Reformators steht stellvertretend für alle weiteren im
denkmalreichen 19. Jahrhundert entstandenen Zeichen

gleicher Thematik. Das Wittenberger Monument wurde
vorbildhaft auch für die schweizerischen Reformationsdenkmale.

Das grösste von diesen ist das Internationale
Reformationsdenkmal in Genf (u. a. zu Jean Calvins

[1509-1564] Ehren), entstanden 1909-1917. Es handelt
sich um eine mehrere Dutzend Meter lange (ca. 100 m),
mit säulenartigen Standbildern bestückte Wand. Im Konzept

dieses Monuments spielt Luther nur mehr eine
Nebenrolle.

Lutherdenkmale, so auch jenes in Wittenberg, gehörten
in der DDR nicht zu den gefährdeten Kulturgütern, da

man im Reformator den Sohn eines armen Bergmanns,
ein Arbeiterkind also, sehen wollte. Aufnahme 2015,
Johannes Huber, St. Gallen.

Quellen und darstellende Literatur

Nachfolgende Zusammenstellung umfasst eine Auswahl

jener Werke, die als Grundlage für die in diesem
Abschnitt zusammengestellte Bild-Text-Strecke verwendet
worden sind. Es handelt sich um einen nicht repräsentativen

Querschnitt, der weder Anspruch auf Vollständigkeit

erhebt noch beabsichtigt, aktuelle Forschungsbeiträge

oder speziell solche, die anlässlich des

Reformationsgedenkens 1517/2017 erschienen sind, integral zu
erfassen.

Abegg, Regine/Barraud Wiener, Christine/Grunder,
Karl: Die Kunstdenkmäler des Kantons Zürich. Neue

Ausgabe Bd. III.I (Altstadt rechts der Limmat.
Sakralbauten), Bern 2007 (Die Kunstdenkmäler der Schweiz,

hg. von der Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

GSK, Bern, Bd. 110).

Alte Pinakothek [München]. Ausgewählte Werke, München

und Köln 2005.
Barge, Hermann: Andreas Bodenstein von Karlstadt. Teil

2: Karlstadt als Vorkämpfer des laienchristlichen Puri-
tanismus, Leipzig 1905.

Bätscher, Theodor Wilhelm: Kirchen- und Schulgeschich¬
te der Stadt St. Gallen. Von Vadians Tod bis zur
Gegenwart, Bd. 1 (1550-1630), St. Gallen 1964.

Bernet, Joh. [Johann] Jakob: Verdienstvolle Männer der
Stadt Sankt Gallen, in Bildnissen und kurzen
Lebensnachrichten. Ein Taschenbüchlein von Joh. Jakob Bernet,

St. Gallen 1830.

Bodmer, Heinrich: Dürer, Leipzig 1944.
Boesch, Jakob: Wie die schweizerische Reformation im

St. Galler Rheintal Eingang fand. 1528-1928. Zur
Erinnerung an die Einführung der Reformation. Den

299



evangelischen Rheintalern gewidmet von ihren Kir-
chenvorsteherschaften auf den Reformationssonntag
1928, Berneck 1928.

Brecht, Martin: Martin Luther, Bd. 1: Sein Weg zur Re¬

formation 1483-1521, Stuttgart 2i983-

Brecht, Martin: Martin Luther, Bd. 2: Ordnung und

Abgrenzung der Reformation 1521-1532, Stuttgart 1986.

Brecht, Martin: Martin Luther, Bd. 3: Die Erhaltung der
Kirche 1532-1564, Stuttgart 1987.

Caspar, Helmut: Schadows Blücherdenkmal in Rostock
und Martin Luther in Wittenberg, Schriftenreihe der
Schadow-Gesellschaft, Band 5, Berlin 2003.

Cranach der Altere. Katalog der Ausstellung Cranach der
Ältere, Städel Museum, Frankfurt am Main, 23.
November 2007 bis 17. Februar 2008, und Royal Academy

ofArts, London, 8. März bis 8. Juni 2008, hg. von
Bodo Brinkmann, Ostfildern 2007.

Das Luther-Lexikon. Hg. von Volker Leppin und Gury
Schneider-Ludorff, unter Mitarbeit von Ingo Klitzsch,
Regensburg 220i5. Ausgewertet wurden v. a. folgende
Beiträge und Fachartikel: S. 44 f. «Agricola, Johann»
(Michael Beyer), S. 108-112 «Bibel» (Stefan Michel),
S. 183 f. «Eisleben» (Martin Treu), S. 305 f. «Hus, Jan/
Hussitismus» (Martin Wernisch), S. 334 f. «Karl V.,
Kaiser» (Armin Kohnle), S. 335 f. «Karlstadt, Andreas
Bodenstein von» (Hans-Peter Hasse), S. 393 f. «Lotter
der Jüngere, Melchior» (Christoph Reske), S. 396—402
«Luther in der Kunst» (Ruth Slenczka), 413-415
«Lutherdenkmäler» (Martin Treu), S. 424 f. «Lutherhaus»

(Stefan Rhein), S. 430-432 «Luthermemoria» (Volker
Leppin), S. 460 «Lutherrose» (Johannes Schilling), S.

470 f. «Mann und Frau» (Jane Strohl), S. 471 f. «Mans-
feld (Grafschaft und Stadt)» (Uwe Schirmer), S. 486 f.

«Mönchtum» (Martin Bräuer, teils wörtlich übernommen),

S. 595 f. «Reichsacht» (Armin Kohnle), S. 664
«Stotternheim» (Andreas Lindner), S. 677 «Tetzel,
Johannes» (Marcel Nieden), S. 773 f. «Worms» (Friedrich

Battenberg).
Dehnerdt, Eleonore: Katharina. Die starke Frau an Lu¬

thers Seite, Giessen 2015.
Deutsche Biographische Enzyklopädie (DBE), 2., überar¬

beitete und erweiterte Ausgabe, hg. von Rudolf
Vierhaus, Bd. 9, München 2008.

Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwörter¬
buch für Theologie und Religionswissenschaft, Bd. 3,

3., völlig neu bearbeitete Auflage, Tübingen 1959, Sp.

1154 f. (E. Hertzsch).
Farner, Oskar/Hoffmann, Hans: Die grosse Wende in

Zürich. Otto Münchs Zwingli-Türe am Grossmünster
(Aufnahmen von Ernst Winizki), Zürich 1941.

Feldmann, Christian: Martin Luther, Reinbek bei Hamburg

2009 (rowohlts monographien 50706).
Frey, Theodor: Das Rheintal zur Zeit der Glaubensspal¬

tung. Diss. phil. I Universität Freiburg i. Ue., Freiburg
1946.

Friedenthal, Richard: Luther. Sein Leben und seine Zeit,
München und Zürich 7i 982 (Neuausgabe) (Serie Piper
25S>)-

Friedländer, Max J./Rosenberg, Jakob: Die Gemälde von
Lucas Cranach, hg. von Gary Schwartz, Basel, Boston

und Stuttgart 2i979-
Friedländer, Max J./Rosenberg, Jakob: Die Gemälde von

Lucas Cranach, hg. von Gary Schwartz, Stuttgart
3i989.

Gutjahr, Mirko: «Non cultus est, sed memoriae gratia».
Hinterlassenschaften Luthers zwischen Reliquien und

Relikten, in: Melier: Fundsache Luther, S. 100-105.
Gutscher, Daniel: Grossmünster Zürich, Bern 2i995

(Schweizerische Kunstführer, hg. von der Gesellschaft

für Schweizerische Kunstgeschichte, Serie 33, Nr. 326).

1. Auflage: Bern 1983.

Gutscher, Daniel: Das Grossmünster in Zürich. Eine bau¬

geschichtliche Monographie, Bern 1983 (Beiträge zur
Kunstgeschichte der Schweiz 5, hg. von der Gesellschaft

für Schweizerische Kunstgeschichte Bern).
Hasse, Hans-Peter: Zum Aufenthalt Karlstadts in Zürich

(1530—1534). Ein Beitrag zum 450. Todestag des

Reformators, in: Zwingliana. Beiträge zur Geschichte

Zwingiis, der Reformation und des Protestantismus in
der Schweiz, hg. vom Zwingliverein, Bd. 18 (1989—

1991), Zürich 1991, S. 366-389.
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/Di5848.php

(Autor: Lukas Gschwend; letzter Abruf: 1.3.2016).

http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D4i209.php
(Hans Ulrich Bächtold; letzter Abruf 28.2.2016).

Ibbeken, Hilbert/Blauert, Elke (Hg.): Karl Friedrich
Schinkel - das architektonische Werk heute, Stuttgart
und London 2001.

Jehle, Frank: Johannes Kessler als Reformator, in: Gam-

per, Rudolf/Gantenbein, Urs Leo/Jehle, Frank: Johannes

Kessler (1502/03-1574). Chronist der Reformation,
St. Gallen 2003, S. 12-19.

Jezler, Peter/Jenny, Christine/Jezler, Elke (Hg.) (mit Bei¬

trägen von Franz Zeiger, Hans Martin Gubler und
Markus Landert): Mythos der Geschichte. Johann

Caspar Bosshardt 1823—1887. Historienmaler aus Pfäf-

fikon in München. Eine Publikation der Antiquarischen

Gesellschaft Pfäffikon, Pfäfflkon 1987.

Junghans, Helmar: Neue Erkenntnisse und neue Fragen

zu Martin Luthers Leben und Umwelt, in: Melier:
Fundsache Luther, S. 142-149.

Kammer, Otto: Reformationsdenkmäler des 19. und 20.

Jahrhunderts. Eine Bestandsaufnahme von Otto Kammer

im Auftrag der Stiftung Luthergedenkstätten in
Sachsen-Anhalt, Leipzig 2004 (Stiftung
Luthergedenkstätten in Sachsen-Anhalt, Katalog 9).

Karl Friedrich Schinkel. Architektur — Malerei — Kunstgewerbe.

Verwaltung der Staatlichen Schlösser und Gärten

und Nationalgalerie Berlin. Staatliche Museen
Preussischer Kulturbesitz. Orangerie des Schlosses

300



Charlottenburg 13. März bis 13. September 1981

(Ausstellung/Ausstellungskatalog, verfasst von Helmut
Börsch-Supan und Lucius Grisebach), Berlin 1981.

Kelly, J. N. D.: Reclams Lexikon der Päpste. Aus dem

Englischen übersetzt von Hans-Christian Oeser, Stuttgart

1988.

Kern, Peter: Kirche und Konfessionen [betr. Altstätten],
in: Küster, Werner/Eberle, Armin/Kern, Peter: Aus der
Geschichte von Stadt und Gemeinde Altstätten, hg.

vom Verein «Geschichte von Stadt und Gemeinde
Altstätten», Altstätten 1998, S. 261-298.

Kessler, Johannes: Sabbata. Mit kleineren Schriften und
Briefen. Unter Mitwirkung von Prof. Dr. Emil Egli
und Prof. Dr. Rudolf Schoch in Zürich hg. vom
Historischen Verein des Kantons St. Gallen, St. Gallen

1902.
Koch, Hans-Theodor: Anatomie als universitäres Lehr¬

fach. Das Beispiel Wittenberg, in: Helm, Jürgen/Stukenbrock,

Karin (Hg.): Anatomie. Sektionen einer
medizinischen Wissenschaft im 18. Jahrhundert,
Wiesbaden/Stuttgart 2003, S. 163-188.

Krauss, Jutta: Das Wartburgfest der deutschen Burschenschaft,

Regensburg 2011.

Kühne, Hartmut: Ablassfrömmigkeit und Ablasspraxis
um 1500, in: Meiler: Fundsache Luther, S. 36-47.

Kunstmuseum St. Gallen. Katalog der Sammlung.
Gemälde - Pastelle - Glasbilder - Textile Werke - Sulp-
turen - Objekte, bearb./hg. von Rudolf Hanhart,
St. Gallen 1987.

Kunstmuseum St. Gallen. Katalog, bearb. Rudolf Hanhart,

St. Gallen 1977.
Leppin, Volker: Martin Luther, Darmstadt 2006.

Lutherausgabe 1883 ff. D. Martin Luthers Werke. Kriti¬
sche Gesamtausgabe, Bde. 1—58, Weimar 1883 ff.

Lutherausgabe Briefe. D. Martin Luthers Werke. Kriti¬
sche Gesamtausgabe. Briefwechsel, Bde. 1—15, Weimar
1930-1978.

Lutherausgabe Tischreden. D. Martin Luthers Werke.
Kritische Gesamtausgabe. Tischreden, Bde. 1—6, Weimar

1912-1921.
Maaz, Bernhard (Hg.): Johann Gottfried Schadow und

die Kunst seiner Zeit, mit Beiträgen zahlreicher
Autorinnen und Autoren, Ausstellungskatalog/Begleitpublikation

Kunsthalle Düsseldorf (5. November 1994—

29. Januar 1995), Germanisches Nationalmuseum

Nürnberg (30. März-18. Juni 1995) und Nationalgalerie
Berlin (14. Juli-24. September 1995), Köln 1994.

Mackowsky, Hans (Hg.): Karl Friedrich Schinkel. Briefe,

Tagebücher, Gedanken, Bremen 2014 (Nachdruck der

Ausgabe von 1922).

Matthes, Christian: Die archäologische Entdeckung des

Luthergeburtshauses in Eisleben, in: Melier: Fundsache

Luther, S. 114-119.
Meiler, Harald (hg.): Fundsache Luther. Archäologen auf

den Spuren des Reformators, Halle und Stuttgart 2008.

Messling, Guido: Die Welt des Lucas Cranach. Ein Künstler

im Zeitalter von Dürer, Tizian und Metsys, Leipzig
2010/2011 (mit verschiedenen Beiträgen). Katalog zur
Ausstellung im Palast der Schönen Künste, Brüssel,

20. Oktober 2010-23. Januar 2011.

Müller, Nikolaus: Die Wittenberger Bewegung 1521 und

1522, in: Archiv für Reformationsgeschichte. Texte

und Untersuchungen. In Verbindung mit dem Verein
für Reformationsgeschichte, hg. von Walter Friedensburg,

VI. Jg. (1908/1909), Leipzig 1909, S. 161-226,

261-325, 385-469; VII. Jg. (1909/1910), Leipzig 1910, S.

185-224, 233-293, 353-412; VIII. Jg. (1910/1911), Leipzig

1911, S. 1-43.
Naef, Werner: Vadian und seine Stadt St. Gallen, Bd. 2:

1518—1551. Bürgermeister und Reformator von St. Gallen,

St. Gallen 1957.

NjblSG. Neujahrsblatt des Historischen Vereins des Kantons

St. Gallen.

Oehninger, Robert Heinrich: Das Zwingliportal am
Grossmünster in Zürich. Hg. vom Kirchenrat der

Evangelisch-reformierten Landeskirche des Kantons
Zürich, 3., aktualisierte Auflage, Zürich 2004.

Oehninger, Robert Heinrich: Die Bibeltür am Gross¬

münster in Zürich, Zürich 2005.
Renggli, Alexa: Das Familienbuch Hans Voglers des Älte¬

ren und des Jüngeren aus dem St. Galler Rheintal. Ein
Zeugnis häuslichen Schriftgebrauchs am Ende des

15. Jahrhunderts, hg., eingeleitet und kommentiert
von Alexa Renggli, Basel 2010 (Selbst-Konstruktion.
Schweizerische und Oberdeutsche Selbstzeugnisse

1500-1850, Bd. 3).

Ringger, Georg: Die neue evangelische Kirche in Altstät¬

ten. Festschrift zur Erinnerung an den Bau und die

Einweihung, Altstätten 1906.

Ritter, Gerhard: Luther. Gestalt und Tat, Stuttgart 7i983.

Roch-Lemmer, Irene: Andreaskirche. Lutherstadt Eisle¬

ben, Regensburg 42007.
Schaich-Klose, Wiebke: D. Hieronymus Schürpf. Der

Wittenberger Reformationsjurist aus St. Gallen 1481—

1554, St. Gallen/Trogen 1967 (NjblSG 107).

Schaich-Klose, Wiebke: D. Hieronymus Schürpf. Leben
und Werk des Wittenberger Reformationsjuristen
1481—1554, Dissertation Universität Tübingen (Rechtsund

Wirtschaftswissenschaftliche Fakultät), o. O. o. J.

[Tübingen/St. Gallen/Trogen 1966/1967].
Schlenkrich, Elke: Pesterfahrungen zur Lutherzeit in

Mitteldeutschland, in: Meiler: Fundsache Luther, S. 48—53.

Schmidt, Martin Anton: Karlstadt als Theologe und Pre¬

diger in Basel, in: Theologische Zeitschrift, Jg. 35/Heft
3 (Mai/Juni 1979), S. 155-168.

Schmitt, Reinhard/Gutjahr, Mirko: Das «Schwarze Klos¬

ter» in Wittenberg. Bauforschung und Archäologie im
und am Kloster der Augustiner-Eremiten und Wohnhaus

Martin Luthers, in: Meiler: Fundsache Luther, S.

132-139.

301



Schuchardt, Günter: Die Kunstsammlung der Wartburg,
Regensburg 1998.

Schuchardt, Günter: Martin Luther (1483-1546). Mönch

- Prediger - Reformator, Regensburg 320io.
Schuchardt, Günter: Welterbe Wartburg, Regensburg

s20i3 (Burgen, Schlösser und Wehrbauten in
Mitteleuropa, hg. von der Wartburg-Gesellschaft, Bd. 4).

Slenczka, Ruth: Bemalte Bronze hinter Glas? — Luthers

Grabplatte in Jena 1571 als «protestantische Reliquie»,
in: Zitzlsperger, Philipp (Hg.): Grabmal und Körper

- zwischen Repräsentation und Realpräsenz in der Frühen

Neuzeit (Tagungsband). Studientag des Requiem-
Projekts am Institut für Kunst- und Bildgeschichte der
Humbold-Universität zu Berlin, 16.04.2010 (kunsttexte.de,

4/2010, Renaissance).

Staerkle, Paul: Beiträge zur mittelalterlichen Bildungsge¬
schichte St. Gallens, St. Gallen 1939 (Mitteilungen zur
vaterländischen Geschichte, hg. vom Historischen
Verein des Kantons St. Gallen, 40).

Stahl, Andreas/Schlenker, Björn: Lutherarchäologie in
Mansfeld. Ausgrabungen und begleitende
Bauforschungen am Elternhaus Martin Luthers, in: Meiler:
Fundsache Luther, S. 120-131.

Stiftsbibliothek St. Gallen. Im Anfang war das Wort. Die
Bibel im Kloster St. Gallen. Katalog zur Jahresausstellung

in der Stiftsbibliothek St. Gallen (2. Dezember

2012 bis 10. November 2013), St. Gallen 2012.

Straube, Manfred: Wirtschaftliche Verhältnisse in Mittel¬
deutschland zur Lutherzeit, in: Meiler: Fundsache

Luther, S. 26-35.

Stückelberger, Hans Martin: Die evangelische Pfar¬

rerschaft des Kantons St. Gallen. Seit dem Bestehen

jeder reformierten Kirchgemeinde bis 1970
zusammengestellt und mit biographischen Notizen versehen,

St. Gallen 1971.

Titze, Mario: Preußen und Luther. Zwei Luther-Denk¬
male des 19. Jahrhunderts in Wittenberg, Denkmalpflege

in Sachsen-Anhalt 1/1996, S. 62-74
Treu, Martin: «Von daher bin ich» - Martin Luther und

Eisleben. Ein Rundgang durch die Ausstellung im
Geburtshaus, Wittenberg 2014.

Treu, Martin: Luther-Bilder, in: Meiler: Fundsache Lu¬

ther, S. 96-99.
Weber, Wilhelm: Luther-Denkmäler - Frühe Projekte

und Verwirklichungen, in: Denkmäler im 19.
Jahrhundert. Deutung und Kritik, hg. von Hans-Ernst

Mittig und Volker Plagemann, München 1972 (Studien

zur Kunst des 19. Jahrhunderts, Bd. 20), S. 183—215,

s. 399-416.
Zürich, ETH, Graphische Sammlung, Inv. D 7753 (Schen¬

kung Heinrich Schulthess-von Meiss [1894/1895]); Inv.

D 8510 (Schenkung Heinrich Schulthess-von Meiss

[1894/1895]).

302


	Der Kopf, die Glieder : Martin Luther (ca. 1483-1546) und sein Umfeld. Blicke in die Schweiz und nach St. Gallen

