
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Band: 157 (2017)

Artikel: Gewinn für die Toten und die Lebenden : Jahrzeitstiftungen vor der
Reformation

Autor: Sonderegger, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946258

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946258
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gewinn für die Toten und die Lebenden -
Jahrzeitstiftungen vor der Reformation

Stefan Sonderegger

Martin Luthers Weg zum Reformator war lang und alles

andere als einfach. Die Reformation stellte die seit
Jahrhunderten geltenden religiösen Vorstellungen und Praktiken

in Frage.' Das verunsicherte die Menschen, auch

Martin Luther selbst. In einer Tischrede soll er von seinen
nächtlichen Disputationen mit dem Teufel berichtet
haben. Er erzählte, dass der Teufel wie ein ausgewiesener
Theologe an Luthers Bett getreten sei und ihm unerbittlich

seine Argumente dargelegt habe: «Gott ist Sündern

feind; du bist ein Sünder, drum ist dir Gott feind.» Luther
konnte Gottes Zorn nachvollziehen. Das allein war aber

nicht das Schlimme, sondern das Schlimme war das

Gefühl, dass er ganz von Gott verlassen sei und dass er Gott
nicht beeinflussen und dessen Wille nicht erkennen könne.

Der Eindruck, dass Gott die Menschen ganz willkürlich

erwählte oder aber verwarf, erweckte in Luther die

Angst, dass er selbst nicht zum Heil, sondern zur
Verdammnis vorbestimmt sei. Erst als Luther zur Einsicht
kam, dass Gott wohl die Sünde, aber nicht den Sünder
hasste, gelangte er zu innerer Ruhe. Seine nächtlichen
Debatten mit dem Teufel konnte er nun selbstbewusst mit
den Worten beenden: «Leck mich am Arsch; Gott ist
nicht zornig, wie du sagst» — und einschlafen.

Luther gelangte zur Einsicht, dass Gott den Menschen

nur verdammte, um ihn zu erlösen. Daraus entwickelte er
die Grundansicht, dass der Mensch nur durch Gottes
Gnade, ohne dafür gute Werke tun zu müssen, zur Seligkeit

gelangt. Allein der Glaube an Jesus Christus zähle,

nicht die rituellen Bussübungen, Beichten, Ablasszahlungen

sowie Schenkungen, die alle laut traditioneller
Glaubenspraxis dem eigenen Seelenheil dienen sollten.1

1 Zur Reformation siehe neu die Texte der Stadtarchive und der

Vadianischen Sammlung unter https://stadtarchiv.ch/reformation-
findet-stadt/

2 Zum ganzen Abschnitt Hinrich, Johann: Reformation. Die 95

wichtigsten Fragen, München 2016 (zweite Auflage), S. 42-48.
3 Saulle Hippenmeyer, Immacolata: Nachbarschaft, Pfarrei und

Gemeinde in Graubünden 1400-1600, Chur 1997 (Quellen und

Forschungen zur Bündner Geschichte. Bd. 7), S. 14.

Die Ansicht, das individuelle Schicksal im Jenseits nicht
mit Taten im Diesseits beeinflussen zu können, war ein
fundamentaler Bruch mit dem bisherigen Glauben.
Dadurch wurde nicht nur der Glaube an eine Vorsorgeeinrichtung

zugunsten des eigenen Seelenheils nach dem Tod
in Frage gestellt, sondern auch ein Pfeiler der mittelalterlichen

Armenfürsorge ins Wanken gebracht: die

Jahrzeitstiftungen.

Jenseitsökonomie zum eigenen Nutzen

Für sich, seinen Ehepartner, seine Kinder und seine nahen
Verwandten eine Jahrzeit zu stiften, war im Mittelalter
sehr verbreitet. Unter einer Jahrzeitstiftung versteht man
die dauerhafte Zuwendung einer Vermögensmasse für
einen bestimmten Zweck über den Tod des Stifters hinaus.
Der Zweck von Jahrzeitstiftungen bestand darin, das

Gedenken - deshalb werden solche Jahrzeitstiftungen auch

Gedenkstiftungen genannt - an den verstorbenen Stifter
wach zu halten und so nach dem Tod des Körpers für dessen

Seele zu sorgen. Der Grund für die Einrichtung
solcher Stiftungen war die Angst vor dem Fegefeuer. Dieser
Glaube führte zur Vorstellung, dass der Mensch im Diesseits

aktiv zu seinem Seelenheil nach dem Tod beitragen
müsse, denn der Glaube alleine bewahrte einen nicht vor
dem Fegefeuer mit seinen Höllenstrafen.3 Wer seine Zeit
im Fegefeuer verkürzen wollte, musste deshalb schon zu
Lebzeiten Vorsorgen. Diese Möglichkeit boten individuelle

Jahrzeitstiftungen.

Seit dem 12. Jahrhundert war die Vorstellung verbreitet,
dass die Seelen der Verstorbenen bis zur ersehnten
Aufnahme ins Paradies im Fegefeuer schmoren müssten. Im
Fegefeuer erlitt man (nach irdischen Vorstellungen)
Höllenqualen, aber im Gegensatz zur Hölle bestand die
Aussicht auf Erlösung. Das Fegefeuer diente der Läuterung
von den begangenen Sünden.

Von Berufes wegen besonders gefährdet waren Menschen,
die in Handel und Geldgeschäften tätig waren. Denn nach

kirchlichem Recht war die Vergabe von Krediten gegen
Zins Wucher und wurde als Sünde betrachtet. Wer seine

Zeit im Fegefeuer verkürzen wollte, musste deshalb zu Leb-

160



Himmel

Fegefeuer

Die Seele verläßt
den Körper

Hölle

Jenseitsvorstellung in Verbindung mit dem Fegefeuer: Nach dem Tod findet das individuelle Gericht (Partikulargericht) statt, welches

entscheidet, wer als Person im Format eines Heiligen direkt in den Himmel kommt, wer auf ewig in die Hölle muss oder wer zur Läuterung

von den Sünden in das Fegefeuer gelangt. Die Seelen im Fegefeuer leiden die gleichen Qualen wie die Verdammten in der Hölle. Wenn sie

genug lang für ihre Sünden gebüsst haben, werden sie geläutert in den Himmel gelangen. Die ungetauft gestorbenen Kinder gelangen

in den Limbus, einen Neutralort, wo sie weder leiden noch himmlische Freuden geniessen. Aus: Jezler, Peter: Jenseitsmodelle und Jenseitsvorsorge

- eine Einführung, in: Himmel, Hölle, Fegefeuer. Das Jenseits im Mittelalter, Zürich 1994, S. 19.

Zeiten dafür sorgen, dass seine irdische Sündenlast durch
die dauernde Fürbitte von Betenden und durch wohltätige
Werke verringert werden konnte. Dazu dienten Stiftungen,
die nach dem Prinzip «Leistung und Gegenleistung»
funktionierten. Die Leistungen von Stiftern bestanden in
materiellen Zuwendungen an geistliche und soziale Einrichtungen.

Diese bestanden aus direkten Schenkungen von
Immobilien oder Geldbeträgen, oft aber auch aus Übertragungen

von ewig zu entrichtenden, jährlichen Zinsen, die

auf Liegenschaften lasteten, welche den Stiftern gehörten.
Die Gegenleistung der beschenkten Kirchen, Klöster und

Spitäler bestand vor allem aus Messen mit Gebeten für den

verstorbenen Stifter und seine mitbedachte Verwandtschaft

anlässlich der Bestattung, am 7. und 30. Tag danach und
dann jährlich wiederkehrend am Todestag.4

Diese Jenseitsökonomie wies seit dem Spätmittelalter
kommerzielle Züge auf. Insbesondere Adlige oder reiche

Händler waren dank ihres Vermögens in der Lage, meh-

4 Rippmann, Dorothee: Über die Gräber gehen und Gott für die

selben Seelen bitten. Stiftungen zum Totengedenken in der

Kleinregion Bischofszell, in: Wer sanct pelayen zue gehört... Beiträge

zur Geschichte und Stadt Bischofszell und Umgebung in Mittelalter
und Früher Neuzeit, hg. v. Hannes Steiner, 2016, S. 153.

161



Î>«* fefx f ï» ï'fyl
faQOt m Oiw bww'"**
ÛoVftm angongw*
t £Âr $««« nü&fxagt

1549 kopierte der St. Galler Gerichtsschreiber

Wolfgang Fechter die von Vadian ver-

fasste Kleinere Chronik der Äbte. Am Rand

auf Seite 101 ist eine Abbildung des

Fegefeuers mit einem spitzen Kommentar gegen
den Mönchsstand eingefügt: «Das Fegfür ist

zuo disen Tagen in den Benedicter Cioestern

an gangen. Hat guoten Nutz tragen.»
Stadtarchiv der Ortsbürgergemeinde St. Gallen,

Bd. 677a, Seite 101.

rere Gedenkstiftungen gleichzeitig in verschiedenen Klöstern,

Kirchen und Spitälern zu errichten. Dadurch ver-

grösserten sie den Kreis der Fürbitter für ihr Seelenheil.

Mit anderen Worten: Vermögende waren in der Lage,
mehr als andere in die Zeit nach dem Tod zu «investieren»,

die «Rendite» bestand in der zu erwartenden Verkürzung

ihrer Leidenszeit im Fegefeuer.

Ein reicher Stifter war beispielsweise Werner Hunt, der im
Jahrzeitbuch von St.Laurenzen nur kurz mit einer kleinen

Geldstiftung an das städtische Spital erwähnt ist. Man
erfährt daraus nur wenig über ihn und seine Stiftertätigkeit.
Allerdings hatte Werner Hunt auch noch in anderen

Institutionen Stiftungen eingerichtet. So finden sich in einer
Urkunde aus dem Jahr 1306 detaillierte Bestimmungen für
eine Jahrzeitstiftung für ihn und seine Frau im Kloster

Magdenau.5 Für die Begehung der Jahrzeit mittels Messe

an seinem Todestag investierte er Erträge - bäuerliche

Abgaben — aus einem Gut, das er dem Kloster abgekauft hat-

5 Chartularium Sangallense, Bd. 5, bearbeitet v. Otto P. Clavadetscher,

St. Gallen 1988, Nr. 2642.

te. Auffallend ist, dass er diese Abgaben an das Kloster

Magdenau in buchhalterischem Sinn einzeln aufführte.
Teil seiner Anlagestrategie waren auch Absicherungen.
Diesen dienten detaillierte Regelungen darüber, wer bei

welchem Schaden diesen zu tragen hatte: Bei Brand,
Gewalt, Hagel oder Seuchen sollte der Schaden zu gleichen
Teilen zwischen Werner Hunt als Stifter und dem Kloster

Magdenau als Geldempfänger geteilt werden. Für andere

Schäden war das Kloster allein verantwortlich. Ausdruck
der vom Stifter angestrebten weitgehenden Absicherung
seiner Stiftung ist zudem Folgendes: Hunt bat den Abt von
Wettingen - das Frauenkloster Magdenau war dem Kloster

Wettingen unterstellt - und jenen von Salem um
Beglaubigung der Urkunde; die beiden Äbte und ihre
Amtsnachfolger sollten ihm Garanten für die Umsetzung der

Gedenkstiftung nach seinem Tod sein.

Auch wenn es keine ausdrückliche Erwähnung des Berufs

von Werner Hunt gibt, scheint es sich bei ihm um einen

erfolgreichen Kaufmann gehandelt zu haben. Im Laufe
des 14. und 15. Jahrhunderts arbeitete sich St. Gallen zur
wichtigsten Leinenhandelsstadt im Bodenseegebiet

empor; es ist denkbar, dass Hunt daran beteiligt war. Hunts

162



Darstellung der Errichtung einer Gedenkstiftung durch einen Stifter.

Links aussen ist der Stifter dargestellt, der für sich eine Stiftung zur

Errettung seiner Seele nach dem Tod aus dem Fegefeuer errichtet.

Seine materiellen Aufwendungen bestehen aus folgenden Teilen

(von oben nach unten): Der Stifter vermacht einem Priester zu dessen

Lebensunterhalt einen Teil der Einnahmen - hier Getreide - aus

seinem Grundbesitz. Die Bauern, welche den Grundbesitz des Stifters

bewirtschaften, sowie alle ihre Nachfolger, sind zur Abgabe an

den Priester verpflichtet. Weitere Aufwendungen des Stifters können

die Ausstattung einer Kirche oder eines Altars betreffen, wo

die Messen für den Stifter gelesen werden: Wachskerzen, die

Herstellung von Altarbildern oder liturgischen Geräten wie Kelchen

oder Leuchtern.

Der Priester (Mitte rechts) lebt von den Natural- und Geldabgaben,

die der Stifter für sein Totengedenken eingesetzt hat und die von

Bauern abgeliefert werden, welche den Grundbesitz des Stifters

bewirtschaften. Als Gegenleistung dafür ist der Priester verpflichtet,

die vertraglich zwischen ihm und dem Stifter festgelegten Gottesdienste

für das Seelenheil des Stifters zu leisten. Nach dem Tod des

Priesters sind dessen Nachfolger zu den gleichen Gedenkleistungen

für die Seele des Stifters verpflichtet.

Der Stifter wird nach seinem Tod eine Zeit lang im Fegefeuer für

seine Sünden büssen müssen (rechts unten). Je mehr er gestiftet
hat, desto mehr Menschen beten für seine Seele und desto kürzer

ist seine Busszeit. Ist die Busszeit vorüber, tragen Engel die Seele

des Stifters in den Himmel.

Vorlage mit Genehmigung des Autors: Jezler Peter: Jenseitsmodelle

und Jenseitsvorsorge - eine Einführung, in: Himmel, Hölle, Fegefeuer.

Das Jenseits im Mittelalter, Zürich 7 994, S. 24 und 25.

163



fjox yapcomn-

In Jahrzeitbüchern wurde der Tag

festgelegt, an welchem des verstorbenen

Stifters gedacht werden sollte. Das

brauchte für den Pfarrer eine Verwaltung

der Gedenktermine, wozu sich

die Kalenderform eingebürgert hatte.

Auf der rechten der beiden abgebildeten

Seiten aus dem Jahrzeitbuch

der St. Galler Stadtkirche St. Laurenzen

wird in der Mitte in einer kurzen

Notiz Werner Hunt erwähnt.

Stadtarchiv der Ortsbürgergemeinde

St. Gallen, Bd. 509, S. 78 und 79.

Stiftungsverhalten lässt jedenfalls kaufmännisches Denken

und Handeln erkennen, indem seine Stiftungen auf
möglichst grossen Nutzen für ihn — und zwar sowohl im
Diesseits als auch im Jenseits — angelegt waren. Seinem

«religiösen Nutzen» dienten die grosse Zahl und die
institutionelle Breite seiner Stiftungen: Je mehr Institutionen

er bedachte, desto grösser wurde der Kreis jener, die
für sein Seelenheil beteten. Hunt stiftete Jahrzeiten im
St. Galler Klosterspital, in den Spitälern Lindau, St. Gallen

und Konstanz, in den Feldsiechenhäusern St. Gallen
und Konstanz, in den Zisterzienserklöstern Magdenau,
Tänikon und Feldbach. Hinzu kamen indirekte Zuwendungen

für Jahrzeiten an die Barfüsser in Lindau, ans
Siechenhaus Aschach bei Lindau, an die Kapelle St. Johann
in St. Gallen, an die Zisterzienserklöster Wettingen und
Salem, an das Prediger- und an das Augustinerkloster in
Konstanz und an die Kirchen in St. Gallen. Seinem
«weltlichen Nutzen» diente, dass er sich bei allen Schenkungen
die lebenslängliche Nutzniessung vorbehielt.6

6 Sonderegger, Stefan: Zum eigenen und zum Nutzen anderer. Ge¬

denkstiftungen in hoch- und spätmittelalterlichen St. Galler Urkunden,

in: Bücher des Lebens - Lebendige Bücher. Mit Beiträgen von

Peter Erhart u. a., St. Gallen, 2010, S. 226-233.
7 Chartularium Sangallense, Bd. 4, bearbeitet v. Otto P. Clavadetscher,

St. Gallen 1985, Nr. 2245.

8 Chartularium Sangallense, Bd. 6, bearbeitet v. Otto P. Clavadetscher,

St. Gallen 1990, Nr. 3754.

Eine so breit gefächerte Anlagestrategie hatte auch den
Zweck der Risikoverteilung. Je grösser der Kreis der von
einem Stifter berücksichtigten Institutionen war, desto

geringer war der Schaden, wenn eine Institution nicht in
der Lage war, ihre Gedenkleistungen zugunsten des

verstorbenen Stifters zu erbringen. Der Absicherung dienten
zudem klare vertragliche Abmachungen der gegenseitigen
Pflichten und Rechte in Urkunden. Ein Beispiel: In einer

Abmachung aus dem Jahre 1290 zwischen dem Kloster

Magdenau einerseits und der Familie der Giel von Glattburg

anderseits, die zu den Gründern dieses

Zisterzienserinnenklosters gehörte, verpflichteten sich die Schwestern

von Magdenau gegenüber Gertrud der alten Gielin zur
Begehung der Jahrzeiten für ihren bereits verstorbenen
Mann und ihre ebenfalls bereits verstorbenen zwei Söhne.7

Das Kloster erhielt im Gegenzug ein Gut in Degers-
heim und die bäuerlichen Abgaben daraus. Wenn die
Klosterfrauen oder ihre Nachfolgerinnen die Jahrzeiten
nicht abhielten, wie es vereinbart worden war, hatte die

Priorin von Magdenau das Versäumnis ihres Konvents
beim Visitator (Abt des Zisterzienserklosters Wettingen
AG) anzuzeigen. Dieser war dann berechtigt, die laut der

Stiftung der alten Gielin für Magdenau vorgesehene

Nutzniessung des Degersheimer Gutes für sein eigenes
Kloster einzufordern. Eine ähnliche Strafklausel nahm
der Ritter Lütold der Schenk von Landegg 1340 in seine

Gedenkstiftung an das Kloster Magdenau auf.8 Er schenkte

den Klosterfrauen einen halben Saum Wein jährlich,
damit die Jahrzeit für seine Gemahlin mit «singen und

164



Darstellungen der Qualen, die man im Fegefeuer bis zur Errettung der Seele in den Himmel erleiden musste - hier ein besonders eindrückliches

Beispiel am Berner Münster -, erinnerten die Menschen an die Strafen nach dem Tod, die sie für begangene Sünden zu erleiden hatten.

Abbildung aus Meyer, Werner/Finck, Heinz Dieter: Die Schweiz in der Geschichte 700-1700, Zürich, 1995, S. 104 und 105.

mit lesen» begangen werde. Bei Nichteinhaltung hatte er
das Recht, den Weinzins einem anderen Kloster zukommen

zu lassen.

Im Laufe des Spätmittelalters wurden die Regelungen
über die Begehung der Jahrzeiten ausführlicher. Darin
zeigt sich die grosse Sorge der Stifter um ihr Seelenheil,
versuchten sie doch den Weiterbestand ihrer Jahrzeiten
möglichst gut abzusichern. Ob nämlich die Nachfolger
der Stiftungsempfänger, die mit einer Stiftung verknüpften

Gedenkleistungen für den Stifter auch nach dessen

Tod wirklich ausführten, lag nicht mehr in der Hand des

verstorbenen Stifters. Da nach dem Willen von Stiftern
die religiöse Leistung für ihr Seelenheil ewig dauern sollte,

musste auch die dafür aufzubringende Zahlung ebenso

lange gesichert sein. Die Stifter brauchten deshalb Sicherheiten

über ihren Tod hinaus. Die grösste Sicherheit boten

schriftliche Abmachungen und die Verpflichtung der
Beschenkten, als Treuhänder zu wirken. Für Letzteres

eigneten sich besonders gut Institutionen wie Spitäler oder
Klöster oder politische Gremien, bei denen man davon

ausgehen konnte, dass sie lange Bestand hatten und
öffentlichen und behördlichen Kontrollmechanismen
unterstanden. Dabei wurde diesen Treuhändern ein gewisser
Handlungsspielraum zugestanden. Letzteres ist in der

Jahrzeitstiftung von Schwester Margareta Schubinger an
das Kloster Wurmsbach in Jona im Jahre 1350 belegt.9 Sie

hatte dem städtischen Spital Rapperswil ihr Haus in der
Stadt vermacht mit der Auflage, dass für die Begehung

ihrer Jahrzeit im Kloster Wurmsbach ein Getreidezins,
der auf ihrem Haus in Rapperswil lastete, verwendet würde.

Die Spitalleitung hatte das Recht, das Haus zu verkaufen,

musste dann aber den Getreidezins auf eine andere

Immobilie legen. Diese Regelung diente beiden Parteien.
Dem Spital liess sie eine gewisse Handlungsfreiheit in der

Wirtschaftsführung, indem Handänderungen grundsätzlich

möglich waren, und der Stifterin garantierte sie den
Fortbestand ihrer getroffenen Jenseitsvorsorge durch die

Beibehaltung des Getreidezinses.

Hans Nagel von Maienfeld und seine Frau Ida bestimmten

gemäss einem Vertrag vom 28. September 1491 mit der
Pfarrkirche Maienfeld den Stadtrat von Maienfeld als

Treuhänder. Sie trafen bei ihrer Gedenkstiftung Vorkehrungen,

dass auch nach dem Ableben des Pfarrers die

liturgischen Leistungen durch die Kirche erbracht würden.
Das Stifterpaar Nagel löste dies, indem es den Rat, «unser
sunder guoten Fründe und getrüwen lieben Mitbürger
und alle ire Nachkomen», als Treuhänder einsetzte: Wenn
der jeweilige Priester, der die aus der Stiftung finanzierte
Stelle besetzte, starb oder sonst wechselte, sollten der Rat

von Maienfeld für einen Nachfolger sorgen. Sie hatten
zudem die Kontrolle über die korrekte Ausübung seines

9 Chartularium Sangallense, Bd. 7, bearbeitet v. Otto P. Clavadetscher,

St. Gallen 1993, Nr. 4193.

165



/I /s. X? ,»
Am 20. Juli 1527 bestimmte der mehrheitlich reformierte Rat der Stadt St. Gallen, dass der Erlös aus der Abschaffung des Jahrzeitwesens

der Unterstützung Armer zugutekommen sollte: «Von der Jartzit wegen ist angesehen, das die in den Stock armer Lüten geben sollend

werden.» Stadtarchiv der Ortsbürgergemeinde St. Gallen, Ratsprotokoll, Bl. 173.

Amtes zu übernehmen und bei Zuwiderhandlungen
sofort einzugreifen. Die Stadtbehörden von Maienfeld hatten

dann freie Hand, die Pfarrstelle einem anderen, ihnen

geeignet scheinenden Priester zu übertragen, denn Vogt
und Stadtrat hätten ihr «Vertruwen», hielten die Stifter in
ihrem Vertrag fest.10

Nicht nur zum eigenen Nutzen

Von einer Jahrzeitstiftung konnten aber nicht nur die

Stifter selber profitieren, sondern auch andere Menschen,

vor allem Hilfsbedürftige. Die materiellen Leistungen der

Stifter bestanden oft aus guten Werken wie Geld-, Brot-
und Weinspenden für Insassen von Spitälern und
Klostergemeinschaften oder für Arme. Die Vorstellung, dass man
mit solchen Wohltaten das Sündenkonto verringern und
eine Vorsorge für den Himmel treffen konnte, lag in der
Bibel begründet. Bei Matthäus 19,21 heisst es: «Geh,
verkauf deinen Besitz und gib das Geld den Armen; so wirst
Du einen bleibenden Schatz im Himmel haben.» Die im
Diesseits geleisteten guten Werke gingen im Jenseits nicht

vergessen, sondern sie wurden beim göttlichen Gericht

gegen die Sünden aufgewogen.11

Die Finanzierung der sozialen Fürsorge basierte denn
auch vor der Reformation zu einem guten Teil auf
individuellen Jahrzeitstiftungen. Im Gegensatz zu späteren

Epochen spielte die private Unterstützung im Vergleich
mit der staatlichen eine grössere Rolle. Im Falle der wich-

10 Sonderegger, Stefan: Das Liechtensteinische Urkundenbuch digital
Teil II (1417-1510). Gut aufbereiteter "Rohstoff" für die Geschichtsforschung,

in: Jahrbuch, Bd. 113, hg. v. Historischer Verein für das

Fürstentum Liechtenstein, Vaduz 2014, S. 47-49.
11 Kuratli, Jakob: Das Jahrzeitbuch von Eschen. Erinnerung stiften in der

mittelalterlichen Dorfgemeinschaft, in: Jahrbuch, Bd. 112, hg. v.

Historischer Verein für das Fürstentum Liechtenstein, Vaduz 2013, S. 73.

tigsten weltlichen Fürsorgeinstitutionen, der kommunalen

Spitäler, die vor allem ältere Menschen bis zu deren

Lebensende versorgten, waren Zuwendungen aus Stiftungen

wichtig, um den Betrieb zu garantieren. Beim städtischen

Spital St. Gallen gewinnt man sogar den Eindruck,
dass seit Mitte des 15. Jahrhunderts Kontakte der

Spitalleitung mit Stiftern dazu genutzt wurden, um als Erbe

berücksichtigt zu werden. Das erforderte jedoch eine

Strategie der Spitalverantwortlichen im Umgang mit
Stiftern, aber auch gegenseitiges Vertrauen.

1433 richtete Guta Land für ihren Vater und ihre Mutter,
ihre Schwester, ihren Ehemann und ihren Sohn eine Jahrzeit

ein. Das städtische Heiliggeistspital in St. Gallen
übernahm dabei nebst eigenen geistlichen Leistungen wie

Messlesungen für die Seelen der verstorbenen Jahrzeitstifter

in der Spitalkapelle die treuhänderische und kontrollierende

Verantwortung gegenüber den anderen Begünstigten.

Es sollte dafür sorgen, dass der Leutpriester der

Stadtkirche St. Laurenzen einen Geldbetrag erhielt, damit
er jedes Jahr an die Namen der Stifterfamilie erinnerte.
Weitere Empfänger von Geldbeträgen waren drei Klöster
sowie das Spital selber. Für den Fall, dass Priester und
Konvente die Seelmessen nicht abhielten, war die Spitalleitung
berechtigt, die dafür bestimmten Geldbeträge zu behalten.

Während dieser Teil der Stiftung der Guta Land dem eigenen

Nutzen, nämlich dem Gedenken an ihre engste Familie,

diente, war der zweite Teil ihrer Stiftung dem Nutzen
anderer gewidmet. Die Stiftung der Guta Land umfasste

nämlich auch die Anreicherung der Mahlzeiten der Insassen

des städtischen Spitals mit Weissbrot sowie Speisungen
für Arme in der Stadt. Der Finanzierung der Stiftung dienten

bäuerliche Getreideabgaben aus Höfen in der Umgebung

der Stadt, die im Besitz von Guta Land waren.

Die Stifterin war in der bevorzugten Lage, viel für ihr
Seelenheil im Jenseits ausgeben zu können. Ihr Vater war
wahrscheinlich ein nach St. Gallen eingewanderter
Kaufmann, der es bereits zu Wohlstand gebracht hatte. Guta

166



Land heiratete Hermann Schirmer, den Bürgermeister
von St. Gallen, den sie überlebte. Zum Aufbau des

Vermögens hatten wohl beide Ehepartner beigetragen. Bis

zum Jahr 1443 sind über 50 Rechtsurkunden - eine für die

damalige Zeit sehr hohe Zahl — nachzuweisen. Sie

dokumentieren, dass Guta Land und ihr Mann im
Liegenschaften- und Agrarhandel tätig waren und Kredite gegen
Zins an Bauern vergaben.

Die reiche Stifterin war offenbar zufrieden mit der Verwaltung

ihrer Stiftungen durch die Spitalleitung, denn über
ihr Vermögen setzte Guta Land das Spital als Teilhaber ein.
Die dem Spital dadurch jährlich zufallenden Zinsen waren
so beträchtlich, dass in der Buchführung des Spitals eine

eigene Rubrik mit dem Titel «Eingenommen von der
Landinen Zins» eingeführt wurde. Kaum eine andere Stifterin
wird vor der Reformation mit ihrem Vermögen mehr
sowohl zum eigenen Nutzen nach ihrem Tod als auch zum
Nutzen der Lebenden in dieser wichtigsten Fürsorgeinstitution

der Stadt St. Gallen beigetragen haben.12

Abschaffung der Jahrzeiten
in der Reformation

Die Reformation führte zu grundlegenden gesellschaftlichen

Veränderungen, die auch die Fürsorgepraxis betrafen.

Die Reformatoren kämpften gegen das Prinzip, sich

mit Jahrzeiten und Ablässen von seinen Sünden freikaufen

zu können. Sie kritisierten diese Jenseitsökonomie;
der Himmel sollte nicht käuflich sein. Die Vorstellung der

Läuterung durch das Fegefeuer wurde als Aberglaube
abgelehnt. Luther bezeichnete den Kult um die Toten mit
Seelmessen, Jahrtagen und Fegefeuer als «päpstliches
Gaukelwerk».'3 Zwar galten die wohltätigen Werke auch
weiterhin als moralische Christenpflicht, aber sie waren
nicht mehr massgebend für das Schicksal der Seele nach
dem Tod. Der sündige Mensch konnte nur durch den
Glauben an die göttliche Gnade und die Erlösung nach

dem Tod hoffen; Bussübungen und Schenkungen konnten

das ungewisse Schicksal nicht positiv beeinflussen.

Damit wurde der Glaube an die Wirkung von Jahrzeitstiftungen

zum Abbau des Sünden-Kontos und damit auch
der Glaube an das Fegefeuer als Ort der Sünden-Läuterung

hinfällig. So wurde mit der Reformation auch in der
Stadt St. Gallen das Jahrzeitwesen abgeschafft. Am 20. Juli
1527 beschloss der Grosse Rat der Stadt St. Gallen, dass

der Erlös aus den aufgelösten Jahrzeitstiftungen zur
Unterstützung Bedürftiger verwendet werden sollte.

Mit deren Auflösung fiel auch der Profit von individuellen
Jahrzeitstiftungen für die öffentliche Armenunterstützung

weg. Deshalb ordnete die Stadt St. Gallen die

Fürsorge in der Reformation grundlegend neu. Die städtische

Obrigkeit liess in der Pfarrkirche eine Opferbüchse - den

so genannten Stock — aufstellen. Einzug und Austeilung
des gesammelten Geldes wurde im städtischen Mandat
vom 8. Juni 1524 geregelt. Um die Verwaltung des im
Stock gesammelten Geldes kümmerte sich das neu
eingerichtete Stockamt.14 In dieser indirekten Form lebte ein
Teil der an die Kirche gebundenen Fürsorge weiter. Hinzu
kam die obrigkeitliche Almosenvergabe aus dem 1479
gegründeten Spendamt.15

Das Almosenmandat von 1524 war der Anfang einer neuen

Fürsorgepolitik, die gesamtgesellschaftliche Auswirkungen

hatte. Wer ein städtisches Almosen erhielt, hatte

strenge Vorschriften über seine Lebensführung einzuhalten.

Almosenempfänger durften kein Wirtshaus betreten
und unterstanden dem Spielverbot. Nach Meinung des

Reformators Johannes Kessler wollte man verhindern,
dass ehrbare Bürger durch betrunkene, faule und dem

Geldspiel verfallene Almosenempfänger vom Spenden
abgehalten würden. Gleichzeitig wollte man das Verhalten

der armen Leute kontrollieren und einschränken. Wer
Geld aus dem Stockamt bezog, musste spätestens in der

zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts ein Erkennungszeichen

tragen: die Männer am Hut und die Frauen am
linken Arm.'6

Diese Veränderung in der Fürsorgepraxis betraf nicht nur
St. Gallen. Allgemein veränderte sich nach der Reformation

die Haltung der Obrigkeiten den Armen gegenüber:
Sie war hauptsächlich von drei sich überlagernden Merkmalen

geprägt — von der christlichen Pflicht zur
Hilfeleistung, von der Absicht, das Elend planmässiger und
effizienter als bisher zu bekämpfen, sowie vom Willen,
die Unterstützten zu kontrollieren und zu disziplinieren.'7

12 Sonderegger, Stefan: Wie es vor der Reformation war: Wohl¬

tätige Jahrzeitstiftungen im städtischen Spital, einsehbar auf
https://stadtarchiv.ch/reformation-findet-stadt/

13 Rippmann (wie Anm. 4), S. 157.

14 Das Stockamt verwaltete neben dem im Stock gesammelten Geld

auch Erträge aus Gütern, die dem Stockamt von Bürgern geschenkt
wurden.

15 Mayer, Marcel: Zur Armenpolitik der Stadt St. Gallen im späten
18. Jahrhundert, in: Armut in der Schweiz (17.-20. Jahrhundert),

hg. v. Head, Anne Lise/Schnegg, Brigitte, Zürich 1989, S. 110. -
Ziegler, Ernst: Ämterarchiv, St. Gallen 1997, S. 100. - Guggenheimer,

Dorothee: Fremd gekommen - fremd geblieben? Fremdheit

in den Mandaten der Stadt St. Gallen vom 16. bis zum 18. Jahrhundert,

unveröffentlichte Lizentiatsarbeit, Zürich 2004, 5. 84-89.
16 Krauer, Rezia: «Dem Armen hilf, den Bettler verjag» - Die Stadt

St. Gallen reorganisiert die Sozialfürsorge, 2017, einsehbar auf
https://stadtarchiv.ch/reformation-findet-stadt/

17 Mayer (wie Anm. 15), S. 123.

167


	Gewinn für die Toten und die Lebenden : Jahrzeitstiftungen vor der Reformation

