Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Band: 157 (2017)

Artikel: Glaube, Wunder, Geld : Ostschweizer Wallfahrtsorte am Vorabend der
Reformation

Autor: Huber, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946256

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-946256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GLAUBE, WUNDER, GELD

OSTSCHWEIZER WALLFAHRTSORTE AM VORABEND
DER REFORMATION

Johannes Huber

Ein Uberblick

Dieser Beitrag' befasst sich in erster Linie mit den subtilen
spatmittelalterlichen, tiberregional ausstrahlenden und
seit dem Spitmittelalter institutionalisierten Wallfahrts-
stitten «Unserer Lieben Frau im Gatter» im St. Galler
Miinster (Klosterkirche), einem Marienwallfahrtsort, und
der Benediktinerabtei Fischingen (Kanton Thurgau), wo
es im 15. Jahrhundert zu einer auffilligen Intensivierung
der Idda-Verehrung gekommen ist. Im Vordergrund steht
die Frage nach dem Ursprung und Zweck der Wallfahrt an
den beiden Orten.

Unter gleicher Fragestellung sollen weitere Gnadenorte
kurz beleuchtet werden: Im Rheintal war seit dem Hoch-
mittelalter die Wallfahrt zum hl. Valentin in Riithi SG
linksrheinisch die bedeutendste. In Dreibrunnen (Gde.
Wil SG) hat sich vorreformatorisch ein Marienwallfahrts-
ort entwickelt, vermutlich mit weit zuriickreichenden
Waurzeln. In Hemberg SG verfligte ein Fruchtbarkeits-
und Wasserkult wenigstens {iber eine spatmittelalterliche
Tradition. Diese drei Gnadenorte waren seit langem popu-
ldr, auf einem natiirlichen Weg der Entwicklung gewach-
sen. Im Unterschied zu ihnen hinterlassen hingegen die
merkwiirdigen Ereignisse von Sennwald und Mérschwil
den Eindruck plump inszenierter Wunder mit der Ab-
sicht, Wallfahrtsaktivitdt zu generieren.

Abschliessend stehen einzelne Heilige (und spatmittelalter-
liche Kultfiguren) und mit ihnen besondere Ortlichkeiten
mit zeitweilig starker Anziehungskraft im Fokus, ndmlich
die Muttergottes auf dem Benkner Biichel (Maria Bild-
stein), der hl. Sebastian in Schinis, ferner im Sarganserland
der hl. Leonhard in Ragaz und der hl. Martin im Calfeisen-
tal. Zweck und «Wallfahrtsgehalt» dieser Kultfiguren sollen
kritisch beleuchtet werden. Es bleibt anzumerken, dass sich
die Auswahl der Orte und Bildwerke in diesem Beitrag
weitgehend auf die sanktgallische Ostschweiz bezieht, dass
sie exemplarisch ist und keinesfalls abschliessend.

1 Das hier behandelte Thema fingierter und tradierter Wallfahrtsorte
wurde erstmals grindlicher gestreift in Huber: Wunder.

A\

\ N

\ N |

7 (H ' V,,
i e I
) ! A P Qs atl i
1 gl
1 g i Tl i
s L
¥ B
B % ' NS
| =\ AR
T
= 7
é Z. o \

St. Gallen. Munster (Klosterkirche). Rekonstruktionszeichnung von
August Hardegger (1858-1927) zu Aussehen und Ausstattung des
Gotteshauses um 1520 (Vorstellungshilfe mit Anndherungswert):
Der Lettner teilt als Raumschranke Schiff und Altarhaus. In den
Gewdlbekammern des Lettners sind Kapellen eingebaut. Rechts,
angrenzend an die Pfeilergalerie, ist die Kapelle zu «Unserer Lieben
Frau im Gatter» erkennbar. Quelle: Hardegger: Stiftskirche, zw.

S. 34 und 35.

100



Muttergottes mit Kind. lllumination im Zinsbuch des Frihamtes im St. Galler Minster, 1487. Die Darstellung wurde auch schon

fur eine Darstellung des Gnadenbilds «Unserer Lieben Frau im Gatter» gehalten, was jedoch umstritten ist. Links: StiftsASG, Bd. 438,

rechts: StiftsASG, Bd. 436.

«Unsere Liebe Frau im Gatter»

Dieses spatmittelalterliche Heiligtum im St. Galler Miins-
ter bildet wohl das bestdokumentierte und meistunter-
suchte Beispiel der sanktgallischen Frommigkeitsgeschich-
te fiir diese Zeit.* Die Wallfahrt zum Gnadenbild war Teil
einer kultisch-institutionellen Verdichtung, wie sie im
kirchlichen Umfeld auch die Ostschweiz betraf. Zur Be-
treuung von Gnadenstitte und Pilgerschaft stellte man
sogar Personal ab (Geistlichkeit, Hilfskrifte). Alles in al-
lem ergibt sich der Eindruck einer intensivierten Bewirt-
schaftung von Glaubigen und ihrer Anliegen.

Die Hauptquelle fiir das Wallfahrtsgeschehen bilden die so
genannten Wunderberichte, die auch hinsichtlich der As-
pekte Biirokratie und Administration vielsagend sind. Er-
ginzt durch chronikalische Aufzeichnung und Urkunden
ermoglicht dieses Material einen fiir die Ostschweiz ein-
zigartigen Eindruck von den vielseitigen Facetten eines
spatmittelalterlichen Pilgerorts und Wallfahrtsbetriebs.

Der Gnadenort im St. Galler Miinster strahlte zwar weit
tiber den engeren geografischen Rahmen hinaus, blieb je-
doch im Schwerpunkt auf die stift-sankt-gallischen Unter-
tanengebiete konzentriert. Aber der Stoff kann hier nicht
in all seinen Mustern aufgerollt werden.

Und darum geht es: Unter einer marianischen Klammer
wurden 1475 im St.Galler Miinster, der Klosterkirche
St. Gallus und Otmar, Frithamt (Frithgottesdienst),’ Bru-
derschaft und Wallfahrt zusammengezogen. So konnte die

2 Staerkle: Wallfahrt (Q/L). Mit diesem Titel hat Staerkle den besag-
ten Wallfahrtskult als Ganzes untersucht, diesen dann aber auch
aus der Perspektive verschiedener Gegenden, aus denen die Pilger
stammten (z. B. Rorschach, Appenzell, Zurich, Vorarlberg), aufge-
arbeitet. — Eine jiingere Untersuchung des Generalthemas From-
migkeit und des Partikularaspekts «Gatter-Wallfahrt» bildet Bless-
Grabher: Frémmigkeit, S. 255 f.

3 Vgl. dazu Lenz: Stiftungen.

101



Gliubigkeit des Menschen tiber verschiedene Zuginge er-
reicht und aktiviert werden. Dies verlieh der damals wohl
bereits seit einiger Zeit bestehenden Wallfahrt breiten Auf-

4 Kessler: Sabbata, S. 312. — KDM SG 3, S. 48. — Die Bezeichnung
«Steinguss» (Poeschel) entfernt sich zumindest in materialtechni-
scher Hinsicht von der Originalquelle.

5 Signoris Erklarungsmodell greift zu kurz, wenn sie ihre Argumen-
tation in Bezug auf das vom stadtischen Patriziat geférderte Gatter-
Heiligtum im St. Galler Mdnster auf «Maria der Biirgerheiligen»
aufbaut. Vgl. dazu Signori: Maria als Burgerheilige, S. 33 ff. Die
Verehrung der Muttergottes war im Hochtal der Steinach durch
Gallus mittels einer starken Geste eingefiihrt worden und erlosch
in der Abtei wéhrend des Hochmittelalters zu keiner Zeit. Vermes-
sen wére es zu behaupten, dass sich die Konventualen nicht mehr
an Gallus’ Marienfrémmigkeit erinnert hétten, im Gegenteil: Der
Kultstatus der Muttergottes blieb Gber alle Jahrhunderte der Abtei-
geschichte gewahrt. Anzunehmenderweise spielte die Muttergottes
(zumindest bis zur Reformation) auch in der benachbarten Stadt
stets eine wichtige Rolle; jedoch wissen wir dariber nur wenig.

In Bezug auf die Marienverehrung trifft die gleiche Feststellung
auch fir die Landschaft zu. Ein Grossteil von Bildwerken, die aus
irgendeinem Grund vom Bildersturm verschont geblieben sind,
stellen die Muttergottes (mit Kind) dar. lkonografisch drften Bild-
werke dieses Typs zusammen mit den Kreuzigungsdarstellungen
die grésste Gruppe bilden.

6 Von grossem didaktischem Wert ist die Rekonstruktionszeichnung
in Hardegger: Stiftskirche, zw. S. 34 und 35, reproduziert auch in
Baudenkmaéler St. Gallen, S. 101, erlauternder Text zum Heiligtum
S. 99 (August Hardegger).

Vesperbild resp. Pieta (sitzende Muttergottes mit dem
toten Sohn). Laut dem Chronisten Johannes Kessler
(Sabbata) handelte es sich beim Gnadenbild «Unserer
Lieben Frau im Gatter» um ein Bildnis dieses mariani-
schen Typus. lllumination aus: StiftsBSG, Cod. Sang.
613 («Codex Gaisbergianus»), 1526, S. 6.

trieb. In die Bruderschaft wurden vor allem Eheleute auf-
genommen. Da die Gebetsvereinigung unter dem Zeichen
der hl. Sippschaft stand, diirfte es in der Bruderschaft
spektral um weitere bediirfnisdhnliche Aspekte gegangen
sein: etwa um unerfiillten Kinderwunsch und damit um
die Hoffnung der existenziellen Absicherung.

Den Anziehungspunkt der Wallfahrt und das sinnliche
Bezugsobjekt aller Aktivititen bildete eine Darstellung
der Muttergottes in Gips oder gehirtetem Kalk.* Diese
Heilige stand im Ubrigen in einer uralten Tradition der
Marienverehrung in Miinster und Klostergemeinschaft.s
Die Figur befand sich im Mittelschiff der Kirche, und
zwar im — von Stiden gezdhlt — dritten Gewdlbe des Lett-
ners, wo sie von einem Gatter (Vergitterung) abgeschirmt
war;® von daher hatte die Gnadenstitte auch die entspre-
chende Bezeichnung erhalten. Die Vergitterung stellte
«wegen besunderer vererung und gnaden» (Kessler) ei-
nen Schutz fiir die Figur vor Berithrungen durch Pilger
dar. Wie aus analogen Beispielen — vgl. etwa das vergat-
terte Grab des Bruder Klaus in Sachseln oder jenes des
hl. Wolfgang in Regensburg (D) — bekannt ist, manifes-
tierte sich der Wunsch von Pilgernden nach kérperlicher
Vereinigung mit dem Kultbild in teils fanatisch-ekstati-
scher Weise, teils gar in absonderlichen, ja anstossigen
Handlungen und Ritualen. Oft fiihrte dies zu Beschidi-
gungen und liess verantwortliche Stellen entsprechende
Vorkehrungen zum Schutz des Gnadenbildes treffen.

102



Menschen beten am Grab von Bruder Klaus. Fragmentarisch Uber-
liefertes Wandgemélde, 16. Jahrhundert, in der Unteren Ranft-
Kapelle (Flieli-Ranft OW). Das Gemélde zeigt den Zustand des
Grabes nach seiner Erneuerung 1518. Zum Schutz des Oberfldchen-
reliefs, das Bruder Klaus darstellt, wurde ein metallener Gitter-

korb Uber das Grab gesetzt. Aufnahme 2016, Johannes Huber,

St. Gallen.

M

Das Grab des hl. Wolfgang von Regensburg in der Kirche St. Emme-
ram, Regensburg, bildet betreffend Schutz des Reliefsteins ein
Analogbeispiel: Die figirliche Platte des Hochgrabs ist bereits im
Mittelalter mit einem metallenen Gitterkorb gegen Missbrauch
geschitzt worden. Aufnahme 2015, Johannes Huber, St. Gallen.

Der geheiligte Ort im Miinster entbehrte wohl nicht einer
besonderen, stimmungsvollen Intimitit; er befand sich
im «wit verrimbt winkel» (Kessler) zwischen dem Lettner
und einer jener Sdulen, welche das Mittelschiff vom siid-
lichen Seitenschiff trennte. Ein Gatterbruder oder Gatter-
knecht, eine Art Aufseher, sorgte dafiir, dass die Wiirde
des Orts gewahrt blieb, indem er Besuchende zu korrek-
tem Verhalten anwies und anstossige Handlungen unter-
band. Im Ubrigen gilt der Aspekt einer mystischen Abge-
schiedenheit fiir jede zentrale Betstitte eines Wallfahrts-
orts, der tiber die Dauer erfolgreich sein méchte, gleich-
sam als zwingendes Erfordernis — so auch fiir jede der in
diesem Beitrag vorgestellten Ortlichkeiten (soweit fiir sie
die Umstinde iiberhaupt noch erkennbar sind). Wallfahrt
ohne Angebot an/von mindestens einem intimen Betort
kann nicht funktionieren.

Uber die Gestalt der Figur hinter dem Gatter herrsche
keine endgiiltige Klarheit. Staerkle plidierte zu Beginn
seiner langjihrigen Nachforschungen fiir eine Skulptur,
deren Aussehen jenem der Einsiedler Madonna nahe oder
nach deren Vorbild geformt war (Mutter mit Kind, aller-
dings ohne dunkle Holzfirbung und mit anderer Beklei-
dung).” Dass diese Position spiter wieder aufgegeben wor-
den ist, findet den Grund in Kesslers authentischer Mit-
teilung, wonach es sich bei der Figur im Gatter um ein
Vesperbild,® um eine Pieta also (Darstellung der [sitzen-
den] Muttergottes mit dem Leichnam des Sohns im
Schoss), gehandelt habe.” Handelte es sich tatsichlich um
ein Vesperbild, hitte sich iiber das Leidensmotiv die Ver-
bindung zwischen der wallfahrenden Klientel und dem
Bildinhalt ergeben. Die ephemeren Materialien Gips oder
gehirterter Kalk, sofern die Figur tatsichlich aus solchem
Stoff beschaffen gewesen sein sollte (und man méchte
meinen, Augenzeuge Kessler wusste es), lassen fiir ihre
Herstellung auch an ein Negativ denken, nach dem mog-
licherweise noch weitere Abgiisse konfektioniert worden
sind. Vielleicht standen diese an anderen Orten und wur-
den in gleicher Weise verehrt.

7 Vgl. dazu Staerkle: Wallfahrt, S. 161 f., mit Hinweis auf die ent-
sprechenden Titelminiaturen in den beiden Zinsbiichern des Frih-
amtes: StiftsASG, Bde. 436 und 438. Bd. 437, das dritte Exemplar
dieses Zinsbuches, weist hingegen keine Miniatur auf.

8 Der typologisierende Terminus ist bei Kessler eindeutig und wohl
bewusst gewéhlt.

9  Kessler: Sabbata, S. 96. Kessler stellt die Figur im St. Galler Minster
jenem Wunder bewirkenden «staine Marienbild» im Dominikaner-
innenkloster Zirich-Oetenbach typologisch zur Seite («glich wie
by uns hie an vesperbild»). Um welchen Bildtypus es sich in Zurich-
Oetenbach tatsachlich gehandelt hat, Ildsst sich jedoch nicht aus-
machen. Vqgl. die noch rudimentareren Angaben in KDM ZH .1,

S. 226. Kesslers Information dlirfte Staerkle bekannt gewesen sein,
maéglicherweise aber noch nicht fir seinen 1927 publizierten Basis-
aufsatz (zumindest ist die entsprechende Seite nicht in den Fuss-
noten aufgefihrt).

103



Die St. Galler Madonna galt als wun-
dertitig und zog Notleidende und Hil-
fesuchende aus nah und fern an: «Dif§
bild Marie ist wit und nach umb hilf
und trost haimgesticht; und die sich all-
dahin in irem anliggen mit gaben verhai-
en, habend irens anliggen besserung
empfunden; welcher zaichen ain grof§
bich zisamen bracht ist. O, mit was zier-
den, mit was vererung ward diff bild erha-
ben!»° Diese Menschen, von denen Kessler
berichtet und deren Namen in den Wunder-
berichten der Mirakelbiicher verewigt sind,
reprasentierten wohl alle gesellschaftlichen
Schichten. Sie stammten zur Hauptsache aus der
Alten Landschaft (Fiirstabtei), dem Toggenburg
(Fiirstabtei), dem Rheintal, dem Thurgau, dem Ap-
penzellischen, dem Vorarlberg und aus dem Sid-
deutschen, aus dem Bodenseeraum insgesamt so-
wie aus dem weiter entfernten Ausland. Weit iiber
den Stiftsbezirk hinaus strahlte das Gnadenbild
also, und seine pekuniir vorteilhafte Wirkung moch-
te Landpfarreien und anderen Klostern Anlass gege-
ben haben, die Vorteile eines solchen Gnadenbildes
auch fiir die eigene Situation zu erwigen; denn un-
schwer war festzustellen, dass sich das St. Galler Gnaden-
bild materiell lingst zu einem rentablen wirtschaftlichen
Faktor entwickelt hatte und der Fabrica, dem Kirchen-
bau, die erhofften finanziellen Mittel eintrug.

Die Menschen in seelischer oder/und korperlicher Not
legten vor dem Gnadenbild das Geliibde ab, ihm einen
bestimmten Geldbetrag zukommen zu lassen, falls ihr
Gebet erhort wiirde. Solche Exvotos konnten, auch fern-
ab von St. Gallen, da aus Not befohlen, beispielsweise an-
lasslich eines Unfalls oder bei einer spezifischen Personen-
verletzung (wovon oft auch Kinder betroffen waren), ge-
leistet und spiter mit einem Besuch in St.Gallen und
einer entsprechenden Geldspende abgegolten werden.
Fiir die Hinterlegung des Geldes standen beim Heiligtum
armierte Opferstocke bereit. Gewiss konnte das Geld
auch direkt dem zustindigen Geistlichen des Frithamts
tibergeben werden.

Die registrierten und bestens dokumentierten Gebetser-
hérungen (Zeichen), insgesamt 914, wurden, nachdem
jeweils zwei Zeugen die Bekanntgabe des Zeichens besti-
tigt hatten, auswahlweise an einer Zeichentafel vor dem
Gnadenaltar angeschlagen und durch Zeichenschreiber,
Ménche der Abtei, laufend in die besagten Wunderbii-
cher tibertragen.” Anzunehmen ist, dass die registrierten

10 Kessler: Sabbata, S. 312.
11 StiftsASG, Bd. 388, 389.

Armierter Opferstock in der Kirche des ehemaligen Priorats Neu
St.Johann. Das Objekt stammt wahrscheinlich aus der ehemaligen
Benediktinerabtei Alt St. Johann. Der Stock besteht aus massivem
Holz und ist im oberen Bereich, wo sich die Einwurfstelle, das Sam-
melbehéltnis und das Entleerungstirchen befinden, durch Eisenbe-
schldge gesichert. Opferstocke dieser Art standen auch im Munster.
Aus den finanziellen Mitteln, die mit solchen Opferkassen zusam-
menkamen, finanzierte man einerseits den Unterhalt des Marienhei-
ligtums im Gatter, anderseits Bauliches. Aufnahme 2007, Johannes
Huber, St. Gallen.

104



i Zeichen nicht alle Gebetserhérungen abgedeckt haben,

eine moglicherweise weit grossere Schattenziffer wird
durch sie nicht erfasst. Das Gnadenbild und die Wunder-

J . ﬂ i/ y : ; : heilungen, von denen die spektakuldrsten Fille in didak-

‘? . sondern nur jene, die offiziell gemeldet worden waren;

tischer Absicht wohl anlisslich von Gottesdiensten the-
matisiert wurden, beherrschten auch immer wieder den
Stadtklatsch. Das Miinsterheiligtum und das, was sich
dort zutrug, diirften zeitweise omniprisent gewesen sein.
Dies alles befeuerte den Wallfahrtsbetrieb.

Der Kult lisst sich fiir den Zeitraum zwischen 1475 und
1523 nachweisen. Im gleichen Jahr (1475) hatten die Werk-
leute unter Leitung von Werkmeister Ctinrat Schrady mit
der Einwdlbung des Altarhauses begonnen.” Diese zeitli-
che Koinzidenz war wohl alles andere als ein Zufall, da
mit dem Gewdlbe der schwierigste und wohl kostspieligs-
te Abschnitt beim Bau des neuen Chors anstand. Mit dem
Gewdlbe setzten sich die reichen Stadt-Sankt-Galler Pat-
rizierfamilien Ruchenaker, Vogelwaider und Métteli ihr
Denkmal. Der Kult soll allerdings, so Staerkle, bereits
frither eingesetzt haben, wie schon weiter oben dargelegt

é" worden ist.” Er hielt wohl bis um 1529 an. Zumindest ging

g EEH ; er in den spiteren 1520¢r-Jahren ein; dann nimlich wurde
./_)l. s p— . . . .

I == die Figur, die unter den reformatorischen Seelsorgern als

. == x . .

sffiEs= besonderes Argernis galt, vom Bildersturm der Reforma-

fl i o tion (23. Februar 1529) als eine der ersten erfasst und als

: == «Diana Ephesiorum» — so bezeichnet in Anlehnung an das

vom Apostel Paulus verschmihte heidnische Kultbild der
Artemis in Ephesus — vernichtet. Kessler schreibt dazu:
«O, was hat es in kurzen jaren in unser statt span und er-
gernus angericht, so das von unseren predicanten ain ab-
gottisch und verfaresch bild, vor dem man sich huten
solt, uflgeschruwen und verliimbdet ward. [...] Es ist och
in disem gdtzensturm fast zum ersten als das schedlichest
umbbracht und zerschlagen».” Kessler, von dem detail-
lierte Hinweise zum Heiligtum stammen, diirfte mit sei-

i

HHIEHE

12 von Watt: GCA 1, S. 440.

13 Staerkle: Wallfahrt, S. 162. Ein vor 1475 liegender Zeitpunkt fur
das Einsetzen oder die Einsetzung des Kultes ergibt insofern Sinn,
als man mit dem Bau des gotischen Altarhauses wesentlich friiher
begonnen hatte; dessen Finanzierung diente der Kult. Hypothetisch
ware dafir die Frihzeit von Abt Ulrich Réschs Regierungszeit zu
veranschlagen. Immerhin trégt die bis 1475 durchgefihrte Institu-
tionalisierung der Marienverehrung seine Handschrift. Unter Résch
war 1463 das Bauvorhaben mit der Indienststellung von Steinmetz

Das Gallusminster um 1710. Die médchtige Chorlaterne, héher als
das angrenzende Kirchenschiff (rechts), beeindruckte aufgrund

ihrer Kubatur. Sie war auch Blrgerstolz. Es hdtte noch weitergehen und Werkmeister Heinrich Grifenberg neu belebt worden; die Per-
sollen, denn die Ansicht weist einen im Spadtmittelalter stecken sonalie erfolgte im Einverstandnis mit dem Stadtbaumeister Heinrich
gebliebenen Bauzustand aus: Im Sinn eines optischen Architektur- Hux. Baubeginn war offenbar 1438 und fiel zusammen mit der

Berufung des erfahrenen Steinmetzen und Baumeisters Johannes
Ostertag aus Leinstetten, Ménch des Paulinerklosters in Eichstet-
ten am Kaiserstuhl (Baden). Der alte (romanische) Chor war beim
Stadtbrand 1418 zerstort worden.

vorgesehen. Zeichnung nach 1709 von Johann Melchior Fssli. 14 Apg 19,27-35.

Quelle: Zentralbibliothek Zirich. 15 Kessler: Sabbata, S. 312.

ausgleichs fehlt ein zweiter Turm, und der bestehende zeigt einen
Abschluss, der an ein Provisorium, einen architektonischen Ver-
schnitt erinnert; eine gotische Abschlusslésung war hier woh!

105



nem ambivalenten Urteil stellvertretend fiir seine Gene-

ration gestanden haben: Einerseits rangen das Gnaden-
bild und dessen Ausstrahlung dem ehemaligen Choral-
singer beim St.Anna-Altar und unmittelbaren Augen-
zeugen der Vorginge am Gatter tiefe Bewunderung ab;
anderseits verdammte Kessler als Reformator die Figur als
Gotzenbild.

Nach der Restitution des Klosters im Jahr 1531 wurde der
Kult in seiner urspriinglichen Form nicht wieder reakti-
viert (zumindest fehlt in den Quellen diesbeziiglich ein
Widerhall auf allenfalls erfolgreiche Versuche); damit
kam die Wallfahrt in Abgang. Sie zu erhalten oder wieder

16 Vqgl. dazu Signori: Maria als Birgerheilige, S. 41-46.

17 Vgl. dazu Staerkle: Wallfahrt, S. 163 f. — Das Kultbild in St. Lauren-
zen ist nur marginal dokumentiert, und eigentlich weiss man nicht,
um welches Marienbild in der Kirche es sich gehandelt hat. Vgl.
dazu als Quellen Kessler: Sabbata, S. 232. — von Watt: GCA 2, S.
657. — Darstellende Literatur: Baudenkmadler St. Gallen, S. 223 f.
(Hardegger; verléssliche Auswertung der Quellen). «<Konkurrenzal-
tar», als Begriff von Staerkle: Wallfahrt, S. 163, kritisiert, ist schon
richtig, da entsprechende materielle Gaben zu Handen des Altars
eingingen.

Christushaupt mit echtem menschlichem
Haar: Das Bedrfnis, in den Heiligen
alltagsnahe, méglichst naturliche Situa-
tionen abzubilden, starkte die Unmittel-
barkeit und verkleinerte die Distanz
zwischen der hiesigen und der jenseiti-
gen Existenzform. An Wallfahrtsorten
standen solche Bildmotive verbreitet im
Einsatz. Der Kopf gehért zur lebensgros-
sen Christusfigur (Kruzifix) im Kreuzgang
des Klosters Wattwil, die um 1480/1490
entstanden sein drfte. Aufnahme 2016,
Johannes Huber, St. Gallen.

aufleben zu lassen, konnte nicht in der Intention eines
reformeifrigen Abtes vom Schlag des Diethelm Blarer von
Wartensee gelegen haben. In Lokalitit, Amterbezeich-
nungen und Erinnerung blieb die Wallfahrt allerdings
noch bis ins 18. Jahrhundert prisent. Dies gebot die Tra-
dition, wihrend das Kultbild wie in einem Martyrium
untergegangen war bzw. neuen Formen der Marienvereh-
rung Platz machte.

Da davon ausgegangen werden muss, dass der Gutteil der
Einnahmen aus dem Wallfahrtsbetrieb an die Errichtung
des neuen Altarhauses (Chor) der Miinsterkirche floss,*
stellt sich berechtigterweise die Frage, ob die Wallfahrt
nicht sogar zwecks Finanzierung dieses aufwindigen Bau-
vorhabens ins Leben gerufen worden war. Auch Abt Ul-
rich Résch forderte den Kult rund um «Unsere Liebe Frau
im Gatter» anfinglich wohl; entsprechend laut fiel im
Jahr 1480 seine Klage bei der Eidgenossenschaft gegen ein
Konkurrenzbildnis aus, das in der dem Stiftsbezirk be-
nachbarten Stadtkirche St. Laurenzen aufgestellt worden
war; das Bild soll, so Réschs Behauptung, dem Frithamt
im Miinster materiellen Schaden zugefiigt, also potenziel-
le Zuwendungen an dieses abgezogen oder umgeleitet ha-
ben.” Dass die Madonna des Stifts eine stirkere Ausstrah-

106



lung und gréssere Popularitit als die Mariendarstellung in
der St. Laurenzenkirche entwickeln konnte, war zumin-
dest teilweise eine Folge der fiir sie lancierten Breitenpro-
paganda; die dynamische Irrationalitit der Zeit schloss
daraus schnell auf eine hohere Wunderkadenz. Fiir
St. Laurenzen sind vorreformatorisch zwei Marienbilder
belegt; auf welches der beiden sich der Heilsaspekt kon-
zentrierte, lisst sich jedoch nicht sicher feststellen.” Eines
der Bildwerke, «an schén Marienbild, wie sy ir kind uf
dem arm tragt», befand sich in Form einer Skulptur am
Hochaltar und wiirde sich vom Typus der Gatter-Mutter-
gottes (wie Kessler sie beschrieben hat) unterscheiden.
Das andere war als Gemailde (?) gegeniiber der Kanzel an
einem Altar, der an einer Siule zwischen Haupt- und stid-
lichem Seitenschiff stand, zu sehen.” Laut von Arx han-
delte es sich bei dem in der St. Laurenzenkirche aufgestell-
ten Werk um «ein dem im Kloster dhnlich gestaltetes
Mariabild» (fraglich).> Beide Marienbilder standen zwar
wesentlich prominenter als das Gnadenbild «Unserer Lie-
ben Frau im Gatter», aber fiir ein Kultbild zu wenig abge-

schirmt; dies schmilerte ihren Erfolg als Kultbilder ganz
erheblich.

Roschs Verhiltnis zur Marienwallfahrt im Miinster muss
sich im Lauf der 1480er-Jahre gewandelt haben; der zahl-
reichen Immissionen wegen wich sie bei ihm zusehends
einer dezidierten Ablehnung. Gleichzeitig monopolisier-
te nun das stidtische Patriziat, das nach Stiftungen ins
Kirchensilber auch Zugang zu den Tresoren hatte, den
Kult uneingeschrinket fiir sich: Die Chorlaterne, in vielen
deutschen, franzdsischen und auch schon einigen eidge-
ndssischen Stidten lingst zu dem Beispiel einer Prestige-
architektur geworden (dhnlich den Fernsehtiirmen der
1970er-Jahre und den heutigen Grossstadt-Towern), soll-
te in St.Gallen nach Jahrzehnten des baulichen Still-
stands und Aufschubs nun schnellstméglich zu Ende ge-
bracht werden. Eine Folge dieses uniiberwindbaren Ge-
gensatzes zwischen kldsterlicher und stidtisch-biirgerli-
cher Position war der (letztlich gescheiterte) Versuch von
Abt Ulrich Rosch, das Kloster des hl. Gallus (oder zu-
mindest die Klostergemeinschaft) nach Rorschach zu
verlegen.

Fischingen/Kirchberg,
Benediktinerabtei und St.lddaburg

Die grosse Popularitit der fiktionalen hl. Idda lag begriin-
det im Ausdenken ihrer Geschichte und deren Inszenie-
rung in der Gegend des oberen Murgtals.” In der besagten
Geschichte, einer typischen, mit phantastisch-surrealen
Motiven angereicherten spitmittelalterlichen Heiligenle-
gende, waren die knappen Aspekte eines dlteren Heiligen-
lebens, desjenigen der historischen, im Volk seit langem
verehrten hl. Ita, aufgegangen. Ita, eine fiir die Zeit um

£ i

VTN e s 7t '\ma D
“offes &mp—\wb oy ;!f“"' T e
Ly e mi,.o =

5 av ﬁ'anfc_» '-'nl m’( Wb‘bﬂ'

'P * "”M’;kﬂ' Ve dhnes vmy-\é?
e 7006 b 3Us s gpe

S B

ok fot A’ 1 ‘”’*ﬁ b

:}P‘,":e;: ?:“-l" m«smbw:;{m m
Mw-me i’v:ﬁ;: éf;f-’ m«. &i’

& o '/frl) fm» ‘rm‘;':;r:r 0@ mA 4!

!’)““, ,Hnm

0'4} m ’ﬂ‘fn\ /:u ql- rm;jvf]f h‘-)&

ok a, cw'up/
gﬂll& R)JFQ:"% .JJ"’\M’EW’!;

Wy pows l,amm-’ de t:;'mr

- dnv

selvede BT

ﬁcma, Cvnt—- 7"" L?-Lv ‘Vﬂg lmvﬂ' Wﬁ:m

. ,nba”\da Sic umnzpi‘, -

AR d swnd nam Sei cig-

> see ik frorwen @At

«Von santa Yta leben». Abschrift (Textbeginn) der Vita Sanctae Itae,
1493. Schreiberin Schwester Regina Sattler, Kloster St. Katharina,
St. Gallen. Von Bonstettens Heiligenlegende gehérte insbesondere
auch in Frauengemeinschaften zur beliebten Lektire. Quelle: Stifts-
bibliothek St. Gallen, Cod. Sang. 603, S. 145.

1200 belegte fromme Frau, Grifin und Ahnherrin jiinge-
rer Aszendenten des griflichen Geschlechts von Toggen-
burg, liess sich nach dem Tod ihres zweiten Gatten im
Nahbereich der noch jungen Abtei Fischingen, die damals
ein Doppelkloster von Minnern und Frauen war, inklu-
dieren (in eine Zelle einmauern; diese Zelle stand im
Friedhof und grenzte unmittelbar an die Westmauer der

18 Vgl. dazu KDM SG 2, S. 118 f. (mit falscher Standortangabe
[mitten vor dem Hochaltar]).

19 Kessler: Sabbata, S. 232.

20 von Arx: Geschichten 2, S. 390 f. Es kann sich um nicht mehr
als eine Annahme handeln.

21 Vgl. zu lta/ldda und zur Geschichte des Klosters Fischingen
(in knapper Auswahl): Barockes Fischingen, S. 129-193 (Beitrag
von Pius Rimensberger). — Henggeler: Professbuch Fischingen. —
Huber: Wallfahrtsort, S. 11-41. — Meyer: Abte des Klosters
Fischingen. — Meyer: Fischingen. — Meyer: Fischingen als bischéf-
liches Kloster, S. 48-50.

107



HESVCH T STRIRNNRAGHE

mamme P ol

Spétgotische Tafel von einem Fligelaltar mit Szenen aus der Legen-
de der hl. Ita. Ausschnitt: Ita (in der Einsamkeit, Wildnis) sucht Nah-
rung. Der Altar stammt aus einer Kapelle/aus Privatgebrauch, wohl
kaum aus dem spétgotischen Ausstattungskontext der Kapelle

St. Ita in Fischingen. Entstehung um 1500/1510, spatestens 1520.
Anzunehmen fir die Ausfihrung ist eine Ostschweizer Werkstatt.
Quelle: Frauenfeld, Historisches Museum Thurgau.

22 Archdologische Befunde fehlen. Einen Hinweis liefert einzige
Heinrich Murers Federzeichnung von 1634. Vgl. dazu Frauenfeld,
Kantonsbibliothek Thurgau, Y 102, S. V4-2. Vgl. dazu Barockes
Fischingen, S. 101-104 (Beitrag von Marianne Luginbihl), ferner
S. 300 f., Katalog, Nr. 4.2.5 (Abb.), dort die Federzeichnung
«vielleicht» Hans Jeggli, Winterthur, zugeschrieben. — Meyer:

Ita von Fischingen, S. 45 f.

23 Die Existenz des Redefensters geht unmissverstandlich aus der
Vita Sanctae Itae hervor. In KDM TG 2, S. 142, Abb. 127 (18. Jahr-
hundert), handelt es sich um einen Schlagladen mit vertikaler
Schwenkachse. In Barockes Fischingen, S. 147 (Abb. von Rysse),
wird ein Laden mit horizontaler Schwenkachse vorgeschlagen. —
Vgl. zum Berthrungstirchen (Fenster) KDM TG 2, S. 142, Abb.
127. In der restaurierten Fassung ist das unter Tlrchen angedeutet.
Ferner Huber: Wallfahrtsort, Umschlagseite 1, S. 28 (Abb.). —

Das Verbindungsttrchen (Fenster) zwischen Zelle und Gotteshaus
mit Direktblick auf einen Altar geht zwingend hervor aus dem
Funktionsschema eines Inklusoriums, wie es seit der hl. Wiborada
dokumentiert ist.

P

feftum cft quod P 1 ! p2ema vt fedane fuper
%num u‘:ﬂﬁﬂﬁ.‘l bencdictusrepetuntur.
o qpoleniifeftieft i fimpliciter noem viitur lectionib? 7 ciugaf P
ot vitartr fleriali

focturnoz Keijsdefancto.

it pacdicta feftox differentid Pike Ralendariug qualiter chozus Conftafl
gfgs‘i;t:spamuoﬁmmmma(mqnmqplm fanctoum feftainlibzis
ozarii latioz vencrationie pzopter o2antuim vota zal ectum infertareperiantur,

i : bR =%

SR

Ita unterwegs zwischen Au und Fischingen, wo die Frau laut Legen-
de jeweils den Kirchgang besuchte. Dabei wurde sie begleitet von
einem Hirsch mit zwélf Kerzen im Geweih, der ihr vorausleuch-
tete. Federzeichnung, farbig laviert, eingeflgt in einen Druck von
1499, die Zeichnung wenig spéter. Quelle: Winterthurer Bibliothe-
ken. Sammlung Winterthur.

Klosterkirche).?* Von Ita kann man annehmen, dass sie
charismatisch veranlagt war, iiber naturheilkundliche
Kenntnisse und heilende Fihigkeiten verftigte (bei Kopf-
leiden [auch z. B. bei Blindheit, Zahnschmerzen, Mund-
und Halskrankheiten], Frauenkrankheiten und Schwan-
gerschaftsproblemen) und — dhnlich der hl. Wiborada —
Hilfesuchenden eine kluge, helfende Ratgeberin war. An
ihrer Zelle waren mindestens drei Fensterchen angebracht:
eines, durch das sie auf den Altar St. Nikolaus in einer Sei-
tenkapelle der Klosterkirche blicken konnte, eines, durch
das sie mit Menschen sprechen konnte, ein unter diesem
angebrachtes drittes, durch das sie Menschen am Kopf
oder am Bauch (Frauen) beriihren konnte.”

Das Grab der Ita bildete seit dem Hochmittelalter einen
Ort der Verehrung. Es waren jene heilenden Fihigkeiten,
mit denen man Ita weiterhin in Verbindung brachte und

108



o I N (
MR B [k E

T o

=

Kloster Fischingen. Bestattungszone vor der Westseite der Kirche.
Links, zu Teilen angrenzend an die Kirche (die Grundrisssituation
klart sich aus der Skizze nur teilweise), ein langliches Gebaude,
das als Inklusorium der Ita gedeutet wird, wohl aber aus spéterer
Zeit stammt. Das Gebdude wendet seine Ldngsseite dem Be-
stattungsfeld zu, woraus zumindest auf ein Vorgdngerhaus in
gleicher Position geschlossen werden kann. In jingeren An-
sichten ist an inetwa gleicher Position ein Gebdude dargestellte,
das einen Dachreiter trégt, sich also als Kapelle zu erkennen

gibt. Federzeichnung vermutlich von Heinrich Murer, um 1634.
Quelle: Frauenfeld, Kantonsbibliothek Thurgau, Y 102, f. V4-2.

die bediirftige Menschen nach Fischingen ans Grab der
heiligmissig Verehrten fiihrten. Zu einem uns unbekann-
ten Zeitpunkt (vermutlich nur kurz) vor 1440 wurde die-
ses Grab gestort oder zum Zweck seiner Verlegung ab-
sichtlich geoffnet.* Dies geschah am chesten im Zusam-
menhang mit einer baulichen Massnahme, vielleicht als
Folge sich verstirkender Pilgerfrequenzen. Jedenfalls war
seither u. a. Ttas Schidel — wohl tatsichlich deren Haupt
—aufeinem Altar in der Nihe des Grabes (wahrscheinlich
jenem St.Nikolaus-Altar), eingebettet in ein Reliquiar,
zur Verehrung ausgestellt. Bereits damals stand die heilige
Reliquie im Dienst der «Wallfahrtswerbungy, die jedoch
noch kaum tiberregionale Ausstrahlung gewonnen hatte.
Die Massnahme der Prisentation des Ita-Hauptes sollte
wohl die dringend notwendige bauliche Erneuerung von
Kirche und Kloster beschleunigen.”

Da erfasste 1440 ein Brand Kirche und Kloster, die weit-
gehend zerstért wurden.?® Schnell verbreitete sich die
Nachricht, dass nach einigen Tagen inmitten der Brand-
ruine der Schidel der Ita unversehrt aufgefunden wurde,
hingegen der Schrein, in dem der Kopf eingebettet lag,

Efgﬁﬁﬁ«glﬁam )boc ,@ﬁ‘ww’) C“j ,,(?(,/.’: %‘f

Vermutlich durch Heinrich Murer bis 1638 entstandene Innenansicht
der Kapelle St. Ita in Fischingen. Die Bildinformationen geben weit-

gehend den Bauzustand von 1595 wieder. Rechts das Hochgrab der
hl. Ita, links der St. Ita-Altar, in der Mitte der Riickwand die Verbindung
zwischen der Kapelle und dem Schiff der Klosterkirche. Quelle: Frau-
enfeld, Kantonsbibliothek Thurgau, Y 111, S. 247r.

24 Spétestens mit dem Tod des letzten Grafen von Toggenburg (Fried-
rich VII.), 1436, ergaben sich in Bezug auf die Eigentums- und Nut-
zungsrechte an der Kapelle Verédnderungen. Der Gedanke, dass

es sich um eine Privatkapelle der von Toggenburg gehandelt haben
kénnte, wird vorweggenommen bei Meyer: Ita von Fischingen,

S. 49. Der besagte bauliche Eingriff kénnte also zwischen 1436
und 1440 erfolgt sein.

Da die Fischinger Kulttradition in Bezug auf die Verehrung der hl.
Ita auf taktiler und sensueller Praxis basiert, hat man sich den wohl/
kurz vor 1440 mehr zuféllig als beabsichtigt entdeckten Schadel der
Heiligen als Aussetzungs- und Verehrungsobjekt in einem offenen
«Bild», beispielsweise einem Kopf- oder Schadelreliquiar mit Durch-
brichen oder Fenster/n im Mantelbehéltnis, vorzustellen; denn es
muss sich beim Haupt Itas um eine Berihrungsreliquie gehandelt
haben, die zu ihrem Schutz und im Sinn einer vorbeugenden Mass-
nahme gegen schnelle Abnutzung méglicherweise in einen luziden
Stoff gehullt war.

Meyer: Fischingen als bischéfliches Kloster, S. 85-94. — Meyer: Ita
von Fischingen, S. 21, 49 f., und Meyer: Abte des Klosters Fischin-
gen, S. 111 f. Das Schadenfeuer ereignete sich 1440 und nicht
1410, 1411 oder 1414, wie in vielen v. a. dlteren Darstellungen

zu lesen ist.

25

26

109



mung des Grabaufbaus eingelassen sind. Die Szene aus dem Ita-

Leben zeigt die Heilige, die «den Toggenburger» aus seiner Grabes-
ruhe ruft, der zum Gehéuse der Heiligen schreitet, um darin das
vom Teufel ausgeldschte Licht wieder zu entziinden. Zutreffend
geht die Bildkomposition von zwei Offnungen des Geh&uses aus:
oben (gedffnet) das Sprechfensterchen, unten (geschlossen) ein
Fensterchen fir Kérperberihrungen. Aufnahme 2014, Philipp Leh-
mann, Goldach.

vernichtet worden war. Ob es sich um den gleichen Schi-
del gehandelt hat wie jenen, der vor dem Brand ausgestellt
war, ldsst sich mit Berechtigung fragen; eine spatmittelal-
terliche «Wunderinszenierung», wie sie auch fiir andere
Orte belegt werden kann, ist jedenfalls nicht auszuschlies-
sen, sondern bildet vielmehr Ausgangspunkt der nachfol-
genden Ereignisse.

Die inhaltliche Konzeption der Vita der hl. Idda, die Aus-
wahl und die Zusammenstellung der iltesten Wunderbe-
richte gehen auf den Humanisten Albrecht von Bonstet-
ten (um 1442/1443—um 1504/1505) zuriick.”” Von Bonstet-
ten war Monch in der Abtei Einsiedeln, daselbst Dekan
und gehérte zu den bekannteren schweizerischen Huma-
nisten. Als Autoritit hatten von Bonstetten und sein Wort
Gewicht, und was seine Feder festhielt, genoss bei von
Bonstettens Zeitgenossen den Status der Wahrheit. Von
Bonstetten verfasste von 1481 bis 1486 mehrere Fassungen
der Lebensgeschichte der hl. Idda, in lateinischer und in
deutscher Sprache, je nach Anspruch und Adressat. Sei-

27 Vgl. zu ihm Meyer: Ita von Fischingen, S. 34 (Q/L). — Williams-Krapp:
Ida-Legende, S. 71-80, v. a. S. 71 (QIL).

Fischingen, Kapelle St. Ita. In die Frontplatte des Tischgrabs ein-
gefugte Offnung. Als Folge intensiven kultischen Gebrauchs seit
1496 ist die untere Rahmenleiste vollstandig abgeschliffen. Auch
das quadratische Gittertiirchen gehért der spatgotischen Zeit an.
Im Hohlraum, direkt auf der festgestampften Erde (ber dem Grab,
liegen Bittschreiben an die hl. Ita, hinterlegt von Menschen unserer
Zeit. Aufnahme 2014, Philipp Lehmann, Goldach.

Fischingen, Kapelle St. Ita. Hochgrab der hl. Ita mit Offnung in der

Frontplatte (Fenestella mit steinerner Rahmung, metallenem Tir-
chen und umgebendem, vorgesetztem Schleierwerk, das aus dem
18. Jahrhundert stammt und das Grab vor Beschadigung und kulti-
schem Missbrauch schitzen soll). Es handelt sich um die vorgese-
hene urspriingliche Nutzung der Offnung, die als Kopfloch konzi-
piert ist. Die liegende Person, in diesem Beispiel Proband Philipp
Lehmann, Goldach, nimmt in der gezeigten Haltung eine demditige
Haltung ein. Das Einfiihren des Kopfes in die Offnung in der Hoff-
nung auf Heilung ist bis in die jingste Zeit durch (teils von positiven
Folgen begleitete) Beispiele bezeugt. Aufnahme 2013, Johannes
Huber, St. Gallen.

nem Ruf eines Humanisten wurde er gerecht, indem er
tiber die historische Ita Nachforschungen anstellte, die
lokalen Begebenheiten fiir seine Darstellung geschicke
nutzte und so das diirre Faktengerippe mit Motiven krif-
tig anreicherte: Er bezog in seine Legende die nahe gele-
gene Burgstelle Alt-Toggenburg ein, von der herab ein
cifersiichtiger Graf von Toggenburg Idda wegen angebli-
cher Untreue geworfen habe, die Hohle unterhalb des
Hofs Hohlenstein (Gde. Mosnang), wo Idda als Einsied-
lerin wiederentdeckt worden sei, aber auch Au, von wo

110



Idda in Begleitung eines Hirschs mit kerzenbestiickten,
leuchtenden Geweihenden jeweils den Gottesdienst im
Kloster Fischingen besuchte. Von Bonstetten gestaltete
eine sakrale Landschaft, die aus heutiger Sicht wie ein Er-
lebnispark des 15. Jahrhunderts anmutet.

Auftraggeber dieser ersten (nachweisbaren) Vita der Hei-
ligen war der Fischinger Abt Heinrich Schiichti (erw.
1438, gest. I510; reg. 1466—1506).* Heinrich Schiichti, der
aus der Abtei St. Gallen stammte, dort im Aufstieg ins
Abatiat dem spiteren Abt Ulrich VIII. Résch (1426-1491;
reg. 1463-1491) unterlegen war und nun den Posten Fi-
schingen mit dem Segen der eidgendssischen Orte ange-
treten hatte, belasteten schwere Sorgen: Der Konvent
zihlte nur mehr eine Handvoll Briider, und das 1440 ab-
gebrannte Kloster war noch immer eine Ruine. Hinzu
kam, dass Abt Johannes Mettler (reg. 1435—1465), Schiich-
tis Vorginger, das Kloster Fischingen heruntergewirt-
schaftet hatte und die Abtei inzwischen am Rand des
Ruins stand. Schiichti wird die Wallfahrt zu «Unserer
Lieben Frau im Gatter» im St. Galler Miinster nicht ent-
gangen sein, und an diesem Vorbild zur Finanzierung
kniipfte er unmittelbar an. Ita/Idda bot ihm hierzu den
Schliissel.*

Die Stirke der Legende von Bonstettens besteht in ihrer
didaktisch klugen Anlage (Konstruktion), die phantasti-
sche Elemente mit realen Ortlichkeiten in der Gegend
von Fischingen verbindet. Dies setzt voraus, dass von
Bonstetten Lokalkenntnisse und spezifische Eindriicke
von der Topografie gehabt haben musste und/oder auf In-

Bild links: Fischingen, Kapelle St. Ita. Figurlich
durchgestaltete Plattenoberflache des Tisch-
grabs, 1496. Dargestellt ist die hl. Ita. Das ge-
schlossene Gewand ldsst lediglich das Oval
des Gesichtsfeldes und die Hande frei. Der
Kopf der Dargestellten liegt auf einem Quas-
tenkissen. Diese auszeichnende Lagerung des
Hauptes ddrfte ein Hinweis sein auf die Pra-
sentation der Kopfreliquie (vielleicht auch sie
mit stofflichen Versatzstiicken umrahmt),

die seit der Reformation als verschollen gilt.
Aufnahme 2014, Philipp Lehmann, Goldach.

Bild rechts: Fischingen, Kapelle St. Ita. Der
sonst namenlose «Toggenburger» an der
Frontplatte des 1496 entstandenen Tisch-
grabs der Ita von Toggenburg. Das Wesen mit
ausfahrendem rechtem Schritt und buckliger
Haltung erinnert an Totentanzdarstellungen.
Aufnahme 2014, Philipp Lehmann, Goldach.

formationen zuriickgreifen konnte, die ihm Ortskundige
oder gar Archive (Kloster, umliegende Pfarreien) vermit-
telten. So wurden die pointierten Stationen der Idda-Le-
gende fiir den Besuchenden nicht nur erleb- und nach-
vollziehbar, sondern zusitzlich scheinbar widerspruchslos
auf die Topographie tibertragbar. Fiir den «wundersiichti-
gen» Gliubigen des Spatmittelalters musste diese sinnli-
che Dimension einer tiberhéhten «terra sancta» (heiligen
Landschaft) von besonderem Reiz gewesen sein — was sich
durchaus in einem weiteren Rayon herumsprach.

Der erhoffte Zustrom an Pilgernden sollte nicht ausblei-
ben. Zur von Schiichti lancierten Infrastruktur gehort das
Tischgrab tiber der alten Grabstitte, das 1496 datiert. Die
Hauptattraktion des Grabaufbaus ist die in der Frontplat-
te ausgesparte Offnung (sie erinnert an die kleinen Fens-
ter der Ita-Zelle), durch die man bei demiitiger Korper-
haltung noch heute den Kopf ins Innere des Tischgrabs
einfithren kann (der steinerne Hocker davor ist nicht fi-

28 Vgl. zu ihm Bichi: Jahrzeitbuch, S. 116, 28. April. — Ehrenzeller:
Kloster und Stadt St. Gallen im Spatmittelalter, S. 374, 416 f.,
420, 423, 426-428, 434 f. — Henggeler: Professbuch Fischingen,
S. 433. — Henggeler: Professbuch St. Gallen, S. 238, Nr. 27. — Huber:
Wallfahrtsort, S. 21-25. — Keller: Glaubensspaltung, S. 14, 16-19. —
Lenz: Reichsabtei und Klosterreform, S. 76, 88, 98, 102, 107-109,
156, 257, 277, 281, 309. — Meyer: Abte des Klosters Fischingen,
S. 114 f. (Q/L). — Meyer: Fischingen, S. 693-695. — Meyer: Ita von
Fischingen, S. 31-35. — Staerkle: Bildungsgeschichte, S. 17, Nrn.
74, 160, 231.

29 Vgl. dazu S 101-107.

111



Der 1739 von Johann Caspar Himme/berger kopierte Plan zeigt
schematisiert den «Sanct=Iddae=Berg» (Berg der hl. Ita) mit einem
markanten Kreuz auf der héchsten Erhebung, wo das Geldnde jéh
abféllt ins «Tief Tobel», durch das der «Murg FluB» fliesst. Das Kreuz
ddrfte auf Veranlassung von Abt Heinrich Schiichti aufgerichtet
worden sein. Zur Ita-Legende stellen sich weitere lokale Bezugs-
punkte: «HolenStein», «Auw» und (ausserhalb des Ausschnitts und
daher nicht abgebildet) «Fischingenx». St. Gallen, Stiftsarchiv, Plan
28 (Ausschnitt).

xiert).* Eine zweite, allerdings deutlich jiingere kultische
Praxis besteht darin, in sitzender Haltung die Fiisse ins
Loch zu strecken. Auch dies wird bis heute getan. In die-
sem Brauch lebt eine Gewohnheit aus der Zeit fort, als der

30 Vgl. zum kultischen Gebrauch Huber: Wallfahrtsort, S. 20 f. (Abb.).
— Laut Joseph B. Heule, ehemals Wallfahrtspriester auf St. Iddaburg,
wurde der Brauch, bei gesundheitlichen Problemen im Bereich des
Kopfes diesen in die frontale Offnung des Hochgrabs einzufiihren,
noch zu seiner Zeit mit Erfolg gepflegt.

31 Henggeler: [konographie, S. 27. - KDM TG 2, S. 140. — Schild-
knecht: Fischingen 1993, S. 34 f.

32 Frauenfeld, Staatsarchiv Thurgau, Urk. Fischingen C15S2 N 1
(12. November 1504). — Barockes Fischingen, S. 354, Katalog,

Nr. 8.1.1 = Blchi: Jahrzeitbuch, S. 108, 3. Februar (Eintrag nach
1540), S. 126 f., 4. November (Eintrag zwischen 1500 und 1523
[1504]). — Meyer: Abte des Klosters Fischingen, S. 115, Anm. 11. -
Rahn: Architektur- und Kunstdenkmadler, S. 131.

Zeichen unterhalb der so genannten Absturzstelle: links spatmittelal-

terlicher Christuskorpus am Kreuz unter einer dreieckigen Schutzver-
dachung mit gemalten Sternen an der Untersicht. Der Korpus hing
urspriinglich am Kreuz, das seit dem spéten 15. Jahrhundert, wohl
seit den 1480er-Jahren, oben am Abbruch des St. Ita-Bergs stand.
Rechts Marmorrelief mit kniender und betender (?) Idda in neugoti-
scher Umrahmung mit erzéhlerischen Elementen aus der Heiligenvi-
ta. Der Fussweg, der Uber die Grotte an der Absturzstelle vorbei
rund um den Nagelfluhfelsen fihrt, drfte erst im 19. Jahrhundert
angelegt worden sein. Autotypie, um 1910. Sammlung Eugen Bech-
tiger-Lasser, Dreien (Gde. Mosnang).

Weg tiber Fischingen noch von Pilgern nach Einsiedeln
benutzt wurde; denn am ehesten mit Fussleiden ldsst er
sich erkliren, jedoch weniger aus einem Motiv der Idda-
Legende. Mit Fischingen waren offenbar also auch Ein-
siedler Interessen verbunden (als Magnet zog Fischingen
vor allem ab dem Einfallstor Konstanz nach Santiago
Wallfahrende an, die von hier nach Einsiedeln gewiesen
wurden; die internationalen Wallfahrtsorte waren fiir
Gnadenorte wie Einsiedeln eine starke Konkurrenz).*
Mit Recht fragt es sich, ob vor diesem Hintergrund die
Wahl des Einsiedler Paters von Bonstetten als Verfasser
der Idda-Legende neu bewertet werden miisste. — Mit
Entstehung des Tischgrabes diirfte auch die Kapelle bau-
liche Verinderungen erfahren haben. In welchem Um-
fang diese erfolgten, ldsst sich nicht sagen, da Befunde,
insbesondere archiologische, fehlen. Die Kapelle selbst ist
1504 im Zusammenhang mit einer Messstiftung urkund-
lich erstmals belegt.>

112



W

i thiee L
Kirchberg, Wallfahrtsort St. Iddaburg. Korpus, der einst am Kreuz auf
dem Iddaberg befestigt war (heute Priestergrabstétte St. Iddaburg).
Partien mit restauriertem alterem Inkarnat, sonst deckend Uberfasst.

Die Schnitzarbeit stammt aus der Zeit um 1500, wohl kurz vorher.
Aufnahme 2014, Philipp Lehmann, Goldach.

Dass sich die Idda-Wallfahrt nicht auf den Besuch des
Heiligengrabs in Fischingen beschrinkte, liegt auf der
Hand.” Die Dramaturgie der Legendenhandlung ist viel
zu spektakuldr, ja geradezu raffiniert, als dass man auf ei-

Was einen Wallfahrtsort belebt

Allgemein gilt: Ein Heiligengrab, eine gute Geschichte
(Legende), Wunder (bestéatigte sind besser, nicht besta-
tigte jedoch auch gut), eine mystische Atmosphare,
Originalschauplatze und ab und zu neue Attraktionen
bereichern einen Wallfahrtsort und sichern ihm einen
konstanten Zulauf an Publikum, und zwar sowohl be-
standenes als auch neugierig-neues.

Setiter Reft der m Jabre 1289 pon Rubdolf v. Habsburg gegen den
bt von St. Gallen, Wilkelm v. Nlontfort, jerfiorten Toggenburg.
! Jede Bejdhadigung ift verboten!

@russ aus dem Poggenburg. j{uine»-lﬁ\daﬁurg.
o : =

&

o~

/"’Jﬁ.- fr

L2
"‘(}f YD

d Falk

«Letzter Rest der im Jahre 1289 von Rudolf v. Habsburg gegen den
Abt von St. Gallen, Wilhelm v. Montfort, zerstérten Toggenburg.
IJede Beschddigung ist verboten!». Es handelt sich um einen im
Spatmittelalter, wohl in den 1480er-Jahren, aus Lesesteinen und viel
Mértel aufgebauten Sockel, in dem einst das grosse, vom Kloster Fi-
schingen aus sichtbare und wie ein Wegweiser funktionierende
Kreuz stak. Vom Stumpf wurden durch Besuchende auch Stiicke
abgebrochen und als «geheiligtes» Andenken an die Ita-Burg nach
Hause getragen. Dieses fir das 20. Jahrhundert belegte Phdnomen
ddrfte eine &ltere Wurzel haben. Sammlung Eugen Bechtiger-Lésser,
Dreien (Gde. Mosnang).

nen Gang hinauf zum Iddaberg verzichtet hitte. So diirf-
te die Besichtigung der so genannten Absturzstelle (be-
rechtigterweise mag diese Bezeichnung kritisch hinter-
fragt werden) auf dem Berg ebenso zum Kernprogramm
der Wallfahrt gehért haben wie die Besichtigung der an-
geblichen Wohnhohle der Heiligen beim (selbstreden-
den) Hof Holenstein.** Die spitgotische Frommigkeit
mochte die Drastik des Geschehens und Schauplitze un-
erhorter Ereignisse.

33 Vgl. im Zusammenhang Huber: Wallfahrtsort, S. 21-35. Der Basler
Literaturwissenschaftler Walter Muschg schreibt richtigerweise von
einer «<symbolischen Biographie einer Landschaft [...], ndmlich der
des Hérnli». Vgl. dazu Muschg: Mystik, S. 49.

34 Chart. Sang. lll, Nr. 1363. — Huber: Wallfahrtsort, S. 40 f. (Abb.),
96 (mit Karte in der Umschlagklappe). Die Hohle, offensichtlich die
einzige in jener Gegend, befindet sich dstlich von Alewinde.

113



Eine im Stiftsarchiv St. Gallen aufbewahrte Plankopie
(Plan Nr. 28) von 1739, basierend auf einer ilteren Vorla-
ge, veranschaulicht, dass der Flurname «Sanct=Idd=Bergy
(Berg der hl. Idda) zumindest im 18. Jahrhundert geliufig
war. Obwohl iltere Belege fehlen, diirfte die Tradition
dieser Bezeichnung wesentlich frither ansetzen. Der glei-
che Plan zeigt auf der héchsten Erhebung des Bergrii-
ckens, am Rand zum Abgrund, wo das Gelinde jih ins
«Tief Tobel» abfillt, ein markantes Kreuz. Offensichtlich
von diesem Kreuz, das bis ins 19. Jahrhundert Bestand
hatte, sind zwei Uberreste dokumentiert: erstens der
tiberlebensgrosse spitgotische Korpus, der sich heute in
der Vorhalle der Kirche auf Iddaburg befindet, und zwei-
tens der Sockel, der in exponierter Windlage dem Kreuz
Festigkeit, Hohe und Sichtbarkeit verlich. Dieser Sockel
existierte noch in den 1970er-Jahren und wurde dann in
den 1980er-Jahren grundlos beseitigt (und die Triimmer
in die Tiefe geschaufelt). Er war rund zwei Meter breit,
tief und hoch und bestand aus geschichtetem beige-grau-
em Mortel. In die Mortelmasse waren zu deren Stabilisie-
rung Lesesteine versetzt und vermauert worden, zwar la-
gig, aber verglichen mit regelmissig geftigtem hochmit-
telalterlichem Mauerwerk doch recht unsorgfiltig. Ob-
wohl eine Tafel am/beim Stumpf diesen als «letzten Rest»
der Alt-Toggenburg auswies und «jede Beschidigung» an
ihm verbat, handelte es sich nicht um ein erhaltenes Stiick
des Mauerwerks der Burg, sondern um den Sockel des
Kreuzes. Von der Mortelmasse brachen vor allem Kinder
gerne mal ein Stiick ab, um es nach Hause zu tragen; an-
dere bestiegen den Haufen. Dass im 18. Jahrhundert nicht

35 Vgl. dazu Huber: Wallfahrtsort, S. 31-34, 58 (Abb.).

36 Burgener: Wallfahrtsorte, S. 35 f. — Huber: Rithi, v. a.
S. 8-12. — Kobler: Rithi, S. 10-20.

37 Vgl. zum sprachlichen Komplex Idiotikon, Bd. 1, Sp. 765,
Bd. 12, Sp. 999.

38 Chart. Sang. IV, Nr. 2184.

Eingang zur H6hle bei Holenstein (Hohlen-
stein, in der Bedeutung «gehdhlter Stein»),
Gde. Mosnang, rund 1750 m Luftlinie von
Iddaburg entfernt. Das topographisch auffal-
lige, landschaftsmarkante Faktum, das sich
in der Néhe des Pilgerwegs tber das HSrnli
befindet, war von Bonstetten bekannt und
wurde in der von ihm verfassten Ita-Legende
motivbildend eingesetzt. Aufnahme 2014,
Johannes Huber, St. Gallen.

auch er abgetragen und das Abraummaterial an den Bau
der Kirche Gihwil verwendet wurde, hatte zwei Griinde:
Der Iddaberg gehorte damals noch dem Kloster Fischin-
gen (die Gihwiler mussten, bevor sie auf dem Berg Steine
fiir ihre Kirche brachen und sammelten, die Abtei zuerst
um Erlaubnis dazu bitten), und das Kreuz stak damals
offenbar noch in diesem Sockel. Kreuz und Korpus ge-
hérten also dem Kloster. Auf dem Berg ging der Korpus
mit der vermeintlichen «Absturzstelle» eine ikonologisch-
symbiotische Verbindung ein: Das Haupt Christi ist in
gewohnter Manier zur Seite geneigt, die Augen sind ge-
offnet, der Blick gnidig jener wenige Meter entfernten
Stelle zugewandt, an der man bereits dem Pilger des 15.
Jahrhunderts die Absturzstelle der hl. Idda zeigte: jenen
Ort, an dem die englischen Boten des Herrn die hl. Idda
im Absturz behiiteten und sie sanft geborgen in den Tal-
grund geleiteten, wo sie, wie auf einem weichen Kissen,
unbeschadet aufsetzte.”

Rithi, Wallfahrtsort St. Valentin
(St. Valentinsberg)

Im St. Galler Rheintal links (westlich) des Stroms entwi-
ckelte sich das zum Kloster Pfifers gehérende Gotteshaus
(Kapelle, ca. 1514 Filiale/Kuratie) St. Valentin in Riithi,
eine Tochter Rankweils (Vorarlberg), zur bedeutendsten
vorreformatorischen Wallfahrtsstitte.’ Verehrt wurde
hier der hl. Valentin von Ritien (5. Jahrhundert), Patron
gegen die Fallsucht (Epilepsie, auch «St. Valentinskrank-
heit» genannt)?” und Seuchenheiliger, vermutlich auch in
Form einer initialen, jedoch nicht erhaltenen Reliquie.
Als Patron des Riithner Gotteshauses wird Valentin 1287
urkundlich erstmals erwdhnt.®® Die Hintergriinde der
Wallfahrt im Zusammenhang mit der Epilepsie, ebenso
ihre Urspriinge sind unklar, vielleicht eher frith- als erst
spatmittelalterlich. Der Gleichklang von Heiligenname
(«Val») und Krankheit («Fall») diirfte eine Rolle gespielt

114



Ruthi/Rheintal, mit Ausblick ins nahe Vorarlberg. In der Bildmitte der dominante, einst als Solitdr wahrgenommene, heute von Industrie-

und Gewerbebetrieben sowie Wohnhdusern hart bedréangte St. Valentinsberg mit der dem gleichen Heiligen verehrten Kirche. Aufnahme

2012, Johannes Huber, St. Gallen.

Krankheitsbild der Fallsucht (Epilepsie): rechts halten Eltern einen

jungen Mann, wohl ihren Sohn, und bewahren ihn vor dem Sturz
(Fall), links leidet eine am Boden sitzende Mutter und hélt ihr
krankes Kind. Sie alle beten zum hl. Valentin, der als segnender,
in den Wolken thronender Bischof gutig auf die Leidenden herab-
blickt. Entwurf zum (barocken) Hochaltargemélde der Pfarrkirche
Rathi, 1749.

haben, die Wallfahrt vielleicht sogar aus dieser volksety-
mologischen Wurzel hervorgegangen sein.? Ob «sant Va-
lenthins biisse» resp. «sant Valentins siechtagy als Krank-
heitsbild (mit méglicherweise unterschiedlicher medizi-
nischer Ursache) in der zweiten Hilfte des 15. Jahrhun-
derts hdufiger als sonst auftrat, lisst sich nur schwer
ausmachen.* Auch die phinomenologische Nihe dieser
Krankheit zum so genannten Veitstanz — der hl. Vitus galt
als Schutzpatron von Tieren und von Menschen, als sol-
cher gegen alle Formen der Besessenheit, u. a. auch der
Epilepsie — macht die Angelegenheit nicht l6sbarer. Auch
Valentin wurde als Viehpatron verehrt, was als Kult in
Riithi vielleicht lter als der Epilepsie-Bezug ist. Dies hing
auch damit zusammen, dass Riithi Abgabestelle war; die
hierher gebrachten Zinsen bestanden u. a. aus lebendigen
Tieren. Im gleichen auf Tiere, Tiersegnungen zu bezie-
henden Kontext ist der fiir 1442 belegte, offensichtlich
jahrlich von Altstitten nach Riithi durchgefiihrte Kreuz-
gang in der Kreuzwoche zu deuten.* Schlagen diesbeziig-
lich fiir Altstitten eindeutig Gliick und Zufall chronika-
lischer Uberlieferung zu Buche, diirften diesen Weg zum
Valentinsberg Riithi auch andere Dérfer der weiteren

39 Analogieschluss aufgrund Barth: Heiltumfihrer, S. 105.

40 Vgl. dazu Morgenthaler: Seckelmeisterrechnungen XXI/1919,
S. 59 f. Die von Morgenthaler unter dem Titel «Sieche» zusammen-
gefasste Beztigergruppe von Kleinbetrédgen aus den Steuern der
Stadt Solothurn betrifft zwischen 1453 und 1498 total 19 Félle,
davon 10, die an der «sant Valenthins blsse» leiden. 4 Félle betra-
fen den «Veitstanz».

41 Vogler: Familienbuch, S. 61.

115



Umgebung aus gleichem Grund und ebenfalls in Beglei-
tung von Tieren unter die Fiisse genommen haben. Die
zwischen 1465 und 1498 auf dem St. Valentinsberg regist-
rierbaren Aktivitdten galten der baulichen Erneuerung
der 1463 erwihnten «cap S. Valentini ruinosa», méglicher-
weise auch dem Auf- oder Ausbau einer erweiterten Inf-
rastruktur fiir Wallfahrende.*

Altstatten (SG), Unsere Liebe Frau
auf dem Forst (Forstkapelle)

Ob bereits vor dem Bau der Kapelle Unserer Lieben Frau
«auf dem Forst» («uff den forst»), vor 1477 also, dort ein
Bildstock oder ein anderes Zeichen gestanden hat, ldsst
sich nicht mehr ausmachen. Vermutlich war es so, und
moglicherweise stand in diesem jene Holzfigur, deren
Entstehung die Forschung um 1350/1370 veranschlagt.

42 Krebs: Investiturprotokolle, S. 668, 741, 792. Es handelt sich um
bischéfliche Genehmigungen zur Almosensammliung (1463, 1465,
1466, 1468, 1472, 1473, 1474, 1484). Das Bild runden die Almo-
sensammler aus Ruthi ab, die beispielsweise in den solothurnischen
Seckelamtsrechnungen 1465/1466, 1471, 1492 und 1498 verzeich-
net sind. Vgl. dazu Morgenthaler: Steuern. Die Trefferquote scheint
insgesamt eher einem zufélligen Bild zu entsprechen.

43 Vogler: Familienbuch, S. 104 f.

Der Forst, der als abgeschiedener Hiigel mit Nahsicht auf
das Stidtchen Altstitten verschiedene Merkmale eines
Pestrefugiums (Zufluchtsort zu Pestzeiten) aufweist,
nahm schon friih die Funktion einer Bet-, Zufluchts- und
Wallfahrtsstitte ein. Obgleich Votive ausschliesslich aus
dem 18. Jahrhundert iiberliefert sind, weist das Wall-
fahrtsgeschehen eine dltere Tradition auf. So berichtet
Hans Vogler d. J. von einem Fohnsturm in der Nacht
(20./21. Dezember) auf den St. Thomas-Tag 1480. Die
starken Windstosse deckten in der Stadt manches Haus
ab. Da gelobte man (in Altstitten) «ain criitzgang uff den
forst und lost alle [hier wohl: die Menschen von der
Furcht losmachen, indem man sie unter den Machtschutz

Gottes stellt; Anm. JH]».#

Vielleicht gerade weil der Forst in erster Linie ein Schutz-
und Betort war und wenigstens vorreformatorisch nicht
als eine Wunderstitte wahrgenommen wurde resp. als
eine solche belegt ist, blieb er von lokaler Bedeutung. Dies
dnderte sich auch nicht wesentlich mit der Erbauung der
Kapelle Unserer Lieben Frau auf dem Forst (Forstkapel-
le), was bis 1477 erfolgte. Da die Kapelle in zeitlicher
Nihe zu den Pestziigen von 1467 und 1474 errichtet wur-
de, diirfte zu diesen (und weiteren) Pandemien eine direk-
te Verbindung bestanden haben, zumal die Muttergottes
nebst Sebastian und Rochus zu den Hauptheiligen gegen
die Pest gehort hat.

Altstétten. Kapelle Unserer Lieben Frau «auf dem Forst» («uff den forst»). Die Architektur, zwischenzeitlich

mehrfach renoviert, ist heute dem Ursprungszustand wieder einigermassen angendhert: Als solche verstromt
sie den herben Charme der 1470er-Jahre. Aufnahme 2006, Johannes Huber, St. Gallen.




Muttergottes als Himmelskénigin. Geschatzte Entstehungszeit
1350-1370. Fir ein Uberregional ausstrahlendes, vorreformatori-
sches Kultbild ist die Darstellung eher zu schméchtig, jedoch als
privates Andachtsbild oder aber fir eine Platzierung in einem
Bildstock durchaus geeignet. In einen solchen Kontext, vornehm-
lich jenen eines Bildstocks, ist die Figur auch zu stellen. Es fehlt
das Kind auf dem Arm (Verlust). Historisches und Viélkerkunde-
museum St. Gallen. Aufnahme 2006, Philipp Lehmann, Goldach.

117

. ’a“"‘/ -

”
W - A v
\“‘:\L& .7 7

Altstdtten. Kapelle Unserer Lieben Frau «auf dem Forst».
Muttergottes mit Kind. Wann die Figur von der Pfarrei
Altstatten/oder einer bestimmten Gruppierung innerhalb
dieser Pfarrei angeschafft worden und in der Forst-Kapelle
aufgestellt worden ist, weiss man nicht. Hypothetisch
wurde sie fur diesen Verehrungsort bestellt und ca. 1480/
1485 in die Kapelle verbracht. Aufnahme 2006, Philipp
Lehmann, Goldach.



Hemberg, Kult der hl. Anna

Nicht nur wegen des offensichtlichen Verlusts einer zur
Ergriindung der Wallfahrtsgeschichte mdglicherweise
zentralen Archivalie* lassen sich die Anfinge des Hem-
berger St. Anna-Kultes kaum vor 1500 zuriickfithren; auch
den erhaltenen Quellen kann dazu nur wenig Schliissiges
entnommen werden.® Sicher ist, dass St. Anna nicht das
genuine Patrozinium des zwischen 1360 und 1370 erstmals
belegten Gotteshauses war, das beim Wechsel unter die
Herrschaft des Klosters St. Johann im Thurtal im Jahr 1383
den Titel einer Pfarrkirche fiihrte.* 1459 wurde die mit-
tellose Pfarrpfriinde neu dotiert, organisiert und im glei-
chen Jahr personell wieder besetzt.#” Bereits im darauf
folgenden Jahr brannte die Kirche ab. Der Wiederaufbau
ab 1460 vollzog sich offenbar zur Zeit des gerade eben erst
(1459) ins Pfarramt eingetretenen Klerikers Jodocus Fo-
gelwader (Vogelwaider).# Moglichweise stammte er aus
der gleichnamigen reichen Stadtsanktgaller Patrizierfami-
lie.

Der Wiederaufbau des Gotteshauses soll schnell (bis 1461)
erfolgt und aus gleichem Anlass dem neuen Gotteshaus
eine Anna-Kapelle angefiigt worden sein.* Zur Finanzie-
rung des Baus und zur finanziellen Konsolidierung der
Pfarrei diente u. a. auch die Neuanlegung eines Anniver-
sars (unter Einbezug von Stiftungen eines ilteren Ver-
zeichnisses ab 1452).° Aus diesem Stiftmessbuch geht her-
vor, dass die Muttergottes die Patronin des Hochaltars
war und Johannes der Tdufer der Patron des rechten Sei-
tenaltars (aus diesem Patrozinium ergibt sich auch ein
Hinweis auf das Kloster im Thurtal). Die beiden Altire
und ihre Titel entsprachen den beiden um 1500 bestehen-
den Pfriinden. Weitere verehrte Heilige laut dem ca.
1459-1461 angelegten Jahrzeitbuch waren Antonius Abbas
(der zu den Hauptheiligen der Grafen von Toggenburg
gezihlt hat) und Sebastian (als Schutzpatron gegen die
Pest). Anna spielt im genannten Jahrzeitbuch zwar keine

44 Es handelt sich um die Darstellung (laut Rothenflue eine lateinische
Ortschronik von Hemberg) von P. Hieronymnus Kénig (1707-1797,
Pfarrer in Hemberg 1740-1746), die bereits zu Stickelbergers Zeit
nicht mehr auffindbar war.

45 Dem gegenuber steht die Schrift von Pfarrer Karl Schlumpf, eines
feurigen Apologeten des Hemberger St. Anna-Kults, der natdrlich
darauf Wert legt zu betonen, dass es den Kult bereits lange vor
der Reformation gegeben habe. Vgl. dazu Schlumpf: Verehrung
der hl. Anna.

46 Chart. Sang. X, Nr. 5953.

47 Reg. Sang, Nr. 2575. — UBSG 6, Nr. 6299 f.

48 Angabe nach Stickelberger: Hemberg, S. 25.

49 Zum Brand der Kirche 1460, zu ihrem Neubau sowie zum Bau der
Kapelle liegen keine Quellen vor. Offenbar beruhen alle Informa-
tionen auf Kénigs Aufzeichnungen, mit denen Schlumpf zweifels-
ohne noch arbeiten konnte.

50 Staerkle: Hemberg.

118

Hemberg, Katholische Pfarrkirche St. Johannes Baptist und

Andreas. Darstellung der matronenhaften Anna Selbdritt. Die
Figur weist aufgrund ihres Alters auf einen wohl bereits im
Spatmittelalter existierenden Heiligen- und Fruchtbarkeitskult
hin. Dieser ist erstens durch diese Figur belegt, zweitens durch
dokumentierte, jedoch nicht erhaltene Bauspolien, drittens
durch das Weiterleben des Kults in der Barockzeit. Aufnahme
2007, Johannes Huber, St. Gallen.



Rolle; ihr jede Bedeutung fiir die zweite Hilfte des 15.
Jahrhunderts aufgrund dieser nur fragmentarisch tiberlie-
ferten Quelle zweifelsfrei abzusprechen, ist jedoch auch
nicht zuldssig.

Die Zeit bis zum Beginn der Reformation dokumentieren
sodann drei Sachquellen: Zwei (laut Konig) 1781/1782 an-
lisslich des Abbruchs der alten Kirche in der Kapelle
St. Anna aufgefundene Steine (offenbar vom Rippenge-
wolbe [laut Schlumpf vom Gewdlbebogen]; keiner der
Steine erhalten) mit der Datierung 1520 (Schlusssteine?)
und die spitmittelalterliche, heute im Kirchenschiff ste-
hende Darstellung der Anna Selbdritt. Es handelt sich um
eine (heute leider entstellend gefasste) Arbeit aus dem
Werkstattumfeld des Bildschnitzers Augustin Henckel
(geb. um 1477, gest. gegen 1550), Schafthausen, die ca.
1520 entstanden ist.”" Das Gebet vor dem Drei-Generati-
onen-Bild wiederspiegelt die N6te der hierher Kommen-
den: Miitter, Schwangere, unmittelbar vor der Nieder-
kunft stehende Frauen oder solche, deren Kinderwunsch
unerfiillt geblieben war.”

Der Ursprung einer bereits 1694/1695 belegten Uberliefe-
rung (von Jakob Kuoni in verinderter Fassung unter die
Sagen aufgenommen) ldsst sich zeitlich nicht verorten,
scheint jedoch weit vor diese Zeit zuriickzureichen.” Die
Gewihrsperson, der damalige Hemberger Ortspfarrer
P Athanasius Greutter (1654-1705), will zu seiner Zeit
noch idltere Gewidhrspersonen gekannt haben, die ihm
aus der Uberlieferung ihrer Ahnen (Gross- und Urgross-
viter) Folgendes zugetragen hatten: Man wollte nach dem
Brand von 1460 die Kirche (und die Kapelle) zuerst bei
der Schwanzbriicke (dem geographischen Mittelpunkt
des Gerichts) wieder errichten. Dies verhinderte aller-
dings eine unbekannte Macht, die alles Gebaute zum al-
ten Standort der Kirche (und angeblich auch jenem der
[alten] Kapelle) zuriicktrug; man sah darin ein Zeichen
(«einen Wink») Gottes.5

Deutlich besser dokumentiert hingegen ist der St. Anna-
Kult fiir die nachreformatorische Zeit; es scheint gar, als
sei er erst damals so richtig oder aber von neuem aufge-
blitht. Eine der Ursachen dafiir war, dass die Figur der
Anna Selbdritt als ein Bildwerk galt, das ca. 1529 vor der
Vernichtung gerettet werden konnte. Wie so oft und ver-
gleichbar mit der Rettung anderer Figuren im gleichen
geschichtlichen Kontext war es auch diesmal ein frommer
Mann und glithender Anhinger des alten Glaubens, der
die Skulptur, die schon im Feuer lag, in letzter Sekunde
diesem wieder entriss. Er verbarg sie in St. Peterzell, wo sie
spiter in der Kirche voriibergehend Aufstellung fand.
1648/1649 wurde die bereits wieder verehrte Figur Katho-
lisch Hemberg zuriickgegeben und in der alten, inzwi-
schen renovierten Kapelle auf den Altar gestellt. Viele der
diesbeziiglichen Informationen stammen von P. Athana-

Hemberg, Katholische Pfarrkirche St. Johannes Baptist und Andreas.

Kapelle St. Anna im Erdgeschoss des Turms. St. Anna-Brunnen. Es
handelt sich um eine Wandnische, in die ein Schalenstein eingefigt
ist. Der Stein befand sich wohl auch schon in der alten Kapelle

St. Anna. Rund um die Nische Dekorationsmalerei um 1900. Auf-
nahme 2007, Johannes Huber, St. Gallen.

sius Greutter. Stark gefirbt vom Geist der militanten Ge-
genreformation, pendeln sie zwischen der Restitution al-
ter kultischer Praktiken (die von der Abtei St. Gallen im
nach 1531 starkmehrheitlich reformierten Toggenburg ge-
fordert wurden), katholisch-legitimistischer Glaubens-
propaganda sowie geistig engem, angeblich von Gott zei-
chenhaft sanktioniertem Revanchismus: So sollen einzel-
ne Nachkommen jenes Fanatikers von 1529, der das Bild-
werk, auf dieses spottend, mit dem Fuss ins Feuer
gestossen hatte, sippenhaftend noch iiber Generationen
«am Fufle hinkend oder mifigebildet gewesen [...] oder
mit der Zeit elend geworden» sein. Entsprechende moti-
vische Topoi sind auch fiir andere Orte und dhnliche Vor-
ginge im Zusammenhang mit der Zerstorung von Bild-
werken tiberliefert.

51 Der Autor dankt Dr. Albrecht Miller, Ottobrunn, bestens fir zweck-
dienliche Informationen.

52 HDA 1, Sp. 448 f.

53 Kuoni: Sagen, S. 260, Nr. 443.

54 StiASG, Rubr. 95, Fasz. 2.

119



Der «wunderbare Brunnen der hl. Anna» in Hemberg ist
zwar nur nachreformatorisch belegt, wirft jedoch mogli-
cherweise ein Licht auf die Typologie des spatmittelalter-
lichen Anna-Kults. Anna-Briinnlein oder Anna-Quellen
waren seit dem Spitmittelalter verbreitet, das Annenwas-
ser galt als Allerweltsheilmittel.” Der Hemberger Brunnen
befindet sich in der heutigen St. Anna-Kapelle im Erdge-
schoss des Turmes (fiir hier 1637 belegt; damals befand sich
in diesem Raum auch die Sakristei),” es fragt sich aller-
dings, ob am urspriinglichen Ort. Es handelt sich um eine
in die Wand eingelassene steingerahmte, mit einem Holz-
gitter verschliessbare Nische (Rahmung und Nische anni-
hernd quadratisch ausgeschnitten) mit einer schalenfér-
migen Vertiefung. Diese, rund 2—3 Liter fassend, fiillte
sich in unregelmissigen zeitlichen Abstinden, zwar selten,
hingegen sowohl bei nasser als auch bei sehr trockener
Witterung; dieses «wunderbare Ereignis» und das sich
hinsichtlich seiner Qualitit nicht zersetzende Wasser
schienen jedes Naturgesetz zu iibersteigen. Den ersten
Wassereintritt verzeichnete 1637 Pfarrer Thomas Eugstler

55 HDA 1, Sp. 450.

56 Die Bauphasen der Kapelle und der Standort der Quelle sind nicht
restlos geklért. Schlumpf berichtet, dass vor 1782 die Kapelle,
beschattet von einem gewaltigen Lindenbaum, getrennt von der
Kirche neben dieser stand. Schlumpf erweckt den Eindruck, als ob
es sich dabei um den spétmittelalterlichen Bauzustand gehandelt
hat. Ebenfalls laut Schlumpf befanden sich 1693 anlésslich des
Wasserwunders Kapelle und Quelle nicht am gleichen Ort, sondern
sie waren einander benachbart (sie lagen in gegenseitiger Nahe).
Die Kapelle, nach der Reformation ein Gerédtschuppen, wurde 1623
durch ein Feuer beschadigt und 1648/1649 auf Initiative des abti-
schen Amtmanns (1636—1649) in St. Peterzell, Laurentius Scheub
(vgl. HBLS 6, S. 166), wieder instand gestellt. Eine weitere Reno-
vation erfolgte 1694. Offenbar war der Chor ausgeschieden, was
auf einen Rechteckbau mit einem polygonalen Altarhaus verweist.
Mit dem Neubau der Kirche 1782 wurde die Kapelle abgebaut und
fur sie kein Ersatz mehr geschaffen. Die Figur stellte man auf den
linken Seitenaltar (Altar St. Anna). Der bereits 1782 bestehende
Plan, das Erdgeschoss des Turmes zu einer Anna-Kapelle umzu-
gestalten, wurde 1877 umgesetzt («St. Anna-Brunnen-Kapelle).

57 Vgl. dazu Stiickelberger: Hemberg, S. 45.

58 Vgl. dazu Grinenfelder: Landkirchen, S. 61-65.

59 Vgl. dazu Huber: Dreibrunnen. — Kaum neue Aspekte in Hugger:
Wallfahrtsorte, S. 2, 120-129 (Abb.).

60 Vgl. dazu Huber: Dreibrunnen, S. 4 — www.ortsnamen.ch, Daten-
satz Nr. 4007179.

61 Erstmals im geschichtlichen, kunstgeschichtlichen und volkskundli-
chen Kontext erldutert in Huber: Dreibrunnen, S. 16—18.

62 Vgl. dazu Huber: Dreibrunnen, S. 16. Es geht um den uralten Anta-
gonismus Fruchtbarkeit und Unfruchtbarkeit, Quellort und Wiisten-
dirre, usw. Dreibrunnen als fruchtbarer, wasserreicher Ort bot den
einen Pol dieses Gegensatzes, die an Unfruchtbarkeit oder Schwan-
gerschaftsproblemen leidenden Frauen den anderen Pol. Auch in
diesem Zusammenhang dtrfte die Weiherlandschaft Dreibrunnen,
die zeitweise auch ein ausgepragtes Sumpfgebiet war, eine vor-
christliche Wurzel aufweisen.

63 StadtAWil, StadtAWil, Urk. Nr. 373.

(in Hemberg 1636-1638), nachdem fiinf Wochen zuvor
Abt Pius Reher anlisslich seiner Visitationsreise durchs
Toggenburg den Ort besucht, den Stein inspiziert und da-
bei beriihrt hatte.” Das unerhérte Ereignis des Wasserein-
tritts lockte schnell Besucher an, von St. Peterzell gar eine
Prozession. Die spiteren Apologeten dieses wundersamen
Wassereintritts, die sanktgallischen Patres Greutter (Brun-
nenfiillungen 1693, 1694, 1695) und Konig (1740), stellten
fest, dass die Schale weder iiber einen kiinstlichen Zulauf
oder eine Ritze verfiige, noch der Kirchenplatz, sozusagen
auf dem Riicken des Hemberger Oberdorfs gelegen, eine
Wasserader aufweise, und die Schale auch bei ihrer Fiil-
lung nie tiberlaufen sei. Schon unter Greutter zirkulierte
die Kunde, dass das Wasser aus diesem Brunnen heilkrif-
tig sei und gegen Krankheiten wirke. Mit legitimierendem
Eifer zeichnete bereits Greutter, teils offenbar retrospektiv
auf Aufzeichnungen oder Aussagen von P. Bonaventura
Reding (1641-1695) zuriickgreifend, Fille wunderbarer Er-
rettung auf, nimlich: von tédlichem Fieber (1683); von
schwerer Krankheit (1694); von epileptischen Anfillen
(1697); fiir gefihrdetes Vieh (1694); von Blattern (1697);
beim Wunsch nach einem minnlichen Nachkommen
(1686). In den einzelnen Fillen wurden auch Almosen und
Votive der Kapelle vermacht. Mit dem Neubau der Kirche
im Jahr 1782 und der gleichzeitigen Aufgabe der Kapelle

ist der Brunnen versiegt.

Wil, Maria-Dreibrunnen

Eine vorreformatorische Wallfahrtstradition weist auch
das 1275 urkundlich erstmals erwihnte Gotteshaus Drei-
brunnen auf.® Der mit ihm verbundene auffillige Lokal-
name hat sich entwickelt aus einer lautlichen Verinde-
rung des 1275 genannten «Tuffenbrunnen», und zwar tiber
die Form «Tynbrunne» (1289) zu «Triibrunnen» (1473; «an
Tritbrunner wegy»).® Der Wortbestandteil «Brunnen» be-
zieht sich auf eine Quelle (oder Quellen), die vor Ort zur
Bildung von (mehreren) Weihern gefiihrt hatte (hatten).
Dreibrunnen wurde insbesondere von Wil her und von
der niheren Umgebung aus aufgesucht, und dies vor al-
lem von einer weiblichen Klientel. Aufgrund der Schich-
tung der Sagenmotive® und des im 18. Jahrhundert in der
Wallfahrtskirche Dreibrunnen entwickelten barocken, of-
fensichtlich aber auf mythisch-archaischen Vorstellungen
basierenden Bildprogramms® stand die Lokalitdt im Zei-
chen eines Fruchtbarkeitskults: Frauen mit unerfiilltem
Kinderwunsch oder Problemen wihrend der Schwanger-
schaft begaben sich zu Gebet und rituellen Handlungen
nach Dreibrunnen. Das Marienpatrozinium ist fiir das
Gotteshaus urkundlich 1441 belegt.®

Die Marienverehrung diirfte sich mit der spitgotischen
Madonna, die heute am Hochaltar der Wallfahrtskirche
zu sehen ist, (nachreformatorisch) akzentuiert haben. Es

120



Wallfahrtskapelle Maria Dreibrunnen bei Wil. Der Standort und die
Umgebung der Kapelle waren méglicherweise bereits im Vormittel-
alter von kultischer Bedeutung. Die Kapelle dirfte im 13. Jahrhun-
dert gegriindet worden sein. Aufnahme 2007, Johannes Huber,

St. Gallen.

handelt sich um eine (heute leider entstellend gefasste
und um iippige rahmende Zutaten bereicherte) Arbeit aus
dem Werkstattumfeld des Bildschnitzers Augustin Hen-
ckel (geb. um 1477, gest. gegen 1550), Schafthausen, die
ca. 1515/1520 entstanden ist.* Die Figur soll aus dem Pri-
monstratenserkloster Riiti ZH durch eine fromme Pilge-
rin vor der Zerstorung durch Bilderstiirmer (wohl wih-
rend der 1520er-Jahre) gerettet und nach Dreibrunnen
gebracht worden sein. Bekanntlich gehérte das Gottes-
haus Dreibrunnen von 1289 bis 1526 dem Kloster Riiti, ab
1526 nach Verkauf dem Wiler Heilig-Geist-Spital.* 1508
ist zu Dreibrunnen ein Schwesternhaus belegt, dessen
Angehorige mit dem Kernzweck des Wallfahrtsorts in
einem Bezug gestanden haben werden.® Ausserdem war
die Wallfahrtskirche bereits vorreformatorisch an einen
Geistlichen verpfriindet.”” Die frithe Bezeichnung des
Gotteshauses als Kirche mag erstaunen, findet aber im
Geistlichen und einem verbrieften Bestattungsrecht un-
umstdssliche Indizien. 1518 wird das Gotteshaus Drei-
brunnen gar als Pfarrkirche betitelt.®

Wallfahrtsort Morschwil

Moérschwil als Wallfahrtsort ist ausschliesslich im mikro-
historischen Substrat erkennbar. Der offensichtlich vorre-
formatorische Sachverhalt ist erstmals 1535 im «Diarium»
des Johannes Riitiner (1501-1556/1557) greifbar, und zwar
in einer von Riitiner verarbeiteten Mitteilung des Ge-

Wallfahrtskapelle Maria Dreibrunnen bei Wil. Gnadenbild laut Tradition aus

dem Kloster Riti (ZH), angeblich vor der Vernichtung wéhrend der Reforma-
tion gerettet und nach Dreibrunnen gebracht. Arbeit aus dem Werkstattum-
feld des Bildschnitzers Augustin Henckel (geb. um 1477, gest. gegen 1550),
Schaffhausen, die ca. 1520 entstanden ist. Links im aktuellen Zustand mit

jlingeren schmtickenden Zutaten, rechts die Figur ohne dieses Schmuckwerk
(Freistellung mittels Fotoshop). Aufnahme 2007, Johannes Huber, St. Gallen.

wihrsmanns «lo Studer» (Johannes Studer).® Das Ereig-
nis soll sich laut Eintrag rund 40 Jahre frither ereignet
haben (also ca. 1495). Der Eintrag handelt von zwei in
Mborschwil Ausgegrabenen («2 effossi»), also den sterbli-
chen Uberresten von zwei Individuen. Nun sei dort (wo
genau?) eine Kapelle erbaut worden («Vbi nunc sacellum
extructumy), und am Ort werde eine Prozession gehalten;
«Man lduft hinzu, um es sich anzuschauen» («circuitur
illuc concurritur visum»).

Der zweite und etwas ausfiihrlichere Eintrag zum
Mérschwiler Skelettfund, an Riitiner durch «Jo Witzig»
(Johannes Witzig) vermittelt,” ist wenig spéter (1538) ins
Tagebuch iibernommen worden: «Die Wallfahrt nach
Morschwil: sehr viele im Krieg umgekommene Korper —

64 Der Autor dankt Dr. Albrecht Miller, Ottobrunn, bestens fir
zweckdienliche Informationen.

65 Huber: Dreibrunnen, S. 5.

66 Registrum subsidii caritativi, S. 90.

67 Huber: Dreibrunnen. — Oberholzer: Bildersturm, S. 95 f. — SSRQ SG,
1/12/3, Nr. 106 a, b., 203, 215.

68 Hundsnurscher: Investiturprotokolle, Bd. 1, S. 175.

69 Rutiner: Diarium, Bd. 1, S. 318 f., Nr. 565. — Offenbar gehen alle
jungeren Bearbeitungen des Themas auf diese eine Quelle zurdck.
Vgl. zu diesen (in Auswahl, chronologisch) Arx: Geschichten 2,

S. 645. — Arx: Berichtigungen und Zusétze 2, S. 39 f. — Naef: Chro-
nik, S. 599. — Kuoni: Sagen, S. 12, Nr. 16.
70 Rdatiner: Diarium, Bd. 2, S. 692, Nr. 405q.

121



Der Priester Willimar verteilt nach dem Tod des hl. Gallus des-

sen Kleider unter die Armen. Schuhe und Strimpfe bekommt
der verkriippelte Maurus, der nach spatmittelalterlicher Vorstel-
lung an Kriicken ging. Kaum hatte Maurus die Kleidungsstiicke
Uibergezogen, konnte er gehen. Um 1500 verehrte man die an-
geblichen Kriicken des Maurus in Mdérschwil, wobei man sich
in der Vorstellung auch nach der hier abgebildeten Illumination
richtete. lllustration 1451-1460. Quelle: StiftsBSG, Cod. Sang.
602, S. 87.

71 Eine Auswertung der archdologischen Befunde von 1957 nahm
1962 Jakob Grininger vor. Vgl. dazu Grininger: Mérschwil. Die Er-
gebnisse der archdologischen Kampagne wurden in der Folge un-
terschiedlich bewertet. Der Bauphasenplan (S. 55) stimmt so nicht.
Obwohl laut Grininger (S. 55) bei der archdologischen Grabung
«mit grésster Gewissenhaftigkeit» vorgegangen worden sei, ist we-
der eines der spatmittelalterlichen Werksticke (auch nicht das er-
waéhnte, angeblich in die Sakristei versetzte Sakramentshduschen)
erhalten noch sonstige von Griininger erwédhnte Zeugnisse der Aus-
stattung.

72 Gemperle/Huber: Kapuzinerinnenkloster, S. 9-13. — Wilts: Beginen,
S. 344-347, ferner nach Register.

73 Nicht auf Mérschwil beziehen kann sich der auf 1469 datierte Ein-
trag in Krebs: Investiturprotokolle, S. 561, betreffend eine ewige
Messe in der Pfarrkirche «Mdrischwiler». Ausschlaggebend daftir,
dass es 1510/1511 nicht zu einer Abkurung Mérschwils von Arbon
aufgrund der aus dem Ort selbst vorgebrachten Behauptung, bei
Mérschwil handle es sich um eine éltere Kirchengriindung, kam,
war einerseits die materielle Befundlage von 1494/1495, anderseits
fehlende schriftliche Belege: Weder aus lokalem Bestand noch aus
den Archiven in St. Gallen (Klosterarchiv), Arbon (Pfarrarchiv) oder
Konstanz (Bischéfliches Archiv) konnte man einen Beleg herbei-
schaffen.

Am Totenbett des hl. Gallus zieht der verkrippelte Maurus die Strimpfe
des Verstorbenen an und wird gesund. Die Kriicken werden somit obso-
let. Die Kriicken vermitteln einen Eindruck der in Mérschwil gezeigten
Gehhilfen. Ausschnitt aus Tafel 22 des Galluslebens in der Galluskapelle
des Stiftsbezirks St. Gallen. Bildentwurf und erste Ausfihrung ca. 1670
von Johann Sebastian Hersche (geb. 1619, letztmals erwdhnt 1691),
Uberarbeitung um 1760 durch Joseph Wannenmacher. Aufnahme 2011,
Johannes Huber, St. Gallen.

zuerst ein «Bildstock», bald eine holzerne Kapelle, mit
vielen «krucken» eines Geheilten. Dann eine steinerne
[Kapelle] errichtet, wie sie jetzt noch gesehen wird. Hul-
rich Aichelman arbeitete drei Jahre dort und half dort die
Kapelle erbauen.» Aus der am Ort gehaltenen Prozession
hat sich inzwischen eine Wallfahrt zum Ort Morschwil
entwickelt («peregrinatio ad Moerschwyl»), zu den ent-
deckten Skeletten sind weitere Bestattungen, und zwar
nicht wenige («quamplurima corpora [...] absumpta»),
getreten. In den Bestatteten sah man/sah Witzig (und
wohl auch Riitiner) Kriegstote («bello absumpta»). Laut
Quelle war inzwischen auch die Infrastruktur erweitert
worden. Auf den Bildstock folgte eine hélzerne Kapelle,
in der viele Kriicken eines Geheilten gezeigt wurden. Das
Gebidude der letzten bei Riitiner geschilderten Baustufe,
der steinernen (Kapelle), ist das Gotteshaus von 1538, das
1510 geweiht worden und auch archiologisch einigermas-
sen erforscht ist.”

Eine Verbindung zwischen den Funden und einem Begi-
nen- oder Begardenhaus, zu einem Eremiten oder einer
Eremitin ist auszuschliessen.” Kriegerische Handlungen
im Raum Marschwil sind nicht belegt. Ein abgegangenes
Gotteshaus kommt ebenfalls nicht in Frage;” dazu passt,

122



Heilung eines Geldhmten am Gallus-Grab. Die Ansicht vermittelt den Eindruck

von der spatmittelalterlichen Gestalt eines verehrten Grabes. Uber diesem sind
an einer Stange dem Ort und Heiligen verehrte Votive befestigt, die an Heilun-
gen/Wunder erinnern. Auch Kriicken und Prothesen, die Gesundete zurticklies-
sen, galten als Votive. lllustration 1451-1460. Quelle: StiftsBSG, Cod. Sang.

602, S. 139.

dass man 1494 (und auch spiter) keine Mauern fand.”*
Hingegen ist bekannt, dass die beobachteten Spuren der-
art deutlich gewesen sein miissen (die 1494/1495 Aufgefun-
denen seien «Christianorum more sepulta» [nach Art der
Christen bestattet] gewesen), dass Ammann Hidiner und
die Gemeinde Morschwil 1498 nach Rom das Gesucht
sandten, den Ort aus dem Kirchspiel Arbon abzulésen
und zu einer eigenen Pfarrei zu erheben.” 1501 unterstiitz-
te die Abtei St. Gallen die Ambitionen der Morschwiler
gegeniiber der Mutterpfarrei Arbon.”® Das Zusammenge-
hen von ambitionierter Lokal- und befangener Landesbe-
hérde (Abt von St. Gallen) in dieser Sache, die gegen Ar-
bon gerichtet war, ist nicht nur klar und deutlich, sondern
auch verriterisch. Das Gotteshaus (bei Riitiner die steiner-
ne Kapelle) «de fundo novo erectam» befand sich 1501 be-
reits im Bau und wurde 1510 geweiht,” 1511 in ihm der
Gottesdienst geregelt.”® Da Arbon in der Angelegenheit
der Abkurung aus weiter oben dargelegten Griinden nicht
nachgab, musste Morschwil noch iiber 100 Jahre warten,
bis der Ort den Status einer Pfarrei erhielt.

Die Ereignisse in Morschwil, die sich zwischen ca.
1494/1495 und 1510 ZUgetragen haben, weisen gesamtheit-
lich betrachtet die Ziige einer geschickt inszenierten, auf-

X | - b
Einsiedeln SZ, Klosterkirche. Im Umfeld der Gnadenkapelle
aufgemachte Gehhilfen/Prothesen von geheilten Menschen,
die die Zeichen ihrer kérperlichen Beeintrdchtigung zum
Dank und im Sinn eines Votivs in der Kirche zurtickgelassen
haben. Aufnahme um 1970 (Zeichen dieser Art inzwischen
entfernt). Quelle: Klosterarchiv Einsiedeln, KAE_F3_32_0179_
0005.

74 Arx: Geschichten 2, S. 645. Die Aussage «Als die Mérschwiler bey der
Entdeckung mehrerer begrabenen Leichname, und einiger alten Mau-
ern...» wird durch von Arx spéater zwar berichtigt. VVgl. dazu Arx: Berich-
tigungen und Zusétze 2, S. 39 f. Die «alten Mauern» («...wie sie falsch
aus einigen alten Mauern schlossen...») ldsst von Arx allerdings beste-
hen. Es kann sich nur um eine Ausdeutung der unklaren Stelle «et non-
nulla alia Vestigia» (und nicht wenige andere Spuren) in der Petition
von Ammann und Gemeinde Mérschwil an den Heiligen Stuhl handeln.
Ausdrcklich ist nirgend von Mauern die Rede. — Obgleich um sprachli-
che und materielle Sorgfalt bemuht, bringt auch v. Arx neue erzéhleri-
sche Elemente ein: So soll man im vielbesuchten Wallfahrtsort M6r-
schwil «von mehreren und grésseren Wundern» erzahlt haben «als in
Einsiedeln». Die Wénde der Kapelle sollen mit Geliibdetafeln (Votiven)
behangen gewesen sein.

75 Urkunde vom 16. Mérz 1498. Vgl. dazu Knoepfli: Pfarrkirche Mér-
schwil, S. 1. — Poeschel: Gutachten Mérschwil, S. 1. — Laut Spiess:
Mérschwil 1, S. 297, trégt die Bulle das Datum vom 7. April 1498,
ebenso der Begleitbrief an Abt Gotthard Giel von Glattburg. — Wider-
sprichlich die Datierung in Wirz: Regesten 6, S. 203, Nr. 524.

76 StiftsASG, Rubr. LVI, Fasz. 5. Schreiben vom 26. August 1501 von Abt
Gotthard Giel von Glattburg an den Arboner Pfarrer Bernhard Frick. —
Vgl. dazu Poeschel: Gutachten Mérschwil, S. 2. — Vgl. auch Rutiner:
Diarium, Bd. 1, S. 697, Nr. 976.

77 StiftsASG, Bd. 46, S. 623. Urkunde vom 2. Juni 1510. Vgl. dazu Knoepf-
li: Pfarrkirche Morschwil, S. 1. — Poeschel: Gutachten Mérschwil, S. 2.

78 StiftsASG, Bd. 46, S. 624. Urkunde (Vertrag) vom 18. November 1571.
Vgl. dazu Knoepfli: Pfarrkirche Mérschwil, S. 2. — Poeschel: Gutachten
Mérschwil, S. 2.

123



filligen Aktion auf. Sie diirfte, nebst dem Zweck der
Rechtfertigung eines Kirchenbaus, auch von finanziellen
Uberlegungen getragen gewesen sein. Was mochte — nebst
den aufgefundenen Gribern — den Anziehungspunke der
Wallfahrt gebildet haben? Bei der Beantwortung dieser
Frage richtet sich der Blick gezwungenermassen auf die
knappe Angabe «pluribus krucken sanati» (die vielen Krii-
cken eines Geheilten), die in der Kapelle gezeigt worden
sind, dort offenbar ausgestellt waren. Eine Geschichte zu
ihnen iiberliefert Riitiner nicht, und auch sonst ist zu die-
ser Wallfahrt nichts bekannt. Die Vergabung von Krii-
cken, anderer Gehhilfen oder von Prothesen in originaler
Gestalt an Stdtten, denen oder deren Heiligen man die
Heilung von einer Krankheit zuschrieb oder wo sich eine
solche ereignet hat, ist keinesfalls aussergewdhnlich (sol-
che Hinterlassenschaften waren Gaben des Dankes). Rii-
tiner berichtet jedoch nicht von einer breiten Schenkung
solcher Zeichen durch mehrere Geheilte, sondern aus-
driicklich von «pluribus krucken sanati», von den vielen
Kriicken eines Geheilten. Es sind ganz offensichtlich die
Kriicken (Gehhilfen) einer bestimmten Person gemeint,
die zwischen 1494/1495 und 1510 (und Wohl dariiber hin-
aus) zusitzlich zu den Gerippen, von denen man offenbar
auch Uberreste zeigte, im christlichen Zeichen zu Mér-
schwil ausgestellt worden sind.

Es gilt, diese einzige Spur der «pluribus krucken sanati»
zu indizieren. Hat man die Kriicken als jene/zu jenen des
gelihmten Maurus aus der Gallusvita erklirt, dessen fiir
damals in der Ostschweiz mehrfach belegter Eigenname?
im Ortsnamen «Morschwil» aufgegangen zu sein scheint?®
Die lateinische Form «Maurus» gilt als Grundform fiir die
Bildung des germanischen Personennamens Mauro resp.
Mobro, dessen Diminutivform Maurin resp. Mérin (+wila-
re) zum Siedlungsnamen «M&rschwil» fithrte (in der Be-
deutung «bei den Hiusern des Maurin, Moérin»). Be-
kanntlich erhielt der Gelihmte Maurus, «der so verkriip-
pelt war, dass er nicht auf seinen eigenen Beinen gehen
konnte», bei der Verschenkung des Hab und Guts des
verstorbenen Gallus an die Armen dessen Schuhe und
Striimpfe. Maurus streifte sie tiber und war von Stund an
gesund.” Mit einer brennenden Kerze in der Hand reihte
sich der geheilte Maurus in den Prozessionszug hinter
dem Leichnam des verstorbenen Gallus ein. Er begleitete
die sterblichen Uberreste zur Zelle und Kapelle des Ein-

79 Vqgl. dazu Graninger: Mérschwil, S. 60.

80 Chart. Sang. I, Nr. 204, 292, 354. — UBSG 1, S. Nr. 204, 285, 339.
UBSG 2, Nr. 394, 411. — Borgolte: Subsidia, Nr. 204, 285, 339, 394,
411. — Die Belege lauten 811: «in vilare nuncupato Maurini»; 824:
«in Morinuuilari»; 831: «in villa Morinisuuilare»; 851 [?]: «in villa,
que dicitur Moriniswilare».

81 Vita sancti Galli 1 (Latein/Deutsch), S. 44 f.

82 Biichi: Aktenstticke, S. 105 f., Nr. 154.

siedlers im Hochtal der Steinach. Sind in den Kriicken,
die, nach rund 860 Jahren selbst fiir einen frommen Wall-
fahrer des spiten 15. Jahrhunderts kaum mehr unversehrt
erhalten geblieben sein konnten, jene Uberreste zu sehen,
die 1498 als «et nonnulla alia Vestigia» (und nicht wenige
andere Spuren), offenbar weitere Fundgegenstinde aus
den Gribern, sichergestellt worden sind und von denen
im Bittgesuch der Morschwiler an Papst Alexander VI. de
Borgia (reg. 1492-1503) die Rede ist?

Sennwald:
die unverbrannte Hostie (1499 ff.)

Nach Ubergriffen der Eidgenossen auf vorarlbergisches
Gebiet brachen 1499 die «Schwaben» «on alle gotzforcht»
(Diebold Schilling) in die Herrschaft Sax-Forstegg ein.®
Die Truppen drangen zu Sennwald in die Kirche St. Gal-
lus, wegen der Farbe ihres Turmdachs «die rote Kirche»
genannt, ein, erbrachen das Sakramentshiuschen, raub-
ten Kelche und das hl. Sakrament, stahlen das Geld aus
den Opferstocken, fluchten auf den Gott der Eidgenos-




Sorejnen miteicit ond den (g siifante. ‘
@ite givescr Berrafrung Babne fy das wolerlant

Yict ie Biingffen mit cinee grofen maBe

den 1£98m frigen Gerzen ﬁ{‘n‘c&i&ou fap

w9 ander megdefef Dige BaBent mite
tann? jus efmuwa(’o on9 wie dicrote
ifGen verbrante i worden vnd waf

groffen wnnerseicGenf da BfBeBen iff,

1 ) =
L (

P
=
~

m\m\\\\

— s

9

Brand der Kirche Sennwald, 1499. Mittendrin die Hostie auf dem Al-
tar. Holzschnitt, 1500 publiziert. Quelle: Schradin, Chronik, 17r—18r.

sen® und ziindeten schliesslich das Gotteshaus an.* Frei-
herr Ulrich VIII. von Hohensax (um 1462-1538),% ein seit
den Burgunderkriegen aktiver Militir, spiter S6ldnerfiih-
rer, Condottiere, «Kronenfresser» und in diplomatischen
und militdrischen Angelegenheiten ein ebenso geschick-
ter wie brutaler Unternehmer,*® entstand dabei betricht-
licher materieller Schaden.’” Dass es gerade ihn und seine
Herrschaft hart traf (auch sein Gotteshaus zu Sax ging bei
diesem Raubzug in Flammen auf), findet die Erklirung
u. a. darin, dass er zuvor jene weiter oben erwihnten Beu-
teziige auf der rechtsrheinischen Seite angefiihrt hatte, der
Angriff auf Sennwald also eine Art von Strafaktion seiner
Feinde gegen ihn war; Ulrich von Hohensax” Riicksichts-
losigkeit wurde nun seinen Leuten in gleicher Miinze

Bild links: In der durch Schwaben mittels Feuer zerstérten Kirche
Sennwald wird auf dem Altar blitenreinweiss die Hostie gefunden.
Die Farbe des Dachs des Kirchturms gab der «Roten Kirche» ihren
Namen. Das Weisse und das Rote ergeben als Kontrast einerseits
eine eidgendssisch-heraldische Symbolkombination (stand ja die
Zerstérung der Kirche des «Gottes der Eidgenossen» auch unter
einem nationalistischen Vorzeichen), anderseits legitimistisch einen
Gegensatz von géttlich sanktionierter Reinheit/Unschuld (Eidge-
nossen) und Blutschuld (Schwaben). Quelle: Luzern, Korporation
Luzern, 5 23, S. 364.

Sennwald, Evangelisch-Reformierte Kirche. Das heutige Gotteshaus

reprasentiert weitgehend die Architektur des Wiederaufbaus (Chor,
Schiff, Teile des Turms) nach der Zerstérung im Jahr 1499. Promi-
nent auf einer Geldnderippe des ins Rheintal auslaufenden Hohen
Kastens stehend, bestimmte Ulrich VIIl. von Hohensax diese Kirche
als Grablege fir sich und seine Familie. Aufnahme 2017, Johannes
Huber, St. Gallen.

heimgezahlt:* So kam es nicht nur zu Schiden an Gebiu-
den und Landschaft, sondern bei diesem Grenziibergriff
kamen auch mehrere von Ulrichs Untertanen ums Leben.

Anlisslich der Brandschatzung der Kirche Sennwald ereig-
nete sich das so genannte Sennwalder Sakramentswunder:
Das Metall der im Wandtabernakel® stechenden Monstranz
schmolz zwar, die in der Monstranz aufbewahrte Hostie
aber blieb nicht nur unversehrt, sondern sie wurde im
Steingehiuse des Wandtabernakels schneeweiss vorgefun-
den («schnewiss, hiipsch und unversert» [Etterlin]).* Es ist

83 Vqgl. dazu Brennwald: Chronik 2, S. 390: «[...] als si das dorf z& der
Roten Kilchen, so des heren von Sax ist, brantend, do retend si:
<Wo ist nun der Schwizer alter Got, das er inen ndt hilft?> Der an-
der sprach: <Er st nit daheim!» Der trit sprach: <E, wir wend in
massbrenen, ob er joch in dem himel ist, das in der rouch in die
nas muess bissens».

84 Blchi: Aktensticke, S. 107, Nr. 159. — Kothing: Urkunden, S. 224,
Nr. 28.

85 Sankt-Galler Geschichte 2003, Bd. 2, S. 23 f. (Alfred Zangger). —
Schneider: Glasgemalde, Bd. 1, S. 58 f., Nr. 128.

86 Vgl. zur Persénlichkeit Schedler: Freiherren, S. 37 ff.

87 Schmid: Bilderchronik, S. 275.

88 Bilgeri: Vorarlberg 2, S. 268, 512.

89 Anshelm: Chronik 2, S. 161. — Schilling: Bilderchronik, S. 276:

«in dem schrin und hissli». — Schradin: Chronik, fol. 17r-18r.

125



anzunehmen, dass die «ausserordentlichen» Ereignisse in
Sennwald in der aufgeheizten und von Wunderzeichen ge-
schwingerten Zeit um 1499, befeuert durch den bevorste-
henden Jahrhundertwechsel, eine starke Ausstrahlung mit
Breitenwirkung erzeugt haben: Da dieses Wunder resp.
Wunderzeichen «vil biderber cristener liiten gesahend»,”
erfasste sie ein grosser Schrecken, «ouch merglich froeud
entpfiengend und Gott triiwlich darumb lobtent».”* Offen-
bar verzeichnete die Kirche von Sennwald am Vorabend der
Reformation regen Zulauf. Das Sakramentswunder und die
inzwischen sicherlich 6ffentlich vorgezeigte wunderbare
Hostie” diirften letztlich zum Wiederaufbau des Gottes-
hauses stattliche finanzielle Mittel eingebracht haben.”*

Der Freiherr hatte jedoch noch Grésseres vor. Das nach
1499 wieder in Stand gestellte Gotteshaus verfigte neu
{iber ein imposantes Altarhaus mit dreiseitigem Abschluss.

90 Die reine Eucharistie wird, ganz im Sinn der Kriegspropaganda, in
einen Kontrast gestellt zum ruchlosen Vorgehen der Schwaben,
ihren «vil schnoeder reden und schantlichen spottworten vorab Gott
ze schmaehen und den Eitgnossen Ubel ze reden», mit denen sie
«on all gotzforcht» in das Gotteshaus eindringen, in diesem gottes-
lasterlich sprechen und es schliesslich «uss eigner bossheit» anziin-
den (Zitate nach Schilling: Bilderchronik, S. 275). Der Vorfall sorgte
fur hitzige Aufregung und fand textlich und illustrativ Eingang u. a.
in die Chroniken von Diebold Schilling, Niklaus Schradin und Johan-
nes Stumpf, wobei eine synoptische Tradition erkennbar ist.

91 Ahnlich auch Schradin: Chronik, fol. 18r: «Dass habent ettlich schin-
barlich mogen sechen/Gar ein mergklich gross wunderzeichen/Ess
mag eim sind herz nit gntig erweichen/Als die rot kilch von vinden
ward geprandt. [...] Ein yeder verniinftiger mensch durch sin witz/
Mag nit gnigsam uslegen dass zeichen gross. Und wie die macht
gottes ist so grundloss/».

92 Schilling: Bilderchronik, S. 275 f. — Etterlin: Chronik, S. 286 f. —

Vgl. auch die Verarbeitung des Vorfalls bei Senn: Chronik, S. 104—
106. — Ferner: Anshelm: Chronik 2, S. 160 f.

93 Angedeutet beispielsweise von Schilling: Bilderchronik, S. 276:
«Also nam die wirdig priesterschafft dasselb wirdig sacrament,
tatend das an ort und end, wie dann christelich ordnung innhaltet.»
— Noch deutlicher bei Anshelm: Chronik 2, S. 161: «habend die
priester érlich an ein andre gebuerliche stat tragen und z( einem
wunder behalten».

94 Aebi: Kirchgemeinden, S. 32.

95 StaatsASG, AA 2 A 12 — 3 (Kopie der Stiftung). — StaatsAZH, A 346,
1(346, 1, Bl. 14. 106: Urk. von 1514 [21. Mé&rz 1513]). Zit. nach
Banziger: Freiherr, S. 85 [zit. nach Vasella: Schlegel]. — Vgl. ferner
Aebi: Archiv, S. 121 f. — Blichel: Urkunden, S. 103—105. — Vasella:
Schlegel, S. 14.

96 Vqgl. dazu Bénziger: Freiherr, S. 85. Er bringt die Stiftung in Verbin-
dung mit dem nach Ansicht der beteiligten Protagonisten, darunter
Freiherr Ulrich von Hohensax, von Gott beglnstigten Feldzug der
Eidgenossen in Norditalien. Im Jahr 1512 erreichen die Eidgenossen
mit der Rickeroberung der Lombardei einen der Héhepunkte ihrer
Norditalienpolitik. Die Altarstiftung sei als Dank zu verstehen.

97 Brinker: Heinrich, S. 64. — Denkmalpflege Kanton St. Gallen 3,

S. 253 f. — Kessler: Gereimtes. — NjbISG 132 (1992), S. 65-70. -
Reich: Johann Philipp. — Senn: Chronik, S. 120. — Schépper:
Leben. — Schapper: Sennwald. — Thomann: Beschreibung, S. 10 f.

Freiherr Ulrich VIIl. von Hohensax. Eitler, selbstverliebter Pfau des

Schlachtfeldes und gleichzeitig kummervoller Besorger seiner letz-
ten Dinge. Die ambitionierte Grindung einer Familiengrablege in
der Kirche Sennwald, wo sich (vielleicht sogar auf seine Anweisung
hin) mit dem Hostienwunder Wunderbares zugetragen hat, und die
Organisation regelmdssiger Messen beim Begrdbnisort veranschauli-
chen die Angst-Idee einer bluthdndigen Kriegsgurgel, nach briichi-
gen weltlichen Triumphen dem drohenden géttlichen Strafgericht
durch das ewige Gebet wenigstens teilweise zu entkommen. Aus-
schnitt aus einer Wappenscheibe des Freiherrn, um 1510 (Gesamt-
mass 42.8 x 32.2 cm). Schweizerisches Landesmuseum Zdrich, Dep.
46 (Eigentum der Gottfried Keller-Stiftung).

Weit in die Eidgenossenschaft hinein beteiligte man sich
an der Ausstattung der neuen Kirche (mit Wappenschei-
ben), und auch das freiherrliche Paar griff tief in die Ta-
sche: Denn es beabsichtigte, in der neuen Kirche auch die
Grablege der Familie einzurichten. 1513 stifteten Ulrich
VIIIL. von Hohensax und seine Frau Agnes von Lupfen
eine zusitzliche Priesterstelle mit Wittum und fiir ihr und
ihrer Angehorigen Seelenheil eine aufwindig begangene
Jahrzeit, verbunden mit einem Ewiglicht.”” Die Pfrund-
stiftung von 1513 deckte verschiedene Bediirfnisse ab.”
Der mit der Pfriinde verbundene Altar stand in der Kirche
Sennwald unmittelbar vor der Gruft der Freiherren, diese
zwischen dem Altarblock und der siidlichen Chorbogen-
wand.” Das «begreptnist» des Stifterpaars wird in der Stif-

126



tungsurkunde von 1513 sowohl als wiirdig zu gestaltender
Vorgang (Beisetzung) als auch als ausgeschiedene Ortlich-
keit (Begrabnisstitte) angeordnet.”® Die idlteste Beschrei-
bung der Grabstitte stammt von Caspar Thomann: «Fiir-
nemlich aber ist merkwiirdig, den Freyheren ihr begrib-
nus; diese ist eine aufgemauerte 4. egichte Grufft ohnge-
fehr 9. Schuh lang und 6% schuh breit; Sie ist etwann 3.
schuh in die Erde ausgegraben, und 2%2 Schuh tiber den
Boden erhéhet; ob derselbigen ligt ein grabstein, dessen
Jnsigel aber verblichen, vornen an der Seithe war ein mit
einer kleinen blate vermauertes loch. anietzo ist ein Eiche-
nes thiirengerichtli, mit einem eichenen diken bret be-
schlossen, durch welches ein Mensch in die grufft hinein-
schlieffen kann, darinn noch zu sehen, der unverwesene
Corper dess Freiherren Johann Phillippen...».» Mit Aus-
nahme des 1991 aufgefundenen Gruftraums im Boden ist
das bei Thomann beschriebene Hochgrab sonst nicht wei-
ter dokumentiert. Gemiss Stiftungsurkunde von 1513 ha-
ben sich an den Ecken der Grabplatte méglicherweise
Halterungen fiir die erwihnten vier Kerzen befunden
(«vier wachskertz [...] zuo den vier jharzeiten uff unser
begrebnus ufsteckhen und beziindten»).”

Als Einzelobjekte der Altarausstattung, die am chesten
der Privatstiftung des Jahrs 1513 zuzuordnen sind, werden
1529 (vgl. weiter unten) erwihnt: ein Messkelch, ein
Messgewand (resp. Messgewinder) und «ain grosy Taf-
len», worunter wohl ein Altargemilde zu verstehen ist.
Ganz offensichtlich bezweckte Ulrich von Hohensax mit
diesen Zuwendungen und Einrichtungen, die Bedeutung
der Kirche Sennwald zu verstirken. Das moglicherweise
vorgetduschte Sakramentswunder von 1499 fiigte sich in
diesen Kontext; jedenfalls kam es als Ereignis, das als gott-
liches Zeichen ausgelegt wurde, durchaus gelegen. Dieses
Wunderzeichen, der bald einsetzende wallfahrtsihnliche
Kult und die Tatsache, dass ein spiter von St. Luzi, Chur,
eingesetzter Priester am Altar zelebrierte und ein Konven-
tuale dieses Klosters der Seelsorge vorstand,™* fiigten sich
in den Entschluss des Freiherrn, das Gotteshaus Sennwald
zur neuen Grabkirche der Familie von Hohensax zu be-
stimmen: Das ewige Gebet fiir den Stifter (der sich zahl-
reicher Kriegsverbrechen schuldig gemacht und daher
Grund hatte, um seine Seele zu bangen) und dessen Fa-
milie sollte an deren Grab dauerhaft eingepflanzt wer-
den. Die Stiftung der Pfriinde und der Jahrzeit im Jahr
1513 erfolgte offenbar auch in Hinblick auf den nahenden
Tod der Agnes von Lupfen (gest. 1513/1514)."

Benken: Muttergottes auf dem
Buechberg (Maria Bildstein) (1519 ff.)

Fir den nachfolgenden Sachverhalt ist die Quellenbasis
dusserst schmal. Den einzig verlisslichen Zugang stellt eine
Sachquelle dar, und zwar der erhaltene, gleich nachfolgend

vorgestellte Bildstock. Uber seine Geschichte scheint sich
seit 1884 die darstellende Literatur in unkritischer, synopti-
scher Tradition wie folgt geeinigt zu haben:" 1519 trug Jo-
hann Heinrich Jud (oder Jan?), Meisterknecht des Frauen-
stifts Schinis, eine offenbar schon zuvor verehrte Mari-
enstatue auf den (Oberen) Buechberg zwischen Schinis
und Benken. Hier liess die Abtissin (1495-1525) Barbara
Triillerey (gest. 1525) offenbar noch im gleichen Jahr einen
rund zwei Meter hohen Bildstock aus Stein errichten, in
dessen Nische man das von Jud hierher gebrachte Marien-
bild stellte (Bildstein)."® Dieser (erhaltene) Bildstock weist
die Jahreszahl 1519 auf, ferner eine Reihe von mit Punkten
versehenen Buchstaben, die einen lingeren Titulus abzu-

98 Vgl. dazu Bénziger: Freiherr, S. 85: «begrebnus geben mit waih-
wasser und weyrach, wie sich dann gebdrt, derselb kilchherr im
Sennwald solle auch vier wachskertz, ehrlich wie sich gezimbt und
gebdrt, zuo den vier jharzeiten uff unser begrebnus ufsteckhen
und beziindten». — Biichel: Bendern, S. 32.

99 Thomann: Beschreibung, S. 10.

100 Bénziger: Freiherr, S. 85.

107 Am weitesten in der Argumentation und Deutung der Kirche
Sennwald als Mausoleum von Freiherr Ulrich von Hohensax geht
Staehelin: Geschichte, Umschlagseite 1.

102 Saulle Hippenmeyer: St. Luzi, S. 224.

103 Weitere mégliche Griinde bei Staehelin: Geschichte, Umschlagseite
1. Staehelin setzt den Zeitpunkt des Wechsels der Grabkirche nach
1480 an. Demnach hétte die Kirche Sax seit 1446 bestdndig an Be-
deutung verloren. — Es scheint, dass Johann Philipp von Hohensax,
der Enkel Ulrichs von Hohensax, der erste Prominente der Familie
gewesen ist, der in der Gruft beigesetzt worden ist. Folglich gehort
sein noch erhaltener Leichnam in den Kontext dieser Familiengruft,
die anlésslich der Kirchenrestaurierung 1990/1991 wieder zum Vor-
schein gekommen ist.

104 Strickler: Actensammlung 2, S. 148, Nr. 355: «seiner sel. frau
wegen habe er abereine baaresumme ausgegeben, um einen
messpriester zu erhalten».

105 Die griindlichste und wohl auch kritischste Auseinandersetzung mit
dem Gnadenort bietet Salzgeber: Maria Bildstein. Zuvor bildete
KDM SG 5, S. 48-51, die Grundlage. — Fir die sich inhaltlich wie-
derholende éltere Literatur sei Henggeler: Helvetia Sancta, S. 101 f,,
genannt. Dieser und manch anderer Titel gehen zurtick auf Tremp:
Bildsteinpilger. — Kaum neue Aspekte in Hugger: Wallfahrtsorte,

S. 146-155 (Abb.).

106 Anders stellt 1864 Laurenz Burgener: Wallfahrtsorte, S. 53, Figur
und Bildstock dar. Letzterer sei 1519 vom Meisterknecht Johann
Heinrich Jan aufgerichtet und mit dem Bildnis der Maria ausgestat-
tet worden: «Dieser in gldubig frommem Sinne gesetzte Bildstein
sollte gleichsam ein Schutz- und Wehrstein werden gegen die neue
Lehre [der Reformation; Anm. JH], welche Menschenwerk und Men-
schenweisheit an die Stelle von Gotteswerk und Offenbarung zu
setzen sich bemuhte.» Diese Sicht, noch von Bucher: Maria Bild-
stein, S. 45-47 (allerdings erwahnt er auch die Pest), und vielen an-
deren vertreten, stand (1864) wohl noch unter dem Eindruck der
politischen Ereignisse der Jahre 1847/1848 (vor denen die Grin-
dung des Bistums St. Gallen und der Bau der [vierten] Kapelle auf
dem Buechberg bei Benken wie ein Gegenprogramm anmuteten).
Mit einem nahenden Bildersturm hatte die Massnahme des Meister-
knechts 1519 hingegen nichts zu tun.

127



Benken, Buechberg
(Maria Bildstein)

Entstehen eines Wallfahrtsorts.
Rekonstruierende und stark
idealisierende Bildfolge (Xylo-
graphien) eines unbekannten
Entwertfers, 1884, in Tremp: Bild-
steinpilger, S. 39, 43, 47, 49, 53.

o

Grfte Capelle (fiix den Bifoflein).
Die fjolscapelle (fiir die Pifger).

7

G 200 2

3. . Iud (Jan) ervidtet im Jahre 1519
den Bildftein mit dem Mlarienbild.

M. X, Filh erhilt von B. feidolf das Bild
@hrifti an der Siule.

Der Meisterknecht Jud (Jan) stellt 1519
die Muttergottes in den Bildstock.

Dritte, grifere Capelle
(in diefem Jafrhundert, mit Knicbanken).

Maria Anna Féh (1713-1752) nimmt von einem
Dominik Heidolf aus Maseltrangen eine Darstel-
lung von Christus an der Geisselsdule entgegen
und stellt sie auf dessen Anweisung als Ersatz fir
das (verwitterte) Muttergottesbildnis in den Bild-
stock, um den herum inzwischen ein Verschlag
(erste Kapelle) errichtet worden ist (ca. 1740).

e
il

| ‘t

I
31}'11‘

0
L

il

Dierte Capelle mit Altar
(Benedicirt von Bifcdjof Lliver den 12. Sept. 1848).

Weiterentwicklung der Infrastruktur: oben ein Holz-
gehéduse (zweite Kapelle) fur den Bildstock, um
1800 (man beachte die beiden Votive), unten die
erweiterte (dritte) Kapelle (um 1830), in Riegelbau-
weise, die Gefache mit einer Pflastermischung aus
Lehm und Stroh ausgefllt, der Boden mit Glarner-
schiefer belegt, das Dach mit Schindeln eingedeckt.

Inneres der dritten Kapelle von ca. 1830 mit dem
Bildstock, darin die Skulptur Christus an der Geis-
selsdule, links ein grosses Kruzifix aus der alten
Kirche von Benken (wohl das ehemalige Chor-
bogenkreuz), an den Wénden zahlreiche Votive.

So genannte vierte Kapelle. Grundsteinlequng am
29. September 1847, Kapellweihe am 12. Septem-
ber 1848 durch Bischof Johann Peter Mirer (1778
1862, im Amt ab 1846), St. Gallen. Das Gnaden-
bild Christus an der Geisselsaule wurde auf den
Altar gestellt, der alte Bildstock von 1519 draussen
neben der Kapelle platziert.



Benken. Wallfahrtskapelle Maria Bildstein. Der (in-
zwischen vermutlich mehrfach erneuerte und um-
platzierte) Bildstock von 1519 steht heute als Relikt
aus einer anderen Zeit in der Krypta der Wallfahrts-
kapelle. Aufnahme 2017, Johannes Huber, St. Gal-

Schénis. Kapelle St. Sebastian (in den Eichen, am alten Linthflusslauf gelegen). Hier

hatte sich ein spatmittelalterliches und vorreformatorisches Sebastian-Heiligtum
mit Wallfahrtscharakter etabliert. Es blihte nach 1531 erneut auf. Die abgebildete
Architektur geht teils auf das Jahr 1510 zurtick (Chor), Mauerteile des Schiffs (vgl.
die Rundbogenpforte) scheinen jedoch um einiges &lter zu sein. Aufnahme 2017,

len. Johannes Huber, St. Gallen.

kiirzen scheinen.'” Der Bildstock befindet sich heute in der
Krypta der Wallfahrtskirche Maria Bildstein'® (deren Tra-
dition selbst auf diesen Bildstock zuriickgeht).*

Die heute verschollene (und vermutlich verlorene) Skulp-
tur der Muttergottes soll vom reformatorischen Bilder-
sturm verschont geblieben sein, wodurch Bedeutung und
Ausstrahlung von Kultbild und Ortlichkeit zugenommen
hitten; belegen lisst sich jedoch auch dies nicht. Hinge-
gen weist einiges darauf hin (auch aufgrund einer Ver-
dichtung der Quellen), dass die Stitte im Buchenwald in
den nachfolgenden Jahrhunderten weiterhin in Vereh-
rung gestanden haben muss: Das Heiligtum, dem zahlrei-
che Exvotos verehrt worden sein sollen, nannte man we-
gen des in der Linthebene grassierenden «Kalten Fiebers»
(Malaria) auch «Gfrérer-Chappeli»." Im 17./18. Jahrhun-
dert diirfte die Stitte ihren Zweck auch im Rahmen der
Bestrebungen der Gegenreformation erfiillt haben; aller-
dings ist dariiber nichts Konkretes bekannt. Im 19. Jahr-
hundert sodann entwickelte sich Maria Bildstein zu ei-
nem bedeutenden Wallfahrtsort.

Dass Johann Heinrich Juds Massnahme 1519 mit der Pest
in einem Zusammenhang gestanden haben kénnte, die
1519 pandemisch auch das Gasterland iberzog, ist, nach
fritheren Ansitzen, wiederum als (fliichtiger) Gedanke
auch Joachim Salzgebers Ausfiihrungen zu entnehmen,
obzwar er dieser Spur nicht weiter nachgehen wollte. Ei-
niges ldsst daran denken, dass Jud weniger die Figur ret-

tete, sondern vielmehr sich selbst, Angehérige seiner Fa-
milie und wohl auch der klésterlichen Gemeinschaft, in-
dem man sich auf den relativ abgeschieden gelegenen
Buechberg in Sicherheit begab. Dort wird die Gruppe die
Epidemie einigermassen schadlos iiberstanden haben.
Man diirfte das Uberleben der Wundertitigkeit der Mut-
tergottes zugeschrieben haben, deren Standbild (wohl aus
dem Stift Schinis) Jud auf den Berg mitgenommen hatte.

107 «H.P1.S.J.H.J.FPII.E.PS.M.1519». Bucher: Maria Bildstein, S. 49, er-
wéhnt einen Hagiographen, der die Inschrift folgendermassen auf-
geldst habe: «Hanc Posuit Imaginem Sanctam Joannes Henricus Jud
(Jan) Famulus Primarius In Imperiali Et Principali Scennensi Monas-
terio 1519». (Ubersetzung nach Salzgeber: Maria Bildstein, S. 15:
«Dieses heilige Bildnis errichtete Johann Heinrich Jud, Meisterknecht
im kaiserlich-furstlichen Stifte Schénis 1519»).

108 Der Lokalname «Bildstein» ist vor allem in der Ostschweiz verbreitet,
spezifisch im Sanktgallischen (Benken, Sennwald) und Appenzeller-
land (Rute, hier in zahlreichen Variationen und Verbindungen). Es
handelt sich um einen gehauenen oder gemauerten Stock, der ein
Kreuz oder Bild trdgt, dieses Bildelement méglicherweise in einem
Gehéuseleiner Nische zeigt. Vgl. dazu Idiotikon, Bd. 10, Sp. 1743 f,,
Bd. 11, Sp. 870.

109 Abb. in Maria Bildstein, S. 14, 41. Altere Darstellungen S. 6, 19, 21,
35.

110 Begriff nach Salzgeber: Bildstein, S. 16. — Benken in Stichworten,

S. 37: «Gférer-Chappeli». — KDM SG 5, S. 48: «Gfrorer-Chappeli». —
Der Begriff grindet auf «Frérer» («Wechsel- od. kaltes Fieber»,

Id. 1, Sp. 1315), das synonym zu «kaltwee» («Chaltwe» [Wechsel-
fieber]) steht. Vgl. dazu Id. 15, Sp. 45 f.

129



Dort verblieb es und wurde dann zum Wallfahrtsanlass.

Von Bedeutung war offenbar auch eine Wasserquelle, die
unmittelbar beim Bildstock entsprang (die Quellaustritts-
stelle wird heute durch den Brunnen neben der Kirche
angezeigt).™ Der Buechberg ist folglich nichts anderes als
ein Fluchtberg, ein Pestrefugium, vergleichbar etwa mit
dem Girteschberg bei Wil SG, dem Forst bei Altstitten
SG oder dem Rossbiichel bei Grub (SG). Wenn Jud gera-
de diese Lokalitit aufsuchte, so hingt dies damit zusam-
men, dass der Benkner Biichel schon zu fritherer Zeit ver-
schiedentlich auch die Funktion eines Fluchtortes gehabt
haben muss. Er war durch Restwasserflichen des einstigen
Tuggener Sees zusitzlich abgeschirmt. Ins Refugium auf
dieser Hiigelseite hatte sich jeweils vor allem die Schiner
Bevélkerung begeben, die von hier aus freie Sicht auf das
Dorf hatte (was auch psychologisch begriindbar ist und
einem Bediirfnis nach Sicherheit entsprach [letztlich ging
es um die Verhinderung von Pliinderungen]).

Der hier fragmentarisch aus unscharfen Indizien rekons-
truierte Ursprung des heutigen Wallfahrtsorts Maria Bild-
stein wire demnach ein eindriickliches Beispiel dafiir, wie
aufgrund einer akuten Gefihrdung durch ein konkretes
Ereignis unter besonderen Umstidnden eine Gnadenstitte
entstanden ist, aus der sich ein Wallfahrtsort entwickelt
hat. Obwohl in den soo Jahren seither Maria Bildstein
zahlreiche Umdeutungen und Akzentverschiebungen er-
fahren hat, sind tiber die ganze Zeit die mythische Integ-
rationsfigur Maria und die von Menschen in sie projizier-

111 Vgl. dazu Maria Bildstein, S. 21 (Abb.).
112 Vgl. zu dieser Ammann: Reformation, S. 215.
113 UBSGSUd, Nr. 124.

Kartusche (35 x 47 cm, Tinte auf Papier, auf Karton;
vermutlich erste Hélfte des 19. Jahrhunderts) mit
Erinnerungstext an die wunderbare Errettung des
Hans Feer. Die Kartusche, wohl die dokumentieren-
de Kopie einer élteren Vorlage, befand sich ur-
springlich im alten Zeughaus Luzern. Der Text lau-
tet: «Diser Pfeyl ist Anno 1515 den 13. Sept:*™ in
der GroBen Meylénder Schlacht bey Marinang dem

Wohl:Edlen Jkr HanBB Feer, So mit Einem Fahnli mit

24000 Schweytzeren Alldort geweBen, durch den
HalB ohne Verlezung der Gurgel geschoBen worden,
Worauf Er sich nacher Schanis Zum HI: Sebastian Ver-
lobet, und danne auch Glicklich beym Leben erhalten
worden.» Quelle: Historisches Museum Luzern.

te Hilfeerwartung als Konstanten der Verehrung mit dem
Ort einerseits und in der Vorstellung der hierher Kom-
menden anderseits verhaftet geblieben.

Schanis: St. Sebastian

Die Kapelle™ steht siidlich des Dorfs, in der Nihe des
Linthkanals, urspriinglich unmittelbar am alten Linth-
lauf, wo sich auch eine Anlegestelle befunden hat. Das
Gotteshaus ist als «Wallfahrtskapelle St. Sebastian in den
Eichen» bekannt, wobei dieser letzte Beisatz zum Patrozi-
nium fiir die Zeit vor der Reformation nicht belegt wer-
den kann. Das Patrozinium verweist auf den Hauptheili-
gen des nahen Klosters Schinis, das Patronat und Kolla-
tur {iber die Kapelle hielt. Ausgehend vom Kloster, fiir das
Sebastian als Patron bereits 1045 belegt ist,”> wurde der
Mirtyrer in ganz Gaster verehrt und schliesslich zum Lan-
desheiligen erhoben. Auch fiithrte das Kloster den hl. Se-
bastian als Zeichnung mitsamt Titulus in seinem ersten
bekannten Siegel.

Die Kapelle wird urkundlich 1479 erstmals erwihnt und
war an einen Geistlichen verpfriindet. Abtissin Elisabeth
von Goldenberg erhielt 1493 in Schwyz die Erlaubnis, fiir
die schlecht dotierte Kapelle Geld zu sammeln. Diese
Massnahme zielte auf einen umfassenden baulichen Ein-
griff ab, der dann unter der Abtissin Barbara Triillerey
(vgl. oben) bis 1512 realisiert wurde. Bereits ab 1477 sind
auch fiir die Klosterkirche Baumassnahmen belegt, die
sich zuerst auf das Querschiff bezogen, 1486 auf den Bau
des Turms und 1506 auf den Bau eines gotischen Altar-
hauses. Das Stift muss wihrend dieser Zeit also unter ei-
ner finanziellen Mehrfach- resp. Dauerbelastung gestan-
den haben. Dies kénnte, zumal zu einer Zeit vermehrt

130



auftretender Pestepidemien, zu einer intensiveren Bewirt-
schaftung des Sebastiankultes in einer eigens dafiir herge-
richteten Kapelle gefithrt haben, auch zum Zweck der
Finanzierung all der genannten Bauvorhaben.

Obgleich fiir St. Sebastian der Status einer spatmittelal-
terlichen Wallfahrtskapelle allgemein angenommen wird,
so liegt zu einer vorreformatorischen Wallfahrtsaktivitit
in Schinis kaum Quellenmaterial vor (hingegen zu Wall-
fahrten nach 1531, was moglicherweise der Wideraufnah-
me einer ilteren Tradition entsprach). Zwei Indizien las-
sen dennoch auf einen spitmittelalterlichen Sebastians-
kult schliessen. Zum einen war um 1515 die Kapelle an der
Linth auch in Luzern bekannt. Der Luzerner Fihnrich
Hans Feer, dem in der Schlacht von Marignano (1515) ein
Pfeil den Hals (ohne Beschidigung der «Gurgel») durch-
bohrte, versprach, als ihm der Hals anschwoll und der
darin feststeckende Pfeil abgeschnitten werden musste,
eine Wallfahrt nach St.Sebastian zu Schinis. Nach ge-
gliickter Operation und Entfernung des Pfeils aus seinem
Hals habe Feer, «frisch und gesund [...] heimgekom-
men», das Geschoss als Votivgabe in der St.-Sebastians-
Kapelle zu Schinis aufthingen lassen. Anlésslich der Re-
formation wurde der Pfeil von Feers Erben zuriickgekauft
und ins Zeughaus Luzern verbracht. Eine Schriftkartu-
sche, an der der Pfeil einst befestigt war, blieb erhalten in
der Sammlung des Historischen Museums Luzern.™ Feers
Verehrung des Pfeils an Sebastian bezieht sich auf die Vita
dieses Heiligen und dessen Martyrium: Wegen seines
standhaften Christenglaubens durch den romischen Kai-
ser Diokletian zum Tod verurteilt, schossen auf den an
einen Baum gebundenen Sebastian numidische Bogen-
schiitzen. Obwohl mehrfach getroffen, iiberlebte Sebasti-
an diesen Pfeilregen und wurde durch eine Frau namens
Irene gesundgepflegt. Diesen Bezug zum Uberlebenden
Sebastian hatte Hans Feer, dem ebenfalls ein neues Leben
geschenkt worden war, vor Augen.

Zum andern gingen 1529 die Bilderstiirmer offenbar wih-
lerisch-gezielt und so mit besonders brachialer Gewalt
gegen eine Darstellung des hl. Sebastian in der Kapelle
vor; dies lisst vermuten, dass man aus Sicht der Akteure
vor allem mit diesem Kultbild Enttduschung erfahren hat
— naheliegend wihrend der Pestepidemie von 1519, die
auch im Gebiet von Schinis zahlreiche Opfer gefordert

Angeblicher Armbrustbolzen, der Hans Feer 1515
wéhrend der Schlacht bei Marignano getroffen hat. Es handelt
sich um ein zu Ausstellungszwecken prépariertes Museumsstick,
von dem héchstens noch die Spitze original ist (der Pfeil ist auch
insgesamt zu lang). Masse: 59.6 x 4.2 x 1.2 cm. Quelle: Histori-
sches Museum Luzern.

haben diirfte. Der Reformationschronist Valentin Tschu-
di beschreibt den Vorfall von 1529 so: «In dem huobend si
an, méngerlei muotwillen zuo tryben mit schatlichem we-
sen, so si ein gross marterbild von S. Sebastian gen Schin-
nis an eim séil zugend, darby si vil gespétts tribend, und
fiir anders schabetend si im ouch die briine und suoch-
tend im die wilden zind». Die «briine» (braune Fir-
bung) ldsst an ein verrusstes, villeicht 4lteres Bild denken,
in das «wilde zind», vielleicht echte Zahne (?), eingesetzt
worden waren.

Kapelle St.Leonhard bei Ragaz

Dass die Kapelle St. Leonhard beim heutigen Bad Ragaz
ein Wallfahrtsort gewesen sei (Leonhard in verschiedenen
Funktionen, ferner zahlreiche Heilige/Nothelfer in einem
breiter gefassten Heilsspektrum), wurde dominant erst-
mals 1983 von Werner Vogler vorgebracht; Voglers Be-
stimmung der Kapelle konnte sich in der Forschung vor-
erst so behaupten.” Als wesentlich zuriickhaltender in
Bezug auf eine solche Ausdeutung zeigt sich hingegen die
iltere Literatur: Eine Wallfahrt nach St. Leonhard war in
ihr héchstens andeutungsweise ein Thema."”

Aufillig ist, dass die erhaltenen, erst 1945 wieder freige-
legten spitmittelalterlichen Wandgemilde im Innern der
Kapelle den hl. Leonhard nicht etwa in Verbindung mit

114 v. Liebenau: Luzern, 55. — Vgl. dazu auch Fraefel: St. Sebastians-
Kapelle, S. 4. — Die Pfeil-Reliquie, ein besonderes Kuriosum, ist
im Inventar des Historischen Museum Luzern aufgefihrt und auch
ausgewiesen (Inv.-Nr. 287). Es durfte sich um ein prépariertes,
Anschauungszwecken dienendes Museumsstick handeln, von dem
vielleicht noch die Spitze echt ist (?). Der Autor dankt Christoph
Lichtin, Leiter, Direktor kantonale Museen, bestens fir zweckdien-
liche Informationen..

115 Tschudi: Chronik, S. 55 f.

116 Bless-Grabher: Frémmigkeit, S. 256 (sie prdgt in diesem Zusammen-
hang die Bezeichnungen «Nah-Wallfahrt» und «Kapelle des Vieh-
patrons»). — Vogler: St. Leonhard bei Bad Ragaz (auch in Voglers
schreibendem Umfeld [etwa bei Bruno Kutter] wird St. Leonhard als
«Wallfahrtskirche» bezeichnet).

117 Vgl. dazu KDM SG 1, S. 290-301. — Mannhart. Patrozinien, S. 28 1.,
54. — Mdller: Kirchen und Kapellen, S. 46-48. — Nischeler: Gottes-
héuser 1, S. 14. — Rothenhéusler: Festschrift, S. 13-20.

131




Ragaz. Kapelle St.Leonhard. Typus Siechenkapelle (Feldsiechen).
Uberrest einer ausserhalb der klosterlichen Verwaltungssiedlung
gegriindeten spatmittelalterlichen Absonderungseinrichtung,

die zur Aufnahme von Aussétzigen aus dem Herrschaftsgebiet

der Furstabtei Pféfers diente. Die Kranken gelangten vom Siechen-
haus (abgegangen) Uber einen holzverschalten, geschlossenen

Zu- und Aufgang (am Schiff rechts sichtbar) auf die Empore. Auf-
nahme 2014, Johannes Huber, St. Gallen.

Vieh zeigen (worin man einen der Hauptbeweggriinde
vermutete fir die Wallfahrt zu Leonhard, der auch als
Viehheiliger angerufen wurde),” sondern mit Gefange-
nen und einer zur Muttergottes betenden Seele. Allein
schon aufgrund dieses wichtigen ikonographischen Hin-
weises ist die Kapelle funktional primir in einen rechtsar-
chiologischen Kontext zu stellen.” Sie war einerseits der
Ort, an dem eine zum Tod auf dem nahen Hochgerichts-
platz (in Ragaz der Galgenhiigel [beim Lokalnamen «An-
hau»]; an der Weiligstrasse gelegen) verurteilte Person im
Beisein eines Geistlichen (auch «Austroster» genannt) ei-
nes ihrer letzten Gebete sprach oder die Beichte ablegte.”
Anderseits konnten iiber einen geschlossenen Zugang zur
Empore Siechen des nahen Absonderungshauses, wo sich
vielleicht auch der Stock™ (Vorrichtung zur Arretierung
der Fiisse eines Gefangenen) befunden hat, zusammen
mit Gesunden dem Gottesdienst beiwohnen (und eben-

118Vqgl. dazu LCl 7, Sp. 394-398.

119 Vqgl. dazu Huber: Gotteshduser in Bad Ragaz, S. 35-39.

120 Vgl. zu diesem kulturgeschichtlich relevanten Komplex Huber:
Richtstatte Espen.

121 Vgl. zum Begriff Grimm: Wérterbuch 19, S. 30-32.

Ragaz. Kapelle St. Leonhard. Chorfresko des 15. Jahrhunderts mit
Darstellung der Muttergottes, einer knienden armen Seele, dem

hl. Leonhard (Patron der Gefangenen) und Gefangenen «im Block»
(Fussschelle, das Ganze in einem Gefangnisturm). Die Kapelle

war einer der letzten Gebetsorte von zum Tode Verurteilten, die
zu St. Leonhard «im Block» auf ihre Hinrichtung warteten. Quelle:
Archiv Johannes Huber, St. Gallen.

Ragaz. Kapelle St. Leonhard. Chor. Ungedeutete, in die Farbschicht
(Bildrahmen, vgl. die vorhergehende Abbildung) geritzte Kleinstin-
schriften, wohl Segens- und Hoffnungssprtiche/-formeln, aber auch
Personennamen, vielleicht Wiinsche. Quelle: Archiv Johannes Hu-
ber, St. Gallen.

132



falls durch die Fiirsprache des hl. Leonhard aus ihrer kor-
perlichen Gefangenschaft befreit werden). Teile des ge-
schlossenen Ganges sind anlésslich der letzten Restaurie-
rung (1980/1981) rekonstruiert worden, blieben jedoch
ohne schliissige Funktionsdeutung,” ebenso wie die einst
wesentlich grossere, inzwischen zuriickgebaute Emporen-
anlage.”” Der bereits in vorreformatorischer Zeit fiir
St. Leonhard zustindige Geistliche (belegt ist schliesslich
eine recht stattliche Priesterliste) kiimmerte sich um die
Seelsorge der Siechen. Deren Existenz wurde durch eine
auffillig grosse Zahl von Vergabungen, Jahrzeitstiftungen
und angekauften Zinsgiitern unterstiitzt. Die aufwindige
Bewirtschaftung der Zinsgiiter, des Feldsiechenhauses
und der Kapelle machte schliesslich auch einen Pfleger
nétig; in dieser Funktion begegnet als Erster 1414 Hein-
rich Hegner (genannt 1414-1418), der offenbar auch in die
Griindung von Kirche und Absonderungshaus involviert
war.™ Ob spiter die Geistlichen diese administrative
Funktion wahrnahmen, lisst sich nicht ausmachen. Die
Griindung des Absonderungshauses vollzog sich unter
den Augen der geistlichen Landesherrschaft Pfifers, mit
deren Interessen sie offenbar iibereinstimmte.

In vergleichbarer Weise dienten die dem hl. Leonhard ge-
weihten Kapellen in Rufi (Gde. Schinis; am Weg von
Schinis zur Richtstitte Biiele [Biielen] siidlich von Rufi)™
und St. Gallen-St. Leonhard (am Weg von der Stadt zum
Richtplatz in Schonenwegen).”¢

Kirchlein St. Martin in Calfeisen

Die Siedlung St.Martin mit dem Gotteshaus™ bildet
einerseits den dorfihnlichen Mittelpunkt, anderseits ei-
nen der 6stlichsten von mehreren Héfen zugewanderter
Walser (Walliser), die um 1300 im Tal den Landesausbau
aufnahmen.” Die Siedler profitierten von rechtlichen
Privilegien (nach Walser Recht) und bildeten niederge-
richtliche Strukturen. Calfeisen wird urkundlich erst-
mals 1282 im Zusammenhang mit dem Ubergang dieses
Besitzes von der Abtei Disentis auf Heinrich von Rhiziins

erwihnt,” die Walser Siedler und die Lokalitit Sardona,

122 Denkmalpflege Kanton St. Gallen 1, S. 18-20.

123 Vgl. dazu KDM SG 1, S. 292 (Abb. 280), 294. Mit missgliicktem
Versuch einer Funktionsdeutung.

124 Wegelin: Regesten, Nr. 403, 405 f., 411, 416, 418.

125 Vgl. dazu Gmdir: Rechtsgeschichte Gaster, S. 39 f. — Gubser: Gaster,
S. 450, 498. — SSRQ SG Ill/1, Nr. 235, 243. — Geleitet vom entspre-
chenden Lokalnamen vertritt Seitz: Reichsstift, S. 14, den Standpunkt,
dass sich die Richtstatt am Ort namens Urteile (Lokalname im Gebiet
der Gemeinde Schénis, Ortsausgang in Richtung Dorf/Rufi) befunden
habe. Das heutige Urteile liegt rund 240 Meter von der Landstrasse
entfernt und tiefer als diese in einem ehemaligen Sumpfgebiet.

126 Vgl. dazu KDM SG 2, S. 152-158. — Nachreformatorisch wurde
St. Leonhard als Co-Patron wieder fir die Kirche St. Martin in Brug-
gen (1600 geweiht) reaktiviert. Dort war bereits zwischen 1567
und 1573 das Siechenhaus der Abtei St. Gallen fir Teile des Firsten-
landes entstanden, mit dem nun die Kirche fir die Siechen durch
einen geschlossenen Hochgang verbunden wurde. Vgl. dazu Huber:
St. Gallen-Bruggen, S. 3-10. — KDM SG 2, S. 159-167.

127 Uber den Status des Gotteshauses St. Martin (Kirche oder Kapelle)
herrscht Unklarheit. Vgl. dazu Nischeler: Gotteshduser 1, S. 14 f. =
Der nicht einheitliche Gebrauch Kirche/Kapelle kommt im léngeren
Abschnitt Nigg: Véttis, S. 63—79, zum Ausdruck. In der ersten Urkun-
de, in der das Gotteshaus genannt ist (1432; vgl. unten), wird es als
Kirche bezeichnet. Fiir diesen Status sprechen auch der immer wie-
der angefiihrte Friedhof und das Beinhaus (beide erwéhnt im Urbar
von 1746, das auf einer alteren Vorlage von 1485 beruht). Gegen
den Status einer Pfarrkirche spricht, dass kein einziger Name eines
fur St. Martin zustandigen Geistlichen erwéhnt ist. Alle Gbrigen Hin-
weise (z. B. Pfrundgut, Jahrzeitstiftungen, Ewiglicht, Kirchensilber,
Amter wie Pfleger oder Mesmer) passen sowohl auf eine Kirche als
auch auf eine Messkapelle. Méglicherweise hat sich eine Statusver-
dnderung durch die Abwanderung der Bevélkerung bis ins 17. Jahr-
hundert ergeben.

128 V/gl. zum Thema der Kolonisation Rigendinger: Sarganserland, S. 48—
50.

129 Vgl. zum Thema St. Martin im Calfeisental generell Huber: St. Martin,
v. a. S. 8-13. Der Titel verarbeitet auch die éltere Literatur, wie: KDM
1, S. 260-262 (Abb. 243 f., 247-250). — Mannhart: Patrozinien, S.
64 f., 44 f. — Mdller: Kirchen und Kapellen, S. 14-16 (Abb. S. 26, Nr.
4). - Nigg: Véttis, S. 63-79. — Nischeler: Gotteshiuser 1, S. 14 f.

130 UBSGSUd, Bd. 1, S. 503 f., Nr. 740.

Pféfers, Calfeisental. Siedlung St. Martin. Zentrum des bis
ins 17. Jahrhundert von Walsern dauerhaft besiedelten Tals.
Aufnahme 2013, Johannes Huber, St. Gallen.




Pféfers, Calfeisental. Siedlung St. Martin, Kirche/Kapelle, mit dem
gleichnamigen Patrozinium. Die &ltesten Bauspuren des Gottes-
hauses stammen aus dem 14. Jahrhundert. Dieses entwickelte sich
fur die Menschen im Tal zu einem geistlichen Mittelpunkt. Auf-
nahme 2013, Johannes Huber, St. Gallen.

der talinnerste Siedlungsplatz, im Jahr 1346.%" Die Wals-
ergemeinde erlebte in den Jahrzehnten um 1400 ihren
Hohepunkt; schitzungsweise rund 100 Menschen besie-
delten ganzjihrig die Hofe. Dann wurden die Siedlungs-
verhiltnisse immer schwieriger. Bis 1652 hatten die letzten
Talbewohner das Tal verlassen, womit die Ganzjahresbe-

132

siedlung aufgegeben war.

131 StiftsAPf, V. 42. a. Nr. 14 (Urkunde vom 13. Januar 1346, Wegelin:
Regesten, S. 29, Nr. 176). — Die Zugehdrigkeit resp. Abstammung
der Ursula von St. Martin (1429) ist nicht geklart. Vgl. dazu Wegelin:
Regesten, S. 59, Nr. 443.

132 Gelegentliche Ausnahmen abgesehen. Vgl. zur Verschlechterung der
Siedlungsverhéltnisse zusammenfassend Huber: St. Martin, S. 11-13.

133 Wegelin: Regesten, S. 60 f., Nr. 457, S. 84, Nr. 687.

134 Von Manz als «religiéser Mittelpunkt» der Siedlungen im Tal be-
zeichnet. Manz: Beitrdge zur Ethnographie, S. 31 (Bildlegende).

135 Manz: Volksbrauch und Volksglaube, S. 89 f.

136 Vgl. dazu Huber: St. Martin, S. 18 f. (Abb.). — Das Original befindet
sich im Ortsmuseum Véttis; im Kirchlein steht seit 1982 eine Kopie
der Figur, hergestellt durch Bildhauer Stefan Gort, Vattis.

137 Dangl: Fresken (Abb.); im gleichen Sammelband weitere Text- und
Bildinformationen. — Eggenberger: Wandmalereien, S. 324 f., 338—
340, Tafel XVIIl. — Serra di Cassano: Wandmalereien, S. 164, Abb.
S. 208-213. = Vgl. zur formalen Analogie mit ostschweizerischem
und spatmittelalterlichem Bezug die Tiermotivik der so genannten
«Gaiser Wénde», einer Holzbohlenmalerei aus dem 16. Jahrhundert
im Volkskunde-Museum Stein AR.

Pféafers, Calfeisental. Darstellung des hl. Martin, der seinen Mantel
teilt. Vom Manteltuch aus Stoff, das der Holzfigur jéhrlich umge-
héngt wurde, schnitten friher Alpenbesitzer wéhrend des Sommers
ein Stlick ab, weil es gut gegen Krankheiten und Viehseuchen sei.
Sie trugen das Sttick als Berihrungsreliquie zu ihren Héfen und
legten es ihrem Vieh auf. Aufnahme 2015, Archiv Johannes Huber,
St. Gallen.

Das Kirchlein St. Martin scheint auf diese Griinder- und
Aufbauzeit zuriickzugehen: Teile des Dachstuhls sind 1312,
andere Teile 1386 dendrodatiert. Urkundlich ist das Got-
teshaus erstmals 1432, das Patrozinium erstmals 1477 do-
kumentiert.”» Rételinschriften des 16./17. Jahrhunderts an
der nérdlichen Innenwand des Gotteshauses und zwei
nachgewiesene Exvotos (allerdings erst aus dem 18. Jahr-
hundert; das erhaltene Exemplar im Kirchlein aufgehingt)
scheinen zu einer vor allem in Hirten- und Alpbauernkrei-
sen gepflegten, inzwischen jedoch erloschenen Vereh-
rungspraxis zu gehoren. Deren Zusammenhinge lassen
sich nur mehr bruchstiickhaft aus Indizien und Mikrohis-
torie erschliessen. Den Mittelpunkt der Praxis, die sich auf
die Siedlung St. Martin konzentrierte,* bildeten die Mut-
tergottes und der hl. Martin (von Tours), die beide auch
im Sarganserlinder Alpsegen angerufen werden.” Im
Kirchlein war der Heilige (spitestens) seit dem 15. Jahr-
hundert in Form einer markanten Reiterdarstellung in
stattlicher Grosse gegenwirtig.”® Die Zuschreibung der
Figur an einen lokalen Meister ist eher fraglich; méglicher-
weise machen sich bei ihr alpenlidndische (tirolische) Ein-
fliisse bemerkbar (vgl. beispielsweise die allerdings dlteren
Tierdarstellungen in St.Prokulus/Naturns, die formal
nach einer dhnlichen, allenfalls resistenten Typologie ge-
schaffen sind).”” Die Reiterfigur im Kirchlein St. Martin
stellt den seinen roten Mantel zerteilenden Heiligen dar
und bildete das Hauptobjekt kollektiver und wohl auch

134



personlicher Glaubenspflege.” Ob wie teils vermutet auch
die heute in St. Martin gezeigte, um einiges iltere Skulptur

gezelg g p
der thronenden Muttergottes mit Kind einen urspriing]i-
chen Bezug zum Kirchlein im Calfeisental aufgewiesen
hat, ldsst sich nicht mehr ausmachen.

Die Sage berichtet, dass der hl. Martin, einer der Kapital-
patrone der Abtei Disentis, auf einem Irrritt (er soll gera-
de von Rom zuriickgekehrt sein) héchstpersonlich bis ins
Calfeisental vorgestossen sei; tollkithn sprang er von der
Ringelspitze hinab ins Tal, ohne dass dabei er oder sein
Tier Schaden erlitten. Aufgrund der von ihm benutzten
Quelle, dem «Oberlinder Anzeiger», berichtet der Sagen-
sammler Jakob Kuoni: «<Heute noch sieht man auf der
sog. Hohe, am Wege nach Kalfeisen, die Formen der vier
Hufeisen auf einer Steinplatte, auf welche das Pferd abge-
setzt hat. Wegen dieses Wunders wird Martin als Heiliger
verehrt, und als solcher ist er auch Patron der Kapelle in
Kalfeisen, die seinen Namen trigt und in welcher ihm ein
Standbild zu Pferd errichtet ist. Der Kirchenverwaltungs-
rat von Vittis kleidet dasselbe alle Frithjahre mit einem
roten Reitermantel. Wihrend des Sommers kommen die
Alpenbesitzer, und ein jeder schneidet ein Stiick, weil es
gut gegen Krankheiten und Viehseuchen sei, davon ab, so
dass der hl. Martin im Herbst wieder entbl&sst auf seinem
Pferde und die Reliquie vergriffen ist».* Das an der
Skulptur beriihrte Tuch, das als Beriihrungsreliquie stiick-
weise nachher von den Hirten und Bauern wie Talismane
zu ihren Standorten mitgetragen wurde, setzt voraus, dass
entweder die Figur gesegnet war (was vermutlich so gewe-
sen ist), oder/und in sie eine Reliquie des hl. Martin ein-
geschlossen war. Moglich ist auch, dass der Figur eine
solche Reliquie, eingeschlossen in eine Kapsel, umge-
hingt wurde und das Tuch dann mit der Kapsel in Beriih-
rung kam. Martin gilt als Schutzpatron der Hirten und
des Viehs."> Diesbeziiglich besteht in Calfeisen fiir die
spezifische Talsituation eine enge Verbindung zur Real-
ebene: Als Motive aus schriftlichen Quellen ist das prest-
hafte Vieh (Lungenseuche) 1477, sind als bedrohliche Ge-
fahrenquelle im Tal Biren und Wolfe 1472 urkundlich
belegt.” Ferner teilt Gerold Meyer von Knonau (1804-
1858) in seiner «Erdkunde der Schweizerischen Eidsgenos-
senschaft» (1839) mit, dass alte Sagen fiir St. Martin einer-
seits von einem grosseren Dorf, anderseits von einem
«jahrlichen grossen Viehmarke» berichteten.s

Der Aufenthalt von Alpbauern und Hirten in St. Martin
fand wihrend des Jahrs offenbar an festen Tagen, aller-
dings eher in zeitlich grosseren Kadenzen tiber das Jahr
gestreut, statt. Der Initialanlass fiel ins Friihjahr, erfolgte
wohl gleichzeitig mit dem Alpauftrieb, der von St. Martin
und den umliegenden Héfen aus sowie vom Tal her frii-
hestens im Mai stattfinden kann. Der (bis in die Neuzeit
begangene) Jakobitag bildet jeweils den zweiten Anlass im
Jahr. Der Jakobitag ist der kirchliche Haupttag in St. Mar-

tin, an dem der Titelheilige des Kirchleins besonders ver-
ehrt wird.® Der Jakobitag diirfte identisch mit dem
Kirchweihtag sein und wurde (wird) jeweils mit einem
Gottesdienst gefeiert. Wihrend des anschliessenden
Volksfests wurden alle Formen des sozialen Kontakts ge-
pflegt; auch Menschen von Vittis, Mels oder Wangs be-
gaben sich am Jakobitag jeweils nach St. Martin (St. Mar-
tin ist {iber mehrere zu Fuss begehbare Pisse erreichbar).
Im Wirtschaftsjahr war der Jakobitag in vielen Gegenden
Erntefest, in St. Martin vermutlich auch Zinstag (Tierzin-
sen). An das Fest in St. Martin schloss sich in Vittis die
Chilbi (Kirchweihfest) mit Musik und Tanz an.'* Sodann
war der herbstliche Zinstag, wohl an Martini oder auch
etwas friither, der dritte Anlass im Jahr. Die Giilten (Pacht-
zinsen) fiir zumindest einige der Leihegiiter im Calfeisen
waren an Martini («jihrliche Martini-Giile) fillig und
beim Kirchlein St. Martin zu begleichen, wie aus einer
vertraglichen Bestimmung von 1432 hervorgeht."s Es ist
anzunehmen, dass das Patrozinium des Gotteshauses ins-
besondere mit dem Zinstag an Martini (11. November) in
einem Zusammenhang steht.

Thal und Buechen

Im Spitmittelalter, wohl bis zur Reformation, fand all-
jahrlich am Tag St. Ulrich (4. Juli), abgehend von der Kir-
che St. Laurenzen in St. Gallen, eine Prozession nach Thal
statt «cum Abwendung der Pest»."¢ Vermutlich gab es nach
Thal noch weitere vorreformatorische Prozessionen, d. h.
solche ab anderen Orten. Fiir das 17. Jahrhundert sind
jeweils am 4. Juli Prozessionen aus Berneck, Widnau,
St.Johann-Héchst und St. Margrethen nach Thal belegt,
am 23. April (St. Georg) solche von Mariaberg sowie aus

138 Huber: St. Martin, S. 18-22.

139 Vgl. dazu Kuoni: Sagen, S. 113 f., Nr. 229. — Das HDA 5, Sp. 1708
f., hat das Beispiel St. Martin im Calfeisental prominent aufgenom-
men.

140HDA 5, Sp. 1710.

141 Wegelin: Regesten, S. 82, Nr. 670, S. 84, Nr. 687.

142 Meyer von Knonau: Erdkunde, S. 29.

143 Vgl. dazu Manz: Taminatal, besonders S. 8. Der Jakobisonntag ist
der letzte Sonntag im Juli. Der Tag St. Jakob ist der 25. Juli. Wann
im Mittelalter in St. Martin der Jakobitag gefeiert worden ist, am
eigentlichen Tag des Heiligen oder am letzten Monatssonntag, ist
nicht bekannt.

144 Manz: Taminatal, S. 12.

145 StiftsAPf, Urk. 25.02.1432 (Abschrift zirka des 17. Jahrhunderts). —
Wegelin: Regesten, S. 60 f., Nr. 457, vgl. auch S. 55, Nr. 404 (Gllt-
verkauf von 1414). Rigendinger: Sarganserland, S. 49, nimmt an,
dass beide geschuldeten Betrage bei der Kapelle zu bezahlen wa-
ren.

146 Ehrenzeller: St. Gallen, S. 140. — Nischeler: Gotteshduser 2, S. 95. —
Wegelin: St. Laurenzen, S. 19. — Vgl. auch Bucher: Pest, S. 26. —
Huber: Inventarisierung. — Landtwing: Chronik, S. 268. — Scherrer:
Thal, S. 2.

135



Thal, Pfarrkirche Unserer lieben Frau. Altarhaus. Erbaut in der

zweiten Hélfte des 15. Jahrhunderts, anschliessend ausgestattet.
Aufnahme 2011, Johannes Huber, St. Gallen.

Rorschach, Goldach und Grub."” Der um 1750 noch be-
legte Kreuzgang von Grub (SG) nach Thal kénnte eben-
falls noch iiber eine spatmittelalterliche Wurzel verfiigen,
was allerdings alles nicht belegt werden kann.

Anziehungspunkt der nach Thal strémenden Prozessions-
teilnehmenden diirfte der ansehnliche und in der Zeit vor
1529 vermutlich regional oder gar iiberregional beriihmte
Bestand an Reliquien gewesen sein. Unter diesen befan-

147 PfarrAThal, B 2.2, 23. April und 4. Juli. — Thal besass bereits in
vorreformatorischer Zeit Reliquien des hl. Georg. Spétere Darstel-
lungen dieses Heiligen: um 1769/1771 am Vortragekreuz, zusam-
men mit den hll. Ulrich, Konrad und Sebastian. Vgl. dazu Stein-
mann: Kirchenschétze, S. 20.

148 StiftsASG, Bd. 2036, Vorspann, unpaginiert.

149 Krebs: Investiturprotokolle, S. 128. — PfarrAThal, B 2.1, S. 2, 50, 78,
80; B 2.2, 6. Februar. — Scherrer: Thal, S. 53-55. Scherrer vermutet
die Anfénge der Kapelle um 1477, wobei er sich auf die Urkunde
von 1477 stdtzen durfte. — Kobler: Buchen-Staad. — Nuscheler: Got-
teshduser 2, S. 128. — RMC 1970/4 (April), S. 2—4.

Raffaello Santi: die Heilige Familie aus dem Hause Canigiani, Ol auf
Holz, Gesamtmasse 131.7 x 107 cm (Ausschnitt), 1507/1507. Vor
der konversierenden Elisabeth deren Sohn Johannes (der Téaufer) im
Gesprdch mit Jesus. Aufgrund seiner karglich-asketischen Lebens-
gestaltung waren Reliquien des Taufers recht selten und daher sehr
gesucht. Ein Stiick des Johannes-Gewandes aus Kamelhaaren (im
Ubrigen spielt das wilde Haar des Knaben darauf an), wie man es in
Thal besichtigen konnte, galt daher als kapitale Reliquie. Quelle:
Mdnchen, Alte Pinakothek, Inv.-Nr. 476. Aufnahme 2014, Johannes
Huber, St. Gallen.

den sich ein Stiick «von dem claid def§ Hailigen Johannes
dz er trait hitt in der Wiisty welchs gemacht ist wie von
Cammelhar», Reliquien der HIl. Christophorus und Cy-
riacus, ein Stiick des Kleides der Muttergottes sowie
Uberreste der elfrausend Jungfrauen und der hll. Protus
und Hyazinthus, Felix und Regula, Katharina, Sebastian
und Georg, vom Kreuz des Apostels Andreas, dann eine
weitere Reliquie der Muttergottes sowie «etliches iiber
blibnes Hailtum» der HIl. Pankrazius, Petrus und Pau-
lus.”® Einigen der Reliquien schrieb man offensichtlich
die Kraft zu, vor der Pest schiitzen zu kénnen. An das
einstige Prozessionsziel Thal, aber auch an den Abgabeorrt,
erinnern — in baulicher Hinsicht allerdings nurmehr auf
die Zeit des 17. und 18. Jahrhunderts zuriickgehend — die
zahlreichen Wirtschaften, die sich am Platz unmittelbar
vor der Thaler Kirche befinden. Einige der Bauten diirften
ihre Wurzeln in vorreformatorischer Zeit haben.

Die Kapelle St. Bartholomius in Buechen (auch «Untere»
oder «Grossere Kapelle» genannt) ist ab 1467, das Patro-
zinium ab 1468 aktenkundig.'? 1476/1477 wird von einem

136



Vesperbild (Pieta), ehe-

mals in der Unteren Kapelle
Buechen, heute in der Pfarr-
kirche (Buechen). Kurz vor
1476/1477 geschnitzte Dar-
stellung der Muttergottes
und des toten Jesus. Aufnah-
me 2011, Johannes
Huber, St. Gallen.

Streit berichtet, in dem das Vogteigericht Rheineck offen-
bar zugunsten von Thal entschied:** Der damalige Thaler
Leutpriester Wilhelm Frowis klagte tiber finanzielle Ein-
bussen der Kirche, deren Ursache die Kapelle und Spen-
den an sie waren. Ausloser dieser Spenden war u. a. das
«Niiwe Bild», das als die erhaltene spitgotische Pieta,
die heute in der katholischen Kirche Buchen aufgestellt
ist, identifiziert werden kann.” Als Stifter von Kapelle
und Figur werden Angehorige der Familie Blarer von
Wartensee genannt, nimlich Diethelm d. A. und sein
Sohn Caspar — was zu erkliren vermag, weshalb die Figur,
ein deklarierter Familienbesitz, tiberhaupt erhalten blieb
und nicht im Bildersturm der Reformation vernichtet

152

wurde.

In erster Linie gaben die Blarer von Wartensee in die Stif-
tung eigenen Boden, auf dem die Kapelle errichtet wurde;
denn die Familie Blarer war nachweislich am Buechberg
begiitert. Ausser den Blarer von Wartensee hatte auch die
Bevolkerung von Buechen, die zumindest teilweise in ei-
nem lehensrechtlichen Verhiltnis zur Familie Blarer

stand, die Kapelle gutgeheissen und deren Erbauung
materiell mitgetragen. In der Verbesserung der Seelsorge
fiir die Blarerschen Untertanen lag wohl einer der Griin-
de, die zum Bau der Kapelle gefiihrt hatten. Eine zweite
Uberlegung der Blarer diirfte darin bestand haben, mit
der Stiftung einer Pfriinde den regelmissigen Gottes-
dienst auf Schloss Wartensee, wo 1436 ein mobiler Altar
nachgewiesen ist, zu begriinden (1497 realisiert; vgl. un-
ten).’s

Der Standort der Kapelle am Weg zwischen Thal und Ror-
schach, auf dem sich jihrlich mehrere kirchliche Prozessi-
onen, ferner auch Pilger und anderes Volk hin und her
bewegten, versprach Einkiinfte. Der Thaler Leutpriester
Wilhelm Frowis, der der Errichtung der Kapelle urspriing-
lich ebenfalls zugestimmt hatte, reklamierte nun im besag-
ten Streit fiir die Kirche Thal uneingeschrinkte kirchliche
Rechte am Buechener Gotteshaus, die Kontrolle iiber das
Opfergeld, die ihm zustehenden Anteile aus den Opfer-
kassen, eine offene Rechnungslegung und Gehorsam eines
allfilligen kiinftigen Kaplans (den es 1477 noch nicht gab;
erstmals ist ein solcher 1499 nachgewiesen) gegeniiber dem
Pfarrer von Thal."* Im Gegenzug wollte Thal fiir den bau-
lichen Unterhalt dieses Gotteshauses besorgt sein.s 1504
setzte Hans Mesmer, Sohn des Thaler Ammanns, im
Gliickshafenrodel (Lotterie anlisslich des Schiitzenfests in
Ziirich) auf den Namen Unserer lieben Frau von Buechen,
womit er wohl die Figur als stellvertretendes Bildsymbol
fiir die Muttergottes meinte.®

Die Kapelle Buechen war mit zwei oder mehr «Stdcken»
(Opferstocken) ausgestattet; fiir 1476/1477 und fiir 1652
(in diesem Jahr allerdings bei der Oberen Kapelle) ist auch
ein vor der Kapelle an der Strasse stehender Opferstock
erwihnt. Die Besuche in der Kapelle und die Opfer nah-

150 PfarrAThal, A | 3.

151 BIASG, E 50 Thal 1a (1477-1820). Die Beschreibung von Kapelle
und Bild in der 1477 aufgestellten Klageschrift wirft die Frage auf,
ob es sich um zwei Heiligtimer gehandelt haben kénnte, ndmlich
die Untere und die spatere Obere Kapelle, die urspriinglich ein grés-
serer Bildstock gewesen waére: «[...] Wie sich die gemelten Herren
von Wartensee, und die von Buochen unterstanden haben zu Buo-
chen ein netiwe Cappell zu machen, haben auch die gemacht, und
darin, oder darbey einen stockh. Dessglichen an der strass ein
nelwes Bild, und auch darzu einen stockh [...]». — Vgl. auch Ande-
res: Pfarrkirche, S. 39. — Dornbierer: Buechberg, S. 87. — Landtwing:
Chronik, S. 278 (Transkriptionsfehler!). — Scherrer: Thal, S. 9.

152 Vgl. dazu auch Kobler: Buchen-Staad.

153 Krebs: Investiturprotokolle, S. 954.

154 Vgl. dazu Kobler: Buchen-Staad. Quellenbezug: PfarrAThal, B 2.1,
Innenseite des vorderen Buchdeckels. — Laut Landtwing: Chronik,
S. 310, werden fir 1487 in Buechen die Helfer Kaspar Végel und
Johann Custor genannt.

155 Kobler: Buchen-Staad. — Landtwing: Chronik, S. 277-281.

156 Hegi: Glickshafenrodel, S. 109.

137



men zeitweise ein betrichtliches Ausmass an. Welche Art
von Ereignis die Ginge zur Kapelle «oder Bildstette» aus-
gelost hat, ist nicht ersichtlich. In Frage kommt am ehes-
ten eine Gebetserhorung. Die Opfer galten der Mutter-
gottes und — stellvertretend — ihrer bildlichen Darstel-
lung. Bei dieser stand ebenfalls ein «Stokh», der aufgrund
der «Bildsgewalt» fleissig gefiillt wurde.” Der Streit um
das Buechener Opfergeld (die Frage, wem das Geld zur
Nutzung zustand) brach auch wihrend des 17. und 18.

Jahrhunderts nicht ab.

1493 wurde ein Johannes-Altar geweiht (der vermutlich
auf der Siidseite des Kapellenraums stand),”® 1497 ein
Valentin-Altar (nordlich stehender Seitenaltar). Als weite-
re Heilige des gleichen Altars werden Antonius (Beken-
ner), Theobald und Theodul (beide waren Bischéfe) auf-
gezihlt.” Zu diesem Zeitpunkt diirfte das Gotteshaus
also bereits drei Altire aufgewiesen haben. 1497 stiftete
das mit Besitztum am Buechberg ausgestattete Briider-
paar Wilhelm und Hans Jakob (gest. 1534) Blarer von
Wartensee eine Pfriinde an dieser Kapelle, auf die schon
bald ein Kaplan gesetzt wurde.” Dieser hatte einen Teil
der hl. Messen in der Kapelle von Schloss Wartensee zu
lesen (vgl. oben). Die Familie Blarer von Wartensee
blieb bis 1968 im Besitz des Kollaturrechts, das ihnen 1497
von den das Rheintal regierenden Orten der Eidgenossen-
schaft zugestanden worden war.**

Der hl. Bartholomius gilt als Patron der Winzer (Wein-
patron),"” was wohl die Vergabe des Patroziniums fiir die-
ses Gotteshaus beeinflusst hat. Nach der Reformation

157 Zitate bei Landtwing: Chronik, S. 278 f.; weitere Informationen
S. 31,276, 280 f.

158 Landtwing: Chronik, S. 296, 301.

159 Vgl. dazu BIASG, E 50 Thal 1a (1477 — 1820).

160 Vgl. dazu BIASG, E 50 Thal 1a (1477 — 1820). — Bereits 1493 ver-
kauften die Brider Wilhelm und Hans Jakob Blarer von Wartensee
der Kirche Thal einen Weinzehnten in Buechen. Vgl. dazu Landt-
wing: Chronik, S. 268.

161 Geschlechterbuch Bd. 12, S. 3. — Krebs: Investiturprotokolle,

S. 954. — PfarrAThal, A | 2. — Staerkle: Blarer, S. 114 f. — Staerkle:
Rheineck, S. 8.

162 Das Patronatsrecht der Familie Blarer von Wartensee erlosch 1968
mit dem Abbruch der Kapelle. Die Zustimmung erteilte Karl von
Blarer (Karl Blarer von Wartensee, Aesch, 1885 —-1978). Vgl. dazu
RMC 1970/4 (April), S. 4.

163LCl 5, S. 323. — Andere Deutung des patrozinalen Gedankens
bei Kobler: Buchen-Staad.

164 Nischeler: Gotteshéduser 2, S. 128.

165 Vgl. dazu Ehrenzeller: St. Gallen, S. 140. — Wegelin: St. Laurenzen,
S: 19;

166 Vgl. dazu Ehrenzeller: St. Gallen, S. 140 f. — Wegelin: St. Laurenzen,
S. 19.

167 Vgl. dazu Ehrenzeller: St. Gallen, S. 140. — Wegelin: St. Laurenzen,
S. 19f1.

wurde das Blarersche Beneficium (Stiftungskapital) auf
die Obere Kapelle transferiert.’® Mit dem Beneficium
wechselte auch die Figur der schmerzhaften Muttergottes
ihren Standort und kam in die Obere Kapelle, die fortan
die Wallfahrtstradition weiterfiihrte.

Kreuzgange
der Stadtsanktgaller

Mit dem Beispiel Thal und dem jihrlichen Kreuzgang
der Stadtsanktgaller dorthin eréffnet sich der Blick auf
weitere Aktivititen der St.Laurenzenpfarrei St. Gallen.
Sie stehen stellvertretend fiir die kultischen Praktiken
vieler anderer Kirchspiele der Ostschweiz. Zu den Kreuz-
gingen gehorte jener jeweils am vierten Fastensonntag
(vierter Sonntag in der Fastenzeit) nach Wittenbach un-
ternommene, wo unter Mittragung von Reliquien (was
auch fir zahlreiche der weiteren Handlungen gelten
mag) fiir das Wachstum der Feldfriichte gebetet wurde
(Flur- und Bittprozession). In gleicher Absicht zog man
acht Tage spiter nach St. Georgen und St. Leonhard. Ein
Wettergang fand jeweils mit Einsetzen des Sommerkli-
mas am 26. Juni nach Herisau statt, wo man aus der
Hoéhe mit Blick auf das Hochtal der Steinach den Him-
mel um mildes Sommerwetter bat. Nimmt man den
Kreuzgang um Abwendung der Pest zum o&stlich der
Stadt liegende Thal hinzu, zeigt sich, wie alle vier Him-
melsrichtungen einbezogen waren; Flur- und Bittprozes-
sionen hatten folglich einen apotropdischen Charakter
(mit ihnen sollte Unheil von Land und Volk ferngehalten
werden).'ss

Kreuzginge gab es auch in der so genannten Kreuzwoche
(Woche von Christi Himmelfahrt). Ausgangs- und Ziel-
punke bildete dabei die Gallusabtei (Miinster). Am Mitt-
woch der Woche, dem Kreuzmittwoch, fanden sich im
Licht ihrer Vortragekreuze zahlreiche Prozessionen aus
der Alten Landschaft, dem Rheintal und dem Appenzel-
lerland in St.Gallen ein. Damit zeigte man auch die
kirchliche Verbundenheit an, galt ja St. Gallen einerseits
als einer der Ausgangspunkte der christlichen Missionie-
rung der Ostschweiz, anderseits bildete fiir viele dieser
Gemeinden das Kloster inzwischen auch als weltliche und
kirchliche Herrschaft einen Bezugspunkt. An diesem Tag
wurden infolge des Personenaufkommens auch die Kapel-
len St. Jakob und St. Peter frequentiert. An Fronleichnam
beschritt man einen unsichtbaren Kreis (Schutz) rund um
die Stadt und sang und betete vor vier Toren, wobei jedes
Mal der Segen gespendet wurde.”

Jeweils am 17. Juni zogen die Stiddter nach Wittenbach-
Kappel, um dort betend fiir den 1405 errungenen Sieg zu
danken und sich gleichzeitig der Gefallenen Landsleute
zu erinnern.'”

138



Bild oben: Fronleichnamsprozession, datiert 1562. Die Darstellung
gilt nicht nur fir Anlédsse der vorreformatorischen Zeit, sondern
auch fir solche bis weit ins 20. Jahrhundert: Fahnen-, Kreuz- und
Kerzentrdger, oft junge Ménner, schreiten voran, Ministranten (Kin-
der [ménnlich]) und Teile der Priesterschaft folgen. Unter dem Him-
mel, einem auf vier Stangen getragenen Tuch, das oft kunstvoll
bestickt war, folgte der ranghdéchste Platzgeistliche mit hochgehal-
tener Monstranz, in die das Allerheiligste eingesetzt war. Die Trager
des Himmels und die dargestellten Begleitpersonen sind Laien
(Weltliche), die oftmals innerhalb der Ortskirche Funktionen wahr-
nahmen, neben dem Geistlichen schreitet in der Abbildung woh/
der Ammann der Gemeinde. Am Schluss der Kolonne folgen die
Frauen. Quelle: StiftsBSG, Cod. Sang. 542, S. 262.

Bild unten: Wittenbach. Gedenkstein mit Metalltafel sidlich des
Kappelhofs. 1405, wéahrend der Appenzeller Kriege (1401-1429),
fielen beim Angriff von Verblndeten des Gallusklosters auf die
Stadt in dieser Gegend Stadtsanktgaller und Angreifer; Letztere
wurden bei der damals hier stehenden Kapelle beigesetzt. Aufnah-
me 2011, Johannes Huber, St. Gallen.

Firstenland zwischen Wil und Rorschach

Es ist auffillig, dass im Giirtel zwischen Wil und Ror-
schach, der Alten Landschaft also und dem Stiftseinfang,
mit Ausnahme von Dreibrunnen bei Wil, dem Stiftsbe-
zirk («Unserer Lieben Frau im Gatter»/Miinster) und
Morschwil, fiir die Zeit des Spitmittelalters keine Wall-
fahrtsorte von Bedeutung belegt sind. Dies hingt wohl
mit verschiedenen Faktoren zusammen: Erstens existier-
ten auf thurgauischem Herrschaftsgebiet mehrere solcher
Orte, die auch von stift-sanktgallischen Gemeinden aus
schnell zu erreichen waren (Heiligkreuz, Gottshaus-
St. Pelagiberg, Arbon [Heiligkreuz]). Zweitens diirfte die
Reformation dafiir gesorgt haben, dass seit jeher schlecht
dokumentierte und nur lokal bedeutende Kultfiguren
und heilige Zeichen beseitigt worden sind — und deshalb
nicht einmal mehr in schriftlichen Quellen auftauchen.
Drittens brachte das 18. Jahrhundert gerade im Gebiet der
Fiirstabtei St. Gallen solche antiquiert und archaisch wir-
kenden Uberreste der spitmittelalterlichen Frommigkeit
zum Verschwinden; der langjihrig als Offizial wirkende P.
Iso Walser (1722-1800) homogenisierte in den Gotteshiu-
sern die Heiligenwelt durch gleichférmige Programme
(Maria, Joseph) und fithrte Katakombenbheilige als Blick-
finge der Volksfrémmigkeit ein.

Coda

Damit ist das Thema jedoch noch lange nicht erschopft.
Hingewiesen sei auf den Reliquien- und Grabeskult. Re-
liquien, in Behiltnissen (Reliquiaren) zur Schau gestellte
sterbliche Uberreste oder Gegenstinde, die mit Heiligen
in Beriihrung gekommen waren (Sekundirreliquien, Be-
rithrungsreliquien), wirkten auf den mittelalterlichen
Menschen magnetisch und vermochten, da man sich
durch Anblick solcher Stiicke oder das Beriihren Stirkung
und Genesung versprach, Massen in Bewegung zu verset-
zen. Mit der Ankunft des hl. Gallus in der Ostschweiz
setzte das Thema Reliquien ein und liess diese Gegend bis
zur Reformation nicht mehr los. Bis 1520 stand die in-
zwischen 9oo-jihrige Geschichte der Abtei bereits mit
mindestens zehn Heiligen in engster Berithrung: Kolum-



ban,® Gallus,"® Otmar,”” Magnus,” Fides,”* Eusebius,”
Wiborada, 7+ Rachild,” Notker (Balbulus),”¢ Constanti-
us.””” Nicht allein ihre Kérper und ihre Aura wurden zur
Quelle der Heiltumsgewinnung; in der Gallusabtei wur-
den Uberreste ganz unterschiedlicher Heiliger und von
Schauplitzen der Heilsgeschichte und des Heilsgesche-
hens zeitweise extensiv gesammelt.

Somit verfiigte das Kloster stets tiber einen stattlichen Be-
stand an sterblichen Uberresten sowie an Sekundirreli-
quien; einiges Material hatte durchaus kapitale Bedeu-
tung und konnte sich mit den spektakulirsten Partikeln
in bekannten Sammlungen des christlichen Abendlandes
messen. Folgt man Stiickelberg, wiesen die im Umfeld des
Klosters St. Gallen gegriindeten Gotteshduser im Mittel-
alter schweizweit die mit Abstand héchste Reliquiendich-

168 Die nachfolgend ausgebreitete Heiligen- und Reliquienschau ist bei
Weitem nicht vollstandig. Weitgehend vollstandig ausgewertet (aller-
dings nur als Eintrége, hingegen nicht als Inhalte) wurde Sttickel-
berg: Reliquien, bis 1550 (Nr. 500). Im Detail und fir einzelne Heilige
liegt eine umfangreiche Spezialliteratur vor, die hier weder durchge-
arbeitet wurde noch im Einzelnen zitiert werden kann (die Darstel-
lung beschrénkt sich auf Haupttitel). Der nachreformatorisch in der
katholischen Kirche wieder aufgeblihte Reliquienkult bleibt hier
ebenfalls ganzlich unbeachtet. — Zu Kolumban: Sttickelberg: Reliqui-
en, Nr. 31. — Ochsenbein/Schmuki: Sankt Galler Heilige, S. 13 f.

169 Stiickelberg: Reliquien, Nr. 16, 23, 37, 56, 380, 388, 391 f., 454,
464, 484, 487, 491, 1960, 2189. — Ochsenbein/Schmuki: Sankt Gal-
ler Heilige, S. 18-26. — Sankt Gallus Gedenkbuch. — Schér: Gallus.

170 Stiuckelberg: Reliquien, Nr. 26, 34, 42 f., 488 f., 491, 493-495,
2210. — Duft: St. Otmar in Kunst und Kult. — Ochsenbein/Schmuki:
Sankt Galler Heilige, S. 27-31.

171 Vgl. weiter unten.

172 Stuckelberg: Reliquien, Nr. 98 f.

173 Ochsenbein/Schmuki: Sankt Galler Heilige, S. 43-46. — Wratzfeld:
Eusebius.

174 Stickelberg: Reliquien, Nr. 87, 2123, 2179. — Berschin: Lebensbe-
schreibung Wiborada. — Ochsenbein/Schmuki: Sankt Galler Heilige,
S. 32-35.

175 Stiickelberg: Reliquien, Nr. 2179.

176 Stiickelberg: Reliquien, Nr. 449, 451, 489, 491, 2210. — Ochsenbein/
Schmuki: Sankt Galler Heilige, S. 36-41.

177 Stuckelberg: Reliquien, Nr. 487, 490.

178 Stuckelberg: Reliquien, Nr. 47, 52, 85 f., 156, 485, 498 f., 1972—
1976, 1983-1992, 1999, 2001-2024, 2031, 2055-2057, 2118-
2120.

179 Stiickelberg: Reliquien, Nr. 403, 447, 480. Anschliessend (1528 ff.)
scheint der Sanktgaller Arm — wenigstens zu Teilen — in Schwyz ver-
blieben zu sein. Nr. 1971, 2142, 2157, 2169, 2179. — Vgl. zum The-
ma Ochsenbein/Schmuki: Sankt Galler Heilige, S. 42—-46. — Spahr:
Magnus, v. a. S. 71 f., 98-101 (u. w.). — Thema Tobler: Tierprozesse,
S. 28-31.

180 Stuckelberg: Reliquien, Nr. 30, 54.

181 Stuckelberg: Reliquien, Nr. 46, 51, 80 f., 83.

182 Stiickelberg: Reliquien, Nr. 305, 452.

183 Stiickelberg: Reliquien, Nr. 487.

184 Stuickelberg: Reliquien, Nr. 324-335, 337-340. — Vgl. zu Vinzenzius:
Niederberger: Vinzenz.

te auf.”® Erwihnt aus der Schwemme an herausragendem
Heiltum sei beispielsweise der Arm des hl. Magnus, den
aus Fiissen Abtbischof Salomo nach St. Gallen in die dor-
tige Kirche St. Mangen vermittelt hatte. Der Magnus-
Kult beruhte ganz explizit auf Beriithrung und prigte die
Heilsvorstellung und den Uberlebenskampf der Ost-
schweizer Landbevélkerung massgeblich; denn wohin
auch immer der in St. Gallen aufbewahrte, kostbar gefass-
te Arm des Heiligen bestellt wurde (beispielsweise 1501
und 1521 nach Uri, 1511 nach Bern, 1528 nach Schwyz),
liessen sich mit seiner Hilfe angeblich Engerlingsplagen
beseitigen und so die Nahrungsbasis sichern, liess sich der
Kampf gegen das Ungeziefer wie Wiirmer und Miuse auf-
nehmen und so den Hunger vertreiben oder ihm vorbeu-
gen. Noch wirkungsvoller als der Arm war indes der in
Fiissen aufbewahrte und gut gehiitete Stab des hl. Magnus
— auch er ein Leiheinstrument —, den Magnus einst von
Gallus erhalten hatte.””?

Hinzu kamen schliesslich die Griber der sanktgallischen
Kernheiligen, die in den Gotteshdusern St. Gallens zur
Verehrung zuginglich waren (Gallus, Otmar, Wiborada);
sie waren vor der Reformation beliebte Ziele von Wallfah-
renden/Pilgern.

Spektakulir waren, bezogen auf das Gebiet des heutigen
Kantons St. Gallen, schliesslich einige weitere Reliquien,
beispielsweise eine Partikel vom hl. Kreuz, die, aus dem
Besitz Karls des Grossen stammend, Graf Hunfrid von
Ritien dem Stift Schinis geschenkt hatte.® Weitherum
bekannt war auch der Reliquienbestand der Abtei Pfi-
fers,® ferner jener des nahen Klosters Riiti (ZH).** Das
Kloster St. Johann im Toggenburg strengte sich mit Sam-
meln ebenfalls an, schaffte es jedoch nicht tiber den land-
liufigen Durchschnitt.® Nachdem bereits im Frithmittel-
alter erbittert um die sterblichen Uberreste des hl. Gallus
gekimpft worden war (wegen ihres wirtschaftlichen Werts
aufgrund ihrer Kraft, Menschen in ihren Bann zu ziehen),
so entbrannte mit Beginn der Reformation der Kampfum
sie erneut, allerdings diesmal um Rettung oder Vernich-
tung. Eine der umkimpftesten Reliquien auf eidgendssi-
schem Boden blieb hingegen bis zu ihrem Untergang das
in Kéln 1462 durch den Reliquienjiger Johann Bili (um
1400-1465) geraubte, nach Bern gebrachte und 1463 ins
dortige Miinster iiberfiihrte Haupt des hl. Vinzenzius.
Dieser Fall von Reliquienraub [6ste zwischen Koln und
Bern tiefe diplomatische Verstimmungen aus; gleichzeitig
weist er hin auf die geldlich-materielle Bedeutung von
Heiltum im Spatmittelalter.®

140



Aus der Vita des hl. Magnus geht hervor, dass fir ihn die direkte Beriihrung von Menschen (Kranken) oder
aber die Bertihrung der Krankheit/des Leidens mittels seines Stabs zur Gesundung fihrt und so das Wunder
auslést. Entsprechend hat die bildende Kunst die Hande des hl. Magnus und ihre Ndhe zum Krankheitsherd
immer wieder zum Thema gemacht. Dabei spielt es keine Rolle, ob es sich um Unmittelbarberihrungen oder
beabsichtigte Bertihrungen handelt («Beinaheberihrungen» also, was in einer Darstellung eine Verstarkung
der Dramatik ergibt). Die nachfolgende Auswahl illustriert diese ikonografische Tendenz.

Der hl. Magnus heilt einen Blinden. Man beachte die Uberlangen, Der hl. Magnus heilt in Bregenz einen Blinden. Aufféllig ist die
schmalen Finger, die sich dem Ziel ndhern. Miniatur des Sanktgaller  expressiv-eindringliche Gestikulation. Feder, polychrom laviert,
Mébnchs Luitherus in einer lateinischen Magnus-Vita aus der Zeit ca. 1451-1460. Quelle: StiftsBSG, Cod. Sang. 602, S. 175.
um 1135. Feder auf Pergament (Ausschnitt). Gesamtmasse der Sei-

te 25 x 17 cm. Quelle: StiftsBSG, Cod. Sang. 565, S. 242.

Der hl. Gallus rickt bei Kempten dem Wurm Boas zu Leibe, indem Heilung eines an Geschwiren leidenden jungen Man-

er ihn mit seinem Stab traktiert, diesen sogar in das blutende Unge-  nes mit heiligem Ol, Wasser und eingemischten Parti-

tim steckt. Die rundum liegenden Knochen und menschlichen Ge- keln aus dem Magnus-Grab. Der Ménch gibt die Sub-
beine, die verdorrte Vegetation und die steinige Wiiste verweisen stanz auf die kranken (entziindeten) Stellen. Feder,
auf ein zentrales Problem des mittelalterlichen Menschen: Schad- polychrom laviert, ca. 1451-1460. Quelle: StiftsBSG,

linge wie Wirmer und Engerlinge im Boden setzten der Vegetation Cod. Sang. 602, S. 209.
zu und zerstérten die Lebensgrundlage. Feder, polychrom laviert,
ca. 1451-1460. Quelle: StiftsBSG, Cod. Sang. 602, S. 178.



Heilige Landschaft

Innerhalb eines anspruchsvollen Kompendiums gnaden-
reicher, heiliger Stitten und frommer Handlungen gilt es,
die Genauigkeit der Nomenklatur, die strikte und prizise
Begrifflichkeit zu wahren und anzuwenden. Dies fillt vor
dem facettenreichen, dicht verwobenen Geflecht spatmit-
telalterlicher Phinomenologie insofern schwer, als bei-
spielsweise eine Wallfahrt nicht immer von einem Bitt-
gang, ein Bittgang nicht immer von einem Kreuzgang
(spdter auch als Prozession bezeichnet) unterschieden wer-
den kann. Eine Wall- oder Pilgerfahrt musste nicht zwin-
gend allein, sondern konnte auch im Kollektiv resp. in der
Gruppe erfolgen. Wihrend Tausende auf Wallfahrt nach
Santiago oder Einsiedeln unterwegs waren, vollzogen ein-
zelne, die einen Bildstock oder ein Kreuz besuchten oder
aber einen Grabbesuch abstatteten eine andere, kiirzere,
aber ebenfalls authentische Form der (privaten) Wallfahrt.
Die kleinen, unscheinbaren Zeichen verdichteten und
schlossen schliesslich das Netz spitmittelalterlicher Gna-
denstitten.

Ohne nachfolgend Vollstindigkeit erzielen zu wollen resp.
dies aufgrund der Komplexitit von Thema und Fragestel-
lungauch nur im Leisesten zu vermdgen,'® sei hingewiesen
auf die zahlreichen Lokalnamen, die einen kirchlichen
oder religiosen Sachverhalt zum Ausdruck bringen und fiir
unser Untersuchungsgebiet auf eine sakrale Oberfliche
verweisen, die mit Zeichen recht dicht {ibersit war. Jeder
Ort solch immaterieller Aufladung gilt potenziell als Stit-
te besonderer Andachtsverrichtungen, wobei jeweils das
Gebet, die private Andacht, im Vordergrund standen.

Verbreitet ist etwa der Lokalname «Chriitz»/«Chriiz».
Vgl. «Chriiz», 1470, Gde. Biitschwil-Ganterschwil,* oder
«Chriiz», 1478, Gde. Gossau SG.*®” «Chriitz»/«Chriiz»
kommt hiufig auch in Zusammensetzungen vor (z. B.,
nachfolgend in beliebiger Auswahl, «Chriitzacker» [Kirch-
berg], «Chriizegg» [Mosnang; «Obere, Untere Chriizegg»]
oder «Chriitzhalden» [Degersheim]). Allein fiir das Stadt-
gebiet von St. Gallen unterscheidet Arnet «Chriiz I-IV»
und mehrere von diesen abgeleitete Komposita (von de-

185 Daftir reicht hier in erster Linie der Platz nicht. Zur systematischen
Erfassung eines grossen Teils der Lokalnamen wére beispielsweise
fur das Gebiet der Furstabtei St. Gallen die zeitintensive Sichtung
der hervorragenden Register aller Lehensbande im StiftsASG not-
wendig (sie decken auch den Namensbestand im erhaltenen Karten-
werk des StiftsASG ab). Die Register der UBSG 1-6 bieten fir diese
umfangreiche Detailarbeit keinen gleichwertigen Realersatz. Eine
gute Grundlage stellt auch das lexikalische Verzeichnis der Lokalna-
men unter www.ortsnamen.ch dar, fur das ebenfalls die Lehensban-
de ausgewertet worden sind.

186 StiftsASG, LA Bd. 91, S. 31v.

187 StiftsASG, LA 79, S. 107.

Waldkirch-Bernhardzell. Bildstock Thoregg. Die Kreuzigungsgruppe
im Baum durfte sekunddr auf die schwierige Geldnde- und Ver-
kehrspassage Bezug nehmen, urspriinglich jedoch zu einem ganz-
lich anderen Kontext, ndmlich zum Thema Fruchtbarkeit, gehéren.
Aufnahme 2008, Johannes Huber, St. Gallen.

Grabs. Standort unterhalb (dstlich) von Sand und 6stlich/stdlich des
Gebiets Iverplut. Ubergang tiber den Studner Bach, Blick in siid-
westlicher Richtung. Hierher gehért der Lokalname «Hailige B6m»,
ein Hinweis auf ein inzwischen erloschenes Baumheiligtum am wohl/
schwierigen Ubergang (iber das heute kanalisierte (gezéhmte)

Fliessgewésser. Aufnahme 2016, Johannes Huber, St. Gallen.

142



nen jedoch nicht alle spatmittelalterlich belegt werden
kénnen).® «Chriitz» bezieht sich auf Flur-/Feld-, Weg-,
Hohen- oder Siihnekreuze; erstere dienten als Schutzzei-
chen und standen teils in schwierigen oder exponierten
Gelidndepassagen, letztere wurden eingepflanzt zur Sithne
einer Bluttat oder eines anderen Verbrechens, das sich am
Ort der (nach dem Ereignis/der Tat erfolgten) Setzung
des Zeichens ereignet hatte.”® Wohl gab es vereinzelt auch
Gnadenkreuze (als Dankesgabe; vergleichbar mit einem

TR

5

1
A\
e

A

1
S

Votivzeichen) und Kreuze, die aus weiteren, anderen
Griinden gestellt wurden.”® Schliesslich bezeichnete man
mit Kreuzen auch Grenzen (Grenzkreuze, beispielsweise

in der Stadt St. Gallen).

=4

\

Auch der Lokalname «Bild» ist auf der ostschweizerischen
Landschaft hiufig anzutreffen, ebenfalls in Form von
Komposita (z.B. «Bild» [Waldkirch, 1415], «Bildwis»
[Mosnang], «Bildstockli» [Kirchberg]).” Allein fiir das
Stadtgebiet St. Gallen unterscheidet Arnet Bild I-III, und
aus den von ihm mitgelieferten Komposita geht eine noch
weit grossere Zahl urspriinglicher Bilder hervor.”* «Bild»
meint einen Bildstock oder ein christliches Zeichen mit
einem ikonographischen Bestandteil (Figur, gemalte Dar-

= W £ b T i

4 = > S

Urs Graf (um 1485-1528): Bannertréger mit seinem Buben (der Bub
nicht abgebildet), 1516. Links ein windschief wirkender, méglicher-
weise sogar aus einem Baum geschnittener Bildstock, an dem mit
Hufeisen auch Glicksbringer angebracht sind. Feder in Schwarz, (ber
Spuren von Vorzeichnung mit schwarzem Stift. 31.8 x 21.5 cm (Ge-
samtformat), hier Ausschnitt. Kunstmuseum Basel, Kupferstichkabinett,
Amerbach-Kabinett. Inv. U.X.70.

188 Arnet: Orts- und Flurnamen St. Gallen, S. 78-81.

189 Vgl. dazu Holenstein: Recht, S. 46 f. — Ein authentisches Zeichen,
datiert 1481, 1952 entdeckt und freigelegt, ist eingelassen ins Mau-
erwerk der Kirche St. Mauritius in Appenzell (neben der Aussenttr
zur Krypta). Der Anlass (von 1481), der zur Herstellung und Einpflan-
zung des Kreuzes gefihrt hat, ldsst sich allerdings nicht mehr

PR i Vi B SR S
Appenzell, Pfarrkirche St. Mauritius. Als Stihnekreuz gedeutetes feststellen, auch befindet sich das Zeichen nicht mehr an seinem
urspringlichen Standort. Vgl. KDM Al, S. 176, Abb. 177, S. 182. —

Zeichen von 1481 beim Eingang zur Krypta. Was Anlass zu seiner ) )
Bischofberger: Rechtsarchdologie, S. 660-664. — Huber: Appenzell,

Setzung war, ist nicht bekannt. Das Rechtszeichen stak einst im

S. 27.
Boden, worauf auch die dunkle Steinfarbung beim Ansatz des 190 Vgl. dazu Schnetz: Flurnamenkunde, S. 86.
Stamms hinzuweisen scheint. Aufnahme 2009, Philipp Lehmann, 191 Vgl. dazu Schnetz: Flurnamenkunde, S. 86.
Goldach. 192 Arnet: Orts- und Flurnamen St. Gallen, S. 33-35.

143



Kirchberg, Kirche St. Peter und Paul. Das Heilige Kreuz ist entwe-
der zu einer friheren Baustufe der Kirche zu stellen oder stammt
aus einem anderen Kontext (méglicherweise ehemaliges Haus-
oder Wegkreuz) und wurde sekundér in der Kirche dem Altarbe-
reich zugeordnet. Aufnahme 2014, Johannes Huber, St. Gallen.

193 Vgl. dazu Schnetz: Flurnamenkunde, S. 86.

194 Vogler: Familienbuch, S. 92 f.

195 Vqgl. zu diesem bereits mehrfach abgehandelten Justizfall: Schedler:
Hohensax, S. 38 f. — Vogler: Familienbuch, S. 92 f.

196 Duden Woérterbuch, Bd. 4, S. 1874.

197 Vogler: Familienbuch, S. 105.

198 Idiotikon, Bd. 11, S. 2193.

199 UBSG 3, S. 792, Nr. 70, S. 795. Vgl. auch S. 815 f., Nr. 80 (Hermann
Wartmann sucht diese von ihm «Gallibrunn» genannte/n Lokalitdt/
en «westlich der stat St. Gallen» resp. in der «westliche[n] vorstat
von St. Gallen»). — UBSG 5, Nr. 3213 («prope fontem sancti Galli»).

stellung). Oft wird dabei nicht deutlich, welche Ikonogra-
fie urspriinglich gemeint war. Leichter zu entschliisseln
sind hingegen «Bilder» mit einer zusitzlichen Bestim-
mung, beispielsweise «im Elend». Dieses Bild stand am
Prozessionsweg von Wil SG zum Wallfahrtsort Dreibrun-
nen; in seiner Nische diirfte der Leidenschristus (Christus
im Elend, Christus in der Rast) dargestellt gewesen sein.””
Zwar reichen in ihrer Belegkette nicht alle der hier bei-
spielhaft aufgefiihrten Lokalnamen Kreuz und Bild ins
Spitmittelalter zuriick (sondern «nur» ins 17.-19. Jahr-
hundert). Vom Prinzip der Namensgebung ausgehend,
konnten sie aber zweifellos alle ilter sein.

Hiufig besetzten die heiligen Zeichen markante Land-
schaftsformationen (topografisch besondere Ortlichkei-
ten). Am Ruppenpass, bereits auf appenzellischem Bo-
den, gab es im so genannten Bruderwald das «stainy
kriitz»,** hinter dem am 6. Dezember 1474 der fromme
St. Galler Kaufmann Konrad Riitiner, wohl im Gebet,
durch Hans Beck (Pfister) genannt Hotterer (gest. 1475)
niedergeschlagen worden war;" anschliessend raubte
Beck den vermeintlich Toten aus. Beck, schlau, aber un-
belehrbar stur, war so etwas wie ein Michael Kohlhaas der
Ostschweiz, der wegen des aus seiner Sicht ungerechtfer-
tigten Vorwurfs der Markenriickerei (widerrechtliches
Versetzen von Grenzsteinen) mit Teilen seiner Umgebung
in Streit geraten war (der Beiname «Hotterer» von «Hot-
ter» in der Bedeutung «Feld-, Besitzgrenze»¢). Der Fall
des skrupellosen Mordbrenners erregte die Offentlichkeit
sehr, da Hans Beck zuerst Sennwald gebrandschatzt hatte
(wobei es zu Todesopfern kam) und nun die Stadt St. Gal-
len offen befehdete (zum Kampf herausgefordert hatte).
Zum Beweis seiner ernsten Absichten veriibte Beck nun
einen Mordanschlag auf einen ihrer Biirger. Vogler ver-
deutlicht die Lokalitit «stainy kriitz» in einer zweiten Pas-
sage (falls sie sich auf die gleiche Ortlichkeit beziehen
sollte) wie folgt: «Es stiind ain gestrickt bild za dem stainy
kriicz [...]. Darby waren dry bachen gestanden, etlichy
als gross, das sy zwen man nit wol gegen an ander umfa-
chen mochten».”” Der Ort war also ausgezeichnet durch
drei grosse Buchen, ein Steinkreuz und ein «gestrickt
bild» (Bildstock, wohl begehbar, dessen Gehduse aus kan-
tig zugeschnittenen Balken aufgebaut ist).””® Buchen und
Eichen, aber auch Nussbiume, scheinen (wegen ihrer
Friichte) gerade fiir einen kultischen Kontext beliebte
Pflanzungen gewesen zu sein.

Etwas weniger hdufig treten Namen mit dem Bestandteil
«Heilig-» auf (z. B. «Heiligacker» [Kirchberg]). Oft ist da-
mit ein Besitzhinweis verbunden (ein solcher Acker ge-
hért dem Heiligen einer Kirche und somit zum Pfrund-
gut, zur Ausstattung des Amtsgutes). Komposita mit kon-
kreten Heiligennamen reichen nachweislich teils bis ins
Hoch- und Spatmittelalter zuriick («de fonze [sic!] sancti
Galli» [St. Gallen, vor 1300]" oder «Sant Gallenbrunnen»

144



St. Margrethen, «Sant Gallenbrunnen. Die Ortlichkeit (Lokalname) ist 1406 erstmals belegt. Diesen

Ort soll der hl. Gallus persénlich aufgesucht und dabei aus der Quelle getrunken haben. Viel plau-

siebler ist ein auf den hl. Gallus gestimmtes Segensgebet, das Uber diesem Quellaustritt jeweils an-

lasslich von Flurgdngen gesprochen wurde. Aufnahme 2006, Johannes Huber, St. Gallen.

[St. Margrethen, 1406]).>*° Standen diese Quellaustritte
unter der Wirkung eines tiber ihnen gesprochenen — wohl
exorzistischen — Segensgebets (unter Aufrufung des Na-
mens des Heiligen), kolportierte die Sage, der besagte
Heilige hitte selbst aus der Quelle getrunken. In die glei-
che Kategorie und Tradition sind die «Heiligenbrunnen»
zu stellen, beispielsweise in Oberegg Al (1446 erwihnt)*
und in Wittenbach (1445 erwihnt).>

Damit ist das Thema der lokal bedeutenden Bet- und
Gnadenorte aber lingst nicht erschopft, da weitere Na-
mensbeispiele noch ganz andere Facetten moglicher
Funktionsbestimmungen sichtbar machen: «An der Hail-
gen Nussbom»* (St. Margrethen), 1442 belegt, weist hin
auf ein Gewichs, das offenbar zwei oder mehreren Heili-
gen geweiht war (deren Namen man hochstens vermuten
kann). Dabei steht die Nuss, aus deren harter Schale der
Keim ans Licht dringt, als Symbol fiir Fruchtbarkeit. Es
ist daher anzunehmen, dass sich unter den (am Baum
wohl mit einer entsprechenden Darstellung) verehrten
Heiligen auch Margaretha eingefunden hat, in Erinne-
rung an ihre Legende, laut der sie sich aus dem Inneren
des von ihr besiegten Drachens befreite. Per se gilt Mar-
garetha als Symbol fiir eine gute Vegetation. — Auch fiir
Niederbiiren ist eine solche Pflanzung belegt, und zwar
1442 mit der «hofstatt bi der Heilgen Nussbom». >4

Ahnliche Baumheiligtiimer befanden sich in Grabs und in
Oberuzwil-Buechen. Das Grabser Heiligtum wird 1463 in
der Form «Hailige Bom» erwihnt. Laut Vetsch befand sich
der Standort unterhalb (6stlich) von Sand und siidlich des
Gebiets Iverplut. Die Ubersetzung eines romanischen Na-
mens ist auszuschliessen, es handelt sich um eine spitmit-
telalterliche Bezeichnung, die vermutlich Bdumen galt, die

mit Heiligendarstellungen versehen waren (oder zum
Pfrundgut gehérten). Zieht man als Standort den fritheren
Ubergang iiber den Studner Bach in Betracht, wiirde dies
funktional eine Schutzfunktion erkennen lassen, die man
an dieser Stelle den Heiligen tibertragen hatte.**

Der gemeinte Weiler bei Oberuzwil trug die Bezeichnung
«bei der hailgen Buchen» oder «zti der Hailgen Bicheny,
ist seit den 1460er-Jahren (1465) belegt und war verbun-
den mit einem «Bad», das offenbar von einer Quelle ge-
speist wurde.*® Da sich eine Vogtei und kleines Nieder-
gericht nach dieser Lokalitit nannten (sie kamen vor 1491
aus der Hand der von Eppenberg an die Abtei St. Gal-
len),*” wird in Heiligenbuchen auch ein Ort mit einer
gerichtlichen Funktion gesehen. Die kultische Bedeutung
und die Praxis des Orts sind sagenhaft unterlegt und da-
mit verunklart.*® Materiell diirften sie jedoch kaum vor
das Spatmittelalter zuriickreichen. Ebenso wenig lisst sich
ausmachen, ob zwischen den Biumen und dem Bad eine
(inhaldlich-kultische) Verbindung bestanden hat.>

200UBSG 4, Nr. 2372.

201 UBSG 6, Nr. 4822.

202 UBSG 6, Nr. 4676.

203 UBSG 6, S. 12. — Sekundér kénnte auch hier ein Besitzvermerk
vorliegen mit der Bedeutung eines Nussbaums, der (dessen
Ertrag an Nussen) den Heiligen (Patronen) eines Gotteshauses,
folglich zum Pfrundvermégen gehért.

204 UBSG 6, Nr. 4437, 5711 (Singular).

205 Vetsch: Urbar Grabs 1463, S. 35. — Vetsch: Grabser Fibel, S. 89
(Deutung abwegig; ebenfalls die zu Sand, S. 89 f.).

206 Vgl. dazu SSRQ SG 1/2/4.2, S. 126, Nr. 2, S. 159-161, Nr. 7.

207 Vogler: Wirtschafts- und Finanzpolitik, S. 142.

208 Kuoni: Sagen, S. 279, Nr. 470.

209 Né&f: Heimatbuch, S. 182-191.

145



Quellen und Darstellungen

Aebi: Archiv. Aebi, Richard: Das Schloss Forstegg und sein
Archiv, Buchs 1966.

Aebi: Kirchgemeinden. Aebi, Richard: Geschichte der
evangelischen Kirchgemeinden Sennwald-Lienz, Sax-
Friimsen und Salez-Haag, Buchs 1963.

Ammann: Reformation. Ammann, Walter: Die Reformati-
on im Gaster, in: Zwingliana, Bd. 7, Nr. 2 (1940), Heft
4, S. 209—266.

Anderes: Pfarrkirche. Anderes, Bernhard: Zur Bau- und
Kunstgeschichte der Pfarrkirche [Thal], in: Die pariti-
tische Kirche von Thal. Zur Erinnerung an die Restau-
rierung 1976-1978, Thal 1978, S. 39—s0.

Anshelm: Chronik 2. Anshelm, Valerius: Die Berner-Chro-
nik, Bd. 2, Bern 1886.

Apg. Apostelgeschichte (Neues Testament).

Arnet: Orts- und Flurnamen St. Gallen. Arnet, Martin: Die
Orts- und Flurnamen der Stadt St. Gallen, St.Gallen
1989 (St.Galler Namenbuch, Germanistische Reihe,
Bd. 1: Stadt St. Gallen).

Arx: Berichtigungen und Zusitze 2. Arx, Ildefons von: Be-
richtigungen und Zusitze zu den drei Binden Ge-
schichten den Kantons St. Gallen, Bd. 2 (in Bd. 2, nach
S. 666, S. 1-44), 0. O. o. J. [St. Gallen 1811].

Arx: Geschichten 2. Arx, Ildefons von: Geschichten des
Kantons St. Gallen, Bd. 2, St. Gallen 1811.

ASA. Anzeiger fiir schweizerische Altertumskunde.

Binziger: Freiherr. Binziger, Martin: Freiherr Ulrich VIIL
von Hohensax, Herr zu Biirglen und Forstegg (1462—
1538). Studien zu einem Vertreter des privaten militéri-
schen Unternehmertums im ausgehenden 15. und be-
ginnenden 16. Jahrhundert, Diss. phil. I Universitit
Ziirich, Ziirich 1977.

Barockes Fischingen. Barockes Fischingen. Verein St.Idda-
zell. Ausstellung zum Abschluss der Restaurierungsar-
beiten am Kloster Fischingen 1980-1991 unter dem Pa-
tronat des Thurgauer Regierungsrates. Katalog [der
Ausstellung] Kloster Fischingen 27. September bis 27.
Oktober 1991, Fischingen 1991 (mit Beitrigen verschie-
dener Autorinnen und Autoren).

Barth: Heiltumfiihrer. Barth, Medard: Heiltumfiihrer und
Almosensammler des Mittelalters. Die Mandate des
Strassburger Bischofs Wilhelm von Honstein (1506—
1541), in: Freiburger Didzesan-Archiv. Zeitschrift des
Kirchengeschichtlichen Vereins fur Geschichte, christ-
liche Kunst, Altertums- und Literaturkunde des Erzbis-
tums Freiburg mit Beriicksichtigung der angrenzenden
Bistiimer, Bd. 74 (1954), S. 100-131.

Baudenkmiler St.Gallen. Die Baudenkmiler der Stadt
St. Gallen, bearb. von August Hardegger, Salomon
Schlatter und Traugott Schiess, St. Gallen 1922 (Die
Baudenkmiler des Kantons St. Gallen 1).

Benken in Stichworten. Benken SG zwischen Ziirichsee
und Walensee im Linthgebiet, Benken 1981.

Berschin: Lebensbeschreibung Wiborada. Vitae Sanctae
Wiboradae. Die iltesten Lebensbeschreibungen der
heiligen Wiborada. Einleitung, kritische Edition und
Ubersetzung, besorgt von Walter Berschin, St. Gallen
1983 (MVG s1).

BiASG. Bischéfliches Archiv St. Gallen.

Bilgeri: Vorarlberg 2. Bilgeri, Benedikt: Geschichte Vorarl-
bergs, Bd. 2 (Bayern, Habsburg, Schweiz — Selbstbe-
hauptung), Graz 1974.

Bischofberger: Rechtsarchiologie. Bischofberger, Her-
mann: Rechtsarchiologie und Rechtliche Volkskunde
des eidgendssischen Standes Appenzell Innerrhoden.
Ein Inventar im Vergleich zur Entwicklung anderer Re-
gionen, 2 Bde., Appenzell 1999 (Innerrhoder Schriften
8.1, 8.2).

Bless-Grabher: Frommigkeit. Bless-Grabher, Magdalen:
Frommigkeit im Mittelalter, in: Sankt-Galler Geschich-
te 2003, Bd. 2 (Hochmittelalter und Spitmittelalter),
St. Gallen 2003, S. 231—261.

Borgolte: Subsidia. Subsidia Sangallensia I. Materialien
und Untersuchungen zu den Verbriiderungsbiichern
und zu den ilteren Urkunden des Stifts St. Gallen, hg.
von Michael Borgolte, Dieter Geuenich und Karl
Schmid, St.Gallen 1986 (St.Galler Kultur und Ge-
schichte 16).

Brennwald: Chronik 1/2. Brennwald, Heinrich: Schwei-
zerchronik, hg. von Rudolf Luginbiihl, Bde. 1 und 2,
Basel 1908/1910 (Quellen zur Schweizer Geschichte,
hg. von der Allgemeinen geschichtsforschenden Ge-
sellschaft der Schweiz, Neue Folge, 1. Abteilung: Chro-
niken, Bd. 1/2).

Brinker: Heinrich. Brinker, Claudia: Heinrich und Eber-
hard von Sax. Zwei Minnesinger in der Manessischen
Liederhandschrift, in: Werdenberger Jahrbuch, s. Jg.
(1992), S. 59-70.

Biichel: Bendern. Biichel, Johann Baptist: Die Geschichte
der Pfarrei Bendern, in: Jahrbuch des Historischen Ver-
eins fiir das Fiirstentum Liechtenstein, Bd. 23 (1923),
Vaduz 1923.

Biichel: Urkunden. Biichel, Johann Baptist: Die Urkunden
des Pfarrarchivs zu Bendern, in: Jahrbuch des Histori-
schen Vereins fiir das Fiirstentum Liechtenstein, Bd. 12
(1912), Vaduz 1912, S. 81-139.

Bucher: Maria Bildstein. Bucher, Josef Fridolin: Maria
Bildstein. Wallfahrtsgeschichte Unserer Lieben Frau
vom Siege, Uznach 1944.

Bucher: Pest. Bucher, Silvio: Die Pest in der Ostschweiz,
St. Gallen 1979 (NjbISG 119).

Bucher: Pilgerbiichlein. Bucher, Josef Fridolin. Pilgerbiich-
lein Maria Bildstein [zu Unserer Lieben Frau vom Sie-
ge] bei Benken, Kt. St.Gallen. Geschichtliches und
Gebete zur Belehrung und zum Gebrauche der Wall-
fahrer, Einsiedeln 21941.

146



Biichi: Aktenstiicke. Biichi, Albert (Hg.): Aktenstiicke zur
Geschichte des Schwabenkrieges, Basel 1901 (Quellen
zur Schweizer Geschichte, hg. von der Allgemeinen ge-
schichtsforschenden Gesellschaft der Schweiz Bd. 20).

Biichi: Jahrzeitbuch. Biichi, Albert: Das Fischinger Jahr-
zeitbuch. Kopiert nach dem Original im Pfarrarchiv
Fischingen, in: ThBvG, Heft 33 (1893), S. 97-129.

Burgener: Wallfahrtsorte. Burgener, Laurenz: Die Wall-
fahrtsorte der katholischen Schweiz. Aus den bewihr-
testen Quellen gesammelt und herausgegeben, Bd. 2,
Ingenbohl 1864.

Chart. Sang. I. Chartularium Sangallense: Bearbeitet von
Peter Erhart unter Mitwirkung von Karl Heidecker und
Bernhard Zeller, St. Gallen 2013.

Chart. Sang. IIT ff. Chartularium Sangallense: Bearbeitet
von Otto P. Clavadetscher sowie von Otto P. Clavadet-
scher und Stefan Sonderegger, St. Gallen 1983 (Bd. III),
1985 (Bd. IV), 1988 (Bd. V), 1990 (Bd. VI), 1993 (Bd.
VII), 1998 (Bd. VIII), 2003 (Bd. IX), 2007 (Bd. X),
2009 (Bd. XI), 2012 (Bd. XII), 2017 (Bd. XIII).

Dangl: Fresken. Dangl, Gertrud: Farbe unter der Farbe. Zu
den Fresken in St. Prokulus in Naturns, in: Der Schlern.
Monatszeitschrift fiir Siidtiroler Landeskunde, 86. Jg.,
Juni 2012, Heft 6 (St.Prokulus in Naturns. Zum 100.
Jubildum der Entdeckung der frithmittelalterlichen
Wandmalerei), S. 104—127.

Denkmalpflege Kanton St.Gallen 1. Boari, Benito (und
weitere Mitarbeitende): Denkmalpflege im Kanton
St. Gallen 1975-1980. Archiologische Beitrige Irmgard
Griininger, St. Gallen 1982.

Denkmalpflege Kanton St. Gallen 3. Denkmalpflege und
Archiologie im Kanton St. Gallen 1986-1996, St. Gal-
len 1999 (verschiedene Autorinnen und Autoren).

Dornbierer: Buechberg. Dornbierer, Robert: Heimat um
den Buechberg. Aus der Geschichte des Hofes Thal von
der Friihzeit bis zur Errichtung der politischen Gemein-
de Thal im Jahre 1803, Thal 1993.

Duden Worterbuch, Bd. 4. Duden. Das grosse Worterbuch
der deutschen Sprache, 3., vollig neu bearbeitete und
erweiterte Auflage. Hg. vom Wissenschaftlichen Rat
der Dudenredaktion, Bd. 4, Mannheim u. a. 1999.

Duft: St. Otmar in Kunst und Kult. Duft, Johannes: Sankt
Otmar in Kunst und Kult, St. Gallen 1966 (SA/Zusam-
menzug aus NjblSG 106 £./1966 f.).

Eggenberger: Wandmalereien. Eggenberger, Christoph:
Die frithmittelalterlichen Wandmalereien in St. Proku-
lus zu Naturns. SA aus: Frithmittelalterliche Studien.
Jahrbuch des Instituts fiir Frithmittelalterforschung der
Universitit Miinster, hg. von Karl Hauck, Bd. 8, Berlin
und New York 1974, S. 303-350, Tafeln X-XXVT.

Ehrenzeller: Kloster und Stadt St. Gallen im Spitmittelal-
ter. Ehrenzeller, Wilhelm: Kloster und Stadt St. Gallen
im Spitmittelalter. Von der Bliitezeit des Klosters bis
zur Einsetzung Ulrich Roschs als Pfleger 1458. Mit einer
Darstellung der Appenzeller Kriege, St.Gallen 1931

(St. Gallische Geschichte im Spatmittelalter und in der
Reformationszeit 1).

Ehrenzeller: St. Gallen. Ehrenzeller, Ernst: Geschichte der
Stadt St. Gallen, hg. von der Walter und Verena Spiihl-
Stiftung in der VGS Verlagsgemeinschaft St. Gallen,
St. Gallen 1988.

Etterlin: Chronik. Etterlin, Petermann: Kronica von der
loblichen Eydtgnoschaft, jr harkommen und sust selt-
zam strittenn und geschichten, bearb. von Eugen Gru-
ber, Aarau 1965 (Quellenwerke zur Entstehung der
Schweizerischen Eidgenossenschaft. Urkunden, Chro-
niken, Hofrechte, Rédel und Jahrzeitbiicher bis zum
Beginn des XV. Jahrhunderts, Abt. 3 [Chroniken und
Dichtungen]).

FDA. Freiburger Diozesan-Archiv. Zeitschrift des Kirchen-
geschichtlichen Vereins fiir Geschichte, christliche
Kunst, Altertums- und Literaturkunde des Erzbistums
Freiburg mit Beriicksichtigung der angrenzenden Bis-
tlimer.

Fraefel: St. Sebastianskapelle. Fraefel, Anton: Die St. Sebas-
tians-Kapelle bei Schennis. Ein Beitrag zur Geschichte
des Gasterlandes, Uznach 1896.

Gemperle/Huber: Kapuzinerinnenkloster. Gemperle, Ma-
ria Bernadette/Huber, Johannes: Kapuzinerinnenklos-
ter St.Scholastika in Tiibach SG (Kunst- und Kultur-
fithrer), Tiibach 1997.

Geschichte der Pfarrei Benken (Kanton St.Gallen), Uz-
nach 1941 (verschiedene Beitrige).

Geschlechterbuch Bd. 12. Schweizerisches Geschlech-
terbuch, bearbeitet und herausgegeben von J. P. Zwi-
cky von Gauen, Bd. 12, Ziirich 1965.

Gmiir: Rechtsgeschichte Gaster: Gmiir, Emil: Rechtsge-
schichte der Landschaft Gaster, Bern 1905 (Abhandlun-
gen zum schweizerischen Recht 10).

Grimm: Worterbuch 19. Deutsches Worterbuch von Jacob
Grimm und Wilhelm Grimm. Zehnter Band dritte Ab-
teilung (Stob-Strollen), bearb. von Bruno Crome und
der Arbeitsstelle des Deutschen Worterbuches zu Ber-
lin, Leipzig 1957 (Nachdruck 1984).

Griinenfelder: Landkirchen. Griinenfelder, Josef: Beitrige
zum Bau der St. Galler Landkirchen unter dem Offizial
P. Iso Walser 1759-1785 (SA Schriften des Vereins fiir
Geschichte des Bodensees und seiner Umgebung, 8s.
Heft 1967).

Griininger: Morschwil. Griininger, Jakob: Die Grabun-
gen in der Pfarrkirche St. Johannes in Mérschwil, in:
NjblRo, s2. Jg. (1962), S. s5—60.

Gubser: Gaster. Gubser, Josef Meinrad: Geschichte der
Landschaft Gaster bis zum Ausgange des Mittelalters.
Mit einem Exkurs: Gilg Tschudi und die geschichtliche
Uberlieferung des Klosters Schinnis, St.Gallen 1900
(MVG 27).

Hardegger: Stiftskirche. Hardegger, August: Die alte Stifts-
kirche und die ehemaligen Klostergebdude in St. Gal-

len. Ein Rekonstruktionsversuch, Ziirich 1917.

147



HBLS 6. Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz.
Herausgegeben mit der Empfehlung der Allgemeinen
Geschichtsforschenden Gesellschaft der Schweiz, Bd. 6,
Neuenburg 1931.

HDA. Handwérterbuch des deutschen Aberglaubens, Bde.
1, 5, Berlin und Leipzig 1927, 1932/1933.

Hegi: Gliickshafenrodel. Hegi, Friedrich (unter Mithilfe
von E. Usteri und S. Zuber): Der Gliickshafenrodel des
Freischiessens zu Ziirich 1504. Mit Anhang und Beila-
gen, Bd. 1 (Text) und Bd. 2 (Register), Ziirich 1942.

Henggeler: Helvetia Sancta. Henggeler, Rudolf: Helvetia
Sancta. Heilige Stitten des Schweizerlandes, Einsiedeln
1968.

Henggeler: Ikonographie. Henggeler, Rudolf: Zur Ikono-
graphie der hl. Idda von Toggenburg, in: ASA, NF Bd.
40 (1938), S. 25—44.

Henggeler: Professbuch Fischingen. Henggeler, Rudolf:
Professbuch der Bendiktinerabtei U. L. Frau bei der hl.
Grifin Ida zu Fischingen, Einsiedeln 1931, S. 403515
(Monasticon-Benedictinum Helvetiae 2).

Henggeler: Professbuch St. Gallen. Henggeler, Rudolf: Pro-
fessbuch der fiirstl. Benediktinerabtei der Heiligen Gal-
lus und Otmar zu St. Gallen, Zug 1929 (Monasticon-
Benedictinum Helvetiae).

Hilty: Gotteshiuser. Hilty, David Heinrich: Die Werden-
bergischen Gotteshiduser. Thre Geschichte und Sagen,
Buchs 1906 (1926 in unverindertem Wortlaut wieder-
um herausgegeben in einem Sammelband mit Werken
von David Heinrich Hilty; S. 69-118).

Holenstein: Recht. Holenstein, Thomas: Recht, Gericht
und wirtschaftliche Verhiltnisse in den st. gallischen
Stiftslanden und im Toggenburg beim Ausgange des
Mittelalters, St. Gallen 1934, in: NjbISG 74 (1934).

HS. Helvetia Sacra.

Huber: Appenzell. Huber, Johannes: Pfarrkirche St. Mauri-
tius Appenzell, Appenzell 2010.

Huber: Berneck. Huber, Johannes: Die katholische Pfarr-
kirche Unserer Lieben Frau in Berneck. Einblicke in die
Baugeschichte eines bemerkenswerten Gotteshauses im
Rheintal (Baugeschichtliches Gutachten, erstellt im
Auftrag der Katholischen Kirchgemeinde Berneck SG),
St. Gallen 1996.

Huber: Dreibrunnen. Huber, Johannes: Wallfahrtskirche
Maria Dreibrunnen bei Wil SG. Kunst- und Kulturfiih-
rer, Bronschhofen 1998.

Huber: Gotteshduser in Bad Ragaz. Huber, Johannes: Ka-
tholische Gotteshduser in Bad Ragaz, Bad Ragaz 2012.

Huber: Inventarisierung. Huber, Johannes: Die Geschichts-
landschaft von Thal redet! Ein Beitrag zur Inventarisie-
rung historischer Schauplitze, in: Unser Rheintal, 69.
Jg. (2012), S. 223-235.

Huber: Montlingen. Huber, Johannes: Die Pfarrei Mont-
lingen-Eichenwies, Montlingen-Eichenwies 2007.

Huber: Richtstitte Espen. Huber, Johannes: Die ehemalige
Richtstitte Espen beim Galgentobel, in: Die Steinach.
Natur, Geschichte, Kunst und Gewisserschutz vom
Birt zum Bodensee, hg. von Marcel Mayer und Gitta
Hassler, St.Gallen 2012 (Schriftenreihe der Stadt
St. Gallen), S. 123-132.

Huber: Riithi. Huber, Johannes: Kirche und Pfarrei St. Va-
lentin in Riithi SG, Riithi 2013.

Huber: St. Gallen-Bruggen. Huber, Johannes: Pfarrkirche
St.Martin in St. Gallen-Bruggen. Kunst- und Kultur-
fihrer, St. Gallen-Bruggen 1998.

Huber: St. Martin. Huber, Johannes: Die Walsersiedlung
St. Martin im Calfeisental. Kunst- und Kulturfiihrer,
Vittis 2000.

Huber: Wallfahrtsort. Huber, Johannes: 150 Jahre Wall-
fahrtsort St.Iddaburg, 1864—2014, Gihwil/St. Iddaburg
2014.

Huber: Wunder. Huber, Johannes: Das Geschift mit den
Wundern, in: St. Galler Tagblatt, Dienstag, 28. Februar
2017.

Hugger: Wallfahrtsorte. Hugger, Paul: Zwischen Himmel
und Erde. Wallfahrtsorte der Schweiz, Bern 2007.

Hundsnurscher: Investiturprotokolle 1/2. Hundsnurscher,
Franz (Bearb.): Die Investiturprotokolle der Didzese
Konstanz aus dem 16. Jahrhundert, Teil 1 und 2, Stutt-
gart 2008 (Verdffentlichungen der Kommission fiir
Geschichtliche Landeskunde in Baden-Wiirttemberg,
Reihe A, Bd. 48, Teile 1 und 2). S. auch Krebs: Investi-
turprotokolle.

Id. vgl. Idiotikon

Idiotikon. Schweizerisches Idiotikon. Worterbuch der
schweizerdeutschen Sprache. Gesammelt auf Veranstal-
tung der Antiquarischen Gesellschaft in Ziirich unter
Beihiilfe aus allen Kreisen des Schweizervolkes. Heraus-
gegeben mit Unterstiitzung des Bundes und der Kanto-
ne, Bde. 1 (1881), 10 (1939), 11 (1952), 15 (1999).

KDM AL Fischer, Rainald: Die Kunstdenkmiler des Kan-
tons Appenzell Innerrhoden, Basel 1984 (Die Kunst-
denkmiiler der Schweiz 74).

KDM SG 1. Rothenhiusler, Erwin: Die Kunstdenkmiler
des Kantons St. Gallen, Bd. 1 (Der Bezirk Sargans), Ba-
sel 1951 (Die Kunstdenkmiler der Schweiz 25).

KDM SG 2. Poeschel, Erwin: Die Kunstdenkmiler des
Kantons St.Gallen, Bd. 2 (Die Stadt St. Gallen [erster
Teil]: Geschichte, Befestigungen, Kirchen [ohne Stift]
und Profanbauten), Basel 1957 (Die Kunstdenkmiiler
der Schweiz 37).

KDM SG 3. Poeschel, Erwin: Die Kunstdenkmiler des
Kantons St. Gallen, Bd. 3 (Stadt St. Gallen, zweiter Teil:
Das Stift), Basel 1961 (Die Kunstdenkmiler der Schweiz
45).

KDM SG 5. Anderes, Bernhard: Die Kunstdenkmiiler des
Kantons St.Gallen, Bd. 5 (Der Bezirk Gaster), Basel
1970 (Die Kunstdenkmiiler der Schweiz 59).

148



KDM TG 2. Knoepfli, Albert: Die Kunstdenkmaler des
Kantons Thurgau, Bd. 2 (Bezirk Miinchwilen), Basel
1955 (Die Kunstdenkmaler der Schweiz 34).

KDM ZH II.I. Abegg, Regine/Barraud Wiener, Christine:
Die Kunstdenkmiler des Kantons Ziirich. Neue Ausga-
be Bd. II.I (Die Stadt Ziirich IL.I, Altstadt links der
Limmat, Sakralbauten), Bern 2002 (Die Kunstdenkmi-
ler der Schweiz 99).

Keller: Glaubensspaltung. Keller, Willy: Die Benediktiner-
abtei Fischingen im Zeitalter der Glaubensspaltung
und der katholischen Reform 15001700, in: ZSK, Bei-
heft 3, Freiburg i. Ue. 1946.

Kessler: Gereimtes. Kessler, Noldi: Gereimtes und Unge-
reimtes iiber Johann Philipp von Hohensax. Zum 400.
Todestag des letzten bedeutenden Freiherrn aus dem
Hause Sax-Hohensax, in: Werdenberger Jahrbuch, 9.
Jg. (1996), S. 276—290.

Kessler: Sabbata. Johannes Kesslers Sabbata mit kleineren
Schriften und Briefen, hg. unter Mitwirkung von Emil
Egli und Rudolf Schoch, St. Gallen 1902.

Knoepfli: Pfarrkirche Morschwil. Knoepfli, Albert, Fiih-
rung [durch die Pfarrkirche Johannes der Tdufer in
Morschwil], in: Pfarrkirche Mérschwil, Miinchen und
Ziirich 1960, S. 8-15 (Schnell & Steiner, Kunstfiihrer
[Nr. 30 der Schweizer Reihe]).

Kobler: Buchen-Staad. Kobler, Arthur: Aus der Geschichte
der Pfarrei Buchen-Staad, Wilen-Wartegg o. J. [1968].

Kobler: Riithi. Kobler, Arthur: Pfarrei und Kirche des hei-
ligen Valentin in Riithi. SA aus Sonntagsgruss, Altstit-
ten 1938.

Kothing: Urkunden. Kothing, Martin: Die Urkunden des
Archivs Schwyz; betreffend den Schwabenkrieg (In Re-
gesten gebracht), in: Der Geschichtsfreund. Mitthei-
lungen des historischen Vereins der fiinf Orte Lucern,
Uri, Schwyz, Unterwalden und Zug, Bd. 24, Einsiedeln
u. a. 1869, S. 216—230.

Krebs: Investiturprotokolle. Krebs, Manfred: Die Investi-
turprotokolle der Diézese Konstanz aus dem 15. Jahr-
hundert, Registerband/Die Annatenregister des Bis-
tums Konstanz aus dem 15. Jahrhundert, Orts- und
Namensverzeichnis (Freiburger Di6zesan-Archiv 66—
74> 1938-1954).

Kuoni: Sagen. Kuoni, J. [Jakob]: Sagen des Kantons St. Gal-
len, St. Gallen 1902.

Landtwing: Chronik. Landtwing, Joseph: Chronik vom
Hof Thal und Stidtchen Rheineck von den ersten Spu-
ren bis zur Neuzeit. Ab Original in alter deutscher
Schrift iibernommen von Hans Vetter, Thal 2008.

LCIs, 7. Lexikon der christlichen Tkonographie. Ikonogra-
phie der Heiligen, Bde. 5 und 7, Freiburg i. Br. 1990
(Sonderausgabe/Reprint).

Lenz: Reichsabtei und Klosterreform. Lenz, Philipp:
Reichsabtei und Klosterreform. Das Kloster St. Gallen
unter dem Pfleger und Abt Ulrich Résch 1457-1491,
St. Gallen 2014 (Monasterium Sancti Galli 6).

Lenz: Stiftungen. Lenz, Philipp: Stiftungen und Memoria
unter Abt Ulrich Résch (1463-1491), in: Biicher des
Lebens — Lebendige Biicher, hg. von Peter Erhart und
Jakob Kuratli Hiieblin, St. Gallen 2010, S. 234—239.

Mannhart: Patrozinien. Mannhart, Pius: Die Patrozinien
des Sarganserlandes. Ein Beitrag zur sarganserlindi-
schen Kirchen- und Kulturgeschichte. Dissertation
Freiburg i. Ue., 0. O. [Freiburg i. Ue.] 1972.

Manz: Beitrige zur Ethnographie. Manz, Werner: Beitrige
zur Ethnographie des Sarganserlandes. Diss. Phil. II/
Ziirich, Ziirich 1913.

Manz: Taminatal. Manz, Werner: «Jakobi»-Sonntag im
Taminatal, o. O. [Mels] 1923.

Manz: Volksbrauch und Volksglaube. Manz, Werner:
Volksbrauch und Volksglaube des Sarganserlandes,
Basel 1916 (Schriften der Schweizerischen Gesellschaft
fiir Volkskunde 12).

Maria Bildstein. Maria Bildstein. Der Wallfahrtsort des
Linthgebietes im Wandel der Zeiten, Benken 1979 (Bei-
trige verschiedener Autorinnen und Autoren).

Meyer von Knonau: Erdkunde. Meyer von Knonau, Ge-
rold: Erdkunde der Schweizerischen Eidsgenossen-
schaft. Ein Handbuch fiir Einheimische und Fremde,
Bd. 2 (2., ganz umgearbeitete, stark vermehrte Auflage),
Ziirich 1839.

Meyer: Abte des Klosters Fischingen. Meyer, Bruno: Die
Abte des Klosters Fischingen, in: ThBvG, Heft 113
(1976/1977), S. 95-137.

Meyer: Fischingen als bischofliches Kloster. Meyer, Bruno:
Fischingen als bischéfliches Kloster, in: SVGBU, Bd. 92
(1974), S. 47-94.

Meyer: Fischingen. Meyer, Bruno: Fischingen, in: HS, Abt.
3 (Die Orden mit Benediktinerregel), Bd. 1 (Frithe
Klbster, die Benediktiner und Benediktinerinnen in der
Schweiz), 1. Teil, S. 672—710.

Meyer: Ita von Fischingen. Meyer, Bruno: Die heilige Ita
von Fischingen, in: ThBvG, Heft 112 (1974/1975),
S. 21-97.

Morgenthaler: Seckelmeisterrechnungen. Morgenthaler,
Hans: Kulturgeschichtliche Notizen aus den solothur-
nischen Seckelmeisterrechnungen des XV. Jahrhun-
derts, in: ASA 21 (1919), S. 57—6o0.

Morgenthaler: Steuern. Morgenthaler, Hans: Solothurni-
sche Steuern an Gotteshiuser des XV. Jahrhunderts, in:
ASA, N.E Bd. 20 (1918), S. 176-186.

Miiller: Kirchen und Kapellen. Miiller, Josef Anton: Die
Kirchen und Kapellen des Sarganserlandes, Mels 19s1.

Muschg: Mystik. Muschg, Walter: Die Mystik in der
Schweiz 1200-1500, Frauenfeld und Leipzig 193s.

MVG. Mitteilungen zur vaterlindischen Geschichte, hg.
vom Historischen Verein des Kantons St. Gallen.

149



Naef: Chronik. Naef, August: Chronik oder Denkwiirdig-
keiten der Stadt und Landschaft St. Gallen. Mit Inbe-
griff der damit in Verbindung stehenden Appenzelli-
schen Begebenheiten. Von der iltesten bis auf die neu-
ere Zeit, Ziirich und St. Gallen 1867.

Nif: Heimatbuch. Nif, Adolph: Heimatbuch. Sammlung
historischer Schriften. Ausgewihlt und zusammenge-
stellt unter dem Patronat der Donnerstags-Gesellschaft
Oberuzwil zum Andenken an den hochbeachteten Mit-
biirger und Lokalhistoriker Adolp Nif, Oberuzwil 195s.

Niederberger: Vinzenz. Niederberger, Basilius: Die Vereh-
rung des Martyrerdiakons Vinzenz in Bern, in: ZSK,
Bd. 31 (1937), S. 283—300.

Nigg: Vittis. Nigg, Theophil: Beitrige zur Geschichte der
Kirchgemeinde Vittis (Vittis 1936), Mels 1937.

NjblRo. Rorschacher Neujahrsblatt.

NjbISG. Neujahrsblatt des Historischen Vereins des Kan-
tons St. Gallen.

Niischeler: Gotteshiuser 1. Niischeler, Arnold: Die Gottes-
hiuser der Schweiz. Historisch-antiquarische Forschun-
gen, Heft 1 (Bisthum Chur), Ziirich 1864.

Niischeler: Gotteshiuser 2. Niischeler, Arnold: Die Gottes-
hauser der Schweiz. Historisch-antiquarische Forschun-
gen, 2. Heft (Bistum Konstanz), 1. Abteilung (Archidia-
conate Breisgau, Klettgau, vor dem Schwarzwald und
Thurgau), Ziirich 1867.

Oberholzer: Bildersturm. Oberholzer, Paul: Der Bilder-
sturm und seine Folgen, in: Gotik in Rapperswil. Ge-
schichte und Kunst am obern Ziirichsee. Jubiliums-
schrift und Ausstellung 750 Jahre Stadt Rapperswil
1229-1979, Rapperswil 1979, S. 90—98 (Schriften des
Heimatmuseums ).

Ochsenbein/Schmuki: Sankt Galler Heilige. Ochsenbein,
Peter/Schmuki, Karl: Sankt Galler Heilige. Handschrif-
ten und Drucke aus dem 8. bis 18. Jahrhundert. Fiihrer
durch die Ausstellung in der Stiftsbibliothek St. Gallen
(24. November 1987 bis 31. Oktober 1988), St. Gallen
1988.

PfarrAThal. Archiv der (kath.) Pfarrei Thal.

Poeschel: Gutachten Mérschwil. Poeschel, Erwin: Die ka-
tholische Pfarrkirche St. Johannes Bapt. zu Mérschwil.
Baugeschichtliches Gutachten, 0. O. o. J. [um 1958].
Exemplare des Textes in: Eidgendssisches Archiv fiir
Denkmalpflege; Archiologie Kanton St. Gallen; Archiv
des Verfassers.

Rahn: Architektur- und Kunstdenkmiler. Rahn, Johann
Rudolf (Mitwirkung resp. Beitrag von Ernst Haffter
und Robert Durrer): Die mittelalterlichen Architektur-
und Kunstdenkmiler des Cantons Thurgau. Im Auftrag
der Eidgenéssischen Landesmuseums-Commission be-
schrieben, o. O. o. J. [1899].

Reg. Sang. Regesta Sangallensia 1412-1463, bearb. von Otto
P. Clavadetscher, St. Gallen 2012.

Registrum subsidii caritativi. Registrum subsidii caritativi
der Ditzese Konstanz aus dem Jahre 1508, in: FDA, Bd.
35, Freiburg i. Br. 1907, S. 1-108.

Reich: Johann Philipp. Reich, Hans Jakob: Wie ist Johann
Philipp wirklich zu Tode gekommen? Ermittlungen in
einem Kriminalfall von 1596 als Fernsehereignis im Jahr
200s, in: Terra plana, Zeitschrift fiir Kultur, Geschichte,
Tourismus und Wirtschaft, 2005/4, S. 38—45 (der Bei-
trag in dhnlicher Form auch in: Werdenberger Jahr-
buch, 19. Jg. [2006], S. 52-65.

Rigendinger: Sarganserland. Rigendinger, Fritz: Das Sar-
ganserland im Spitmittelalter. Lokale Herrschaften, die
Grafschaft Sargans und die Grafen von Werdenberg-
Sargans, Ziirich 2007.

RMC. Monats-Chronik. Illustrierte Beilage zum Ost-
schweizerischen Tagblatt (Rorschacher Tagblatt).

Rothenhiusler: Festschrift. Rothenhiusler, Erwin: Fest-
schrift zum soo-Jahrestag der Schlacht bei Ragaz 1446—
1946, 0. O. o. ]. [wohl Mels/Bad Ragaz 1946].

Riitiner: Diarium, Bd. 1/2. Riitiner: Diarium I/1, I/2, II/1,
I1/2. Riitiner, Johannes: Diarium 1529-1539, hg. in §
Bdn. von Ernst Gerhard Riisch, St. Gallen 1996 (Text-
band I,1, Abschnitt 1—613; Textband 1,2, Abschnitt 613—
978; Textband II,1, Abschnitt 1—275; Textband II,2, Ab-
schnitt 276—427; Kommentarband mit Einfiihrung und
Register).

Salzgeber: Bildstein. Salzgeber, Joachim: Geschichte des
Wallfahrtsortes Maria Bildstein, in: Maria Bildstein.
Der Wallfahrtsort des Linthgebietes im Wandel der Zei-
ten, Benken 1979 (verschiedene Beitrige), S. 15—4s.

Salzgeber: Maria Bildstein. Salzgeber, Joachim: Geschichte
des Wallfahrtsortes Maria Bildstein, in: Maria Bildstein,
S. 15—45.

Sankt Gallus Gedenkbuch. Sankt Gallus Gedenkbuch. Zur
Erinnerung an die Dreizehnhundert-Jahr-Feier vom
Tode des heiligen Gallus am 16. Oktober 1951. Hg. vom
Bischéflichen Ordinariat und vom Katholischen Admi-
nistrationsrat St. Gallen, St. Gallen 1952.

Sankt-Galler Geschichte 2003. Sankt-Galler Geschichte
2003, Bde. 1—9, St. Gallen 2003.

Saulle Hippenmeyer: St. Luzi. Saulle Hippenmeyer, Imma-
colata: Art. Chur GR, St.Luzi, Primonstratenser, in:
HS 1V/3, S. 217-266.

Schipper: Leben. Schipper: Leben. Schipper, A.: Das Le-
ben Freiherr Johann Philipps von Hohensax-Forstegg,
Buchs 1948.

Schipper: Sennwald. Schipper, A.: Aus den Anfingen der
Kirche Sennwald, Buchs 1948

Schir: Gallus. Schir, Max: Gallus. Der Heilige in seiner
Zeit, Basel 2011.

Schedler: Hohensax. Schedler, Robert: Die Freiherren von
Sax zu Hohensax, in: NjbISG 59 (1919), St. Gallen 1919.

Scherrer: Thal. Scherrer, Eduard: Geschichte der parititi-
schen Kirche Thal v. 1163-1904, Typoskript (60 Seiten),
Archiv/Bibliothek des Verfassers.

150



Schildknecht: Fischingen. Schildknecht, Benno: Kloster
Fischingen. Kirche, Idda-Kapelle und Konventbauten,
Gossau 1993.

Schilling: Bilderchronik. Die Schweizer Bilderchronik des
Luzerners Diebold Schilling 1513. Sonderausgabe des
Kommentarbandes zum Faksimile der Handschrift S.
23 fol. in der Zentralbibliothek Luzern, hg. von Alfred
A. Schmid (unter Mitarbeit weiterer Autoren), Luzern
198I1.

Schlumpf: Verehrung der hl. Anna. Schlumpf, Karl: Ge-
schichte der Verehrung der hl. Anna in Hemberg mit
einem Anhange von Gebeten, Hemberg 1906.

Schmid: Bilderchronik. Schmid, Alfred A. (Hg., unter
Mitarbeit weiterer Autoren): Die Schweizer Bilderchro-
nik des Luzerners Diebold Schilling 1513. Sonderausga-
be des Kommentarbandes zum Faksimile der Hand-
schrift S. 23 fol. in der Zentralbibliothek Luzern, Lu-
zern 1981.

Schneider: Glasgemilde, Bd. 1. Schneider, Jenny: Glasge-
milde. Katalog der Sammlung des Schweizerischen
Landesmuseums Ziirich, Bd. 1, Ziirich 1970.

Schnetz: Flurnamenkunde. Schnetz, Joseph: Flurnamen-
kunde, 3. unverinderte Auflage mit einem Geleitwort
von Wolf-Arnim Frhr. v. Reitzenstein, einem Literatur-
verzeichnis zur oberdeutschen Namenkunde von Rein-
hard Bauer und einem umfassenden Register, Miinchen
1997 (Verband fiir Orts- und Flurnamenforschung in
Bayern e. V.).

Schradin, Chronik: Schradin, Niklaus: Cronigk dif kiergs
gegen dem allerdurchliichtigisten hernn Romschen
konig, als ertzhertzogen z Osterich vnd dem schweby-
schen pundt dero sich das heylig Romisch rich ange-
nommen hat eins teil8. vnd stett vad lender gemeiner
eidgenosschafft des andern, Sursee 1500. Zit./abb. nach
Schradin. Stadtschreiber von Luzern. Schweizer Chro-
nik, Sursee 1500, Faksimile-Neudruck, Miinchen 1927
(Einfithrung von E. Weil).

Schwendener: Werdenberger Urbar. Schwendener, Marcel:
Das Werdenberger Urbar von 1543. Edition mit Bemer-
kungen zur Uberlieferungs- und Benutzungsgeschichte
der Werdenberger Urbare, Lizentiatsarbeit Universitit
Ziirich, Ziirich 2000.

Seitz: Reichsstift. Seitz, Johannes: Geschichte des hoch-
fiirstlichen freiweltlichen adelichen Reichsstifts Schinis
(Gaster), St. Gallen 1941 (NjbISG 81).

Senn: Chronik. Senn, Nikolaus: Die Werdenberger Chro-
nik. Ein Beitrag zur Geschichte der Kantone St. Gallen
und Glarus, 2 Hefte, Chur 1860/1862.

Serra di Cassano: Wandmalereien. Serra di Cassano, Gab-
riella: Bericht tiber die Restaurierung der Wandmale-
reien in St.Prokulus [zu Naturns], in: St.Prokulus
Naturns. Archiologie — Wandmalerei, hg. vom Lan-
desdenkmalamt Bozen, Bozen 1990, S. 163—234.

Signori: Maria als Biirgerheilige. Signori, Gabriela: Maria
als Biirgerheilige. Das St. Galler «Miinster» im Ringen
zwischen Abt und Stadt: Miinsterbau, Bauverwaltung,
Miinsterstiftungen und Wallfahrt im ausgehenden 15.
Jahrhundert, in: Unsere Kunstdenkmiler. Gotische
Sakralarchitektur, 1992/1, S. 33—50.

Spahr: Magnus. Spahr, Gebhard: Der heilige Magnus. Le-
ben — Legende — Verehrung, Kempten 1970 (Allgduer
Heimatbiicher 75).

Speich: Meliorationen. Speich, Daniel: Helvetische Melio-
rationen. Die Neuordnung der gesellschaftlichen Na-
turverhiltnisse an der Linth (1783-1823), Ziirich 2003
(Interferenzen 6).

Spiess: Morschwil 1/2. Spiess, Emil, Morschwil zwischen
Bodensee und St.Gallen. Ein Dorf im Strom der Zeit
(760-1900), 2 Bde., Morschwil 1976.

SSRQ SG 1/2/4.2. Sammlung Schweizerischer Rechtsquel-
len, XIV. Abteilung: Die Rechtsquellen des Kantons
St. Gallen. Erster Teil: Die Rechtsquellen der Abtei
St. Gallen. Zweite Reihe: Die Alte Landschaft, Vierter
Band: Dorfrechte der Alten Landschaft. Zweiter Band:
Toggenburg, bearb. von Max Gmiir, Aarau 1906.

SSRQ SG II/1. Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen,
XIV. Abteilung: Die Rechtsquellen des Kantons St. Gal-
len. Dritter Teil: Rechte der Landschaft. Erster Band:
Landschaft Gaster mit Wesen [!], bearb. von Ferdinand
Elsener, Aarau 1951.

SSRQ SG, 1/2/3. Sammlung Schweizerischer Rechtsquel-
len, XIV. Abteilung: Die Rechtsquellen des Kantons
St. Gallen. Erster Teil: Die Rechtsquellen der Abtei
St. Gallen. Zweite Reihe: Die Alte Landschaft. Dritter
Band, erste Hilfte/zweite Hilfte: Die Rechtsquellen der
Stadt Wil, nach Vorarbeiten von Magdalen Bless-Grab-
her bearb. von Peter Erni und Martin Salzmann, Basel
2005.

StaatsASG. Staatsarchiv des Kantons St. Gallen.

StaatsAZH. Staatsarchiv des Kantons Ziirich.

StadtAWil. Stadtarchiv Wil.

Staehelin: Geschichte. Staehelin, Johann: Salez, Sennwald
und Sax in der Geschichte, St. Gallen 1958.

Staerkle: Bildungsgeschichte. Staerkle, Paul: Beitrige zur
mittelalterlichen  Bildungsgeschichte  St. Gallens,
St. Gallen 1939 (MVG 40).

Staerkle: Blarer. Staerkle, Paul: Zur Familiengeschichte der
Blarer, in: ZSK, 43. Jg. (1949), S. 100-131, 203—224.
Staerkle: Hemberg. Staerkle, Paul: Das ilteste Kirchenbuch
von Hemberg, in: Toggenburgerblatter fiir Heimatkun-

de, 9. Jg. (1946), Nr. 2 (April/Juni), S. 9-13.

Staerkle: Rheineck. Staerkle, Paul: Aus vergangenen Tagen
von katholisch Rheineck, in: Festschrift zur Einwei-
hung der neuen katholischen Theresienkirche in Rhei-
neck, 3. Dezember 1933, St. Gallen 1933, S. 6-12.

Staerkle: Wallfahrt. Staerkle, Paul: Die Wallfahrt «Zu Un-
serer Lieben Frau im Gatter» im Miinster zu St. Gallen
(1475-1529), in: ZSK, 21. Jg. (1927), S. 161-173, 283—295.

151



Steinmann: Kirchenschitze. Steinmann, Eugen: Die Kir-
chenschitze, in: Die parititische Kirche von Thal. Zur
Erinnerung an die Restaurierung 1976-1978, Thal 1978
(mit verschiedenen Beitrigen, u.a. von Bernhard Ande-
res, Robert Dornbierer, Irmgard Griininger, Eugen Nef,
Eduard Scherrer und Josef Kessler), S. 17—26.

StiftsAPf. Stiftsarchiv Pfifers (Teil des Stiftsarchivs St. Gal-
len).

StiftsASG, LA. Stiftsarchiv St. Gallen, Lehensarchiv.

StiftsASG. Stiftsarchiv St. Gallen.

Stricker: Urbar Grabs 1691. Stricker, Hans: Das Urbar der
Gemeinde Grabs 1691, Buchs 1991.

Strickler: Actensammlung 2. Strickler, Johann: Acten-
sammlung zur Schweizerischen Reformationsgeschich-
te in den Jahren 1521-1532 im Anschluss an die gleich-
zeitigen eidgendssischen Abschiede, Bd. 2 (1529/1530),
Ziirich 1879.

Stiickelberg: Reliquien. Stiickelberg, E. A. [Ernst Alfred]:
Geschichte der Reliquien in der Schweiz, Teile 1 und 2
(mit fortlaufender Nummerierung) Zirich 1902
(Schriften der Schweizerischen Gesellschaft fiir Volks-
kunde 1), Basel 1908 (Schriften der Schweizerischen Ge-
sellschaft fiir Volkskunde s)

Stiickelberger: Hemberg. Stiickelberg, Hans Martin: Hem-
berg 878-1978. Eine geschichtliche Darstellung, Hem-
berg 1978.

SVGBU. Schriften des Vereins fiir Geschichte des Boden-
sees und seiner Umgebung.

ThBvG. Thurgauische Beitrige zur vaterlindischen Ge-
schichte.

Thomann: Beschreibung. Thomann, Caspar: Beschreibung
der Frey-Herschafft Sax. Von Threr Beschaffenheit und
Situation. Item Pollicey und Kirchenordnung, hg. von
Nicolaus Senn, St. Gallen 1863.

Thiirer: Glarus. Thiirer, Georg: Kultur des alten Glarus.
Studie des Lebens einer eidgendssischen Demokratie
im 16. Jahrhundert, Glarus 1936 (Glarner Beitrdge zur
Geschichte, Rechtswissenschaft, Sozialpolitik und
Wirtschaftskunde 20).

Tobler: Tierprozesse. Tobler, Gustav: Tierprozesse in der
Schweiz, Bern 1993 (SA Sonntagsblatt des «Bund»).
Tremp: Bildsteinpilger. Tremp, Alois: Der Bildsteinpilger.
Geschichte von Maria Bildstein und Gebetbuch, Ein-

siedeln 1884.

Tschudi: Chronik. Tschudi, Valentin: Kurze historische Be-
schryb- oder Erzellung der in kriegs und fridenszyten
verloffenen sachen und hindlen zuo Glarus und in ei-
ner Eidgnoschaft ouch angrenzenden orten, hg. als: Va-
lenti Tschudi’s Chronik der Reformationsjahre 1521—
1533, hg. mit Glossar und Commentar von Johannes
Stricker, Glarus 1888, in: Jahrbuch des historischen Ver-
eins des Kantons Glarus, Heft 24, Glarus 1888.

UBSG 1-6 (I-VI). Urkundenbuch der Abtei Sanct Gallen,
Bd. I (700-840), bearb. von Hermann Wartmann, Zii-
rich 1863; Bd. II (840—920), bearb. von Hermann Wart-
mann, Ziirich 1866; Bd. III (920-1360), bearb. von
Hermann Wartmann, St.Gallen 1882; Bd. IV (1360—
1411), bearb. von Hermann Wartmann; Bd. V (1412~
1442), bearb. von Placid Biitler und Traugott Schiess;
Bd. VI (1442-1463), bearb. von Traugott Schiess, unter
Mitwirkung von Josef Miiller und Paul Staerkle.

UBSGSiid 1/2. Urkundenbuch der siidlichen Teile des
Kantons St. Gallen (Gaster, Sargans, Werdenberg), be-
arb. von Franz Perret, hg. vom Staats- und Stiftsarchiv
St. Gallen, Bd. 1 (Rorschach 1951-1961) und Bd. 2 (Ror-
schach 1970-1982).

v. Arx s. Arx.

v. Liebenau: Luzern. Liebenau, Theodor von: Das alte Lu-
zern. Neudruck, eingeleitet von Kuno Miiller, Luzern
1937.

Vasella: Schlegel. Vasella, Oskar: Abt Theodul Schlegel von
Chur und seine Zeit 1515-1529. Kritische Studien iiber
Religion und Politik in der Zeit der Reformation, Fri-
bourg (ZSK, Beiheft 13).

Vetsch: Grabser Fibel. Vetsch, David: Grabser Fibel. Relik-
te und Gedanken zur Geschichte eines Werdenberger
Dorfes, Buchs 2010 (Begleitpublikationen zum Wer-
denberger Jahrbuch. Beitrige zur Geschichte und Kul-
tur der Werdenberger Gemeinden Wartau, Sevelen,
Buchs, Grabs, Gams und Sennwald 10).

Vetsch: Urbar Grabs 1463. Vetsch, David: Das Urbar der
Gemeinde Grabs 1463, Buchs 1963 (Historisch-heimat-
kundliche Vereinigung des Bezirkes Werdenberg 3).

Vita sancti Galli 1 (Latein/Deutsch). Vita sancti Galli ve-
tustissima. Die ilteste Lebensbeschreibung des heiligen
Gallus. Lateinisch/Deutsch, hg. von der Stiftsbiblio-
thek St. Gallen, St. Gallen 2012. Entstehung des Textes
(nach Schir: Gallus, S. 502) um 670, nach Berschin um
680.

Vogler: Familienbuch. Renggli, Alexandra: Das Familien-
buch Hans Voglers des Alteren und des Jiingeren aus
dem St.Galler Rheintal. Ein Zeugnis hiuslichen
Schriftgebrauchs am Ende des 15. Jahrhunderts, heraus-
gegeben, eingeleitet und kommentiert von Alexa Reng-
gli, Diss. phil. I. Universitit Ziirich, Basel 2010 (Selbst-
Konstruktion. Schweizerische und Oberdeutsche
Selbstzeugnisse 1500-1850, hg. von Kaspar von Greyerz
und Alfred Messerli, Bd. 3).

Vogler: St. Leonhard bei Bad Ragaz. Vogler, Werner: St. Le-
onhard bei Bad Ragaz — zur Geschichte einer spitmit-
telalterlichen Wallfahrtskapelle, in: Kapelle St.Leon-
hard Bad Ragaz. Festschrift zur Vollendung der Restau-
rierung 1980-1981, Bad Ragaz 1983, S. 7—22.

152



Vogler: Wirtschafts- und Finanzpolitik. Vogler, Werner:
Wirtschafts- und Finanzpolitik Abt Ulrich Roschs nach
einer Zusammenstellung aus dem Ende des 15. Jahrhun-
derts, in: Ulrich Résch St. Galler Fiirstabt und Landes-
herr. Beitrige zu seinem Wirken und seiner Zeit mit
einem Katalog der Ausstellung des Stiftsarchivs St. Gal-
len im Nordfliigel des Regierungsgebiudes, St. Gallen,
vom 1. bis 24. Mai 1987, St. Gallen 1987, S. 131-149.

von Watt: GCA 1. von Watt, Joachim (Vadian): Die Gros-
sere Chronik der Abte. Abtei und Stadt St. Gallen im
Hoch- und Spétmittelalter (1199-1491) aus reformatori-
scher Sicht, Bd. 1 (1199-1442), bearb. von Bernhard
Stettler, Ziirich 2010 (St. Galler Kultur und Geschichte
36).

von Watt: GCA 2. von Watt, Joachim (Vadian): Die Gros-
sere Chronik der Abte. Abtei und Stadt St. Gallen im
Hoch- und Spitmittelalter (1199-1491) aus reformatori-
scher Sicht, Bd. 2 (1442-1491), bearb. von Bernhard
Stettler, Ziirich 2010 (St. Galler Kultur und Geschichte
36).

Wegelin: Regesten. Wegelin, Karl: Die Regesten der Bene-
dictiner-Abtei Pfiavers und der Landschaft Sargans,
Chur 1850.

Wegelin: St.Laurenzen. Wegelin, Karl: Die Pfarrkirche
St.Laurenzen von ihrem Ursprunge an bis auf unsere
Zeiten. Ein dokumentirter Beitrag zur Beleuchtung der
Kirchen- und Reformationsgeschichte der Stadt St. Gal-
len, St. Gallen 1832.

Werdenberger Namenbuch 4. Stricker, Hans (Bearb.):
Flurnamen der Gemeinde Grabs/Die Ortsnamen von
Grabs. Die heute und noch vor einer Generation ge-
briuchlichen Orts-, Flur-, Gelinde- und Gewisserna-
men einschliesslich der amtlich festgehaltenen Strassen-
und Wegnamen. Begleitheft zu der Flurnamenkarte der
Gemeinde Buchs, Buchs 2003 (Werdenberger Namen-
buch 4/Begleitheft zu der Flurnamenkarte der Gemein-
de Grabs).

Williams-Krapp: Ida-Legende. Williams-Krapp, Werner:
Die deutsche Ida-Legende des schweizerischen Huma-
nisten Albrecht von Bonstetten, in: Zeitschrift fiir die
Geschichte des Oberrheins, Bd. 130 (NF Bd. 91)/1982,
hg. von der Kommission fiir geschichtliche Landeskun-
de in Baden-Wiirttemberg, Stuttgart 1982.

Wilts: Beginen. Wilts, Andreas: Beginen im Bodensee-
raum, Sigmaringen 1994 (Bodensee-Bibliothek Bd. 37).

Wirz: Regesten 6. Wirz, Caspar: Regesten zur Schweizerge-
schichte aus den pipstlichen Archiven 1447-1513, Heft
6 (Die Pontifikate Alexanders VI. 1492—1503 und Pius’
II1., 1503), Bern o. J.

Wratzfeld: Eusebius. Wratzfeld, Viktor: Eusebius vom Vik-
torsberg. Geschichte — Legende — Kult. Ein Beitrag zur
Geschichte der Heiligen Vorarlbergs, Dornbirn 1975
(Schriften zur Vorarlberger Landeskunde 11).

www.ortsnamen.ch. Das Portal der schweizerischen Orts-
namenforschung. ortsnamen.ch stellt Resultate der
schweizerischen Ortsnamenforschung der Offentlich-
keit zur Verfiigung und orientiert iiber den Stand der
Namenforschung in der Schweiz. Adresse: ortsnamen.
ch, v/o Schweizerisches Idiotikon, Auf der Mauer s,
CH-80o01 Ziirich. Letzter Abruf: 30.3.2017 (Projektbe-
schreibung nach website).

ZSK. Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte.

Zwingliana. Beitrige zur Geschichte Zwinglis/der Refor-
mation und des Protestantismus in der Schweiz, hg.
vom Zwingliverein.

153



	Glaube, Wunder, Geld : Ostschweizer Wallfahrtsorte am Vorabend der Reformation

