
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Band: 157 (2017)

Artikel: Glaube, Wunder, Geld : Ostschweizer Wallfahrtsorte am Vorabend der
Reformation

Autor: Huber, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946256

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Glaube, Wunder, Geld
Ostschweizer Wallfahrtsorte am Vorabend

der Reformation

Johannes Huber

Ein Überblick

Dieser Beitrag1 befasst sich in erster Linie mit den subtilen

spätmittelalterlichen, überregional ausstrahlenden und
seit dem Spätmittelalter institutionalisierten Wallfahrtsstätten

«Unserer Lieben Frau im Gatter» im St. Galler
Münster (Klosterkirche), einem Marienwallfahrtsort, und
der Benediktinerabtei Fischingen (Kanton Thurgau), wo
es im 15. Jahrhundert zu einer auffälligen Intensivierung
der Idda-Verehrung gekommen ist. Im Vordergrund steht
die Frage nach dem Ursprung und Zweck der Wallfahrt an
den beiden Orten.

Unter gleicher Fragestellung sollen weitere Gnadenorte
kurz beleuchtet werden: Im Rheintal war seit dem
Hochmittelalter die Wallfahrt zum hl. Valentin in Rüthi SG

linksrheinisch die bedeutendste. In Dreibrunnen (Gde.

Wil SG) hat sich vorreformatorisch ein Marienwallfahrtsort

entwickelt, vermutlich mit weit zurückreichenden
Wurzeln. In Hemberg SG verfügte ein Fruchtbarkeitsund

Wasserkult wenigstens über eine spätmittelalterliche
Tradition. Diese drei Gnadenorte waren seit langem populär,

auf einem natürlichen Weg der Entwicklung gewachsen.

Im Unterschied zu ihnen hinterlassen hingegen die

merkwürdigen Ereignisse von Sennwald und Mörschwil
den Eindruck plump inszenierter Wunder mit der
Absicht, Wallfahrtsaktivität zu generieren.

Abschliessend stehen einzelne Heilige (und spätmittelalterliche

Kultfiguren) und mit ihnen besondere Ortlichkeiten
mit zeitweilig starker Anziehungskraft im Fokus, nämlich
die Muttergottes auf dem Benkner Büchel (Maria
Bildstein), der hl. Sebastian in Schanis, ferner im Sarganserland
der hl. Leonhard in Ragaz und der hl. Martin im Calfeisen-
tal. Zweck und «Wallfahrtsgehalt» dieser Kultfiguren sollen

kritisch beleuchtet werden. Es bleibt anzumerken, dass sich

die Auswahl der Orte und Bildwerke in diesem Beitrag
weitgehend auf die sanktgallische Ostschweiz bezieht, dass

sie exemplarisch ist und keinesfalls abschliessend.

St. Gallen. Münster (Klosterkirche). Rekonstruktionszeichnung von

August Hardegger (1858-1927) zu Aussehen und Ausstattung des

Gotteshauses um 1520 (Vorstellungshilfe mit Annäherungswert):

Der Lettner teilt als Raumschranke Schiff und Altarhaus. In den

Gewölbekammern des Lettners sind Kapellen eingebaut. Rechts,

angrenzend an die Pfeilergalerie, ist die Kapelle zu «Unserer Lieben

Frau im Gatter» erkennbar. Quelle: Hardegger: Stiftskirche, zw.

S. 34 und 35.

1 Das hier behandelte Thema fingierter und tradierter Wallfahrtsorte

wurde erstmals gründlicher gestreift in Huber: Wunder.

100



Muttergottes mit Kind. Illumination im Zinsbuch des Frühamtes im St. Galler Münster, 1487. Die Darstellung wurde auch schon

für eine Darstellung des Gnadenbilds «Unserer Lieben Frau im Gatter» gehalten, was jedoch umstritten ist. Links: StiftsASG, Bd. 438,

rechts: StiftsASG, Bd. 436.

«Unsere Liebe Frau im Gatter»

Dieses spätmittelalterliche Heiligtum im St. Galler Münster

bildet wohl das bestdokumentierte und meistuntersuchte

Beispiel der sanktgallischen Frömmigkeitsgeschichte
für diese Zeit.2 Die Wallfahrt zum Gnadenbild war Teil

einer kultisch-institutionellen Verdichtung, wie sie im
kirchlichen Umfeld auch die Ostschweiz betraf. Zur
Betreuung von Gnadenstätte und Pilgerschaft stellte man

sogar Personal ab (Geistlichkeit, Hilfskräfte). Alles in
allem ergibt sich der Eindruck einer intensivierten
Bewirtschaftung von Gläubigen und ihrer Anliegen.

Der Gnadenort im St. Galler Münster strahlte zwar weit
über den engeren geografischen Rahmen hinaus, blieb
jedoch im Schwerpunkt auf die stift-sankt-gallischen
Untertanengebiete konzentriert. Aber der Stoff kann hier nicht
in all seinen Mustern aufgerollt werden.

Und darum geht es: Unter einer marianischen Klammer
wurden 1475 im St. Galler Münster, der Klosterkirche
St. Gallus und Otmar, Frühamt (Frühgottesdienst),3
Bruderschaft und Wallfahrt zusammengezogen. So konnte die

Die Hauptquelle für das Wallfahrtsgeschehen bilden die so

genannten Wunderberichte, die auch hinsichtlich der

Aspekte Bürokratie und Administration vielsagend sind.

Ergänzt durch chronikalische Aufzeichnung und Urkunden
ermöglicht dieses Material einen für die Ostschweiz

einzigartigen Eindruck von den vielseitigen Facetten eines

spätmittelalterlichen Pilgerorts und Wallfahrtsbetriebs.

2 Staerk/e: Wallfahrt (Q/L). Mit diesem Titel hat Staerkle den besag¬

ten Wallfahrtskult als Ganzes untersucht, diesen dann aber auch

aus der Perspektive verschiedener Gegenden, aus denen die Pilger

stammten (z. B. Rorschach, Appenzell, Zürich, Vorarlberg),
aufgearbeitet. - Eine jüngere Untersuchung des Generalthemas

Frömmigkeit und des Partikularaspekts «Gatter-Wallfahrt» bildet Bless-

Grabher: Frömmigkeit, S. 255 f.

3 Vgl. dazu Lenz: Stiftungen.

101



Vesperbild resp. Pieta (sitzende Muttergottes mit dem

toten Sohn). Laut dem Chronisten Johannes Kessler

(Sabbata) handelte es sich beim Gnadenbild «Unserer

Lieben Frau Im Gatter» um ein Bildnis dieses marianischen

Typus. Illumination aus: StiftsBSG, Cod. Sang.

613 («Codex Gaisbergianus»), 1526, S. 6.

Gläubigkeit des Menschen über verschiedene Zugänge
erreicht und aktiviert werden. Dies verlieh der damals wohl
bereits seit einiger Zeit bestehenden Wallfahrt breiten Auf-

4 Kessler: Sabbata, S. 312. - KDM SG 3, S. 48. - Die Bezeichnung

«Steinguss» (Poeschel) entfernt sich zumindest in materialtechnischer

Hinsicht von der Originalquelle.
5 Signoris Erklärungsmodell greift zu kurz, wenn sie ihre Argumen¬

tation in Bezug auf das vom städtischen Patriziat geförderte Gatter-

Heiligtum im St. Galler Münster auf «Maria der Bürgerheiligen»

aufbaut. Vgl. dazu Signori: Maria als Bürgerheilige, S. 33 ff. Die

Verehrung der Muttergottes war im Hochtal der Steinach durch

Gallus mittels einer starken Geste eingeführt worden und erlosch

in der Abtei während des Hochmittelalters zu keiner Zeit. Vermessen

wäre es zu behaupten, dass sich die Konventualen nicht mehr

an Gallus' Marienfrömmigkeit erinnert hätten; im Gegenteil: Der

Kultstatus der Muttergottes blieb über alle Jahrhunderte der

Abteigeschichte gewahrt. Anzunehmenderweise spielte die Muttergottes
(zumindest bis zur Reformation) auch in der benachbarten Stadt

stets eine wichtige Rolle; jedoch wissen wir darüber nur wenig.

In Bezug auf die Marienverehrung trifft die gleiche Feststellung

auch für die Landschaft zu. Ein Grossteil von Bildwerken, die aus

irgendeinem Grund vom Bildersturm verschont geblieben sind,

stellen die Muttergottes (mit Kind) dar. Ikonografisch dürften
Bildwerke dieses Typs zusammen mit den Kreuzigungsdarstellungen
die grösste Gruppe bilden.

6 Von grossem didaktischem Wert ist die Rekonstruktionszeichnung
in Hardegger: Stiftskirche, zw. S. 34 und 35, reproduziert auch in

Baudenkmäler St. Gallen, S. 101; erläuternder Text zum Heiligtum
S. 99 (August Hardegger).

trieb. In die Bruderschaft wurden vor allem Eheleute

aufgenommen. Da die Gebetsvereinigung unter dem Zeichen
der hl. Sippschaft stand, dürfte es in der Bruderschaft

spektral um weitere bedürfnisähnliche Aspekte gegangen
sein: etwa um unerfüllten Kinderwunsch und damit um
die Hoffnung der existenziellen Absicherung.

Den Anziehungspunkt der Wallfahrt und das sinnliche

Bezugsobjekt aller Aktivitäten bildete eine Darstellung
der Muttergottes in Gips oder gehärtetem Kalk.4 Diese

Heilige stand im Übrigen in einer uralten Tradition der

Marienverehrung in Münster und Klostergemeinschaft.5
Die Figur befand sich im Mittelschiff der Kirche, und

zwar im — von Süden gezählt — dritten Gewölbe des Lettners,

wo sie von einem Gatter (Vergitterung) abgeschirmt
war;6 von daher hatte die Gnadenstätte auch die entsprechende

Bezeichnung erhalten. Die Vergitterung stellte

«wegen besunderer vererung und gnaden» (Kessler)

einen Schutz für die Figur vor Berührungen durch Pilger
dar. Wie aus analogen Beispielen - vgl. etwa das vergatterte

Grab des Bruder Klaus in Sachsein oder jenes des

hl. Wolfgang in Regensburg (D) — bekannt ist, manifestierte

sich der Wunsch von Pilgernden nach körperlicher
Vereinigung mit dem Kultbild in teils fanatisch-ekstatischer

Weise, teils gar in absonderlichen, ja anstössigen

Handlungen und Ritualen. Oft führte dies zu Beschädigungen

und liess verantwortliche Stellen entsprechende

Vorkehrungen zum Schutz des Gnadenbildes treffen.

102



Menschen beten am Grab von Bruder Klaus. Fragmentarisch
überliefertes Wandgemälde, 16. Jahrhundert, in der Unteren Ranft-

Kapelle (Flüeli-Ranft OW). Das Gemälde zeigt den Zustand des

Grabes nach seiner Erneuerung 1518. Zum Schutz des Oberflächenreliefs,

das Bruder Klaus darstellt, wurde ein metallener Gitterkorb

über das Grab gesetzt. Aufnahme 2016, Johannes Fluber,

St. Gallen.

Der geheiligte Ort im Münster entbehrte wohl nicht einer
besonderen, stimmungsvollen Intimität; er befand sich

im «wit verrümbt winkel» (Kessler) zwischen dem Lettner
und einer jener Säulen, welche das Mittelschiff vom
südlichen Seitenschiff trennte. Ein Gatterbruder oder
Gatterknecht, eine Art Aufseher, sorgte dafür, dass die Würde
des Orts gewahrt blieb, indem er Besuchende zu korrektem

Verhalten anwies und anstössige Handlungen unterband.

Im Übrigen gilt der Aspekt einer mystischen
Abgeschiedenheit für jede zentrale Betstätte eines Wallfahrtsorts,

der über die Dauer erfolgreich sein möchte, gleichsam

als zwingendes Erfordernis — so auch für jede der in
diesem Beitrag vorgestellten Örtlichkeiten (soweit für sie

die Umstände überhaupt noch erkennbar sind). Wallfahrt
ohne Angebot an/von mindestens einem intimen Betört
kann nicht funktionieren.

Über die Gestalt der Figur hinter dem Gatter herrscht
keine endgültige Klarheit. Staerkle plädierte zu Beginn
seiner langjährigen Nachforschungen für eine Skulptur,
deren Aussehen jenem der Einsiedler Madonna nahe oder
nach deren Vorbild geformt war (Mutter mit Kind,
allerdings ohne dunkle Holzfärbung und mit anderer
Bekleidung).7 Dass diese Position später wieder aufgegeben worden

ist, findet den Grund in Kesslers authentischer
Mitteilung, wonach es sich bei der Figur im Gatter um ein
Vesperbild,8 um eine Pietà also (Darstellung der [sitzenden]

Muttergottes mit dem Leichnam des Sohns im
Schoss), gehandelt habe.9 Handelte es sich tatsächlich um
ein Vesperbild, hätte sich über das Leidensmotiv die
Verbindung zwischen der wallfahrenden Klientel und dem
Bildinhalt ergeben. Die ephemeren Materialien Gips oder

gehärterter Kalk, sofern die Figur tatsächlich aus solchem
Stoff beschaffen gewesen sein sollte (und man möchte

meinen, Augenzeuge Kessler wusste es), lassen für ihre

Herstellung auch an ein Negativ denken, nach dem
möglicherweise noch weitere Abgüsse konfektioniert worden
sind. Vielleicht standen diese an anderen Orten und wurden

in gleicher Weise verehrt.

7 Vgl. dazu Staerkle: Wallfahrt, S. 161 f., mit Flinweis auf die ent¬

sprechenden Titelminiaturen in den beiden Zinsbüchern des

Frühamtes: StiftsASG, Bde. 436 und 438. Bd. 437, das dritte Exemplar
dieses Zinsbuches, weist hingegen keine Miniatur auf.

8 Der typologisierende Terminus ist bei Kessler eindeutig und wohl
bewusst gewählt.

9 Kessler: Sabbata, S. 96. Kessler stellt die Figur im St. Galler Münster

jenem Wunder bewirkenden «staine Marienbild» im Dominikanerinnenkloster

Zürich-Oetenbach typologisch zur Seite («glich wie

by uns hie an Vesperbild»), Um welchen Bildtypus es sich in Zürich-

Oetenbach tatsächlich gehandelt hat, lässt sich jedoch nicht
ausmachen. Vgl. die noch rudimentäreren Angaben in KDM ZH //./,

5. 226. Kesslers Information dürfte Staerkle bekannt gewesen sein,

möglicherweise aber noch nicht für seinen 1927 publizierten
Basisaufsatz (zumindest ist die entsprechende Seite nicht in den

Fussnoten aufgeführt).

juiul-.i.iAriTUL'I'KA.iLN I i I VMVLO LEVATVSIN'CRYPTAgl
OCCIDENTALEMTRANSrEBTVR-SOLENNiSE-CAMMONIA-

IN-NVMERVM-SANCTORVM-ADSCRIBITVR-

Das Grab des hl. Wolfgang von Regensburg in der Kirche St. Emmeram,

Regensburg, bildet betreffend Schutz des Reliefsteins ein

Analogbeispiel: Die figürliche Platte des Flochgrabs ist bereits im

Mittelalter mit einem metallenen Gitterkorb gegen Missbrauch

geschützt worden. Aufnahme 2015, Johannes Fluber, St. Gallen.

103



Die St. Galler Madonna galt als

wundertätig und zog Notleidende und
Hilfesuchende aus nah und fern an: «Diß
bild Marie ist wit und nach umb hilf
und trost haimgesücht; und die sich all-
dahin in irem anliggen mit gaben verhai-
ßen, habend irens anliggen besserung

empfunden; welcher zaichen ain groß
buch zusamen bracht ist. O, mit was Zierden,

mit was vererung ward diß bild
erhaben!»10 Diese Menschen, von denen Kessler

berichtet und deren Namen in den
Wunderberichten der Mirakelbücher verewigt sind,

repräsentierten wohl alle gesellschaftlichen
Schichten. Sie stammten zur Hauptsache aus der

Alten Landschaft (Fürstabtei), dem Toggenburg
(Fürstabtei), dem Rheintal, dem Thurgau, dem

Appenzellischen, dem Vorarlberg und aus dem
Süddeutschen, aus dem Bodenseeraum insgesamt
sowie aus dem weiter entfernten Ausland. Weit über
den Stiftsbezirk hinaus strahlte das Gnadenbild
also, und seine pekuniär vorteilhafte Wirkung mochte

Landpfarreien und anderen Klöstern Anlass gegeben

haben, die Vorteile eines solchen Gnadenbildes
auch für die eigene Situation zu erwägen; denn
unschwer war festzustellen, dass sich das St. Galler Gnadenbild

materiell längst zu einem rentablen wirtschaftlichen
Faktor entwickelt hatte und der Fabrica, dem Kirchenbau,

die erhofften finanziellen Mittel eintrug.

Die Menschen in seelischer oder/und körperlicher Not
legten vor dem Gnadenbild das Gelübde ab, ihm einen
bestimmten Geldbetrag zukommen zu lassen, falls ihr
Gebet erhört würde. Solche Exvotos konnten, auch fernab

von St. Gallen, da aus Not befohlen, beispielsweise
anlässlich eines Unfalls oder bei einer spezifischen
Personenverletzung (wovon oft auch Kinder betroffen waren),
geleistet und später mit einem Besuch in St. Gallen und
einer entsprechenden Geldspende abgegolten werden.
Für die Hinterlegung des Geldes standen beim Heiligtum
armierte Opferstöcke bereit. Gewiss konnte das Geld
auch direkt dem zuständigen Geistlichen des Frühamts

übergeben werden.

Die registrierten und bestens dokumentierten Gebetser-

hörungen (Zeichen), insgesamt 914, wurden, nachdem

jeweils zwei Zeugen die Bekanntgabe des Zeichens bestätigt

hatten, auswahlweise an einer Zeichentafel vor dem
Gnadenaltar angeschlagen und durch Zeichenschreiber,
Mönche der Abtei, laufend in die besagten Wunderbücher

übertragen." Anzunehmen ist, dass die registrierten

10 Kessler: Sabbata, 5. 312.

11 StiftsASG, Bd. 388, 389.

Armierter Opferstock in der Kirche des ehemaligen Priorats Neu

St. Johann. Das Objekt stammt wahrscheinlich aus der ehemaligen

Benediktinerabtei Alt St. Johann. Der Stock besteht aus massivem

Holz und ist im oberen Bereich, wo sich die Einwurfstelle, das

Sammelbehältnis und das Entleerungstürchen befinden, durch Eisenbeschläge

gesichert. Opferstöcke dieser Art standen auch im Münster.

Aus den finanziellen Mitteln, die mit solchen Opferkassen

zusammenkamen, finanzierte man einerseits den Unterhalt des Marienheiligtums

im Gatter, anderseits Bauliches. Aufnahme 2007, Johannes

Huber, St. Gallen.

104



JJL

Das Gallusmünster um 1710. Die mächtige Chorlaterne, höher als

das angrenzende Kirchenschiff (rechts), beeindruckte aufgrund

ihrer Kubatur. Sie war auch Bürgerstolz. Es hätte noch weitergehen

sollen, denn die Ansicht weist einen im Spätmittelalter stecken

gebliebenen Bauzustand aus: Im Sinn eines optischen Architekturausgleichs

fehlt ein zweiter Turm, und der bestehende zeigt einen

Abschluss, der an ein Provisorium, einen architektonischen

Verschnitt erinnert; eine gotische Abschlusslösung war hier wohl

vorgesehen. Zeichnung nach 1709 von Johann Melchior Füssli.

Quelle: Zentralbibliothek Zürich.

Zeichen nicht alle Gebetserhörungen abgedeckt haben,
sondern nur jene, die offiziell gemeldet worden waren;
eine möglicherweise weit grössere Schattenziffer wird
durch sie nicht erfasst. Das Gnadenbild und die

Wunderheilungen, von denen die spektakulärsten Fälle in
didaktischer Absicht wohl anlässlich von Gottesdiensten
thematisiert wurden, beherrschten auch immer wieder den

Stadtklatsch. Das Münsterheiligtum und das, was sich

dort zutrug, dürften zeitweise omnipräsent gewesen sein.

Dies alles befeuerte den Wallfahrtsbetrieb.

Der Kult lässt sich für den Zeitraum zwischen 1475 und

1523 nachweisen. Im gleichen Jahr (1475) hatten die Werkleute

unter Leitung von Werkmeister Cünrat Schrady mit
der Einwölbung des Altarhauses begonnen.12 Diese zeitliche

Koinzidenz war wohl alles andere als ein Zufall, da

mit dem Gewölbe der schwierigste und wohl kostspieligste
Abschnitt beim Bau des neuen Chors anstand. Mit dem

Gewölbe setzten sich die reichen Stadt-Sankt-Galler
Patrizierfamilien Ruchenaker, Vogelwaider und Mötteli ihr
Denkmal. Der Kult soll allerdings, so Staerkle, bereits

früher eingesetzt haben, wie schon weiter oben dargelegt
worden ist.13 Er hielt wohl bis um 1529 an. Zumindest ging
er in den späteren i52oer-Jahren ein; dann nämlich wurde
die Figur, die unter den reformatorischen Seelsorgern als

besonderes Ärgernis galt, vom Bildersturm der Reformation

(23. Februar 1529) als eine der ersten erfasst und als

«Diana Ephesiorum» - so bezeichnet in Anlehnung an das

vom Apostel Paulus verschmähte heidnische Kultbild der

Artemis in Ephesus — vernichtet.'4 Kessler schreibt dazu:

«O, was hat es in kurzen jaren in unser statt span und er-

gernus angericht, so das von unseren predicanten ain

abgöttisch und verfüresch bild, vor dem man sich hüten
solt, ußgeschruwen und verlümbdet ward. [...] Es ist och

in disem götzensturm fast zum ersten als das schedlichest

umbbracht und zerschlagen».13 Kessler, von dem detaillierte

Hinweise zum Heiligtum stammen, dürfte mit sei-

12 von Watt: GCÄ 1, S. 440.

13 Staerkle: Wallfahrt, S. 162. Ein vor 1475 liegender Zeitpunkt für
das Einsetzen oder die Einsetzung des Kultes ergibt insofern Sinn,

als man mit dem Bau des gotischen Altarhauses wesentlich früher

begonnen hatte; dessen Finanzierung diente der Kult. Hypothetisch

wäre dafür die Frühzeit von Abt Ulrich Röschs Regierungszeit zu

veranschlagen. Immerhin trägt die bis 1475 durchgeführte
Institutionalisierung der Marienverehrung seine Handschrift. Unter Rösch

war 1463 das Bauvorhaben mit der Indienststellung von Steinmetz

und Werkmeister Heinrich Grifenberg neu belebt worden; die Per-

sonalie erfolgte im Einverständnis mit dem Stadtbaumeister Heinrich

Hux. Baubeginn war offenbar 1438 und fiel zusammen mit der

Berufung des erfahrenen Steinmetzen und Baumeisters Johannes

Ostertag aus Leinstetten, Mönch des Paulinerklosters in Eichstetten

am Kaiserstuhl (Baden). Der alte (romanische) Chor war beim

Stadtbrand 1418 zerstört worden.

14 Apg 19,27-35.
15 Kessler: Sabbata, S. 312.

105



Christushaupt mit echtem menschlichem

Haar: Das Bedürfnis, in den Heiligen

alltagsnahe, möglichst natürliche
Situationen abzubilden, stärkte die Unmittelbarkeit

und verkleinerte die Distanz

zwischen der hiesigen und der jenseitigen

Existenzform. An Wallfahrtsorten

standen solche Bildmotive verbreitet im

Einsatz. Der Kopf gehört zur lebensgros-

sen Christusfigur (Kruzifix) im Kreuzgang

des Klosters Wattwil, die um 1480/1490

entstanden sein dürfte. Aufnahme 2016,

Johannes Huber, St. Gallen.

nem ambivalenten Urteil stellvertretend für seine Generation

gestanden haben: Einerseits rangen das Gnadenbild

und dessen Ausstrahlung dem ehemaligen Choralsänger

beim St. Anna-Altar und unmittelbaren Augenzeugen

der Vorgänge am Gatter tiefe Bewunderung ab;

anderseits verdammte Kessler als Reformator die Figur als

Götzenbild.

Nach der Restitution des Klosters im Jahr 1531 wurde der

Kult in seiner ursprünglichen Form nicht wieder reaktiviert

(zumindest fehlt in den Quellen diesbezüglich ein
Widerhall auf allenfalls erfolgreiche Versuche); damit
kam die Wallfahrt in Abgang. Sie zu erhalten oder wieder

16 Vgl. dazu Signori: Maria als Bürgerheilige, S. 41-46.
17 Vgl. dazu Staerkle: Wallfahrt, S. 163 f. - Das Kultbild in St. Lauren¬

zen ist nur marginal dokumentiert, und eigentlich weiss man nicht,

um welches Marienbild in der Kirche es sich gehandelt hat. Vgl.

dazu als Quellen Kessler: Sabbata, S. 232. - von Watt: GCÄ 2, S.

657. - Darstellende Literatur: Baudenkmäler St. Gallen, S. 223 f.

(Hardegger; verlässliche Auswertung der Quellen). «Konkurrenzaltar»,

als Begriff von Staerkle: Wallfahrt, S. 163, kritisiert, ist schon

richtig, da entsprechende materielle Gaben zu Händen des Altars

eingingen.

aufleben zu lassen, konnte nicht in der Intention eines

reformeifrigen Abtes vom Schlag des Diethelm Blarer von
Wartensee gelegen haben. In Lokalität, Amterbezeichnungen

und Erinnerung blieb die Wallfahrt allerdings
noch bis ins 18. Jahrhundert präsent. Dies gebot die
Tradition, während das Kultbild wie in einem Martyrium
untergegangen war bzw. neuen Formen der Marienverehrung

Platz machte.

Da davon ausgegangen werden muss, dass der Gutteil der

Einnahmen aus dem Wallfahrtsbetrieb an die Errichtung
des neuen Altarhauses (Chor) der Münsterkirche floss,16

stellt sich berechtigterweise die Frage, ob die Wallfahrt
nicht sogar zwecks Finanzierung dieses aufwändigen
Bauvorhabens ins Leben gerufen worden war. Auch Abt
Ulrich Rösch förderte den Kult rund um «Unsere Liebe Frau

im Gatter» anfänglich wohl; entsprechend laut fiel im
Jahr 1480 seine Klage bei der Eidgenossenschaft gegen ein
Konkurrenzbildnis aus, das in der dem Stiftsbezirk
benachbarten Stadtkirche St. Laurenzen aufgestellt worden

war; das Bild soll, so Röschs Behauptung, dem Frühamt
im Münster materiellen Schaden zugefügt, also potenzielle

Zuwendungen an dieses abgezogen oder umgeleitet
haben.17 Dass die Madonna des Stifts eine stärkere Ausstrah-

106



lung und grössere Popularität als die Mariendarstellung in
der St. Laurenzenkirche entwickeln konnte, war zumindest

teilweise eine Folge der für sie lancierten Breitenpropaganda;

die dynamische Irrationalität der Zeit schloss

daraus schnell auf eine höhere Wunderkadenz. Für
St. Laurenzen sind vorreformatorisch zwei Marienbilder
belegt; auf welches der beiden sich der Heilsaspekt
konzentrierte, lässt sich jedoch nicht sicher feststellen.18 Eines

der Bildwerke, «an schön Marienbild, wie sy ir kind uf
dem arm tragt», befand sich in Form einer Skulptur am
Hochaltar und würde sich vom Typus der Gatter-Muttergottes

(wie Kessler sie beschrieben hat) unterscheiden.
Das andere war als Gemälde gegenüber der Kanzel an
einem Altar, der an einer Säule zwischen Haupt- und
südlichem Seitenschiff stand, zu sehen.19 Laut von Arx
handelte es sich bei dem in der St. Laurenzenkirche aufgestellten

Werk um «ein dem im Kloster ähnlich gestaltetes
Mariabild» (fraglich).20 Beide Marienbilder standen zwar
wesentlich prominenter als das Gnadenbild «Unserer Lieben

Frau im Gatter», aber für ein Kultbild zu wenig
abgeschirmt; dies schmälerte ihren Erfolg als Kultbilder ganz
erheblich.

Röschs Verhältnis zur Marienwallfahrt im Münster muss
sich im Lauf der i48oer-Jahre gewandelt haben; der
zahlreichen Immissionen wegen wich sie bei ihm zusehends

einer dezidierten Ablehnung. Gleichzeitig monopolisierte

nun das städtische Patriziat, das nach Stiftungen ins

Kirchensilber auch Zugang zu den Tresoren hatte, den

Kult uneingeschränkt für sich: Die Chorlaterne, in vielen
deutschen, französischen und auch schon einigen
eidgenössischen Städten längst zu dem Beispiel einer
Prestigearchitektur geworden (ähnlich den Fernsehtürmen der

i97oer-Jahre und den heutigen Grossstadt-Towern), sollte

in St. Gallen nach Jahrzehnten des baulichen
Stillstands und Aufschubs nun schnellstmöglich zu Ende
gebracht werden. Eine Folge dieses unüberwindbaren

Gegensatzes zwischen klösterlicher und städtisch-bürgerlicher

Position war der (letztlich gescheiterte) Versuch von
Abt Ulrich Rösch, das Kloster des hl. Gallus (oder
zumindest die Klostergemeinschaft) nach Rorschach zu
verlegen.

&<!>»'I) Wik \"03"&a>v 4»

alle, ffjctftrta
Iturl/lt)

<\jotipab *>>rœT

LipIiaLr otrÂ^iàait0"
h l/tUr im an

VT
"VaVktr

-tri*«*"

—font- Vf»

(«fer ytnffify
Vtiütwa-f

ifamaillUJb-Mirie- rfouflSC
V Uoß>i13m "\fiC Antr

biârljïàir

fye*e*> l&r
afiraS Mnie' betd/ vJyapt.
Jfe yt»:_
woh-1B4. lifamat

()4tjpJ/aifün > firûÊ

HÇÏ tfb rtrrr *jht*ff hrlaJ

\mter banu/uf h»&£>

Knifft" •

Uanpâtir \ifrr !**n fakbä_
frlrof 1/aHii¥ tafpc^
ira.bajt-\Vnb
Mf fjoj- bei- lit Ynpl
Vff àto-litrrf Süfi

Hamef-'ih

tfand tiatff &a*\ tnj-

nrt*m tMmyhuxXmÄ
»ri) tvti.
Wf Ifdf tyA
Soie2>rnrp lynift-y.
CWjllc.

iimsjgs (Jtp

«Von santa Yta leben». Abschrift (Textbeginn) der Vita Sanctae Itae,

1493. Schreiberin Schwester Regina Sattler, Kloster St. Katharina,

St. Gallen. Von Bonstettens Heiligenlegende gehörte insbesondere

auch in Frauengemeinschaften zur beliebten Lektüre. Quelle:

Stiftsbibliothek St. Gallen, Cod. Sang. 603, S. 145.

izoo belegte fromme Frau, Gräfin und Ahnherrin jüngerer

Aszendenten des gräflichen Geschlechts von Toggenburg,

liess sich nach dem Tod ihres zweiten Gatten im
Nahbereich der noch jungen Abtei Fischingen, die damals

ein Doppelkloster von Männern und Frauen war, inklu-
dieren (in eine Zelle einmauern; diese Zelle stand im
Friedhof und grenzte unmittelbar an die Westmauer der

Fischingen/Kirchberg,
Benediktinerabtei und St. Iddaburg

Die grosse Popularität der fiktionalen hl. Idda lag begründet

im Ausdenken ihrer Geschichte und deren Inszenierung

in der Gegend des oberen Murgtals.21 In der besagten
Geschichte, einer typischen, mit phantastisch-surrealen
Motiven angereicherten spätmittelalterlichen Heiligenlegende,

waren die knappen Aspekte eines älteren Heiligenlebens,

desjenigen der historischen, im Volk seit langem
verehrten hl. Ita, aufgegangen. Ita, eine für die Zeit um

18 Vgl. dazu KDM SG 2, S. 118 f. (mit falscher Standortangabe

[mitten vor dem Hochaltar]).

19 Kessler: Sabbata, S. 232.

20 von Arx: Geschichten 2, S. 390 f. Es kann sich um nicht mehr

als eine Annahme handeln.

21 Vgl. zu Ita/Idda und zur Geschichte des Klosters Fischingen

(in knapper Auswahl): Barockes Fischingen, S. 129-193 (Beitrag

von Pius Rimensberger). - Henggeier: Professbuch Fischingen. -
Huber: Wallfahrtsort, S. 11-41. - Meyer: Äbte des Klosters

Fischingen. - Meyer: Fischingen. - Meyer: Fischingen als bischöfliches

Kloster, S. 48-50.

107



• 1 •«•••; r iiU. 1''

Spätgotische Tafel von einem Flügelaltar mit Szenen aus der Legende

der hl. Ita. Ausschnitt: Ita (in der Einsamkeit, Wildnis) sucht

Nahrung. Der Altar stammt aus einer Kapelle/aus Privatgebrauch, wohl

kaum aus dem spätgotischen Ausstattungskontext der Kapelle

St. Ita in Fischingen. Entstehung um 1500/1510, spätestens 1520.

Anzunehmen für die Ausführung ist eine Ostschweizer Werkstatt.

Quelle: Frauen feld, Historisches Museum Thurgau.

Ita unterwegs zwischen Au und Fischingen, wo die Frau laut Legen

de jeweils den Kirchgang besuchte. Dabei wurde sie begleitet von

einem Hirsch mit zwölf Kerzen im Geweih, der ihr vorausleuchtete.

Federzeichnung, farbig laviert, eingefügt in einen Druck von

1499, die Zeichnung wenig später. Quelle: Winterthurer Bibliotheken.

Sammlung Winterthur.

Biimum fdtnm cflqtloö rpeci'alKomplctoü'o autpîimg a&oinatur.

Emplct fatum dlqiiob non fpeclali comptamfo aotpMma vtitun ftbane fiipcr
maöaificat.nuncÖi'rrnttiG.ilKiKöictiiGrepcciinciir.

•fclcnâfiMeftqDlîmplicïKrnMOTVtirarladOTib'TCùsanencmîwplIcattr.

fellumtrtämUatonnmeflqnobrmplIaterpnrartribiiGlcciioniboeaimfertall
nocturno -zÇùlGôc faneto.

ÊtPrn Ifta pacölaäfdlos öllferciitlä ?llc kalenÖan'uöqttaU'tCf Confiait
feftfuitatcsperaßcreconTucucritinölcaKquaneppleracpfanclolumfellainuDliö
boarä latio# voterattoneptoprer otantum vota i affectum ïrifcrtareperiarinir.

22 Archäologische Befunde fehlen. Einen Hinweis liefert einzige
Heinrich Murers Federzeichnung von 1634. Vgl. dazu Frauenfeld,

Kantonsbibliothek Thurgau, Y 102, S. V4-2. Vgl. dazu Barockes

Fischingen, S. 101-104 (Beitrag von Marianne Luginbühl), ferner
S. 300 f., Katalog, Nr. 4.2.5 (Abb.), dort die Federzeichnung
«vielleicht» Hans Jeggli, Winterthur, zugeschrieben. - Meyer:
Ita von Fischingen, S. 45 f.

23 Die Existenz des Redefensters geht unmissverständlich aus der

Vita Sanctae Itae hervor. In KDM TG 2, S. 142, Abb. 127 (18.

Jahrhundert), handelt es sich um einen Schlagladen mit vertikaler

Schwenkachse. In Barockes Fischingen, S. 147 (Abb. von Rysse),

wird ein Laden mit horizontaler Schwenkachse vorgeschlagen. -
Vgl. zum Berührungstürchen (Fenster) KDM TG 2, S. 142, Abb.
127. In der restaurierten Fassung ist das unter Türchen angedeutet.
Ferner Huber: Wallfahrtsort, Umschlagseite 1, S. 28 (Abb.). -
Das Verbindungstürchen (Fenster) zwischen Zelle und Gotteshaus

mit Direktblick auf einen Altar geht zwingend hervor aus dem

Funktionsschema eines Inklusoriums, wie es seit der hl. Wiborada

dokumentiert ist.

Klosterkirche).21 Von Ita kann man annehmen, dass sie

charismatisch veranlagt war, über naturheilkundliche
Kenntnisse und heilende Fähigkeiten verfügte (bei
Kopfleiden [auch z. B. bei Blindheit, Zahnschmerzen, Mund-
und Halskrankheiten], Frauenkrankheiten und
Schwangerschaftsproblemen) und - ähnlich der hl. Wiborada -
Hilfesuchenden eine kluge, helfende Ratgeberin war. An
ihrer Zelle waren mindestens drei Fensterchen angebracht:
eines, durch das sie auf den Altar St. Nikolaus in einer
Seitenkapelle der Klosterkirche blicken konnte, eines, durch
das sie mit Menschen sprechen konnte, ein unter diesem

angebrachtes drittes, durch das sie Menschen am Kopf
oder am Bauch (Frauen) berühren konnte.25

Das Grab der Ita bildete seit dem Hochmittelalter einen
Ort der Verehrung. Es waren jene heilenden Fähigkeiten,
mit denen man Ita weiterhin in Verbindung brachte und

108



Kloster Fischingen. Bestattungszone vor der Westseite der Kirche.

Links, zu Teilen angrenzend an die Kirche (die Grundrisssituation

klärt sich aus der Skizze nur teilweise), ein längliches Gebäude,

das als Inklusorium der Ita gedeutet wird, wohl aber aus späterer

Zeit stammt. Das Gebäude wendet seine Längsseite dem

Bestattungsfeld zu, woraus zumindest auf ein Vorgängerhaus in

gleicher Position geschlossen werden kann. In jüngeren
Ansichten ist an inetwa gleicher Position ein Gebäude dargestellte,

das einen Dachreiter trägt, sich also als Kapelle zu erkennen

gibt. Federzeichnung vermutlich von Fleinrich Murer, um 1634.

Quelle: Frauenfeld, Kantonsbibliothek Thurgau, Y 102, f. V4-2.

Vermutlich durch Heinrich Murer bis 1638 entstandene Innenansicht

der Kapelle St. Ita in Fischingen. Die Bildinformationen geben

weitgehend den Bauzustand von 1595 wieder. Rechts das Hochgrab der

hl. Ita, links der St. Ita-Altar, in der Mitte der Rückwand die Verbindung

zwischen der Kapelle und dem Schiff der Klosterkirche. Quelle:

Frauenfeld, Kantonsbibliothek Thurgau, Y 111, S. 247r.

die bedürftige Menschen nach Fischingen ans Grab der

heiligmässig Verehrten führten. Zu einem uns unbekannten

Zeitpunkt (vermutlich nur kurz) vor 1440 wurde dieses

Grab gestört oder zum Zweck seiner Verlegung
absichtlich geöffnet.14 Dies geschah am ehesten im
Zusammenhang mit einer baulichen Massnahme, vielleicht als

Folge sich verstärkender Pilgerfrequenzen. Jedenfalls war
seither u. a. Itas Schädel - wohl tatsächlich deren Haupt
— auf einem Altar in der Nähe des Grabes (wahrscheinlich

jenem St. Nikolaus-Altar), eingebettet in ein Reliquiar,
zur Verehrung ausgestellt. Bereits damals stand die heilige
Reliquie im Dienst der «Wallfahrtswerbung», die jedoch
noch kaum überregionale Ausstrahlung gewonnen hatte.

Die Massnahme der Präsentation des Ita-Hauptes sollte
wohl die dringend notwendige bauliche Erneuerung von
Kirche und Kloster beschleunigen.25

Da erfasste 1440 ein Brand Kirche und Kloster, die

weitgehend zerstört wurden.10 Schnell verbreitete sich die

Nachricht, dass nach einigen Tagen inmitten der Brandruine

der Schädel der Ita unversehrt aufgefunden wurde,
hingegen der Schrein, in dem der Kopf eingebettet lag,

24 Spätestens mit dem Tod des letzten Grafen von Toggenburg (Fried¬

rich VII.), 1436, ergaben sich in Bezug auf die Eigentums- und

Nutzungsrechte an der Kapelle Veränderungen. Der Gedanke, dass

es sich um eine Privatkapelle der von Toggenburg gehandelt haben

könnte, wird vorweggenommen bei Meyer: Ita von Fischingen,
S. 49. Der besagte bauliche Eingriff könnte also zwischen 1436

und 1440 erfolgt sein.

25 Da die Fischinger Kulttradition in Bezug auf die Verehrung der hl.

Ita auf taktiler und sensueller Praxis basiert, hat man sich den wohl
kurz vor 1440 mehr zufällig als beabsichtigt entdeckten Schädel der

Heiligen als Aussetzungs- und Verehrungsobjekt in einem offenen

«Bild», beispielsweise einem Kopf- oder Schädelreliquiar mit
Durchbrüchen oder Fenster/n im Mantelbehältnis, vorzustellen; denn es

muss sich beim Haupt Itas um eine Berührungsreliquie gehandelt
haben, die zu ihrem Schutz und im Sinn einer vorbeugenden
Massnahme gegen schnelle Abnutzung möglicherweise in einen luziden

Stoff gehüllt war.

26 Meyer: Fischingen als bischöfliches Kloster, S. 85-94. - Meyer: Ita

von Fischingen, S. 21, 49 f., und Meyer: Äbte des Klosters Fischingen,

S. 111 f. Das Schadenfeuer ereignete sich 1440 und nicht
1410, 1411 oder 1414, wie in vielen v. a. älteren Darstellungen

zu lesen ist.

109



Fischingen, Kapelle St. Ita. In die Frontplatte des Tischgrabs

eingefügte Öffnung. Als Folge intensiven kultischen Gebrauchs seit

1496 ist die untere Rahmenleiste vollständig abgeschliffen. Auch

das quadratische Gittertürchen gehört der spätgotischen Zeit an.

Im Hohlraum, direkt auf der festgestampften Erde über dem Grab,

liegen Bittschreiben an die hl. Ita, hinterlegt von Menschen unserer

Zeit. Aufnahme 2014, Philipp Lehmann, Goldach.

Fischingen, Kapelle St. Ita. Eines der Reliefs, die in die barocke

Rahmung des Grabaufbaus eingelassen sind. Die Szene aus dem Ita-

Leben zeigt die Heilige, die «den Toggenburger» aus seiner Grabesruhe

ruft, der zum Gehäuse der Heiligen schreitet, um darin das

vom Teufel ausgelöschte Licht wieder zu entzünden. Zutreffend

geht die Bildkomposition von zwei Öffnungen des Gehäuses aus:

oben (geöffnet) das Sprechfensterchen, unten (geschlossen) ein

Fensterchen für Körperberührungen. Aufnahme 2014, Philipp

Lehmann, Goldach.

vernichtet worden war. Ob es sich um den gleichen Schädel

gehandelt hat wie jenen, der vor dem Brand ausgestellt

war, lässt sich mit Berechtigung fragen; eine spätmittelalterliche

«Wunderinszenierung», wie sie auch für andere

Orte belegt werden kann, ist jedenfalls nicht auszuschlies-

sen, sondern bildet vielmehr Ausgangspunkt der nachfolgenden

Ereignisse.

Die inhaltliche Konzeption der Vita der hl. Idda, die
Auswahl und die Zusammenstellung der ältesten Wunderberichte

gehen auf den Humanisten Albrecht von Bonstetten

(um 1442/1443—um 1504/1505) zurück.27 Von Bonstetten

war Mönch in der Abtei Einsiedeln, daselbst Dekan
und gehörte zu den bekannteren schweizerischen Humanisten.

Als Autorität hatten von Bonstetten und sein Wort
Gewicht, und was seine Feder festhielt, genoss bei von
Bonstettens Zeitgenossen den Status der Wahrheit. Von
Bonstetten verfasste von 1481 bis i486 mehrere Fassungen
der Lebensgeschichte der hl. Idda, in lateinischer und in
deutscher Sprache, je nach Anspruch und Adressat. Sei-

27 Vgl. zu ihm Meyer: Ita von Fischingen, S. 34 (Q/L). - Williams-Krapp:

Ida-Legende, S. 71-80, v. a. S. 71 (Q/L).

Fischingen, Kapelle St. Ita. Hochgrab der hl. Ita mit Öffnung in der

Frontplatte (Fenestella mit steinerner Rahmung, metallenem

Türchen und umgebendem, vorgesetztem Schleierwerk, das aus dem

18. Jahrhundert stammt und das Grab vor Beschädigung und
kultischem Missbrauch schützen soll). Es handelt sich um die vorgesehene

ursprüngliche Nutzung der Öffnung, die als Kopfloch konzipiert

ist. Die liegende Person, in diesem Beispiel Proband Philipp

Lehmann, Goldach, nimmt in der gezeigten Haltung eine demütige

Haltung ein. Das Einführen des Kopfes in die Öffnung in der

Hoffnung auf Heilung ist bis in die jüngste Zeit durch (teils von positiven

Folgen begleitete) Beispiele bezeugt. Aufnahme 2013, Johannes

Huber, St. Gallen.

nem Ruf eines Humanisten wurde er gerecht, indem er
über die historische Ita Nachforschungen anstellte, die
lokalen Begebenheiten für seine Darstellung geschickt
nutzte und so das dürre Faktengerippe mit Motiven kräftig

anreicherte: Er bezog in seine Legende die nahe gelegene

Burgstelle Alt-Toggenburg ein, von der herab ein

eifersüchtiger Graf von Toggenburg Idda wegen angeblicher

Untreue geworfen habe, die Höhle unterhalb des

Hofs Hohlenstein (Gde. Mosnang), wo Idda als Einsiedlerin

wiederentdeckt worden sei, aber auch Au, von wo

110



Bild links: Fischingen, Kapelle St. tta. Figürlich

durchgestaltete Plattenoberfläche des Tisch-

grabs, 1496. Dargestellt ist die hl. Ita. Das

geschlossene Gewand lässt lediglich das Oval

des Gesichtsfeldes und die Flände frei. Der

Kopf der Dargestellten liegt auf einem

Quastenkissen. Diese auszeichnende Lagerung des

Hauptes dürfte ein Hinweis sein auf die

Präsentation der Kopfreliquie (vielleicht auch sie

mit stofflichen Versatzstücken umrahmt),

die seit der Reformation als verschollen gilt.

Aufnahme 2014, Philipp Lehmann, Goldach.

Bild rechts: Fischingen, Kapelle St. Ita. Der

sonst namenlose «Toggenburger» an der

Frontplatte des 1496 entstandenen Tisch-

grabs der Ita von Toggenburg. Das Wesen mit

ausfahrendem rechtem Schritt und buckliger

Haltung erinnert an Totentanzdarstellungen.

Aufnahme 2014, Philipp Lehmann, Goldach.

Idda in Begleitung eines Hirschs mit kerzenbestückten,
leuchtenden Geweihenden jeweils den Gottesdienst im
Kloster Fischingen besuchte. Von Bonstetten gestaltete
eine sakrale Landschaft, die aus heutiger Sicht wie ein
Erlebnispark des 15. Jahrhunderts anmutet.

Auftraggeber dieser ersten (nachweisbaren) Vita der Hei-
ligen war der Fischinger Abt Heinrich Schüchti (erw.

1438, gest. 1510; reg. 1466-1506).28 Heinrich Schüchti, der

aus der Abtei St. Gallen stammte, dort im Aufstieg ins

Abatiat dem späteren Abt Ulrich VIII. Rösch (1426—1491;

reg. 1463-1491) unterlegen war und nun den Posten

Fischingen mit dem Segen der eidgenössischen Orte
angetreten hatte, belasteten schwere Sorgen: Der Konvent
zählte nur mehr eine Handvoll Brüder, und das 1440
abgebrannte Kloster war noch immer eine Ruine. Hinzu
kam, dass Abt Johannes Mettler (reg. 1435—1465), Schüch-
tis Vorgänger, das Kloster Fischingen heruntergewirtschaftet

hatte und die Abtei inzwischen am Rand des

Ruins stand. Schüchti wird die Wallfahrt zu «Unserer
Lieben Frau im Gatter» im St. Galler Münster nicht
entgangen sein, und an diesem Vorbild zur Finanzierung
knüpfte er unmittelbar an. Ita/Idda bot ihm hierzu den
Schlüssel.29

Die Stärke der Legende von Bonstettens besteht in ihrer
didaktisch klugen Anlage (Konstruktion), die phantastische

Elemente mit realen Örtlichkeiten in der Gegend

von Fischingen verbindet. Dies setzt voraus, dass von
Bonstetten Lokalkenntnisse und spezifische Eindrücke

von der Topografie gehabt haben musste und/oder auf In¬

formationen zurückgreifen konnte, die ihm Ortskundige
oder gar Archive (Kloster, umliegende Pfarreien) vermittelten.

So wurden die pointierten Stationen der Idda-Le-

gende für den Besuchenden nicht nur erleb- und
nachvollziehbar, sondern zusätzlich scheinbar widerspruchslos
auf die Topographie übertragbar. Für den «wundersüchtigen»

Gläubigen des Spätmittelalters musste diese sinnliche

Dimension einer überhöhten «terra sancta» (heiligen
Landschaft) von besonderem Reiz gewesen sein — was sich
durchaus in einem weiteren Rayon herumsprach.

Der erhoffte Zustrom an Pilgernden sollte nicht ausbleiben.

Zur von Schüchti lancierten Infrastruktur gehört das

Tischgrab über der alten Grabstätte, das 1496 datiert. Die
Hauptattraktion des Grabaufbaus ist die in der Frontplatte

ausgesparte Öffnung (sie erinnert an die kleinen Fenster

der Ita-Zelle), durch die man bei demütiger Körperhaltung

noch heute den Kopf ins Innere des Tischgrabs
einführen kann (der steinerne Hocker davor ist nicht fi-

28 Vgl. zu ihm Büchi: Jahrzeitbuch, S. 116, 28. April. - Ehrenzeller:

Kloster und Stadt St. Gallen im Spätmittelalter, S. 374, 416 f.,

420, 423, 426-428, 434 f. - Henggeier: Professbuch Fischingen,
S. 433. - Henggeier: Professbuch St. Gallen, S. 238, Nr. 27. - Huber:

Wallfahrtsort, S. 21-25. - Keller: Glaubensspaltung, S. 14, 16-19. -
Lenz: Reichsabtei und Klosterreform, S. 76, 88, 98, 102, 107-109,
156, 257, 277, 281, 309. - Meyer: Äbte des Klosters Fischingen,
S. 114 f. (Q/L). - Meyer: Fischingen, S. 693-695. - Meyer: Ita von

Fischingen, S. 31-35. - Staerkle: Bildungsgeschichte, S. 17, Nrn.

74, 160, 231.

29 Vgl. dazu S 101-107.

111



Der 1739 von Johann Caspar Himmelberger kopierte Plan zeigt
schematisiert den «Sanct=lddae=Berg» (Berg der hl. ita) mit einem

markanten Kreuz auf der höchsten Erhebung, wo das Gelände jäh

abfällt ins «Tief Tobel», durch das der «Murg Fluß» fliesst. Das Kreuz

dürfte auf Veranlassung von Abt Heinrich Schüchti aufgerichtet

worden sein. Zur Ita-Legende stellen sich weitere lokale Bezugspunkte:

«HolenStein», «Auw» und (ausserhalb des Ausschnitts und

daher nicht abgebildet) «Fischingen». St. Gallen, Stiftsarchiv, Plan

28 (Ausschnitt).

Zeichen unterhalb der so genannten Absturzstelle: links spätmittelalterlicher

Christuskorpus am Kreuz unter einer dreieckigen Schutzver-

dachung mit gemalten Sternen an der Untersicht. Der Korpus hing

ursprünglich am Kreuz, das seit dem späten 15. Jahrhundert, wohl

seit den 1480er-Jahren, oben am Abbruch des St. Ita-Bergs stand.

Rechts Marmorrelief mit kniender und betender Idda in neugotischer

Umrahmung mit erzählerischen Elementen aus der Heiligenvita.

Der Fussweg, der über die Grotte an der Absturzstelle vorbei

rund um den Nagelfluhfelsen führt, dürfte erst im 19. Jahrhundert

angelegt worden sein. Autotypie, um 1910. Sammlung Eugen Bech-

tiger-Lässer, Dreien (Gde. Mosnang).

xiert).3° Eine zweite, allerdings deutlich jüngere kultische
Praxis besteht darin, in sitzender Haltung die Füsse ins

Loch zu strecken. Auch dies wird bis heute getan. In
diesem Brauch lebt eine Gewohnheit aus der Zeit fort, als der

30 Vgl. zum kultischen Gebrauch Huber: Wallfahrtsort, S. 20 f. (Abb.).

- Laut Joseph B. Heule, ehemals Wallfahrtspriester auf St. Iddabürg,

wurde der Brauch, bei gesundheitlichen Problemen im Bereich des

Kopfes diesen in die frontale Öffnung des Hochgrabs einzuführen,

noch zu seiner Zeit mit Erfolg gepflegt.
31 Henggeier: Ikonographie, S. 27. - KDM TG 2, S. 140. - Schild¬

knecht: Fischingen 1993, S. 34 f.

32 Frauenfeld, Staatsarchiv Thurgau, Urk. Fischingen C 15 S 2 N 1

(12. November 1504). - Barockes Fischingen, 5. 354, Katalog,
Nr. 8.1.1 - Büchi: Jahrzeitbuch, S. 108, 3. Februar (Eintrag nach

1540), S. 126 f., 4. November (Eintrag zwischen 1500 und 1523

[1504]). - Meyer: Äbte des Klosters Fischingen, S. 115, Anm. 11. -
Rahn: Architektur- und Kunstdenkmäler, 5. 131.

Weg über Fischingen noch von Pilgern nach Einsiedeln
benutzt wurde; denn am ehesten mit Fussleiden lässt er
sich erklären, jedoch weniger aus einem Motiv der Idda-

Legende. Mit Fischingen waren offenbar also auch
Einsiedler Interessen verbunden (als Magnet zog Fischingen
vor allem ab dem Einfallstor Konstanz nach Santiago
Wallfahrende an, die von hier nach Einsiedeln gewiesen
wurden; die internationalen Wallfahrtsorte waren für
Gnadenorte wie Einsiedeln eine starke Konkurrenz).3'
Mit Recht fragt es sich, ob vor diesem Hintergrund die
Wahl des Einsiedler Paters von Bonstetten als Verfasser

der Idda-Legende neu bewertet werden müsste. - Mit
Entstehung des Tischgrabes dürfte auch die Kapelle
bauliche Veränderungen erfahren haben. In welchem Umfang

diese erfolgten, lässt sich nicht sagen, da Befunde,
insbesondere archäologische, fehlen. Die Kapelle selbst ist

1504 im Zusammenhang mit einer Messstiftung urkundlich

erstmals belegt.32

112



Kirchberg, Wallfahrtsort St. Iddaburg. Korpus, der einst am Kreuz auf
dem Iddaberg befestigt war (heute Priestergrabstätte St. Iddaburg).

Partien mit restauriertem älterem Inkarnat, sonst deckend überfasst.

Die Schnitzarbeit stammt aus der Zeit um 1500, wohl kurz vorher.

Aufnahme 2014, Philipp Lehmann, Goldach.

Dass sich die Idda-Wallfahrt nicht auf den Besuch des

Heiligengrabs in Fischingen beschränkte, liegt auf der
Hand.33 Die Dramaturgie der Legendenhandlung ist viel

zu spektakulär, ja geradezu raffiniert, als dass man auf ei-

Was einen Wallfahrtsort belebt

Allgemein gilt: Ein Heiligengrab, eine gute Geschichte

(Legende), Wunder (bestätigte sind besser, nicht bestätigte

jedoch auch gut), eine mystische Atmosphäre,

Originalschauplätze und ab und zu neue Attraktionen
bereichern einen Wallfahrtsort und sichern ihm einen

konstanten Zulauf an Publikum, und zwar sowohl
bestandenes als auch neugierig-neues.

nen Gang hinauf zum Iddaberg verzichtet hätte. So dürfte

die Besichtigung der so genannten Absturzstelle

(berechtigterweise mag diese Bezeichnung kritisch hinterfragt

werden) auf dem Berg ebenso zum Kernprogramm
der Wallfahrt gehört haben wie die Besichtigung der

angeblichen Wohnhöhle der Heiligen beim (selbstredenden)

Hof Holenstein.34 Die spätgotische Frömmigkeit
mochte die Drastik des Geschehens und Schauplätze
unerhörter Ereignisse.

33 Vgl. im Zusammenhang Huber: Wallfahrtsort, S. 21-35. Der Basler

Literaturwissenschaftler Walter Muschg schreibt richtigerweise von

einer «symbolischen Biographie einer Landschaft [...], nämlich der
des Hörnli». Vgl. dazu Muschg: Mystik, S. 49.

34 Chart. Sang. III, Nr. 1363. - Huber: Wallfahrtsort, S. 40 f. (Abb.),

96 (mit Karte in der Umschlagklappe). Die Höhle, offensichtlich die

einzige in jener Gegend, befindet sich östlich von Alewinde.

Center îîcfî ber im 3nbrc .1289 non Hubolf v. Xjobslutrg gegen bett
pon 5t. (Sollen, ZPilbelrn t». îïlontfort, 3erfiörtcn Poggenburg.

Sefdjöbigung tfi uerbotettl

<§iruss aus äem fogsenßaro. fouine dääaßurg.

0- ' r.-ft
y

«Letzter Rest der im Jahre 1289 von Rudolf v. Habsburg gegen den

Abt von St. Gallen, Wilhelm v. Montfort, zerstörten Toggenburg.

Uede Beschädigung ist verboten!». Es handelt sich um einen im

Spätmittelalter, wohl in den 1480er-Jahren, aus Lesesteinen und viel

Mörtel aufgebauten Sockel, in dem einst das grosse, vom Kloster

Fischingen aus sichtbare und wie ein Wegweiser funktionierende

Kreuz stak. Vom Stumpf wurden durch Besuchende auch Stücke

abgebrochen und als «geheiligtes» Andenken an die Ita-Burg nach

Hause getragen. Dieses für das 20. Jahrhundert belegte Phänomen

dürfte eine ältere Wurzel haben. Sammlung Eugen Bechtiger-Lässer,

Dreien (Gde. Mosnang).

113



*#K if*' :F%k

Eingang zur Höhle bei Holenstein (Hohlen-

stein, in der Bedeutung «gehöhlter Stein»),

Gde. Mosnang, rund 1750 m Luftlinie von

Iddaburg entfernt. Das topographisch auffällige,

landschaftsmarkante Faktum, das sich

in der Nähe des Pilgerwegs über das Hörnli

befindet, war von Bonstetten bekannt und

wurde in der von ihm verfassten Ita-Legende

motivbildend eingesetzt. Aufnahme 2014,

Johannes Huber, St. Gallen.

Eine im Stiftsarchiv St. Gallen aufbewahrte Plankopie
(Plan Nr. 28) von 1739, basierend auf einer älteren Vorlage,

veranschaulicht, dass der Flurname «Sanct=Iddte=Berg»

(Berg der hl. Idda) zumindest im 18. Jahrhundert geläufig
war. Obwohl ältere Belege fehlen, dürfte die Tradition
dieser Bezeichnung wesentlich früher ansetzen. Der gleiche

Plan zeigt auf der höchsten Erhebung des Bergrückens,

am Rand zum Abgrund, wo das Gelände jäh ins
«Tief Tobel» abfällt, ein markantes Kreuz. Offensichtlich

von diesem Kreuz, das bis ins 19. Jahrhundert Bestand

hatte, sind zwei Uberreste dokumentiert: erstens der

überlebensgrosse spätgotische Korpus, der sich heute in
der Vorhalle der Kirche auf Iddaburg befindet, und zweitens

der Sockel, der in exponierter Windlage dem Kreuz

Festigkeit, Höhe und Sichtbarkeit verlieh. Dieser Sockel

existierte noch in den I970er-Jahren und wurde dann in
den i98oer-Jahren grundlos beseitigt (und die Trümmer
in die Tiefe geschaufelt). Er war rund zwei Meter breit,
tief und hoch und bestand aus geschichtetem beige-grauem

Mörtel. In die Mörtelmasse waren zu deren Stabilisierung

Lesesteine versetzt und vermauert worden, zwar
lagig, aber verglichen mit regelmässig gefügtem
hochmittelalterlichem Mauerwerk doch recht unsorgfältig.
Obwohl eine Tafel am/beim Stumpf diesen als «letzten Rest»

der Alt-Toggenburg auswies und «jede Beschädigung» an
ihm verbat, handelte es sich nicht um ein erhaltenes Stück
des Mauerwerks der Burg, sondern um den Sockel des

Kreuzes. Von der Mörtelmasse brachen vor allem Kinder

gerne mal ein Stück ab, um es nach Hause zu tragen;
andere bestiegen den Haufen. Dass im 18. Jahrhundert nicht

35 Vgl. dazu Huber: Wallfahrtsort, S. 31-34, 58 (Abb.).

36 Burgener: Wallfahrtsorte, S. 35 f. - Huber: Rüthi, v. a.

S. 8-12.- Kobler: Rüthi, S. 10-20.

37 Vgl. zum sprachlichen Komplex Idiotikon, Bd. 1, Sp. 765,

Bd. 12, Sp. 999.

38 Chart. Sang. IV, Nr. 2184.

auch er abgetragen und das Abraummaterial an den Bau
der Kirche Gähwil verwendet wurde, hatte zwei Gründe:
Der Iddaberg gehörte damals noch dem Kloster Fischingen

(die Gähwiler mussten, bevor sie auf dem Berg Steine

für ihre Kirche brachen und sammelten, die Abtei zuerst
um Erlaubnis dazu bitten), und das Kreuz stak damals
offenbar noch in diesem Sockel. Kreuz und Korpus
gehörten also dem Kloster. Auf dem Berg ging der Korpus
mit der vermeintlichen «Absturzstelle» eine ikonologisch-
symbiotische Verbindung ein: Das Haupt Christi ist in
gewohnter Manier zur Seite geneigt, die Augen sind
geöffnet, der Blick gnädig jener wenige Meter entfernten
Stelle zugewandt, an der man bereits dem Pilger des 15.

Jahrhunderts die Absturzstelle der hl. Idda zeigte: jenen
Ort, an dem die englischen Boten des Herrn die hl. Idda
im Absturz behüteten und sie sanft geborgen in den

Talgrund geleiteten, wo sie, wie auf einem weichen Kissen,
unbeschadet aufsetzte.3'

Rüthi, Wallfahrtsort St. Valentin
(St. Valentinsberg)

Im St. Galler Rheintal links (westlich) des Stroms entwickelte

sich das zum Kloster Pfäfers gehörende Gotteshaus

(Kapelle, ca. 1514 Filiale/Kuratie) St. Valentin in Rüthi,
eine Tochter Rankweils (Vorarlberg), zur bedeutendsten
vorreformatorischen Wallfahrtsstätte.3S Verehrt wurde
hier der hl. Valentin von Rätien (5. Jahrhundert), Patron

gegen die Fallsucht (Epilepsie, auch «St. Valentinskrankheit»

genannt)37 und Seuchenheiliger, vermutlich auch in
Form einer initialen, jedoch nicht erhaltenen Reliquie.
Ais Patron des Rüthner Gotteshauses wird Valentin 1287

urkundlich erstmals erwähnt.38 Die Hintergründe der

Wallfahrt im Zusammenhang mit der Epilepsie, ebenso

ihre Ursprünge sind unklar, vielleicht eher früh- als erst

spätmittelalterlich. Der Gleichklang von Heiligenname
(«Val») und Krankheit («Fall») dürfte eine Rolle gespielt

114



Rüthi/Rheintal, mit Ausblick ins nahe Vorarlberg. In der Bildmitte der dominante, einst als Solitär wahrgenommene, heute von Industrie-

und Gewerbebetrieben sowie Wohnhäusern hart bedrängte St. Valentinsberg mit der dem gleichen Heiligen verehrten Kirche. Aufnahme

2012, Johannes Huber, St. Gallen.

haben, die Wallfahrt vielleicht sogar aus dieser

volksetymologischen Wurzel hervorgegangen sein.39 Ob «sant Va-
lenthins büsse» resp. «sant Valentins siechtag» als

Krankheitsbild (mit möglicherweise unterschiedlicher medizinischer

Ursache) in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts

häufiger als sonst auftrat, lässt sich nur schwer
ausmachen.40 Auch die phänomenologische Nähe dieser

Krankheit zum so genannten Veitstanz - der hl. Vitus galt
als Schutzpatron von Tieren und von Menschen, als

solcher gegen alle Formen der Besessenheit, u. a. auch der

Epilepsie - macht die Angelegenheit nicht lösbarer. Auch
Valentin wurde als Viehpatron verehrt, was als Kult in
Rüthi vielleicht älter als der Epilepsie-Bezug ist. Dies hing
auch damit zusammen, dass Rüthi Abgabestelle war; die
hierher gebrachten Zinsen bestanden u. a. aus lebendigen
Tieren. Im gleichen auf Tiere, Tiersegnungen zu
beziehenden Kontext ist der für 1442 belegte, offensichtlich

jährlich von Altstätten nach Rüthi durchgeführte Kreuzgang

in der Kreuzwoche zu deuten.41 Schlagen diesbezüglich

für Altstätten eindeutig Glück und Zufall chronikalischer

Uberlieferung zu Buche, dürften diesen Weg zum
Valentinsberg Rüthi auch andere Dörfer der weiteren

Krankheitsbild der Fallsucht (Epilepsie): rechts halten Eltern einen

jungen Mann, wohl ihren Sohn, und bewahren ihn vor dem Sturz

(Fall), links leidet eine am Boden sitzende Mutter und hält ihr

krankes Kind. Sie alle beten zum hl. Valentin, der als segnender,

in den Wolken thronender Bischof gütig auf die Leidenden herabblickt.

Entwurf zum (barocken) Hochaltargemälde der Pfarrkirche

Rüthi, 1749.

39 Analogieschluss aufgrund Barth: Heiltumführer, S. 105.

40 Vgl. dazu Morgenthaler: Seckeimeisterrechnungen XXI/1919,
S. 59 f. Die von Morgenthaler unter dem Titel «Sieche» zusammen-

gefasste Bezügergruppe von Kleinbeträgen aus den Steuern der
Stadt Solothurn betrifft zwischen 1453 und 1498 total 19 Fälle,

davon 10, die an der «sant Valenthins bùsse» leiden. 4 Fälle betrafen

den «Veitstanz».

41 Vogler: Familienbuch, S. 61.

115



Umgebung aus gleichem Grund und ebenfalls in Begleitung

von Tieren unter die Füsse genommen haben. Die
zwischen 1465 und 1498 auf dem St. Valentinsberg
registrierbaren Aktivitäten galten der baulichen Erneuerung
der 1463 erwähnten «cap S. Valentini ruinosa», möglicherweise

auch dem Auf- oder Ausbau einer erweiterten
Infrastruktur für Wallfahrende.42

Altstätten (SG), Unsere Liebe Frau
auf dem Forst (Forstkapelle)

Ob bereits vor dem Bau der Kapelle Unserer Lieben Frau
«auf dem Forst» («uff den forst»), vor 1477 also, dort ein
Bildstock oder ein anderes Zeichen gestanden hat, lässt

sich nicht mehr ausmachen. Vermutlich war es so, und

möglicherweise stand in diesem jene Fiolzfigur, deren

Entstehung die Forschung um 13 50/1370 veranschlagt.

42 Krebs: Investiturprotokolle, S. 668, 741, 792. Es handelt sich um

bischöfliche Genehmigungen zur Almosensammlung (1463, 1465,

1466, 1468, 1472, 1473, 1474, 1484). Das Bild runden die

Almosensammler aus Rüthi ab, die beispielsweise in den solothurnischen

Seckelamtsrechnungen 1465/1466, 1471, 1492 und 1498 verzeichnet

sind. Vgl. dazu Morgenthaler: Steuern. Die Trefferquote scheint

insgesamt eher einem zufälligen Bild zu entsprechen.

43 Vogler: Familienbuch, S. 104 f.

Der Forst, der als abgeschiedener Flügel mit Nahsicht auf
das Städtchen Altstätten verschiedene Merkmale eines

Pestrefugiums (Zufluchtsort zu Pestzeiten) aufweist,
nahm schon früh die Funktion einer Bet-, Zufluchts- und
Wallfahrtsstätte ein. Obgleich Votive ausschliesslich aus
dem 18. Jahrhundert überliefert sind, weist das

Wallfahrtsgeschehen eine ältere Tradition auf. So berichtet
Fians Vogler d. J. von einem Föhnsturm in der Nacht
(20./21. Dezember) auf den St. Thomas-Tag 1480. Die
starken Windstösse deckten in der Stadt manches FFaus

ab. Da gelobte man (in Altstätten) «ain crützgang ufF den

forst und lost alle [hier wohl: die Menschen von der

Furcht losmachen, indem man sie unter den Machtschutz
Gottes stellt; Anm. JFF]».43

Vielleicht gerade weil der Forst in erster Linie ein Schutz-
und Betört war und wenigstens vorreformatorisch nicht
als eine Wunderstätte wahrgenommen wurde resp. als

eine solche belegt ist, blieb er von lokaler Bedeutung. Dies
änderte sich auch nicht wesentlich mit der Erbauung der

Kapelle Unserer Lieben Frau auf dem Forst (Forstkapelle),

was bis 1477 erfolgte. Da die Kapelle in zeitlicher
Nähe zu den Pestzügen von 1467 und 1474 errichtet wurde,

dürfte zu diesen (und weiteren) Pandemien eine direkte

Verbindung bestanden haben, zumal die Muttergottes
nebst Sebastian und Rochus zu den FFauptheiligen gegen
die Pest gehört hat.

Altstätten. Kapelle Unserer Lieben Frau «auf dem Forst» («uff den forst»). Die Architektur, zwischenzeitlich

mehrfach renoviert, ist heute dem Ursprungszustand wieder einigermassen angenähert: Als solche verströmt

sie den herben Charme der 1470er-Jahre. Aufnahme 2006, Johannes Huber, St. Gallen.



Muttergottes als Himmelskönigin. Geschätzte Entstehungszeit

1350-1370. Für ein überregional ausstrahlendes, vorreformatori-

sches Kultbild ist die Darstellung eher zu schmächtig, jedoch als

privates Andachtsbild oder aber für eine Platzierung in einem

Bildstock durchaus geeignet. In einen solchen Kontext, vornehmlich

jenen eines Bildstocks, ist die Figur auch zu stellen. Es fehlt

das Kind auf dem Arm (Verlust). Historisches und Völkerkundemuseum

St. Gallen. Aufnahme 2006, Philipp Lehmann, Goldach.

Altstätten. Kapelle Unserer Lieben Frau «auf dem Forst».

Muttergottes mit Kind. Wann die Figur von der Pfarrei

Altstätten/oder einer bestimmten Gruppierung innerhalb

dieser Pfarrei angeschafft worden und in der Forst-Kapelle

aufgestellt worden ist, weiss man nicht. Hypothetisch

wurde sie für diesen Verehrungsort bestellt und ca. 1480/

1485 in die Kapelle verbracht. Aufnahme 2006, Philipp

Lehmann, Goldach.

117



Hemberg, Kult der hl. Anna

Nicht nur wegen des offensichtlichen Verlusts einer zur
Ergründung der Wallfahrtsgeschichte möglicherweise
zentralen Archivalie44 lassen sich die Anfänge des

Hemberger St. Anna-Kultes kaum vor 1500 zurückführen; auch

den erhaltenen Quellen kann dazu nur wenig Schlüssiges

entnommen werden.45 Sicher ist, dass St. Anna nicht das

genuine Patrozinium des zwischen 1360 und 1370 erstmals

belegten Gotteshauses war, das beim Wechsel unter die

Herrschaft des Klosters St. Johann im Thurtal im Jahr 1383

den Titel einer Pfarrkirche führte.46 1459 wurde die
mittellose Pfarrpfründe neu dotiert, organisiert und im
gleichen Jahr personell wieder besetzt.47 Bereits im darauf

folgenden Jahr brannte die Kirche ab. Der Wiederaufbau
ab 1460 vollzog sich offenbar zur Zeit des gerade eben erst
(1459) ins Pfarramt eingetretenen Klerikers Jodocus Fo-

gelwader (Vogelwaider).48 Möglichweise stammte er aus

der gleichnamigen reichen Stadtsanktgaller Patrizierfamilie.

Der Wiederaufbau des Gotteshauses soll schnell (bis 1461)

erfolgt und aus gleichem Anlass dem neuen Gotteshaus

eine Anna-Kapelle angefügt worden sein.49 Zur Finanzierung

des Baus und zur finanziellen Konsolidierung der

Pfarrei diente u. a. auch die Neuanlegung eines Anniversars

(unter Einbezug von Stiftungen eines älteren
Verzeichnisses ab 1452).50 Aus diesem Stiftmessbuch geht hervor,

dass die Muttergottes die Patronin des Hochaltars

war und Johannes der Täufer der Patron des rechten
Seitenaltars (aus diesem Patrozinium ergibt sich auch ein

Hinweis auf das Kloster im Thurtal). Die beiden Altäre
und ihre Titel entsprachen den beiden um 1500 bestehenden

Pfründen. Weitere verehrte Heilige laut dem ca.

1459-1461 angelegten Jahrzeitbuch waren Antonius Abbas

(der zu den Hauptheiligen der Grafen von Toggenburg
gezählt hat) und Sebastian (als Schutzpatron gegen die

Pest). Anna spielt im genannten Jahrzeitbuch zwar keine

44 Es handelt sich um die Darstellung (laut Rothenflue eine lateinische

Ortschronik von Hemberg) von P. Hieronymnus König (1707-1797,
Pfarrer in Hemberg 1740-1746), die bereits zu Stückelbergers Zeit

nicht mehr auffindbar war.

45 Dem gegenüber steht die Schrift von Pfarrer Karl Schlumpf, eines

feurigen Apologeten des Hemberger St. Anna-Kults, der natürlich

darauf Wert legt zu betonen, dass es den Kult bereits lange vor

der Reformation gegeben habe. Vgl. dazu Schlumpf: Verehrung

der hl. Anna.

46 Chart. Sang. X, Nr. 5953.

47 Reg. Sang, Nr. 2575. - UBSG 6, Nr. 6299 f.

48 Angabe nach Stückelberger: Hemberg, S. 25.

49 Zum Brand der Kirche 1460, zu ihrem Neubau sowie zum Bau der

Kapelle liegen keine Quellen vor. Offenbar beruhen alle Informationen

auf Königs Aufzeichnungen, mit denen Schlumpf zweifelsohne

noch arbeiten konnte.

50 Staerkle: Hemberg.

Hemberg, Katholische Pfarrkirche St. Johannes Baptist und

Andreas. Darstellung der matronenhaften Anna Selbdritt. Die

Figur weist aufgrund ihres Alters auf einen wohl bereits im

Spätmittelalter existierenden Heiligen- und Fruchtbarkeitskult

hin. Dieser ist erstens durch diese Figur belegt, zweitens durch

dokumentierte, jedoch nicht erhaltene Bauspolien, drittens

durch das Weiterleben des Kults in der Barockzeit. Aufnahme

2007, Johannes Huber, St. Gallen.

118



Rolle; ihr jede Bedeutung für die zweite Hälfte des 15.

Jahrhunderts aufgrund dieser nur fragmentarisch überlieferten

Quelle zweifelsfrei abzusprechen, ist jedoch auch

nicht zulässig.

Die Zeit bis zum Beginn der Reformation dokumentieren
sodann drei Sachquellen: Zwei (laut König) 1781/1782
anlässlich des Abbruchs der alten Kirche in der Kapelle
St. Anna aufgefundene Steine (offenbar vom Rippengewölbe

[laut Schlumpf vom Gewölbebogen]; keiner der
Steine erhalten) mit der Datierung 1520 (Schlusssteine?)
und die spätmittelalterliche, heute im Kirchenschiff
stehende Darstellung der Anna Selbdritt. Es handelt sich um
eine (heute leider entstellend gefasste) Arbeit aus dem
Werkstattumfeld des Bildschnitzers Augustin Henckel
(geb. um 1477, gest. gegen 1550), Schaffhausen, die ca.

1520 entstanden ist.®1 Das Gebet vor dem Drei-Generationen-Bild

wiederspiegelt die Nöte der hierher Kommenden:

Mütter, Schwangere, unmittelbar vor der Niederkunft

stehende Frauen oder solche, deren Kinderwunsch
unerfüllt geblieben war.52

Der Ursprung einer bereits 1694/1695 belegten Überlieferung

(von Jakob Kuoni in veränderter Fassung unter die

Sagen aufgenommen) lässt sich zeitlich nicht verorten,
scheint jedoch weit vor diese Zeit zurückzureichen.53 Die
Gewährsperson, der damalige Hemberger Ortspfarrer
R Athanasius Greutter (1654-1705), will zu seiner Zeit
noch ältere Gewährspersonen gekannt haben, die ihm
aus der Überlieferung ihrer Ahnen (Gross- und Urgross-
väter) Folgendes zugetragen hatten: Man wollte nach dem
Brand von 1460 die Kirche (und die Kapelle) zuerst bei
der Schwanzbrücke (dem geographischen Mittelpunkt
des Gerichts) wieder errichten. Dies verhinderte
allerdings eine unbekannte Macht, die alles Gebaute zum
alten Standort der Kirche (und angeblich auch jenem der

[alten] Kapelle) zurücktrug; man sah darin ein Zeichen
(«einen Wink») Gottes.54

Deutlich besser dokumentiert hingegen ist der St. Anna-
Kult für die nachreformatorische Zeit; es scheint gar, als

sei er erst damals so richtig oder aber von neuem aufgeblüht.

Eine der Ursachen dafür war, dass die Figur der

Anna Selbdritt als ein Bildwerk galt, das ca. 1529 vor der

Vernichtung gerettet werden konnte. Wie so oft und
vergleichbar mit der Rettung anderer Figuren im gleichen
geschichtlichen Kontext war es auch diesmal ein frommer
Mann und glühender Anhänger des alten Glaubens, der

die Skulptur, die schon im Feuer lag, in letzter Sekunde
diesem wieder entriss. Er verbarg sie in St. Peterzell, wo sie

später in der Kirche vorübergehend Aufstellung fand.

1648/1649 wurde die bereits wieder verehrte Figur Katholisch

Hemberg zurückgegeben und in der alten, inzwischen

renovierten Kapelle auf den Altar gestellt. Viele der

diesbezüglichen Informationen stammen von P. Athana-

Hemberg, Katholische Pfarrkirche St. Johannes Baptist und Andreas.

Kapelle St. Anna Im Erdgeschoss des Turms. St. Anna-Brunnen. Es

handelt sich um eine Wandnische, in die ein Schalenstein eingefügt
ist. Der Stein befand sich wohl auch schon in der alten Kapelle

St. Anna. Rund um die Nische Dekorationsmalerei um 1900.

Aufnahme 2007, Johannes Huber, St. Gallen.

sius Greutter. Stark gefärbt vom Geist der militanten
Gegenreformation, pendeln sie zwischen der Restitution
alter kultischer Praktiken (die von der Abtei St. Gallen im
nach 1531 starkmehrheitlich reformierten Toggenburg
gefördert wurden), katholisch-legitimistischer
Glaubenspropaganda sowie geistig engem, angeblich von Gott
zeichenhaft sanktioniertem Revanchismus: So sollen einzelne

Nachkommen jenes Fanatikers von 1529, der das

Bildwerk, auf dieses spottend, mit dem Fuss ins Feuer

gestossen hatte, sippenhaftend noch über Generationen

«am Fuße hinkend oder mißgebildet gewesen [...] oder

mit der Zeit elend geworden» sein. Entsprechende
motivische Topoi sind auch für andere Orte und ähnliche

Vorgänge im Zusammenhang mit der Zerstörung von
Bildwerken überliefert.

51 Der Autor dankt Dr. Albrecht Miller, Ottobrunn, bestens für zweck¬

dienliche Informationen.

52 HDA 1, Sp. 448 f.

53 Kuoni: Sagen, S. 260, Nr. 443.

54 StiASG, Rubr. 95, Fasz. 2.

119



Der «wunderbare Brunnen der hl. Anna» in Hemberg ist

zwar nur nachreformatorisch belegt, wirft jedoch
möglicherweise ein Licht auf die Typologie des spätmittelalterlichen

Anna-Kults. Anna-Brünnlein oder Anna-Quellen
waren seit dem Spätmittelalter verbreitet, das Annenwasser

galt als Allerweltsheilmittel.55 Der Hemberger Brunnen
befindet sich in der heutigen St. Anna-Kapelle im Erdge-
schoss des Turmes (für hier 1637 belegt; damals befand sich

in diesem Raum auch die Sakristei),56 es fragt sich

allerdings, ob am ursprünglichen Ort. Es handelt sich um eine

in die Wand eingelassene steingerahmte, mit einem Holzgitter

verschliessbare Nische (Rahmung und Nische
annähernd quadratisch ausgeschnitten) mit einer schalenförmigen

Vertiefung. Diese, rund 2-3 Liter fassend, füllte
sich in unregelmässigen zeitlichen Abständen, zwar selten,

hingegen sowohl bei nasser als auch bei sehr trockener

Witterung; dieses «wunderbare Ereignis» und das sich

hinsichtlich seiner Qualität nicht zersetzende Wasser

schienen jedes Naturgesetz zu übersteigen. Den ersten
Wassereintritt verzeichnete 1637 Pfarrer Thomas Eugstler

55 HDA 1, Sp. 450.

56 Die Bauphasen der Kapelle und der Standort der Quelle sind nicht
restlos geklärt. Schlumpt berichtet, dass vor 1782 die Kapelle,

beschattet von einem gewaltigen Lindenbaum, getrennt von der

Kirche neben dieser stand. Schlumpt erweckt den Eindruck, als ob

es sich dabei um den spätmittelalterlichen Bauzustand gehandelt
hat. Ebenfalls laut Schlumpt befanden sich 1693 anlässlich des

Wasserwunders Kapelle und Quelle nicht am gleichen Ort, sondern

sie waren einander benachbart (sie lagen in gegenseitiger Nähe).

Die Kapelle, nach der Reformation ein Gerätschuppen, wurde 1623

durch ein Feuer beschädigt und 1648/1649 auf Initiative des

äbtischen Amtmanns (1636-1649) in St. Peterzell, Laurentius Scheub

(vgl. HBLS 6, S. 166), wieder instand gestellt. Eine weitere
Renovation erfolgte 1694. Offenbar war der Chor ausgeschieden, was

auf einen Rechteckbau mit einem polygonalen Altarhaus verweist.

Mit dem Neubau der Kirche 1782 wurde die Kapelle abgebaut und

für sie kein Ersatz mehr geschaffen. Die Figur stellte man auf den

linken Seitenaltar (Altar St. Anna). Der bereits 1782 bestehende

Plan, das Erdgeschoss des Turmes zu einer Anna-Kapelle
umzugestalten, wurde 1877 umgesetzt («St. Anna-Brunnen-Kapelle»).

57 Vgl. dazu Stückelberger: Flemberg, 5. 45.

58 Vgl. dazu Grünenfelder: Landkirchen, 5. 61-65.
59 Vgl. dazu Fluber: Dreibrunnen. - Kaum neue Aspekte in Flugger:

Wallfahrtsorte, 5. 2, 120-129 (Abb.).

60 Vgl. dazu Huber: Dreibrunnen, S. 4- www.ortsnamen.ch, Daten¬

satz Nr. 4007179.

61 Erstmals im geschichtlichen, kunstgeschichtlichen und volkskundli¬

chen Kontext erläutert in Huber: Dreibrunnen, 5. 16-18.

62 Vgl. dazu Huber: Dreibrunnen, S. 16. Es geht um den uralten Anta¬

gonismus Fruchtbarkeit und Unfruchtbarkeit, Quellort und Wüstendürre,

usw. Dreibrunnen als fruchtbarer, wasserreicher Ort bot den

einen Pol dieses Gegensatzes, die an Unfruchtbarkeit oder

Schwangerschaftsproblemen leidenden Frauen den anderen Pol. Auch in

diesem Zusammenhang dürfte die Weiherlandschaft Dreibrunnen,
die zeitweise auch ein ausgeprägtes Sumpfgebiet war, eine

vorchristliche Wurzel aufweisen.

63 StadtAWil, StadtAWil, Urk. Nr. 373.

(in Hemberg 1636-1638), nachdem fünf Wochen zuvor
Abt Pius Reher anlässlich seiner Visitationsreise durchs

Toggenburg den Ort besucht, den Stein inspiziert und dabei

berührt hatte.57 Das unerhörte Ereignis des Wassereintritts

lockte schnell Besucher an, von St. Peterzell gar eine

Prozession. Die späteren Apologeten dieses wundersamen

Wassereintritts, die sanktgallischen Patres Greutter
(Brunnenfüllungen 1693,1694,1695) und König (1740), stellten

fest, dass die Schale weder über einen künstlichen Zulauf
oder eine Ritze verfüge, noch der Kirchenplatz, sozusagen
auf dem Rücken des Hemberger Oberdorfs gelegen, eine
Wasserader aufweise, und die Schale auch bei ihrer
Füllung nie überlaufen sei. Schon unter Greutter zirkulierte
die Kunde, dass das Wasser aus diesem Brunnen heilkräftig

sei und gegen Krankheiten wirke. Mit legitimierendem
Eifer zeichnete bereits Greutter, teils offenbar retrospektiv
auf Aufzeichnungen oder Aussagen von P. Bonaventura

Reding (1641-1695) zurückgreifend, Fälle wunderbarer

Errettung auf, nämlich: von tödlichem Fieber (1683); von
schwerer Krankheit (1694); von epileptischen Anfällen
(1697); für gefährdetes Vieh (1694); von Blattern (1697);
beim Wunsch nach einem männlichen Nachkommen
(1686). In den einzelnen Fällen wurden auch Almosen und
Votive der Kapelle vermacht. Mit dem Neubau der Kirche
im Jahr 178258 und der gleichzeitigen Aufgabe der Kapelle
ist der Brunnen versiegt.

Wil, Maria-Dreibrunnen

Eine vorreformatorische Wallfahrtstradition weist auch
das 1275 urkundlich erstmals erwähnte Gotteshaus
Dreibrunnen auf.59 Der mit ihm verbundene auffällige Lokalname

hat sich entwickelt aus einer lautlichen Veränderung

des 1275 genannten «Tuffenbrunnen», und zwar über
die Form «Tynbrunne» (1289) zu «Trübrunnen» (1473; «an

Trübrunner weg»).60 Der Wortbestandteil «Brunnen»
bezieht sich auf eine Quelle (oder Quellen), die vor Ort zur
Bildung von (mehreren) Weihern geführt hatte (hatten).
Dreibrunnen wurde insbesondere von Wil her und von
der näheren Umgebung aus aufgesucht, und dies vor
allem von einer weiblichen Klientel. Aufgrund der Schichtung

der Sagenmotive61 und des im 18. Jahrhundert in der
Wallfahrtskirche Dreibrunnen entwickelten barocken,
offensichtlich aber auf mythisch-archaischen Vorstellungen
basierenden Bildprogramms62 stand die Lokalität im
Zeichen eines Fruchtbarkeitskults: Frauen mit unerfülltem
Kinderwunsch oder Problemen während der Schwangerschaft

begaben sich zu Gebet und rituellen Handlungen
nach Dreibrunnen. Das Marienpatrozinium ist für das

Gotteshaus urkundlich 1441 belegt.6'

Die Marienverehrung dürfte sich mit der spätgotischen
Madonna, die heute am Hochaltar der Wallfahrtskirche

zu sehen ist, (nachreformatorisch) akzentuiert haben. Es

120



Wallfahrtskapelle Maria Dreibrunnen bei WH. Gnadenbild laut Tradition aus

dem Kloster Rüti (ZH), angeblich vor der Vernichtung während der Reformation

gerettet und nach Dreibrunnen gebracht. Arbeit aus dem Werkstattumfeld

des Bildschnitzers Augustin Henckei (geb. um 1477, gest. gegen 1550),

Schaffhausen, die ca. 1520 entstanden ist. Links im aktuellen Zustand mit

jüngeren schmückenden Zutaten, rechts die Figur ohne dieses Schmuckwerk

(Freistellung mittels Fotoshop). Aufnahme 2007, Johannes Huber, St. Gallen.

- :' •

- - - •

Wallfahrtskapelle Maria Dreibrunnen bei Wil. Der Standort und die

Umgebung der Kapelle waren möglicherweise bereits im Vormittelalter

von kultischer Bedeutung. Die Kapelle dürfte im 13. Jahrhundert

gegründet worden sein. Aufnahme 2007, Johannes Huber,

St. Gallen.

handelt sich um eine (heute leider entstellend gefasste

und um üppige rahmende Zutaten bereicherte) Arbeit aus

dem Werkstattumfeld des Bildschnitzers Augustin Henckei

(geb. um 1477, gest. gegen 1550), Schaffhausen, die

ca. 1515/1520 entstanden ist.64 Die Figur soll aus dem Prä-

monstratenserkloster Rüti ZH durch eine fromme Pilgerin

vor der Zerstörung durch Bilderstürmer (wohl während

der i52oer-Jahre) gerettet und nach Dreibrunnen
gebracht worden sein. Bekanntlich gehörte das Gotteshaus

Dreibrunnen von 1289 bis 1526 dem Kloster Rüti, ab

1526 nach Verkauf dem Wiler Heilig-Geist-Spital.65 1508

ist zu Dreibrunnen ein Schwesternhaus belegt, dessen

Angehörige mit dem Kernzweck des Wallfahrtsorts in
einem Bezug gestanden haben werden.66 Ausserdem war
die Wallfahrtskirche bereits vorreformatorisch an einen
Geistlichen verpfründet.67 Die frühe Bezeichnung des

Gotteshauses als Kirche mag erstaunen, findet aber im
Geistlichen und einem verbrieften Bestattungsrecht un-
umstössliche Indizien. 1518 wird das Gotteshaus
Dreibrunnen gar als Pfarrkirche betitelt.68

Wallfahrtsort Mörschwil

Mörschwil als Wallfahrtsort ist ausschliesslich im
mikrohistorischen Substrat erkennbar. Der offensichtlich vorre-
formatorische Sachverhalt ist erstmals 1535 im «Diarium»
des Johannes Rütiner (1501—1556/1557) greifbar, und zwar
in einer von Rütiner verarbeiteten Mitteilung des Ge¬

währsmanns «Io Studer» (Johannes Studer).69 Das Ereignis

soll sich laut Eintrag rund 40 Jahre früher ereignet
haben (also ca. 1495). Der Eintrag handelt von zwei in
Mörschwil Ausgegrabenen («2 effossi»), also den sterblichen

Uberresten von zwei Individuen. Nun sei dort (wo
genau?) eine Kapelle erbaut worden («Vbi nunc sacellum

extructum»), und am Ort werde eine Prozession gehalten;
«Man läuft hinzu, um es sich anzuschauen» («circuitur
illuc concurritur visum»).

Der zweite und etwas ausführlichere Eintrag zum
Mörschwiler Skelettfund, an Rütiner durch «Io Witzig»
(Johannes Witzig) vermittelt,70 ist wenig später (1538) ins

Tagebuch übernommen worden: «Die Wallfahrt nach

Mörschwil: sehr viele im Krieg umgekommene Körper —

64 Der Autor dankt Dr. Albrecht Miller, Ottobrunn, bestens für
zweckdienliche Informationen.

65 Huber: Dreibrunnen, S. 5.

66 Registrum subsidii caritativi, S. 90.

67 Huber: Dreibrunnen. - Oberholzer: Bildersturm, 5. 95 f. - SSRQ SG,

11213, Nr. 106 a, b„ 203, 215.

68 Hundsnurscher: Investiturprotokolle, Bd. 1, S. 175.

69 Rütiner: Diarium, Bd. 1, S. 318 f., Nr. 565. - Offenbar gehen alle

jüngeren Bearbeitungen des Themas auf diese eine Quelle zurück.

Vgl. zu diesen (in Auswahl, chronologisch) Arx: Geschichten 2,

S. 645. - Arx: Berichtigungen und Zusätze 2, S. 39 f. - Naef: Chronik,

S. 599. - Kuoni: Sagen, S. 12, Nr. 16.

70 Rütiner: Diarium, Bd. 2, S. 692, Nr. 405q.

121



Der Priester Willimar verteilt nach dem Tod des hl. Gallus dessen

Kleider unter die Armen. Schuhe und Strümpfe bekommt

der verkrüppelte Maurus, der nach spätmittelalterlicher Vorstellung

an Krücken ging. Kaum hatte Maurus die Kleidungsstücke

übergezogen, konnte ergehen. Um 1500 verehrte man die

angeblichen Krücken des Maurus in Mörschwil, wobei man sich

in der Vorstellung auch nach der hier abgebildeten Illumination

richtete. Illustration 1451-1460. Quelle: StiftsBSG, Cod. Sang.

602, S. 87.

Am Totenbett des hl. Gallus zieht der verkrüppelte Maurus die Strümpfe

des Verstorbenen an und wird gesund. Die Krücken werden somit obsolet.

Die Krücken vermitteln einen Eindruck der in Mörschwil gezeigten

Gehhilfen. Ausschnitt aus Tafel 22 des Galluslebens in der Galluskapelle

des Stiftsbezirks St. Gallen. Bildentwurf und erste Ausführung ca. 1670

von Johann Sebastian Hersche (geb. 1619, letztmals erwähnt 1691),

Überarbeitung um 1760 durch Joseph Wannenmacher. Aufnahme 2011,

Johannes Huber, St. Gallen.

71 Eine Auswertung der archäologischen Befunde von 1957 nahm

1962 Jakob Grüninger vor. Vgl. dazu Grüninger: Mörschwil. Die

Ergebnisse der archäologischen Kampagne wurden in der Folge

unterschiedlich bewertet. Der Bauphasenplan (S. 55) stimmt so nicht.

Obwohl laut Grüninger (S. 55) bei der archäologischen Grabung

«mit grösster Gewissenhaftigkeit» vorgegangen worden sei, ist weder

eines der spätmittelalterlichen Werkstücke (auch nicht das

erwähnte, angeblich in die Sakristei versetzte Sakramentshäuschen)

erhalten noch sonstige von Grüninger erwähnte Zeugnisse der

Ausstattung.

72 Gemperle/Huber: Kapuzinerinnenkloster, S. 9-13. - Wilts: Beginen,
S. 344-347, ferner nach Register.

73 Nicht auf Mörschwil beziehen kann sich der auf 1469 datierte Ein¬

trag in Krebs: Investiturprotokolle, S. 561, betreffend eine ewige
Messe in der Pfarrkirche «Mörischwiler». Ausschlaggebend dafür,

dass es 1510/1511 nicht zu einer Abkurung Mörschwils von Arbon

aufgrund der aus dem Ort selbst vorgebrachten Behauptung, bei

Mörschwil handle es sich um eine ältere Kirchengründung, kam,

war einerseits die materielle Befundlage von 1494/1495, anderseits

fehlende schriftliche Belege: Weder aus lokalem Bestand noch aus

den Archiven in St. Gallen (Klosterarchiv), Arbon (Pfarrarchiv) oder

Konstanz (Bischöfliches Archiv) konnte man einen Beleg
herbeischaffen.

zuerst ein «Bildstock», bald eine hölzerne Kapelle, mit
vielen «krucken» eines Geheilten. Dann eine steinerne

[Kapelle] errichtet, wie sie jetzt noch gesehen wird. Hul-
rich Aichelman arbeitete drei Jahre dort und half dort die

Kapelle erbauen.» Aus der am Ort gehaltenen Prozession

hat sich inzwischen eine Wallfahrt zum Ort Mörschwil
entwickelt («peregrinatio ad Moerschwyl»), zu den
entdeckten Skeletten sind weitere Bestattungen, und zwar
nicht wenige («quamplurima corpora [...] absumpta»),

getreten. In den Bestatteten sah man/sah Witzig (und
wohl auch Rütiner) Kriegstote («bello absumpta»). Laut
Quelle war inzwischen auch die Infrastruktur erweitert
worden. Auf den Bildstock folgte eine hölzerne Kapelle,
in der viele Krücken eines Geheilten gezeigt wurden. Das
Gebäude der letzten bei Rütiner geschilderten Baustufe,
der steinernen (Kapelle), ist das Gotteshaus von 1538, das

1510 geweiht worden und auch archäologisch einigermas-
sen erforscht ist.71

Eine Verbindung zwischen den Funden und einem Beginen-

oder Begardenhaus, zu einem Eremiten oder einer
Eremitin ist auszuschliessen.72 Kriegerische Handlungen
im Raum Mörschwil sind nicht belegt. Ein abgegangenes
Gotteshaus kommt ebenfalls nicht in Frage;73 dazu passt,

122



Heilung eines Gelähmten am Gallus-Grab. Die Ansicht vermittelt den Eindruck

von der spätmittelalterlichen Gestalt eines verehrten Grabes. Über diesem sind

an einer Stange dem Ort und Heiligen verehrte Votive befestigt, die an

Heilungen/Wunder erinnern. Auch Krücken und Prothesen, die Gesundete zurücklies-

sen, galten als Votive. Illustration 1451-1460. Quelle: StiftsBSG, Cod. Sang.

602, S. 139.

dass man 1494 (und auch später) keine Mauern fand.74

Hingegen ist bekannt, dass die beobachteten Spuren derart

deutlich gewesen sein müssen (die 1494/149 5 Aufgefundenen

seien «Christianorum more sepulta» [nach Art der

Christen bestattet] gewesen), dass Ammann Hädiner und
die Gemeinde Mörschwil 1498 nach Rom das Gesucht

sandten, den Ort aus dem Kirchspiel Arbon abzulösen

und zu einer eigenen Pfarrei zu erheben.7' 1501 unterstützte
die Abtei St. Gallen die Ambitionen der Mörschwiler

gegenüber der Mutterpfarrei Arbon.76 Das Zusammengehen

von ambitionierter Lokal- und befangener Landesbehörde

(Abt von St. Gallen) in dieser Sache, die gegen
Arbon gerichtet war, ist nicht nur klar und deutlich, sondern
auch verräterisch. Das Gotteshaus (bei Rütiner die steinerne

Kapelle) «de fundo novo erectam» befand sich 1501

bereits im Bau und wurde 1510 geweiht,77 1511 in ihm der
Gottesdienst geregelt.78 Da Arbon in der Angelegenheit
der Abkurung aus weiter oben dargelegten Gründen nicht
nachgab, musste Mörschwil noch über 100 Jahre warten,
bis der Ort den Status einer Pfarrei erhielt.

Die Ereignisse in Mörschwil, die sich zwischen ca.

1494/1495 und 1510 zugetragen haben, weisen gesamtheitlich

betrachtet die Züge einer geschickt inszenierten, auf-

74 Arx: Geschichten 2, S. 645. Die Aussage «Als die Mörschwiler bey der

Entdeckung mehrerer begrabenen Leichname, und einiger alten

Mauern... » wird durch von Arx später zwar berichtigt. Vgl. dazu Arx:

Berichtigungen und Zusätze 2, S. 39 f. Die «alten Mauern» («... wie sie falsch

aus einigen alten Mauern schlössen... ») lässt von Arx allerdings bestehen.

Es kann sich nur um eine Ausdeutung der unklaren Stelle «et non-
nulla alia Vestigia» (und nicht wenige andere Spuren) in der Petition

von Ammann und Gemeinde Mörschwil an den Heiligen Stuhl handeln.

Ausdrücklich ist nirgend von Mauern die Rede. - Obgleich um sprachliche

und materielle Sorgfalt bemüht, bringt auch v. Arx neue erzählerische

Elemente ein: So soll man im vielbesuchten Wallfahrtsort
Mörschwil «von mehreren und grösseren Wundern» erzählt haben «als in

Einsiedeln». Die Wände der Kapelle sollen mit Gelübdetafeln (Votiven)

behangen gewesen sein.

75 Urkunde vom 16. März 1498. Vgl. dazu Knoepfli: Pfarrkirche Mör¬

schwil, S. 1. - Poeschel: Gutachten Mörschwil, S. 1. - Laut Spiess:

Mörschwil 1, S. 297, trägt die Bulle das Datum vom 7. April 1498,

ebenso der Begleitbrief an Abt Gotthard Giel von Glattburg. -
Widersprüchlich die Datierung in Wirz: Regesten 6, S. 203, Nr. 524.

76 StiftsASG, Rubr. LVI, Fasz. 5. Schreiben vom 26. August 1501 von Abt
Gotthard Giel von Glattburg an den Arboner Pfarrer Bernhard Frick. -
Vgl. dazu Poeschel: Gutachten Mörschwil, S. 2. - Vgl. auch Rütiner:

Diarium, Bd. 1, S. 697, Nr. 976.

77 StiftsASG, Bd. 46, S. 623. Urkunde vom 2. Juni 1510. Vgl. dazu Knoepf¬

li: Pfarrkirche Mörschwil, S. 1. - Poeschel: Gutachten Mörschwil, S. 2.

78 StiftsASG, Bd. 46, S. 624. Urkunde (Vertrag) vom 18. November 1511.

Vgl. dazu Knoepfli: Pfarrkirche Mörschwil, S. 2. - Poeschel: Gutachten

Mörschwil, S. 2.

-
'

o 4T
—
S X .w

L'S V ;-* ; V
cw

Einsiedeln SZ, Klosterkirche. Im Umfeld der Gnadenkapelle

aufgemachte Gehhilfen/Prothesen von geheilten Menschen,

die die Zeichen ihrer körperlichen Beeinträchtigung zum

Dank und im Sinn eines Votivs in der Kirche zurückgelassen

haben. Aufnahme um 1970 (Zeichen dieser Art inzwischen

entfernt). Quelle: Klosterarchiv Einsiedeln, KAE_F3_32_0179_

0005.

123



fälligen Aktion auf. Sie dürfte, nebst dem Zweck der

Rechtfertigung eines Kirchenbaus, auch von finanziellen
Überlegungen getragen gewesen sein. Was mochte — nebst
den aufgefundenen Gräbern — den Anziehungspunkt der
Wallfahrt gebildet haben? Bei der Beantwortung dieser

Frage richtet sich der Blick gezwungenermassen auf die

knappe Angabe «pluribus krucken sanati» (die vielen Krücken

eines Geheilten), die in der Kapelle gezeigt worden
sind, dort offenbar ausgestellt waren. Eine Geschichte zu
ihnen überliefert Rütiner nicht, und auch sonst ist zu dieser

Wallfahrt nichts bekannt. Die Vergabung von
Krücken, anderer Gehhilfen oder von Prothesen in originaler
Gestalt an Stätten, denen oder deren Heiligen man die

Heilung von einer Krankheit zuschrieb oder wo sich eine
solche ereignet hat, ist keinesfalls aussergewöhnlich (solche

Hinterlassenschaften waren Gaben des Dankes).
Rütiner berichtet jedoch nicht von einer breiten Schenkung
solcher Zeichen durch mehrere Geheilte, sondern
ausdrücklich von «pluribus krucken sanati», von den vielen
Krücken eines Geheilten. Es sind ganz offensichtlich die
Krücken (Gehhilfen) einer bestimmten Person gemeint,
die zwischen 1494/1495 und 1510 (und wohl darüber hinaus)

zusätzlich zu den Gerippen, von denen man offenbar
auch Überreste zeigte, im christlichen Zeichen zu Mör-
schwil ausgestellt worden sind.

Es gilt, diese einzige Spur der «pluribus krucken sanati»

zu indizieren. Hat man die Krücken als jene/zu jenen des

gelähmten Maurus aus der Gallusvita erklärt, dessen für
damals in der Ostschweiz mehrfach belegter Eigenname79
im Ortsnamen «Mörschwil» aufgegangen zu sein scheint?80

Die lateinische Form «Maurus» gilt als Grundform für die

Bildung des germanischen Personennamens Mauro resp.
Môro, dessen Diminutivform Maurîn resp. Môrîn (+wîla-
re) zum Siedlungsnamen «Mörschwil» führte (in der

Bedeutung «bei den Häusern des Maurîn, Môrîn»).
Bekanntlich erhielt der Gelähmte Maurus, «der so verkrüppelt

war, dass er nicht auf seinen eigenen Beinen gehen
konnte», bei der Verschenkung des Hab und Guts des

verstorbenen Gallus an die Armen dessen Schuhe und
Strümpfe. Maurus streifte sie über und war von Stund an
gesund.81 Mit einer brennenden Kerze in der Hand reihte
sich der geheilte Maurus in den Prozessionszug hinter
dem Leichnam des verstorbenen Gallus ein. Er begleitete
die sterblichen Überreste zur Zelle und Kapelle des Ein-

79 Vgl. dazu Grüninger: Mörschwil, S. 60.

80 Chart. Sang, i, Nr. 204, 292, 354. - UBSG 1, S. Nr. 204, 285, 339.

UBSG 2, Nr. 394, 411.- Borgolte: Subsidia, Nr. 204, 285, 339, 394,

411. - Die Belege lauten 811: «in vilare nuncupato Maurini»; 824:
«in Morinuuilari»; 831: «in villa Morinisuuilare»; 851 [?]: «in villa,

que dicitur Moriniswilare».

81 Vita sancti Galli 1 (Latein/Deutsch), S. 44 f.

82 Büchi: Aktenstücke, S. 105 f., Nr. 154.

siedlers im Hochtal der Steinach. Sind in den Krücken,
die, nach rund 860 Jahren selbst für einen frommen
Wallfahrer des späten 15. Jahrhunderts kaum mehr unversehrt
erhalten geblieben sein konnten, jene Überreste zu sehen,

die 1498 als «et nonnulla alia Vestigia» (und nicht wenige
andere Spuren), offenbar weitere Fundgegenstände aus

den Gräbern, sichergestellt worden sind und von denen

im Bittgesuch der Mörschwiler an Papst Alexander VI. de

Borgia (reg. 1492-1503) die Rede ist?

Sennwald:
die unverbrannte Hostie (1499 ff.)

Nach Übergriffen der Eidgenossen auf vorarlbergisches
Gebiet brachen 1499 die «Schwaben» «on alle gotzforcht»
(Diebold Schilling) in die Herrschaft Sax-Forstegg ein.82

Die Truppen drangen zu Sennwald in die Kirche St. Gallus,

wegen der Farbe ihres Turmdachs «die rote Kirche»

genannt, ein, erbrachen das Sakramentshäuschen, raubten

Kelche und das hl. Sakrament, stahlen das Geld aus
den Opferstöcken, fluchten auf den Gott der Eidgenos-



©> er /rte« mittklt v>n$ bet» jitfantt.
(Oitt jitrtcr'Pcrwcftiingrfaticntfy bas wofcrftmc

Tüte t té 6im<jtf£cn mit cmcr ^rojcn macfft
î>eu .^Pm feigen ^erteil iiCVic^cn von jag
Vn$ an$cr mc£;f<#Jtgct faßent mite
prrtmi^ jm fmuwaPo vn^ wie therore
fifcflen verPmutt iß wot^eit v»? wafs
cfrojjai U'itti%5nc§<n(3 ba &f<#e£en iß/

Brand der Kirche Sennwald, 1499. Mittendrin die Hostie auf dem Altar.

Holzschnitt, 1500 publiziert. Quelle: Schradin, Chronik, 17r-18r.

sen83 und zündeten schliesslich das Gotteshaus an.84 Freiherr

Ulrich VIII. von Hohensax (um 1462-1538),85 ein seit
den Burgunderkriegen aktiver Militär, später Söldnerführer,

Condottiere, «Kronenfresser» und in diplomatischen
und militärischen Angelegenheiten ein ebenso geschickter

wie brutaler Unternehmer,86 entstand dabei beträchtlicher

materieller Schaden.87 Dass es gerade ihn und seine

Herrschaft hart traf (auch sein Gotteshaus zu Sax ging bei
diesem Raubzug in Flammen auf), findet die Erklärung
u. a. darin, dass er zuvor jene weiter oben erwähnten
Beutezüge auf der rechtsrheinischen Seite angeführt hatte, der

Angriff auf Sennwald also eine Art von Strafaktion seiner
Feinde gegen ihn war; Ulrich von Hohensax' Rücksichtslosigkeit

wurde nun seinen Leuten in gleicher Münze

Bild links: In der durch Schwaben mittels Feuer zerstörten Kirche

Sennwald wird auf dem Altar blütenreinweiss die Hostie gefunden.

Die Farbe des Dachs des Kirchturms gab der «Roten Kirche» ihren

Namen. Das Weisse und das Rote ergeben als Kontrast einerseits

eine eidgenössisch-heraldische Symbolkombination (stand ja die

Zerstörung der Kirche des «Gottes der Eidgenossen» auch unter

einem nationalistischen Vorzeichen), anderseits legitimistisch einen

Gegensatz von göttlich sanktionierter Reinheit/Unschuld

(Eidgenossen) und Blutschuld (Schwaben). Quelle: Luzern, Korporation

Luzern, S 23, S. 364.

Sennwald, Evangelisch-Reformierte Kirche. Das heutige Gotteshaus

repräsentiert weitgehend die Architektur des Wiederaufbaus (Chor,

Schiff, Teile des Turms) nach der Zerstörung im Jahr 1499. Prominent

auf einer Geländerippe des ins Rheintal auslaufenden Hohen

Kastens stehend, bestimmte Ulrich VIII. von Hohensax diese Kirche

als Grablege für sich und seine Familie. Aufnahme 2017, Johannes

Huber, St. Gallen.

heimgezahlt:88 So kam es nicht nur zu Schäden an Gebäuden

und Landschaft, sondern bei diesem Grenzübergriff
kamen auch mehrere von Ulrichs Untertanen ums Leben.

Anlässlich der Brandschatzung der Kirche Sennwald ereignete

sich das so genannte Sennwalder Sakramentswunder:
Das Metall der im Wandtabernakel89 stehenden Monstranz
schmolz zwar, die in der Monstranz aufbewahrte Hostie
aber blieb nicht nur unversehrt, sondern sie wurde im
Steingehäuse des Wandtabernakels schneeweiss vorgefunden

(«schnewiss, hüpsch und unversert» [Etterlin]).90 Es ist

83 Vgl. dazu Brennwald: Chronik 2, S. 390: «[...] als si das dorfzù der

Roten Kilchen, so des heren von Sax ist, brantend, do retend si:

<l/l/o ist nun der Schwizer alter Got, das er inen nüt hilft?> Der
ander sprach: <Er ist nüt daheim!» Der trit sprach: <E, wir wend in

massbrenen, ob er joch in dem himel ist, das in der rouch in die

nas muess bissem».

84 Büchi: Aktenstücke, S. 107, Nr. 159. - Kothing: Urkunden, S. 224,
Nr. 28.

85 Sankt-Galler Geschichte 2003, Bd. 2, S. 23 f. (Alfred Zangger). -
Schneider: Glasgemälde, Bd. 1, S. 58 f., Nr. 128.

86 Vgl. zur Persönlichkeit Schedler: Freiherren, S. 37 ff.

87 Schmid: Bilderchronik, S. 275.

88 Bilgeri: Vorarlberg 2, S. 268, 512.

89 Anshelm: Chronik 2, S. 161. - Schilling: Bilderchronik, S. 276:

«in dem schrin und hüssli». - Schradin: Chronik, fol. 17r-18r.

125



anzunehmen, dass die «ausserordendichen» Ereignisse in
Sennwald in der aufgeheizten und von Wunderzeichen

geschwängerten Zeit um 1499, befeuert durch den bevorstehenden

Jahrhundertwechsel, eine starke Ausstrahlung mit
Breitenwirkung erzeugt haben: Da dieses Wunder resp.
Wunderzeichen «vil biderber cristener liiten gesahend»,91

erfasste sie ein grosser Schrecken, «ouch merglich froeud

entpfiengend und Gott trüwlich darumb lobtent».92 Offenbar

verzeichnete die Kirche von Sennwald am Vorabend der

Reformation regen Zulauf. Das Sakramentswunder und die

inzwischen sicherlich öffentlich vorgezeigte wunderbare

Hostie93 dürften letztlich zum Wiederaufbau des Gotteshauses

stattliche finanzielle Mittel eingebracht haben.94

Der Freiherr hatte jedoch noch Grösseres vor. Das nach

1499 wieder in Stand gestellte Gotteshaus verfügte neu
über ein imposantes Altarhaus mit dreiseitigem Abschluss.

90 Die reine Eucharistie wird, ganz im Sinn der Kriegspropaganda, in

einen Kontrast gestellt zum ruchlosen Vorgehen der Schwaben,

ihren «vil schnoeder reden und schantlichen spottworten vorab Gott

ze schmaehen und den Eitgnossen übel ze reden», mit denen sie

«on all gotzforcht» in das Gotteshaus eindringen, in diesem

gotteslästerlich sprechen und es schliesslich «uss eigner bossheit» anzünden

(Zitate nach Schilling: Bilderchronik, S. 275). Der Vorfall sorgte
für hitzige Aufregung und fand textlich und illustrativ Eingang u. a.

in die Chroniken von Diebold Schilling, Nikiaus Schradin und Johannes

Stumpf, wobei eine synoptische Tradition erkennbar ist.

91 Ähnlich auch Schradin: Chronik, fol. 18r: «Dass habent ettlich schin-

barlich mögen sechen/Gar ein mergklich gross wunderzeichen/Ess

mag eim sind herz nit gnCig erweichen/Als die rot kilch von vinden

ward geprandt. [...] Ein yeder vernünftiger mensch durch sin witzt

Mag nit gnögsam uslegen dass zeichen gross. Und wie die macht

gottes ist so grundloss/».

92 Schilling: Bilderchronik, S. 275 f. - Etterlin: Chronik, S. 286 f. -
Vgl. auch die Verarbeitung des Vorfalls bei Senn: Chronik, S. 104-

106. - Ferner: Anshelm: Chronik 2, S. 160 f.

93 Angedeutet beispielsweise von Schilling: Bilderchronik, S. 276:

«Also nam die wirdig priesterschafft dasselb wirdig sacrament,

tatend das an ort und end, wie dann christelich Ordnung innhaltet.»

- Noch deutlicher bei Anshelm: Chronik 2, S. 161: «habend die

priester êrlich an ein andre gebuerliche stat tragen und zü einem

wunder behalten».

94 Aebi: Kirchgemeinden, S. 32.

95 StaatsASG, AA 2 A 12-3 (Kopie der Stiftung). - StaatsAZH, A 346,
1 (346, 1, Bl. 14. 106: Urk. von 1514 [21. März 1513]). Zit. nach

Bänziger: Freiherr, S. 85 [zit. nach Vasella: Schlegel]. - Vgl. ferner

Aebi: Archiv, S. 121 f. - Büchel: Urkunden, S. 103-105. - Vasella:

Schlegel, S. 14.

96 Vgl. dazu Bänziger: Freiherr, S. 85. Er bringt die Stiftung in Verbin¬

dung mit dem nach Ansicht der beteiligten Protagonisten, darunter

Freiherr Ulrich von Flohensax, von Gott begünstigten Feldzug der

Eidgenossen in Norditalien. Im Jahr 1512 erreichen die Eidgenossen

mit der Rückeroberung der Lombardei einen der Flöhepunkte ihrer

Norditalienpolitik. Die Altarstiftung sei als Dank zu verstehen.

97 Brinker: Heinrich, S. 64. - Denkmalpflege Kanton St. Gallen 3,

S. 253 f. - Kessler: Gereimtes. - NjblSG 132 (1992), S. 65-70. -
Reich: Johann Philipp. - Senn: Chronik, S. 120. - Schäpper:

Leben. - Schäpper: Sennwald. - Thomann: Beschreibung, S. 10 f.

Freiherr Ulrich VIII. von Hohensax. Eitler, selbstverliebter Pfau des

Schlachtfeldes und gleichzeitig kummervoller Besorger seiner letzten

Dinge. Die ambitionierte Gründung einer Familiengrablege in

der Kirche Sennwald, wo sich (vielleicht sogar auf seine Anweisung

hin) mit dem Hostienwunder Wunderbares zugetragen hat, und die

Organisation regelmässiger Messen beim Begräbnisort veranschaulichen

die Angst-Idee einer bluthändigen Kriegsgurgel, nach brüchigen

weltlichen Triumphen dem drohenden göttlichen Strafgericht

durch das ewige Gebet wenigstens teilweise zu entkommen.

Ausschnitt aus einer Wappenscheibe des Freiherrn, um 1510 (Gesamt-

mass 42.8 x 32.2 cm). Schweizerisches Landesmuseum Zürich, Dep.

46 (Eigentum der Gottfried Keller-Stiftung).

Weit in die Eidgenossenschaft hinein beteiligte man sich

an der Ausstattung der neuen Kirche (mit Wappenscheiben),

und auch das freiherrliche Paar griff tief in die
Tasche: Denn es beabsichtigte, in der neuen Kirche auch die

Grablege der Familie einzurichten. 1513 stifteten Ulrich
VIII. von Hohensax und seine Frau Agnes von Lupfen
eine zusätzliche Priesterstelle mit Wittum und für ihr und
ihrer Angehörigen Seelenheil eine aufwändig begangene

Jahrzeit, verbunden mit einem Ewiglicht.95 Die Pfrund-

stiftung von 1513 deckte verschiedene Bedürfnisse ab.96

Der mit der Pfründe verbundene Altar stand in der Kirche
Sennwald unmittelbar vor der Gruft der Freiherren, diese

zwischen dem Altarblock und der südlichen Chorbogen-
wand.97 Das «begreptnist» des Stifterpaars wird in der Stif-

126



tungsurkunde von 1513 sowohl als würdig zu gestaltender
Vorgang (Beisetzung) als auch als ausgeschiedene Örtlich-
keit (Begräbnisstätte) angeordnet.'8 Die älteste Beschreibung

der Grabstätte stammt von Caspar Thomann: «Für-
nemlich aber ist merkwürdig, den Freyheren ihr begräb-

nus; diese ist eine aufgemauerte 4. egichte Grufft ohnge-
fehr 9. Schuh lang und 6V2 schuh breit; Sie ist etwann 3.

schuh in die Erde ausgegraben, und iVz Schuh über den

Boden erhöhet; ob derselbigen ligt ein grabstein, dessen

Jnsigel aber verblichen, vornen an der Seithe war ein mit
einer kleinen blate vermauertes loch, anietzo ist ein Eichenes

thürengerichtli, mit einem eichenen diken bret
beschlossen, durch welches ein Mensch in die grufft hinein-
schlieffen kann, darinn noch zu sehen, der unverwesene

Cörper dess Freiherren Johann Phillippen...»." Mit
Ausnahme des 1991 aufgefundenen Gruftraums im Boden ist
das bei Thomann beschriebene Hochgrab sonst nicht weiter

dokumentiert. Gemäss Stiftungsurkunde von 1513

haben sich an den Ecken der Grabplatte möglicherweise
Halterungen für die erwähnten vier Kerzen befunden
(«vier wachskertz [...] zuo den vier jharzeiten uff unser
begrebnus ufsteckhen und bezündten»).100

Als Einzelobjekte der Altarausstattung, die am ehesten

der Privatstiftung des Jahrs 1513 zuzuordnen sind, werden

1529 (vgl. weiter unten) erwähnt: ein Messkelch, ein
Messgewand (resp. Messgewänder) und «ain grosy Taf-
len», worunter wohl ein Altargemälde zu verstehen ist.
Ganz offensichtlich bezweckte Ulrich von Hohensax mit
diesen Zuwendungen und Einrichtungen, die Bedeutung
der Kirche Sennwald zu verstärken.101 Das möglicherweise
vorgetäuschte Sakramentswunder von 1499 fügte sich in
diesen Kontext; jedenfalls kam es als Ereignis, das als

göttliches Zeichen ausgelegt wurde, durchaus gelegen. Dieses

Wunderzeichen, der bald einsetzende wallfahrtsähnliche
Kult und die Tatsache, dass ein später von St. Luzi, Chur,

eingesetzter Priester am Altar zelebrierte und ein Konven-
tuale dieses Klosters der Seelsorge vorstand,102 fügten sich

in den Entschluss des Freiherrn, das Gotteshaus Sennwald

zur neuen Grabkirche der Familie von Hohensax zu
bestimmen: Das ewige Gebet für den Stifter (der sich
zahlreicher Kriegsverbrechen schuldig gemacht und daher
Grund hatte, um seine Seele zu bangen) und dessen

Familie sollte an deren Grab dauerhaft eingepflanzt
werden.103 Die Stiftung der Pfründe und der Jahrzeit im Jahr

1513 erfolgte offenbar auch in Hinblick auf den nahenden
Tod der Agnes von Lupfen (gest. 1513/1514).104

Benken: Muttergottes auf dem
Buechberg (Maria Bildstein) (1519 ff.)

Für den nachfolgenden Sachverhalt ist die Quellenbasis
äusserst schmal. Den einzig verlässlichen Zugang stellt eine

Sachquelle dar, und zwar der erhaltene, gleich nachfolgend

vorgestellte Bildstock. Über seine Geschichte scheint sich

seit 1884 die darstellende Literatur in unkritischer, synoptischer

Tradition wie folgt geeinigt zu haben:1031519 trug
Johann Heinrich Jud (oder Jan?), Meisterknecht des Frauenstifts

Schänis, eine offenbar schon zuvor verehrte
Marienstatue auf den (Oberen) Buechberg zwischen Schänis

und Benken. Hier liess die Äbtissin (1495-1525) Barbara

Trüllerey (gest. 1525) offenbar noch im gleichen Jahr einen
rund zwei Meter hohen Bildstock aus Stein errichten, in
dessen Nische man das von Jud hierher gebrachte Marienbild

stellte (Bildstein).106 Dieser (erhaltene) Bildstock weist
die Jahreszahl 1519 auf, ferner eine Reihe von mit Punkten
versehenen Buchstaben, die einen längeren Titulus abzu-

98 Vgl. dazu Bänziger: Freiherr, S. 85: «begrebnus geben mit waih-

wasser und weyrach, wie sich dann gebürt, derselb kilchherr im

Sennwald solle auch vier wachskertz, ehrlich wie sich gezimbt und

gebürt, zuo den vier jharzeiten uff unser begrebnus ufsteckhen

und bezündten». - Büchel: Bendern, S. 32.

99 Thomann: Beschreibung, 5. 10.

100 Bänziger: Freiherr, S. 85.

101 Am weitesten in der Argumentation und Deutung der Kirche

Sennwald als Mausoleum von Freiherr Ulrich von Hohensax geht
Staeheiin: Geschichte, Umschiagseite 1.

102Saulle Hippenmeyer: St. Luzi, S. 224.

103 Weitere mögliche Gründe bei Staeheiin: Geschichte, Umschiagseite
1. Staeheiin setzt den Zeitpunkt des Wechsels der Grabkirche nach

1480 an. Demnach hätte die Kirche Sax seit 1446 beständig an

Bedeutung verloren. - Es scheint, dass Johann Philipp von Hohensax,

der Enkel Ulrichs von Hohensax, der erste Prominente der Familie

gewesen ist, der in der Gruft beigesetzt worden ist. Folglich gehört
sein noch erhaltener Leichnam in den Kontext dieser Familiengruft,
die anlässlich der Kirchenrestaurierung 1990/1991 wieder zum
Vorschein gekommen ist.

104 Strickler: Actensammlung 2, S. 148, Nr. 355: «seiner sei. frau

wegen habe er abereine baaresumme ausgegeben, um einen

messpriester zu erhalten».

105 Die gründlichste und wohl auch kritischste Auseinandersetzung mit
dem Gnadenort bietet Salzgeber: Maria Bildstein. Zuvor bildete

KDM SG 5, S. 48-51, die Grundlage. - Für die sich inhaltlich
wiederholende ältere Literatur sei Henggeier: Helvetia Sancta, S. 101 f.,

genannt. Dieser und manch anderer Titel gehen zurück auf Tremp:

Bildsteinpilger. - Kaum neue Aspekte in Hugger: Wallfahrtsorte,
S. 146-155 (Abb.).

106 Anders stellt 1864 Laurenz Burgener: Wallfahrtsorte, S. 53, Figur
und Bildstock dar. Letzterer sei 1519 vom Meisterknecht Johann

Heinrich Jan aufgerichtet und mit dem Bildnis der Maria ausgestattet

worden: «Dieser in gläubig frommem Sinne gesetzte Bildstein

sollte gleichsam ein Schutz- und Wehrstein werden gegen die neue
Lehre [der Reformation: Anm. JH], welche Menschenwerk und
Menschenweisheit an die Stelle von Gotteswerk und Offenbarung zu
setzen sich bemühte.» Diese Sicht, noch von Bucher: Maria
Bildstein, S. 45-47 (allerdings erwähnt er auch die Pest), und vielen

anderen vertreten, stand (1864) wohl noch unter dem Eindruck der

politischen Ereignisse der Jahre 1847/1848 (vor denen die Gründung

des Bistums St. Gallen und der Bau der [vierten] Kapelle auf
dem Buechberg bei Benken wie ein Gegenprogramm anmuteten).

Mit einem nahenden Bildersturm hatte die Massnahme des Meisterknechts

1519 hingegen nichts zu tun.

127



Benken, Buechberg
(Maria Bildstein)

Entstehen eines Wallfahrtsorts.

Rekonstruierende und stark
idealisierende Bildfolge
(Xylographien) eines unbekannten

Entwerfers, 1884, in Tremp:
Bildsteinpilger, 5. 39, 43, 47, 49, 53.

M. X £'&I) trl)ült son 0. iäjeibolf ins ßtlb
®l;rt(li an ber .Säule.

Der Meisterknecht Jud (Jan) stellt 1519

die Muttergottes in den Bildstock.

Maria Anna Fäh (1713-1752) nimmt von einem

Dominik Heidolf aus Maseltrangen eine Darstellung

von Christus an der Geisselsäule entgegen
und stellt sie auf dessen Anweisung als Ersatz für
das (verwitterte) Muttergottesbildnis in den

Bildstock, um den herum inzwischen ein Verschlag

(erste Kapelle) errichtet worden ist (ca. 1740).

3. $. 3nb (San) errtdjtct im Sali« 1519
bett ßilbftein mit bem Ularienbitb.

ffirflc ®apclle (für ben Bitbflein).
Die üjolfcapelte (für bie pifget).

Dritte, grtigere ffiayeUe
(in biefem Saijrljimbert, mit itotcüätiKcn).

Diertc fflapclle mit Xtar
(6encbicirt non 8i|iijof Stirer ben 12. Bert. 18-18).

Weiterentwicklung der Infrastruktur: oben ein

Holzgehäuse (zweite Kapelle) für den Bildstock, um
1800 (man beachte die beiden Votive), unten die

erweiterte (dritte) Kapelle (um 1830), in Riegelbauweise,

die Gefache mit einer Pflastermischung aus

Lehm und Stroh ausgefüllt, der Boden mit Glarner-

schiefer belegt, das Dach mit Schindeln eingedeckt.

Inneres der dritten Kapelle von ca. 1830 mit dem

Bildstock, darin die Skulptur Christus an der

Geisselsäule, links ein grosses Kruzifix aus der alten

Kirche von Benken (wohl das ehemalige Chor-

bogenkreuz), an den Wänden zahlreiche Votive.

So genannte vierte Kapelle. Grundsteinlegung am

29. September 1847, Kapellweihe am 12. September

1848 durch Bischof Johann Peter Mirer (1778-
1862; im Amt ab 1846), St. Gallen. Das Gnadenbild

Christus an der Geisselsäule wurde auf den

Altar gestellt, der alte Bildstock von 1519 draussen

neben der Kapelle platziert.



Benken. Wallfahrtskapelle Maria Bildstein. Der

(inzwischen vermutlich mehrfach erneuerte und

umplatzierte) Bildstock von 1519 steht heute als Relikt

aus einer anderen Zeit in der Krypta der Wallfahrtskapelle.

Aufnahme 2017, Johannes Huber, 5t. Gallen.

Schanis. Kapelle St. Sebastian (in den Eichen, am alten Linthflusslauf gelegen). Hier

hatte sich ein spätmittelalterliches und vorreformatorisches Sebastian-Heiligtum

mit Wallfahrtscharakter etabliert. Es blühte nach 1531 erneutauf. Die abgebildete

Architektur geht teils auf das Jahr 1510 zurück (Chor), Mauerteile des Schiffs (vgl.

die Rundbogenpforte) scheinen jedoch um einiges älter zu sein. Aufnahme 2017,

Johannes Huber, St. Gallen.

kürzen scheinen.107 Der Bildstock befindet sich heute in der

Krypta der Wallfahrtskirche Maria Bildstein108 (deren
Tradition selbst auf diesen Bildstock zurückgeht).109

Die heute verschollene (und vermutlich verlorene) Skulptur

der Muttergottes soll vom reformatorischen Bildersturm

verschont geblieben sein, wodurch Bedeutung und

Ausstrahlung von Kultbild und Ortlichkeit zugenommen
hätten; belegen lässt sich jedoch auch dies nicht. Hingegen

weist einiges darauf hin (auch aufgrund einer

Verdichtung der Quellen), dass die Stätte im Buchenwald in
den nachfolgenden Jahrhunderten weiterhin in Verehrung

gestanden haben muss: Das Heiligtum, dem zahlreiche

Exvotos verehrt worden sein sollen, nannte man wegen

des in der Linthebene grassierenden «Kalten Fiebers»

(Malaria) auch «Gfrörer-Chappeli».110 Im 17./18. Jahrhundert

dürfte die Stätte ihren Zweck auch im Rahmen der

Bestrebungen der Gegenreformation erfüllt haben;
allerdings ist darüber nichts Konkretes bekannt. Im 19.
Jahrhundert sodann entwickelte sich Maria Bildstein zu
einem bedeutenden Wallfahrtsort.

Dass Johann Heinrich Juds Massnahme 1519 mit der Pest

in einem Zusammenhang gestanden haben könnte, die

1519 pandemisch auch das Gasterland überzog, ist, nach

früheren Ansätzen, wiederum als (flüchtiger) Gedanke
auch Joachim Salzgebers Ausführungen zu entnehmen,
obzwar er dieser Spur nicht weiter nachgehen wollte.
Einiges lässt daran denken, dass Jud weniger die Figur ret¬

tete, sondern vielmehr sich selbst, Angehörige seiner
Familie und wohl auch der klösterlichen Gemeinschaft,
indem man sich auf den relativ abgeschieden gelegenen

Buechberg in Sicherheit begab. Dort wird die Gruppe die

Epidemie einigermassen schadlos überstanden haben.

Man dürfte das Uberleben der Wundertätigkeit der

Muttergottes zugeschrieben haben, deren Standbild (wohl aus
dem Stift Schänis) Jud auf den Berg mitgenommen hatte.

107«H.RI.S.J.H.J.F.P.I.I.E.RS.M.1519». Bucher: Maria Bildstein, S. 49, er¬

wähnt einen Hagiographen, der die Inschrift folgendermassen
aufgelöst habe: «Hanc Posuit Imaginem Sanctam Joannes Henricus Jud

(Jan) Famulus Primarius In Imperiali Et Principali Scennensi Monas-

terio 1519». (Übersetzung nach Salzgeber: Maria Bildstein, S. 15:

«Dieses heilige Bildnis errichtete Johann Heinrich Jud, Meisterknecht

im kaiserlich-fürstlichen Stifte Schänis 1519»),

108 Der Lokalname «Bildstein» ist vor allem in der Ostschweiz verbreitet,

spezifisch im Sanktgallischen (Benken, Sennwald) und Appenzeller-
land (Rüte, hier in zahlreichen Variationen und Verbindungen). Es

handelt sich um einen gehauenen oder gemauerten Stock, der ein

Kreuz oder Bild trägt, dieses Bildelement möglicherweise in einem

Gehäuse/einer Nische zeigt. Vgl. dazu Idiotikon, Bd. 10, Sp. 1743 f.,

Bd. 11, Sp. 870.

109 Abb. in Maria Bildstein, S. 14, 41. Ältere Darstellungen S. 6, 19, 21,

35.

110 Begriff nach Salzgeber: Bildstein, S. 16. - Benken in Stichworten,
S. 37: «Gförer-Chappeli». - KDM SG 5, S. 48: «Gfrorer-Chappeli». -
Der Begriff gründet auf «Frörer» («Wechsel- od. kaltes Fieber»;

Id. 1, Sp. 1315), das synonym zu «kaltwee» («Chaltwe» [Wechsel-

fieber]) steht. Vgl. dazu Id. 15, Sp. 45 f.

129



Kartusche (35 x 47 cm, Tinte auf Papier, auf Karton;

vermutlich erste Hälfte des 19. Jahrhunderts) mit

Erinnerungstext an die wunderbare Errettung des

Hans Feer. Die Kartusche, wohl die dokumentierende

Kopie einer älteren Vorlage, befand sich

ursprünglich im alten Zeughaus Luzern. Der Text lautet:

«Diser Pfeyl ist Anno 1515 den 13. Sept:bris in

der Großen Meyländer Schlacht bey Marinang dem

WohhEdlen Jkr Hanß Feer, So mit Einem Fähnli mit

24000 Schweytzeren Alldort geweßen, durch den

Halß ohne Verlezung der Gurgel geschoßen worden,

Worauf Er sich nacher Schänis Zum Hl: Sebastian

Verlobet, und danne auch Glücklich beym Leben erhalten

worden.» Quelle: Historisches Museum Luzern.

Dort verblieb es und wurde dann zum Wallfahrtsanlass.

Von Bedeutung war offenbar auch eine Wasserquelle, die
unmittelbar beim Bildstock entsprang (die Quellaustrittsstelle

wird heute durch den Brunnen neben der Kirche
angezeigt).111 Der Buechberg ist folglich nichts anderes als

ein Fluchtberg, ein Pestrefugium, vergleichbar etwa mit
dem Gärteschberg bei Wil SG, dem Forst bei Altstätten
SG oder dem Rossbüchel bei Grub (SG). Wenn Jud gerade

diese Lokalität aufsuchte, so hängt dies damit zusammen,

dass der Benkner Büchel schon zu früherer Zeit
verschiedentlich auch die Funktion eines Fluchtortes gehabt
haben muss. Er war durch Restwasserflächen des einstigen
Tuggener Sees zusätzlich abgeschirmt. Ins Refugium auf
dieser Ffügelseite hatte sich jeweils vor allem die Schäner

Bevölkerung begeben, die von hier aus freie Sicht auf das

Dorf hatte (was auch psychologisch begründbar ist und
einem Bedürfnis nach Sicherheit entsprach [letztlich ging
es um die Verhinderung von Plünderungen]).

Der hier fragmentarisch aus unscharfen Indizien
rekonstruierte Ursprung des heutigen Wallfahrtsorts Maria Bildstein

wäre demnach ein eindrückliches Beispiel dafür, wie

aufgrund einer akuten Gefährdung durch ein konkretes

Ereignis unter besonderen Umständen eine Gnadenstätte
entstanden ist, aus der sich ein Wallfahrtsort entwickelt
hat. Obwohl in den 500 Jahren seither Maria Bildstein
zahlreiche Umdeutungen und Akzentverschiebungen
erfahren hat, sind über die ganze Zeit die mythische
Integrationsfigur Maria und die von Menschen in sie projizier-

111 Vgl. dazu Maria Bildstein, S. 21 (Abb.).

112 Vgl. zu dieser Ammann: Reformation, S. 215.

113 UBSGSüd, Nr. 124.

te Fiilfeerwartung als Konstanten der Verehrung mit dem
Ort einerseits und in der Vorstellung der hierher
Kommenden anderseits verhaftet geblieben.

Schänis: St. Sebastian

Die Kapelle112 steht südlich des Dorfs, in der Nähe des

Linthkanals, ursprünglich unmittelbar am alten Linth-
lauf, wo sich auch eine Anlegestelle befunden hat. Das

Gotteshaus ist als «Wallfahrtskapelle St. Sebastian in den
Eichen» bekannt, wobei dieser letzte Beisatz zum Patrozi-
nium für die Zeit vor der Reformation nicht belegt werden

kann. Das Patrozinium verweist auf den Hauptheiligen
des nahen Klosters Schänis, das Patronat und Kolla-

tur über die Kapelle hielt. Ausgehend vom Kloster, für das

Sebastian als Patron bereits 1045 belegt ist,"3 wurde der

Märtyrer in ganz Gaster verehrt und schliesslich zum
Landesheiligen erhoben. Auch führte das Kloster den hl.
Sebastian als Zeichnung mitsamt Titulus in seinem ersten
bekannten Siegel.

Die Kapelle wird urkundlich 1479 erstmals erwähnt und
war an einen Geistlichen verpfründet. Äbtissin Elisabeth

von Goldenberg erhielt 1493 in Schwyz die Erlaubnis, für
die schlecht dotierte Kapelle Geld zu sammeln. Diese
Massnahme zielte auf einen umfassenden baulichen
Eingriff ab, der dann unter der Äbtissin Barbara Trüllerey
(vgl. oben) bis 1512 realisiert wurde. Bereits ab 1477 sind
auch für die Klosterkirche Baumassnahmen belegt, die
sich zuerst auf das Querschiff bezogen, i486 auf den Bau
des Turms und 1506 auf den Bau eines gotischen
Altarhauses. Das Stift muss während dieser Zeit also unter
einer finanziellen Mehrfach- resp. Dauerbelastung gestanden

haben. Dies könnte, zumal zu einer Zeit vermehrt

130



Angeblicher Armbrustbolzen, der Hans Feer 1515

während der Schlacht bei Marignano getroffen hat. Es handelt
sich um ein zu Ausstellungszwecken präpariertes Museumsstück,

von dem höchstens noch die Spitze original ist (der Pfeil ist auch

insgesamt zu lang). Masse: 59.6 x 4.2 x 1.2 cm. Quelle: Histori¬

sches Museum Luzern.

auftretender Pestepidemien, zu einer intensiveren
Bewirtschaftung des Sebastiankultes in einer eigens dafür
hergerichteten Kapelle geführt haben, auch zum Zweck der

Finanzierung all der genannten Bauvorhaben.

Obgleich für St. Sebastian der Status einer spätmittelalterlichen

Wallfahrtskapelle allgemein angenommen wird,
so liegt zu einer vorreformatorischen Wallfahrtsaktivität
in Schänis kaum Quellenmaterial vor (hingegen zu
Wallfahrten nach 1531, was möglicherweise der Wideraufnahme

einer älteren Tradition entsprach). Zwei Indizien lassen

dennoch auf einen spätmittelalterlichen Sebastianskult

schliessen. Zum einen war um 1515 die Kapelle an der

Linth auch in Luzern bekannt. Der Luzerner Fähnrich
Hans Feer, dem in der Schlacht von Marignano (1515) ein
Pfeil den Hals (ohne Beschädigung der «Gurgel»)
durchbohrte, versprach, als ihm der Hals anschwoll und der

darin feststeckende Pfeil abgeschnitten werden musste,
eine Wallfahrt nach St. Sebastian zu Schänis. Nach

geglückter Operation und Entfernung des Pfeils aus seinem
Hals habe Feer, «frisch und gesund [...] heimgekommen»,

das Geschoss als Votivgabe in der St.-Sebastians-

Kapelle zu Schänis aufhängen lassen. Anlässlich der
Reformation wurde der Pfeil von Feers Erben zurückgekauft
und ins Zeughaus Luzern verbracht. Eine Schriftkartusche,

an der der Pfeil einst befestigt war, blieb erhalten in
der Sammlung des Historischen Museums Luzern.114 Feers

Verehrung des Pfeils an Sebastian bezieht sich auf die Vita
dieses Heiligen und dessen Martyrium: Wegen seines

standhaften Christenglaubens durch den römischen Kaiser

Diokletian zum Tod verurteilt, schössen auf den an
einen Baum gebundenen Sebastian numidische
Bogenschützen. Obwohl mehrfach getroffen, überlebte Sebastian

diesen Pfeilregen und wurde durch eine Frau namens
Irene gesundgepflegt. Diesen Bezug zum Uberlebenden
Sebastian hatte Hans Feer, dem ebenfalls ein neues Leben

geschenkt worden war, vor Augen.

Zum andern gingen 1529 die Bilderstürmer offenbar
wählerisch-gezielt und so mit besonders brachialer Gewalt

gegen eine Darstellung des hl. Sebastian in der Kapelle

vor; dies lässt vermuten, dass man aus Sicht der Akteure

vor allem mit diesem Kultbild Enttäuschung erfahren hat

- naheliegend während der Pestepidemie von 1519, die
auch im Gebiet von Schänis zahlreiche Opfer gefordert

haben dürfte. Der Reformationschronist Valentin Tschu-
di beschreibt den Vorfall von 1529 so: «In dem huobend si

an, mëngerlei muotwillen zuo tryben mit schatlichem
Wesen, so si ein gross marterbild von S. Sebastian gen Schän-

nis an eim sëil zugend, darby si vil gespötts tribend, und
für anders schabetend si im ouch die brüne und suoch-
tend im die wilden zänd»."5 Die «brüne» (braune
Färbung) lässt an ein verrusstes, villeicht älteres Bild denken,
in das «wilde zänd», vielleicht echte Zähne eingesetzt
worden waren.

Kapelle St. Leonhard bei Ragaz

Dass die Kapelle St. Leonhard beim heutigen Bad Ragaz
ein Wallfahrtsort gewesen sei (Leonhard in verschiedenen

Funktionen, ferner zahlreiche Heilige/Nothelfer in einem
breiter gefassten Heilsspektrum), wurde dominant
erstmals 1983 von Werner Vogler vorgebracht; Voglers
Bestimmung der Kapelle konnte sich in der Forschung vorerst

so behaupten.1"5 Als wesentlich zurückhaltender in
Bezug auf eine solche Ausdeutung zeigt sich hingegen die
ältere Literatur: Eine Wallfahrt nach St. Leonhard war in
ihr höchstens andeutungsweise ein Thema.117

Auffällig ist, dass die erhaltenen, erst 1945 wieder freigelegten

spätmittelalterlichen Wandgemälde im Innern der

Kapelle den hl. Leonhard nicht etwa in Verbindung mit

114 v. Liebenau: Luzern, 55. - Vgl. dazu auch Fraefel: St. Sebastians-

Kapelle, S. 4. - Die Pfeil-Reliquie, ein besonderes Kuriosum, ist
im Inventar des Historischen Museum Luzern aufgeführt und auch

ausgewiesen (Inv.-Nr. 287). Es dürfte sich um ein präpariertes,

Anschauungszwecken dienendes Museumsstück handeln, von dem

vielleicht noch die Spitze echt ist Der Autor dankt Christoph

Lichtin, Leiter, Direktor kantonale Museen, bestens für zweckdienliche

Informationen..

115 Tschudi: Chronik, S. 55 f.

116 Bless-Grabher: Frömmigkeit, S. 256 (sie prägt in diesem Zusammen¬

hang die Bezeichnungen «Nah-Wallfahrt» und «Kapelle des

Viehpatrons»). - Vogler: St. Leonhard bei Bad Ragaz (auch in Voglers

schreibendem Umfeld [etwa bei Bruno Kutter] wird St. Leonhard als

« Wallfahrtskirche» bezeichnet).

117 Vgl. dazu KDM SG 1, S. 290-301. - Mannhart. Patrozinien, S. 28 f.,

54. - Müller: Kirchen und Kapellen, S. 46-48. - Nüscheler: Gotteshäuser

1, S. 14. - Rothenhäusler: Festschrift, S. 13-20.

131



Ragaz. Kapelle St. Leonhard. Typus Siechenkapelle (Feldsiechen).

Überrest einer ausserhalb der klösterlichen Verwaltungssiedlung

gegründeten spätmittelalterlichen Absonderungseinrichtung,

die zur Aufnahme von Aussätzigen aus dem Herrschaftsgebiet

der Fürstabtei Pfäfers diente. Die Kranken gelangten vom Siechenhaus

(abgegangen) über einen holzverschalten, geschlossenen

Zu- und Aufgang (am Schiff rechts sichtbar) auf die Empore.

Aufnahme 2014, Johannes Huber, St. Gallen.

Ragaz. Kapelle St. Leonhard. Chorfresko des 15. Jahrhunderts mit

Darstellung der Muttergottes, einer knienden armen Seele, dem

hl. Leonhard (Patron der Gefangenen) und Gefangenen «im Block»

(Fussschelle, das Ganze in einem Gefängnisturm). Die Kapelle

war einer der letzten Gebetsorte von zum Tode Verurteilten, die

zu St. Leonhard «im Block» auf ihre Hinrichtung warteten. Quelle:

Archiv Johannes Huber, St. Gallen.

Vieh zeigen (worin man einen der Hauptbeweggründe
vermutete für die Wallfahrt zu Leonhard, der auch als

Viehheiliger angerufen wurde),"8 sondern mit Gefangenen

und einer zur Muttergottes betenden Seele. Allein
schon aufgrund dieses wichtigen ikonographischen
Hinweises ist die Kapelle funktional primär in einen
rechtsarchäologischen Kontext zu stellen."9 Sie war einerseits der

Ort, an dem eine zum Tod auf dem nahen Hochgerichtsplatz

(in Ragaz der Galgenhügel [beim Lokalnamen «An-

hau»] ; an der Weiligstrasse gelegen) verurteilte Person im
Beisein eines Geistlichen (auch «Auströster» genannt)
eines ihrer letzten Gebete sprach oder die Beichte ablegte.120

Anderseits konnten über einen geschlossenen Zugang zur
Empore Siechen des nahen Absonderungshauses, wo sich

vielleicht auch der Stock121 (Vorrichtung zur Arretierung
der Füsse eines Gefangenen) befunden hat, zusammen
mit Gesunden dem Gottesdienst beiwohnen (und eben-

118 Vgl. dazu LCI 7, Sp. 394-398.
119 Vgl. dazu Huber: Gotteshäuser in Bad Ragaz, S. 35-39.
120 Vgl. zu diesem kulturgeschichtlich relevanten Komplex Huber:

Richtstätte Espen.

121 Vgl. zum Begriff Grimm: Wörterbuch 19, S. 30-32.

Ragaz. Kapelle St. Leonhard. Chor. Ungedeutete, in die Farbschicht

(Bildrahmen; vgl. die vorhergehende Abbildung) geritzte Kleinstinschriften,

wohl Segens- und Hoffnungssprüchei-formeln, aber auch

Personennamen, vielleicht Wünsche. Quelle: Archiv Johannes Huber,

St. Gallen.

132



falls durch die Fürsprache des hl. Leonhard aus ihrer
körperlichen Gefangenschaft befreit werden). Teile des

geschlossenen Ganges sind anlässlich der letzten Restaurierung

(1980/1981) rekonstruiert worden, blieben jedoch
ohne schlüssige Funktionsdeutung,122 ebenso wie die einst
wesentlich grössere, inzwischen zurückgebaute Emporenanlage.123

Der bereits in vorreformatorischer Zeit für
St. Leonhard zuständige Geistliche (belegt ist schliesslich

eine recht stattliche Priesterliste) kümmerte sich um die

Seelsorge der Siechen. Deren Existenz wurde durch eine

auffällig grosse Zahl von Vergabungen, Jahrzeitstiftungen
und angekauften Zinsgütern unterstützt. Die aufwändige
Bewirtschaftung der Zinsgüter, des Feldsiechenhauses

und der Kapelle machte schliesslich auch einen Pfleger

nötig; in dieser Funktion begegnet als Erster 1414 Hein-
rich Hegner (genannt 1414-1418), der offenbar auch in die

Gründung von Kirche und Absonderungshaus involviert
war.124 Ob später die Geistlichen diese administrative
Funktion wahrnahmen, lässt sich nicht ausmachen. Die
Gründung des Absonderungshauses vollzog sich unter
den Augen der geistlichen Landesherrschaft Pfäfers, mit
deren Interessen sie offenbar übereinstimmte.

In vergleichbarer Weise dienten die dem hl. Leonhard
geweihten Kapellen in Ruf! (Gde. Schänis; am Weg von
Schänis zur Richtstätte Büele [Büelen] südlich von Rufi)I2S

und St. Gallen-St. Leonhard (am Weg von der Stadt zum
Richtplatz in Schönenwegen).126

Kirchlein St. Martin in Calfeisen

Die Siedlung St. Martin mit dem Gotteshaus127 bildet
einerseits den dorfähnlichen Mittelpunkt, anderseits

einen der östlichsten von mehreren Höfen zugewanderter
Walser (Walliser), die um 1300 im Tal den Landesausbau
aufnahmen.128 Die Siedler profitierten von rechtlichen
Privilegien (nach Walser Recht) und bildeten
niedergerichtliche Strukturen.129 Calfeisen wird urkundlich
erstmals 1282 im Zusammenhang mit dem Ubergang dieses

Besitzes von der Abtei Disentis auf Heinrich von Rhäzüns
erwähnt,130 die Walser Siedler und die Lokalität Sardona,

122 Denkmalpflege Kanton St. Gallen 1, S. 18-20.
123 Vgl. dazu KDM SG 1, 5. 292 (Abb. 280), 294. Mit missglücktem

Versuch einer Funktionsdeutung.
124 Wegelin: Regesten, Nr. 403, 405 f., 411, 416, 418.

125 Vgl. dazu Gmür: Rechtsgeschichte Gaster, 5. 39 f. - Gubser: Gaster,

S. 450, 498. - SSRQ SG IIII1, Nr. 235, 243. - Geleitet vom
entsprechenden Lokalnamen vertritt Seitz: Reichsstift, S. 14, den Standpunkt,
dass sich die Richtstatt am Ort namens Urteile (Lokalname im Gebiet

der Gemeinde Schänis, Ortsausgang in Richtung Dorf/Rufi) befunden
habe. Das heutige Urteile liegt rund 240 Meter von der Landstrasse

entfernt und tiefer als diese in einem ehemaligen Sumpfgebiet.
126 Vgl. dazu KDM SG 2, S. 152-158. - Nachreformatorisch wurde

St. Leonhard als Co-Patron wieder für die Kirche St. Martin in Brüggen

(1600 geweiht) reaktiviert. Dort war bereits zwischen 1567

und 1573 das Siechenhaus der Abtei St. Gallen für Teile des Fürstenlandes

entstanden, mit dem nun die Kirche für die Siechen durch

einen geschlossenen Flochgang verbunden wurde. Vgl. dazu Fluber:

St. Gallen-Brüggen, S. 3-10.- KDM SG 2, S. 159-167.

127 Über den Status des Gotteshauses St. Martin (Kirche oder Kapelle)

herrscht Unklarheit. Vgl. dazu Nüscheler: Gotteshäuser 1, S. 14 f. -
Der nicht einheitliche Gebrauch Kirche/Kapelle kommt im längeren
Abschnitt Nigg: Vättis, S. 63-79, zum Ausdruck. In der ersten Urkunde,

in der das Gotteshaus genannt ist (1432; vgl. unten), wird es als

Kirche bezeichnet. Für diesen Status sprechen auch der immer wieder

angeführte Friedhof und das Beinhaus (beide erwähnt im Urbar

von 1746, das auf einer älteren Vorlage von 1485 beruht). Gegen
den Status einer Pfarrkirche spricht, dass kein einziger Name eines

für St. Martin zuständigen Geistlichen erwähnt ist. Alle übrigen FUn-

weise (z. B. Pfrundgut, Jahrzeitstiftungen, Ewiglicht, Kirchensilber,

Ämter wie Pfleger oder Mesmer) passen sowohl auf eine Kirche als

auch auf eine Messkapelle. Möglicherweise hat sich eine Statusveränderung

durch die Abwanderung der Bevölkerung bis ins 17.

Jahrhundert ergeben.

128 Vgl. zum Thema der Kolonisation Rigendinger: Sarganserland, S. 48-
50.

129 Vgl. zum Thema St. Martin im Calfeisental generell Fluber: St. Martin,
v. a. S. 8-13. Der Titel verarbeitet auch die ältere Literatur, wie: KDM

1, S. 260-262 (Abb. 243 f., 247-250). - Mannhart: Patrozinien, S.

64 f., 44 f. - Müller: Kirchen und Kapellen, S. 14-16 (Abb. S. 26, Nr.

4). - Nigg: Vättis, S. 63-79. - Nüscheler: Gotteshäuser 1, S. 14 f.

130 UBSGSüd, Bd. 1, S. 503 f., Nr. 740.

Pfäfers, Calfeisental. Siedlung St. Martin. Zentrum des bis

ins 17. Jahrhundert von Waisern dauerhaft besiedelten Tals.

Aufnahme 2013, Johannes Fluber, St. Gallen.



Pfäfers, Calfeisental. Siedlung St. Martin, Kirche/Kapelle, mit dem

gleichnamigen Patrozinium. Die ältesten Bauspuren des Gotteshauses

stammen aus dem 14. Jahrhundert. Dieses entwickelte sich

für die Menschen im Tal zu einem geistlichen Mittelpunkt.
Aufnahme 2013, Johannes Huber, St. Gallen.

Pfäfers, Calfeisental. Darstellung des hl. Martin, der seinen Mantel

teilt. Vom Manteltuch aus Stoff, das der Holzfigur jährlich umgehängt

wurde, schnitten früher Alpenbesitzer während des Sommers

ein Stück ab, weil es gut gegen Krankheiten und Viehseuchen sei.

Sie trugen das Stück als Berührungsreliquie zu ihren Höfen und

legten es ihrem Vieh auf. Aufnahme 2015, Archiv Johannes Huber,

St. Gallen.

der talinnerste Siedlungsplatz, im Jahr 1346.131 Die
Walsergemeinde erlebte in den Jahrzehnten um 1400 ihren

Höhepunkt; schätzungsweise rund 100 Menschen
besiedelten ganzjährig die Höfe. Dann wurden die
Siedlungsverhältnisse immer schwieriger. Bis 1652 hatten die letzten
Talbewohner das Tal verlassen, womit die Ganzjahresbesiedlung

aufgegeben war.132

131 StiftsAPf, V. 42. a. Nr. 14 (Urkunde vom 13. Januar 1346; Wegelin:

Regesten, S. 29, Nr. 176). - Die Zugehörigkeit resp. Abstammung
der Ursula von St. Martin (1429) ist nicht geklärt. Vgl. dazu Wegelin:

Regesten, S. 59, Nr. 443.

132 Gelegentliche Ausnahmen abgesehen. Vgl. zur Verschlechterung der

Siedlungsverhältnisse zusammenfassend Huber: St. Martin, S. 11-13.

133 Wegelin: Regesten, S. 60 f., Nr. 457, S. 84, Nr. 687.

134 Von Manz als «religiöser Mittelpunkt» der Siedlungen im Tal be¬

zeichnet. Manz: Beiträge zur Ethnographie, S. 31 (Bildlegende).

135 Manz: Volksbrauch und Volksglaube, S. 89 f.

136 Vgl. dazu Huber: St. Martin, S. 18 f. (Abb.). - Das Original befindet

sich im Ortsmuseum Vättis; im Kirchlein steht seit 1982 eine Kopie

der Figur, hergestellt durch Bildhauer Stefan Gort, Vättis.

137 Dangt: Fresken (Abb.); im gleichen Sammelband weitere Text- und

Bildinformationen. - Eggenberger: Wandmalereien, S. 324 f., 338-
340, Tafel XVIII. - Serra di Cassano: Wandmalereien, S. 164, Abb.

S. 208-213. - Vgl. zur formalen Analogie mit ostschweizerischem

und spätmittelalterlichem Bezug die Tiermotivik der so genannten
«Gaiser Wände», einer Holzbohlenmalerei aus dem 16. Jahrhundert

im Volkskunde-Museum Stein AR.

Das Kirchlein St. Martin scheint auf diese Gründer- und
Aufbauzeit zurückzugehen: Teile des Dachstuhls sind 1312,

andere Teile 1386 dendrodadert. Urkundlich ist das

Gotteshaus erstmals 1432, das Patrozinium erstmals 1477
dokumentiert.133 Rötelinschriften des 16./17. Jahrhunderts an
der nördlichen Innenwand des Gotteshauses und zwei

nachgewiesene Exvotos (allerdings erst aus dem 18.

Jahrhundert; das erhaltene Exemplar im Kirchlein aufgehängt)
scheinen zu einer vor allem in Hirten- und Alpbauernkrei-
sen gepflegten, inzwischen jedoch erloschenen

Verehrungspraxis zu gehören. Deren Zusammenhänge lassen

sich nur mehr bruchstückhaft aus Indizien und Mikrohis-
torie erschliessen. Den Mittelpunkt der Praxis, die sich auf
die Siedlung St. Martin konzentrierte,134 bildeten die

Muttergottes und der hl. Martin (von Tours), die beide auch

im Sarganserländer Alpsegen angerufen werden.135 Im
Kirchlein war der Heilige (spätestens) seit dem 15.

Jahrhundert in Form einer markanten Reiterdarstellung in
stattlicher Grösse gegenwärtig.136 Die Zuschreibung der

Figur an einen lokalen Meister ist eher fraglich; möglicherweise

machen sich bei ihr alpenländische (tirolische)
Einflüsse bemerkbar (vgl. beispielsweise die allerdings älteren

Tierdarstellungen in St. Prokulus/Naturns, die formal
nach einer ähnlichen, allenfalls resistenten Typologie
geschaffen sind).137 Die Reiterfigur im Kirchlein St. Martin
stellt den seinen roten Mantel zerteilenden Heiligen dar

und bildete das Hauptobjekt kollektiver und wohl auch

134



persönlicher Glaubenspflege.138 Ob wie teils vermutet auch

die heute in St. Martin gezeigte, um einiges ältere Skulptur
der thronenden Muttergottes mit Kind einen ursprünglichen

Bezug zum Kirchlein im Calfeisental aufgewiesen
hat, lässt sich nicht mehr ausmachen.

Die Sage berichtet, dass der hl. Martin, einer der Kapitalpatrone

der Abtei Disentis, auf einem Irrritt (er soll gerade

von Rom zurückgekehrt sein) höchstpersönlich bis ins

Calfeisental vorgestossen sei; tollkühn sprang er von der

Ringelspitze hinab ins Tal, ohne dass dabei er oder sein

Tier Schaden erlitten. Aufgrund der von ihm benutzten

Quelle, dem «Oberländer Anzeiger», berichtet der
Sagensammler Jakob Kuoni: «Heute noch sieht man auf der

sog. Höhe, am Wege nach Kalfeisen, die Formen der vier
Hufeisen auf einer Steinplatte, auf welche das Pferd abgesetzt

hat. Wegen dieses Wunders wird Martin als Heiliger
verehrt, und als solcher ist er auch Patron der Kapelle in
Kalfeisen, die seinen Namen trägt und in welcher ihm ein
Standbild zu Pferd errichtet ist. Der Kirchenverwaltungsrat

von Vättis kleidet dasselbe alle Frühjahre mit einem

roten Reitermantel. Während des Sommers kommen die

Alpenbesitzer, und ein jeder schneidet ein Stück, weil es

gut gegen Krankheiten und Viehseuchen sei, davon ab, so

dass der hl. Martin im Herbst wieder entblösst auf seinem
Pferde und die Reliquie vergriffen ist».139 Das an der

Skulptur berührte Tuch, das als Berührungsreliquie stückweise

nachher von den Hirten und Bauern wie Talismane

zu ihren Standorten mitgetragen wurde, setzt voraus, dass

entweder die Figur gesegnet war (was vermutlich so gewesen

ist), oder/und in sie eine Reliquie des hl. Martin
eingeschlossen war. Möglich ist auch, dass der Figur eine
solche Reliquie, eingeschlossen in eine Kapsel, umgehängt

wurde und das Tuch dann mit der Kapsel in Berührung

kam. Martin gilt als Schutzpatron der Hirten und
des Viehs.140 Diesbezüglich besteht in Calfeisen für die

spezifische Talsituation eine enge Verbindung zur
Realebene: Als Motive aus schriftlichen Quellen ist das prest-
hafte Vieh (Lungenseuche) 1477, sind als bedrohliche
Gefahrenquelle im Tal Bären und Wölfe 1472 urkundlich
belegt.141 Ferner teilt Gerold Meyer von Knonau (1804-

1858) in seiner «Erdkunde der Schweizerischen Eidsgenossenschaft»

(1839) mit, dass alte Sagen für St. Martin einerseits

von einem grösseren Dorf, anderseits von einem

«jährlichen grossen Viehmarkt» berichteten.142

Der Aufenthalt von Alpbauern und Hirten in St. Martin
fand während des Jahrs offenbar an festen Tagen,
allerdings eher in zeitlich grösseren Kadenzen über das Jahr

gestreut, statt. Der Initialanlass fiel ins Frühjahr, erfolgte
wohl gleichzeitig mit dem Aipauftrieb, der von St. Martin
und den umliegenden Höfen aus sowie vom Tal her
frühestens im Mai stattfinden kann. Der (bis in die Neuzeit
begangene) Jakobitag bildet jeweils den zweiten Anlass im
Jahr. Der Jakobitag ist der kirchliche Haupttag in St. Mar¬

tin, an dem der Titelheilige des Kirchleins besonders
verehrt wird.143 Der Jakobitag dürfte identisch mit dem

Kirchweihtag sein und wurde (wird) jeweils mit einem
Gottesdienst gefeiert. Während des anschliessenden

Volksfests wurden alle Formen des sozialen Kontakts
gepflegt; auch Menschen von Vättis, Mels oder Wangs
begaben sich am Jakobitag jeweils nach St. Martin (St. Martin

ist über mehrere zu Fuss begehbare Pässe erreichbar).
Im Wirtschaftsjahr war der Jakobitag in vielen Gegenden
Erntefest, in St. Martin vermutlich auch Zinstag (Tierzinsen).

An das Fest in St. Martin schloss sich in Vättis die

Chilbi (Kirchweihfest) mit Musik und Tanz an.144 Sodann

war der herbstliche Zinstag, wohl an Martini oder auch

etwas früher, der dritte Anlass im Jahr. Die Gülten (Pachtzinsen)

für zumindest einige der Leihegüter im Calfeisen

waren an Martini («jährliche Martini-Gült») fällig und
beim Kirchlein St. Martin zu begleichen, wie aus einer

vertraglichen Bestimmung von 1432 hervorgeht.145 Es ist
anzunehmen, dass das Patrozinium des Gotteshauses
insbesondere mit dem Zinstag an Martini (11. November) in
einem Zusammenhang steht.

Thal und Buechen

Im Spätmittelalter, wohl bis zur Reformation, fand
alljährlich am Tag St. Ulrich (4. Juli), abgehend von der Kirche

St. Laurenzen in St. Gallen, eine Prozession nach Thal

statt «um Abwendung der Pest».146 Vermutlich gab es nach
Thal noch weitere vorreformatorische Prozessionen, d. h.

solche ab anderen Orten. Für das 17. Jahrhundert sind

jeweils am 4. Juli Prozessionen aus Berneck, Widnau,
St. Johann-Höchst und St. Margrethen nach Thal belegt,

am 23. April (St. Georg) solche von Mariaberg sowie aus

138 Huber: St. Martin, 5. 18-22.

139 Vgl. dazu Kuoni: Sagen, S. 113 f., Nr. 229. - Das HDA 5, Sp. 1708

f., hat das Beispiel St. Martin im Calfeisental prominent aufgenommen.

140 HDA 5, Sp. 1710.

141 Wegelin: Regesten, S. 82, Nr. 670, S. 84, Nr. 687.

142 Meyer von Knonau: Erdkunde, S. 29.

143 Vgl. dazu Manz: Taminatal, besonders S. 8. Der Jakobisonntag ist

der letzte Sonntag im Juli. Der Tag St. Jakob ist der 25. Juli. Wann

im Mittelalter in St. Martin der Jakobitag gefeiert worden ist, am

eigentlichen Tag des Heiligen oder am letzten Monatssonntag, ist

nicht bekannt.

144 Manz: Taminatal, S. 12.

145 StiftsAPf, Urk. 25.02.1432 (Abschrift zirka des 17. Jahrhunderts). -
Wegelin: Regesten, S. 60 f., Nr. 457; vgl. auch S. 55, Nr. 404
(Gültverkauf von 1414). Rigendinger: Sarganserland, S. 49, nimmt an,

dass beide geschuldeten Beträge bei der Kapelle zu bezahlen waren.

146 Ehrenzeller: St. Gallen, S. 140. - Nüscheler: Gotteshäuser 2, S. 95. -
Wegelin: St. Laurenzen, S. 19. - Vgl. auch Bucher: Pest, S. 26. -
Huber: Inventarisierung. - Landtwing: Chronik, S. 268. - Scherrer:

Thal, S. 2.

135



Raffaello Santi: die Heilige Familie aus dem Hause Canigiani, Öl auf

Holz, Gesamtmasse 131.7 x 107 cm (Ausschnitt), 1507/1507. Vor

der konversierenden Elisabeth deren Sohn Johannes (der Täufer) im

Gespräch mit Jesus. Aufgrund seiner kärglich-asketischen

Lebensgestaltung waren Reliquien des Täufers recht selten und daher sehr

gesucht. Ein Stück des Johannes-Gewandes aus Kamelhaaren (im

Übrigen spielt das wilde Haar des Knaben darauf an), wie man es in

Thal besichtigen konnte, galt daher als kapitale Reliquie. Quelle:

München, Alte Pinakothek, Inv.-Nr. 476. Aufnahme 2014, Johannes

Huber, St. Gallen.

Thal, Pfarrkirche Unserer lieben Frau. Altarhaus. Erbaut in der

zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts, anschliessend ausgestattet.

Aufnahme 2011, Johannes Huber, St. Gallen.

Rorschach, Goldach und Grub.'47 Der um 1750 noch
belegte Kreuzgang von Grub (SG) nach Thal könnte ebenfalls

noch über eine spätmittelalterliche Wurzel verfügen,
was allerdings alles nicht belegt werden kann.

Anziehungspunkt der nach Thal strömenden
Prozessionsteilnehmenden dürfte der ansehnliche und in der Zeit vor
1529 vermutlich regional oder gar überregional berühmte
Bestand an Reliquien gewesen sein. Unter diesen befan-

147 PfarrAThal, B 2.2, 23. April und 4. Juli. - Thal besass bereits in

vorreformatorischer Zeit Reliquien des hl. Georg. Spätere Darstellungen

dieses Heiligen: um 1769/1771 am Vortragekreuz, zusammen

mit den hll. Ulrich, Konrad und Sebastian. Vgl. dazu

Steinmann: Kirchenschätze, S. 20.

148 StiftsASG, Bd. 2036, Vorspann, unpaginiert.
149 Krebs: Investiturprotokolle, S. 128. - PfarrAThal, B 2.1, S. 2, 50, 78,

80; B 2.2, 6. Februar. - Scherrer: Thal, S. 53-55. Scherrer vermutet
die Anfänge der Kapelle um 1477, wobei er sich auf die Urkunde

von 1477 stützen dürfte. - Kobler: Buchen-Staad. - Nüscheler:

Gotteshäuser 2, S. 128. - RMC 1970/4 (April), S. 2-4.

den sich ein Stück «von dem claid deß Hailigen Johannes
dz er trait hätt in der Wüsty Weichs gemacht ist wie von
Cammelhar», Reliquien der Hll. Christopherus und Cy-
riacus, ein Stück des Kleides der Muttergottes sowie
Überreste der elftausend Jungfrauen und der hll. Protus
und Hyazinthus, Felix und Regula, Katharina, Sebastian

und Georg, vom Kreuz des Apostels Andreas, dann eine
weitere Reliquie der Muttergottes sowie «etliches über
blibnes Hailtum» der Hll. Pankrazius, Petrus und
Paulus.148 Einigen der Reliquien schrieb man offensichtlich
die Kraft zu, vor der Pest schützen zu können. An das

einstige Prozessionsziel Thal, aber auch an den Abgabeort,
erinnern — in baulicher Hinsicht allerdings nurmehr auf
die Zeit des 17. und 18. Jahrhunderts zurückgehend - die
zahlreichen Wirtschaften, die sich am Platz unmittelbar
vor der Thaler Kirche befinden. Einige der Bauten dürften
ihre Wurzeln in vorreformatorischer Zeit haben.

Die Kapelle St. Bartholomäus in Buechen (auch «Untere»
oder «Grössere Kapelle» genannt) ist ab 1467, das Patro-

zinium ab 1468 aktenkundig.1491476/1477 wird von einem

136



Vesperbild (Pieta),

ehemals in der Unteren Kapelle

Buechen, heute in der

Pfarrkirche (Buechen). Kurz vor

147611477 geschnitzte

Darstellung der Muttergottes
und des toten Jesus. Aufnahme

2011, Johannes

Huber, St. Gallen.

Streit berichtet, in dem das Vogteigericht Rheineck offenbar

zugunsten von Thal entschied:150 Der damalige Thaler

Leutpriester Wilhelm Fröwis klagte über finanzielle Ein-
bussen der Kirche, deren Ursache die Kapelle und Spenden

an sie waren. Auslöser dieser Spenden war u. a. das

«Nüwe Bild», das als die erhaltene spätgotische Pieta,
die heute in der katholischen Kirche Buchen aufgestellt
ist, identifiziert werden kann.151 Als Stifter von Kapelle
und Figur werden Angehörige der Familie Blarer von
Wartensee genannt, nämlich Diethelm d. Ä. und sein
Sohn Caspar — was zu erklären vermag, weshalb die Figur,
ein deklarierter Familienbesitz, überhaupt erhalten blieb
und nicht im Bildersturm der Reformation vernichtet
wurde.151

In erster Linie gaben die Blarer von Wartensee in die

Stiftung eigenen Boden, aufdem die Kapelle errichtet wurde;
denn die Familie Blarer war nachweislich am Buechberg
begütert. Ausser den Blarer von Wartensee hatte auch die

Bevölkerung von Buechen, die zumindest teilweise in
einem lehensrechtlichen Verhältnis zur Familie Blarer

stand, die Kapelle gutgeheissen und deren Erbauung
materiell mitgetragen. In der Verbesserung der Seelsorge
für die Blarerschen Untertanen lag wohl einer der Gründe,

die zum Bau der Kapelle geführt hatten. Eine zweite
Überlegung der Blarer dürfte darin bestand haben, mit
der Stiftung einer Pfründe den regelmässigen Gottesdienst

auf Schloss Wartensee, wo 1436 ein mobiler Altar
nachgewiesen ist, zu begründen (1497 realisiert; vgl.
unten).153

Der Standort der Kapelle am Weg zwischen Thal und
Rorschach, auf dem sich jährlich mehrere kirchliche Prozessionen,

ferner auch Pilger und anderes Volk hin und her

bewegten, versprach Einkünfte. Der Thaler Leutpriester
Wilhelm Fröwis, der der Errichtung der Kapelle ursprünglich

ebenfalls zugestimmt hatte, reklamierte nun im besagten

Streit für die Kirche Thal uneingeschränkte kirchliche
Rechte am Buechener Gotteshaus, die Kontrolle über das

Opfergeld, die ihm zustehenden Anteile aus den
Opferkassen, eine offene Rechnungslegung und Gehorsam eines

allfälligen künftigen Kaplans (den es 1477 noch nicht gab;
erstmals ist ein solcher 1499 nachgewiesen) gegenüber dem
Pfarrer von Thal.154 Im Gegenzug wollte Thal für den
baulichen Unterhalt dieses Gotteshauses besorgt sein.'55 1504

setzte Hans Mesmer, Sohn des Thaler Ammanns, im
Glückshafenrodel (Lotterie anlässlich des Schützenfests in
Zürich) auf den Namen Unserer lieben Frau von Buechen,

womit er wohl die Figur als stellvertretendes Bildsymbol
für die Muttergottes meinte.156

Die Kapelle Buechen war mit zwei oder mehr «Stöcken»

(Opferstöcken) ausgestattet; für 1476/1477 und für 1652

(in diesem Jahr allerdings bei der Oberen Kapelle) ist auch

ein vor der Kapelle an der Strasse stehender Opferstock
erwähnt. Die Besuche in der Kapelle und die Opfer nah-

150 PfarrAThal, A 13.

151 BiASG, E 50 Thal 1a (1477-1820). Die Beschreibung von Kapelle

und Bild in der 1477 aufgestellten Klageschrift wirft die Frage auf,

ob es sich um zwei Heiligtümer gehandelt haben könnte, nämlich

die Untere und die spätere Obere Kapelle, die ursprünglich ein grösserer

Bildstock gewesen wäre: «[...] Wie sich die gemelten Herren

von Wartensee, und die von Buochen unterstanden haben zu Buo-

chen ein neüwe Cappell zu machen, haben auch die gemacht, und

darin, oder darbey einen stockh. Dessglichen an der strass ein

neüwes Bild, und auch darzu einen stockh [...]». - Vgl. auch Anderes:

Pfarrkirche, S. 39. - Dornbierer: Buechberg, S. 87. - Landtwing:
Chronik, S. 278 (Transkriptionsfehler!). - Scherrer: Thal, S. 9.

152 Vgl. dazu auch Kobler: Buchen-Staad.

153 Krebs: Investiturprotokolle, 5. 954.

154 Vgl. dazu Kobler: Buchen-Staad. Quellenbezug: PfarrAThal, B 2.1,

Innenseite des vorderen Buchdeckels. - Laut Landtwing: Chronik,

S. 310, werden für 1487 in Buechen die Helfer Kaspar Vögel und

Johann Custor genannt.
155 Kobler: Buchen-Staad. - Landtwing: Chronik, S. 277-281.

156Hegi: Glückshafenrodel, S. 109.

137



men zeitweise ein beträchtliches Ausmass an. Welche Art
von Ereignis die Gänge zur Kapelle «oder Bildstette»

ausgelöst hat, ist nicht ersichtlich. In Frage kommt am ehesten

eine Gebetserhörung. Die Opfer galten der Muttergottes

und — stellvertretend — ihrer bildlichen Darstellung.

Bei dieser stand ebenfalls ein «Stokh», der aufgrund
der «Bildsgewalt» fleissig gefüllt wurde.157 Der Streit um
das Buechener Opfergeld (die Frage, wem das Geld zur
Nutzung zustand) brach auch während des 17. und 18.

Jahrhunderts nicht ab.

1493 wurde ein Johannes-Altar geweiht (der vermutlich
auf der Südseite des Kapellenraums stand),158 1497 ein
Valentin-Altar (nördlich stehender Seitenaltar). Als weitere

Heilige des gleichen Altars werden Antonius (Bekenner),

Theobald und Theodul (beide waren Bischöfe)
aufgezählt.159 Zu diesem Zeitpunkt dürfte das Gotteshaus
also bereits drei Altäre aufgewiesen haben. 1497 stiftete
das mit Besitztum am Buechberg ausgestattete Brüderpaar

Wilhelm und Hans Jakob (gest. 1534) Blarer von
Wartensee eine Pfründe an dieser Kapelle, auf die schon

bald ein Kaplan gesetzt wurde.160 Dieser hatte einen Teil
der hl. Messen in der Kapelle von Schloss Wartensee zu
lesen (vgl. oben).'61 Die Familie Blarer von Wartensee

blieb bis 1968 im Besitz des Kollaturrechts, das ihnen 1497

von den das Rheintal regierenden Orten der Eidgenossenschaft

zugestanden worden war.'62

Der hl. Bartholomäus gilt als Patron der Winzer
(Weinpatron),163 was wohl die Vergabe des Patroziniums für dieses

Gotteshaus beeinflusst hat. Nach der Reformation

157Zitate bei Landtwing: Chronik, S. 278 f.; weitere Informationen
S. 31, 276, 280 f.

158 Landtwing: Chronik, 5. 296, 301.

159 Vgl. dazu BiASG, E 50 Thal 1a (1477 - 1820).

160 Vgl. dazu BiASG, E 50 Thal 1a (1477 - 1820). - Bereits 1493 ver¬

kauften die Brüder Wilhelm und Hans Jakob Blarer von Wartensee

der Kirche Thal einen Weinzehnten in Buechen. Vgl. dazu Landtwing:

Chronik, S. 268.

161 Geschlechterbuch Bd. 12, S. 3. - Krebs: Investiturprotokolle,
5. 954. - PfarrAThal, A 12.- Staerkle: Blarer, S. 114 f. - Staerkle:

Rheineck, S. 8.

162 Das Patronatsrecht der Familie Blarer von Wartensee erlosch 1968

mit dem Abbruch der Kapelle. Die Zustimmung erteilte Karl von

Blarer (Karl Blarer von Wartensee, Aesch, 1885-1978). Vgl. dazu

RMC 1970/4 (April), S. 4.

163 LCI5, S. 323. - Andere Deutung des patrozinalen Gedankens

bei Kobler: Buchen-Staad.

164 Nüscheler: Gotteshäuser 2, S. 128.

165 Vgl. dazu Ehrenzeller: St. Gallen, S. 140. - Wegelin: St. Laurenzen,

S. 19.

166 Vgl. dazu Ehrenzeller: St. Gallen, S. 140 f. - Wegelin: St. Laurenzen,

S. 19.

167 Vgl. dazu Ehrenzeller: St. Gallen, S. 140. - Wegelin: St. Laurenzen,

S. 19 f.

wurde das Blarersche Beneficium (Stiftungskapital) auf
die Obere Kapelle transferiert.'64 Mit dem Beneficium
wechselte auch die Figur der schmerzhaften Muttergottes
ihren Standort und kam in die Obere Kapelle, die fortan
die Wallfahrtstradition weiterführte.

Kreuzgänge
der Stadtsanktgaller

Mit dem Beispiel Thal und dem jährlichen Kreuzgang
der Stadtsanktgaller dorthin eröffnet sich der Blick auf
weitere Aktivitäten der St. Laurenzenpfarrei St. Gallen.
Sie stehen stellvertretend für die kultischen Praktiken
vieler anderer Kirchspiele der Ostschweiz. Zu den

Kreuzgängen gehörte jener jeweils am vierten Fastensonntag
(vierter Sonntag in der Fastenzeit) nach Wittenbach

unternommene, wo unter Mittragung von Reliquien (was

auch für zahlreiche der weiteren Handlungen gelten
mag) für das Wachstum der Feldfrüchte gebetet wurde
(Flur- und Bittprozession). In gleicher Absicht zog man
acht Tage später nach St. Georgen und St. Leonhard. Ein

Wettergang fand jeweils mit Einsetzen des Sommerklimas

am 26. Juni nach Herisau statt, wo man aus der
Höhe mit Blick auf das Hochtal der Steinach den Himmel

um mildes Sommerwetter bat. Nimmt man den

Kreuzgang um Abwendung der Pest zum östlich der
Stadt liegende Thal hinzu, zeigt sich, wie alle vier
Himmelsrichtungen einbezogen waren; Flur- und Bittprozessionen

hatten folglich einen apotropäischen Charakter

(mit ihnen sollte Unheil von Land und Volk ferngehalten
werden).'65

Kreuzgänge gab es auch in der so genannten Kreuzwoche

(Woche von Christi Himmelfahrt). Ausgangs- und
Zielpunkt bildete dabei die Gallusabtei (Münster). Am
Mittwoch der Woche, dem Kreuzmittwoch, fanden sich im
Licht ihrer Vortragekreuze zahlreiche Prozessionen aus

der Alten Landschaft, dem Rheintal und dem Appenzel-
lerland in St. Gallen ein. Damit zeigte man auch die

kirchliche Verbundenheit an, galt ja St. Gallen einerseits
als einer der Ausgangspunkte der christlichen Missionierung

der Ostschweiz, anderseits bildete für viele dieser

Gemeinden das Kloster inzwischen auch als weltliche und
kirchliche Herrschaft einen Bezugspunkt. An diesem Tag
wurden infolge des Personenaufkommens auch die Kapellen

St. Jakob und St. Peter frequentiert. An Fronleichnam
beschritt man einen unsichtbaren Kreis (Schutz) rund um
die Stadt und sang und betete vor vier Toren, wobei jedes

Mal der Segen gespendet wurde.'66

Jeweils am 17. Juni zogen die Städter nach Wittenbach-
Kappel, um dort betend für den 1405 errungenen Sieg zu
danken und sich gleichzeitig der Gefallenen Landsleute

zu erinnern.'67

138



Bild oben: Fronleichnamsprozession, datiert 1562. Die Darstellung

gilt nicht nur für Anlässe der vorreformatorischen Zeit, sondern

auch für solche bis weit ins 20. Jahrhundert: Fahnen-, Kreuz- und

Kerzenträger, oft junge Männer, schreiten voran, Ministranten (Kinder

[männlich]) und Teile der Priesterschaft folgen. Unter dem Himmel,

einem auf vier Stangen getragenen Tuch, das oft kunstvoll

bestickt war, folgte der ranghöchste Platzgeistliche mit hochgehaltener

Monstranz, in die das Allerheiligste eingesetzt war. Die Träger

des Himmels und die dargestellten Begleitpersonen sind Laien

(Weltliche), die oftmals innerhalb der Ortskirche Funktionen

wahrnahmen, neben dem Geistlichen schreitet in der Abbildung wohl

der Ammann der Gemeinde. Am Schluss der Kolonne folgen die

Frauen. Quelle: StiftsBSG, Cod. Sang. 542, S. 262.

Bild unten: Wittenbach. Gedenkstein mit Metalltafel südlich des

Kappelhofs. 1405, während der Appenzeller Kriege (1401-1429),

fielen beim Angriff von Verbündeten des Gallusklosters auf die

Stadt in dieser Gegend Stadtsanktgaller und Angreifer; Letztere

wurden bei der damals hier stehenden Kapelle beigesetzt. Aufnahme

2011, Johannes Huber, St. Gallen.

Fürstenland zwischen Wil und Rorschach

Es ist auffällig, dass im Gürtel zwischen Wil und
Rorschach, der Alten Landschaft also und dem Stiftseinfang,
mit Ausnahme von Dreibrunnen bei Wil, dem Stiftsbezirk

(«Unserer Lieben Frau im Gatter»/Münster) und
Mörschwil, für die Zeit des Spätmittelalters keine
Wallfahrtsorte von Bedeutung belegt sind. Dies hängt wohl
mit verschiedenen Faktoren zusammen: Erstens existierten

auf thurgauischem Herrschaftsgebiet mehrere solcher

Orte, die auch von stift-sanktgallischen Gemeinden aus
schnell zu erreichen waren (Heiligkreuz, Gottshaus-
St. Pelagiberg, Arbon [Heiligkreuz]). Zweitens dürfte die
Reformation dafür gesorgt haben, dass seit jeher schlecht
dokumentierte und nur lokal bedeutende Kultfiguren
und heilige Zeichen beseitigt worden sind - und deshalb

nicht einmal mehr in schriftlichen Quellen auftauchen.
Drittens brachte das i8. Jahrhundert gerade im Gebiet der
Fürstabtei St. Gallen solche antiquiert und archaisch
wirkenden Uberreste der spätmittelalterlichen Frömmigkeit
zum Verschwinden; der langjährig als Offizial wirkende P.

Iso Walser (1722-1800) homogenisierte in den Gotteshäusern

die Heiligenwelt durch gleichförmige Programme
(Maria, Joseph) und führte Katakombenheilige als Blickfänge

der Volksfrömmigkeit ein.

Coda

Damit ist das Thema jedoch noch lange nicht erschöpft.
Hingewiesen sei auf den Reliquien- und Grabeskult.
Reliquien, in Behältnissen (Reliquiaren) zur Schau gestellte
sterbliche Uberreste oder Gegenstände, die mit Heiligen
in Berührung gekommen waren (Sekundärreliquien,
Berührungsreliquien), wirkten auf den mittelalterlichen
Menschen magnetisch und vermochten, da man sich

durch Anblick solcher Stücke oder das Berühren Stärkung
und Genesung versprach, Massen in Bewegung zu versetzen.

Mit der Ankunft des hl. Gallus in der Ostschweiz

setzte das Thema Reliquien ein und liess diese Gegend bis

zur Reformation nicht mehr los. Bis 1520 stand die
inzwischen 900-jährige Geschichte der Abtei bereits mit
mindestens zehn Heiligen in engster Berührung: Kolum-



ban,168 Gallus,1,59 Otmar,170 Magnus,171 Fides,172 Eusebius,173

Wiborada,174 Rachild,175 Notker (Balbulus),176 Constanti-
us.177 Nicht allein ihre Körper und ihre Aura wurden zur
Quelle der Heiltumsgewinnung; in der Gallusabtei wurden

Uberreste ganz unterschiedlicher Heiliger und von
Schauplätzen der Heilsgeschichte und des Heilsgeschehens

zeitweise extensiv gesammelt.

Somit verfügte das Kloster stets über einen stattlichen
Bestand an sterblichen Überresten sowie an Sekundärreliquien;

einiges Material hatte durchaus kapitale Bedeutung

und konnte sich mit den spektakulärsten Partikeln
in bekannten Sammlungen des christlichen Abendlandes

messen. Folgt man Stückelberg, wiesen die im Umfeld des

Klosters St. Gallen gegründeten Gotteshäuser im Mittelalter

schweizweit die mit Abstand höchste Reliquiendich-

1 68 Die nachfolgend ausgebreitete Heiligen- und Reliquienschau ist bei

Weitem nicht vollständig. Weitgehend vollständig ausgewertet (allerdings

nur als Einträge, hingegen nicht als Inhalte) wurde Stückelberg:

Reliquien, bis 1550 (Nr. 500). Im Detail und für einzelne Heilige

liegt eine umfangreiche Spezialliteratur vor, die hier weder durchgearbeitet

wurde noch im Einzelnen zitiert werden kann (die Darstellung

beschränkt sich auf Haupttitel). Der nachreformatorisch in der

katholischen Kirche wieder aufgeblühte Reliquienkult bleibt hier

ebenfalls gänzlich unbeachtet. - Zu Kolumban: Stückelberg: Reliquien,

Nr. 31. - Ochsenbein/Schmuki: Sankt Galler Heilige, S. 13 f.

169 Stückelberg: Reliquien, Nr. 16, 23, 37, 56, 380, 388, 391 f., 454,

464, 484, 487, 491, 1960, 2189. - Ochsenbein/Schmuki: Sankt Galler

Heilige, S. 18-26. - Sankt Gallus Gedenkbuch. - Schär: Gallus.

170 Stückelberg: Reliquien, Nr. 26, 34, 42 f., 488 f., 491, 493-495,
2210. - Duft: St. Otmar in Kunst und Kult. - Ochsenbein/Schmuki:

Sankt Galler Heilige, S. 27-31.
171 Vgl. weiter unten.

172 Stückelberg: Reliquien, Nr. 98 f.

173 Ochsenbein/Schmuki: Sankt Galler Heilige, S. 43-46. - Wratzfeld:

Eusebius.

174 Stückelberg: Reliquien, Nr. 87, 2123, 2179. - Berschin: Lebensbe¬

schreibung Wiborada. - Ochsenbein/Schmuki: Sankt Galler Heilige,

S. 32-35.
175 Stückelberg: Reliquien, Nr. 2179.

176 Stückelberg: Reliquien, Nr. 449, 451, 489, 491, 2210. - Ochsenbein/

Schmuki: Sankt Galler Heilige, S. 36-41.
177 Stückelberg: Reliquien, Nr. 487, 490.

178 Stückelberg: Reliquien, Nr. 47, 52, 85 f., 156, 485, 498 f., 1972-

1976, 1983-1992, 1999, 2001-2024, 2031, 2055-2057, 2118-
2120.

179 Stückelberg: Reliquien, Nr. 403, 447, 480. Anschliessend (1528 ff.)

scheint der Sanktgaller Arm - wenigstens zu Teilen - in Schwyz
verblieben zu sein. Nr. 1971, 2142, 2157, 2169, 2179.- Vgl. zum Thema

Ochsenbein/Schmuki: Sankt Galler Heilige, S. 42-46. - Spahr:

Magnus, v. a. S. 71 f., 98-101 (u. w.). - Thema Tobler: Tierprozesse,

S. 28-31.
180 Stückelberg: Reliquien, Nr. 30, 54.

181 Stückelberg: Reliquien, Nr. 46, 51, 80 f., 83.

182 Stuckelberg: Reliquien, Nr. 305, 452.

183 Stückelberg: Reliquien, Nr. 487.

184 Stückelberg: Reliquien, Nr. 324-335, 337-340. - Vgl. zu Vinzenzius:

Niederberger: Vinzenz.

te auf.178 Erwähnt aus der Schwemme an herausragendem
Heiltum sei beispielsweise der Arm des hl. Magnus, den

aus Füssen Abtbischof Salomo nach St. Gallen in die dortige

Kirche St. Mangen vermittelt hatte. Der Magnus-
Kult beruhte ganz explizit auf Berührung und prägte die

Heilsvorstellung und den Überlebenskampf der
Ostschweizer Landbevölkerung massgeblich; denn wohin
auch immer der in St. Gallen aufbewahrte, kostbar gefass-

te Arm des Heiligen bestellt wurde (beispielsweise 1501

und 1521 nach Uri, 1511 nach Bern, 1528 nach Schwyz),
liessen sich mit seiner Hilfe angeblich Engerlingsplagen
beseitigen und so die Nahrungsbasis sichern, liess sich der

Kampf gegen das Ungeziefer wie Würmer und Mäuse
aufnehmen und so den Hunger vertreiben oder ihm vorbeugen.

Noch wirkungsvoller als der Arm war indes der in
Füssen aufbewahrte und gut gehütete Stab des hl. Magnus
— auch er ein Leiheinstrument -, den Magnus einst von
Gallus erhalten hatte.179

Hinzu kamen schliesslich die Gräber der sanktgallischen
Kernheiligen, die in den Gotteshäusern St. Gallens zur
Verehrung zugänglich waren (Gallus, Otmar, Wiborada);
sie waren vor der Reformation beliebte Ziele von
Wallfahrenden/Pilgern.

Spektakulär waren, bezogen auf das Gebiet des heutigen
Kantons St. Gallen, schliesslich einige weitere Reliquien,
beispielsweise eine Partikel vom hl. Kreuz, die, aus dem

Besitz Karls des Grossen stammend, Graf Hunfrid von
Rätien dem Stift Schänis geschenkt hatte.180 Weitherum
bekannt war auch der Reliquienbestand der Abtei Pfä-

fers,18' ferner jener des nahen Klosters Rüti (ZH).'82 Das

Kloster St. Johann im Toggenburg strengte sich mit Sammeln

ebenfalls an, schaffte es jedoch nicht über den

landläufigen Durchschnitt.183 Nachdem bereits im Frühmittelalter

erbittert um die sterblichen Überreste des hl. Gallus

gekämpft worden war (wegen ihres wirtschaftlichen Werts

aufgrund ihrer Kraft, Menschen in ihren Bann zu ziehen),

so entbrannte mit Beginn der Reformation der Kampf um
sie erneut, allerdings diesmal um Rettung oder Vernichtung.

Eine der umkämpftesten Reliquien auf eidgenössischem

Boden blieb hingegen bis zu ihrem Untergang das

in Köln 1462 durch den Reliquienjäger Johann Bäli (um
1400-1465) geraubte, nach Bern gebrachte und 1463 ins

dortige Münster überführte Haupt des hl. Vinzenzius.
Dieser Fall von Reliquienraub löste zwischen Köln und
Bern tiefe diplomatische Verstimmungen aus; gleichzeitig
weist er hin auf die geldlich-materielle Bedeutung von
Heiltum im Spätmittelalter.184

140



Aus der Vita des hl. Magnus geht hervor, dass für ihn die direkte Berührung von Menschen (Kranken) oder
aber die Berührung der Krankheit/des Leidens mittels seines Stabs zur Gesundung führt und so das Wunder
auslöst. Entsprechend hat die bildende Kunst die Hände des hl. Magnus und ihre Nähe zum Krankheitsherd
immer wieder zum Thema gemacht. Dabei spielt es keine Rolle, ob es sich um Unmittelbarberührungen oder

beabsichtigte Berührungen handelt («Beinaheberührungen» also, was in einer Darstellung eine Verstärkung
der Dramatik ergibt). Die nachfolgende Auswahl illustriert diese ikonografische Tendenz.

Der hl. Magnus heilt einen Blinden. Man beachte die überlangen,

schmalen Finger, die sich dem Ziel nähern. Miniatur des Sanktgaller

Mönchs Luitherus in einer lateinischen Magnus-Vita aus der Zeit

um 1135. Feder auf Pergament (Ausschnitt). Gesamtmasse der Seite

25 x 17cm. Quelle: StiftsBSG, Cod. Sang. 565, S. 242.

Der hl. Magnus heilt in Bregenz einen Blinden. Auffällig ist die

expressiv-eindringliche Gestikulation. Feder, polychrom laviert,

ca. 1451-1460. Quelle: StiftsBSG, Cod. Sang. 602, S. 175.

Der hl. Gallus rückt bei Kempten dem Wurm Boas zu Leibe, indem

er ihn mit seinem Stab traktiert, diesen sogar in das blutende Ungetüm

steckt. Die rundum liegenden Knochen und menschlichen

Gebeine, die verdorrte Vegetation und die steinige Wüste verweisen

auf ein zentrales Problem des mittelalterlichen Menschen: Schädlinge

wie Würmer und Engerlinge im Boden setzten der Vegetation

zu und zerstörten die Lebensgrundlage. Feder, polychrom laviert,

ca. 1451-1460. Quelle: StiftsBSG, Cod. Sang. 602, S. 178.

Heilung eines an Geschwüren leidenden jungen Mannes

mit heiligem Öl, Wasser und eingemischten Partikeln

aus dem Magnus-Grab. Der Mönch gibt die

Substanz auf die kranken (entzündeten) Stellen. Feder,

polychrom laviert, ca. 1451-1460. Quelle: StiftsBSG,

Cod. Sang. 602, S. 209.



Heilige Landschaft

Innerhalb eines anspruchsvollen Kompendiums gnadenreicher,

heiliger Stätten und frommer Handlungen gilt es,

die Genauigkeit der Nomenklatur, die strikte und präzise

Begrifflichkeit zu wahren und anzuwenden. Dies fällt vor
dem facettenreichen, dicht verwobenen Geflecht
spätmittelalterlicher Phänomenologie insofern schwer, als

beispielsweise eine Wallfahrt nicht immer von einem

Bittgang, ein Bittgang nicht immer von einem Kreuzgang
(später auch als Prozession bezeichnet) unterschieden werden

kann. Eine Wall- oder Pilgerfahrt musste nicht zwingend

allein, sondern konnte auch im Kollektiv resp. in der

Gruppe erfolgen. Während Tausende auf Wallfahrt nach

Santiago oder Einsiedeln unterwegs waren, vollzogen
einzelne, die einen Bildstock oder ein Kreuz besuchten oder
aber einen Grabbesuch abstatteten eine andere, kürzere,
aber ebenfalls authentische Form der (privaten) Wallfahrt.
Die kleinen, unscheinbaren Zeichen verdichteten und
schlössen schliesslich das Netz spätmittelalterlicher
Gnadenstätten.

Ohne nachfolgend Vollständigkeit erzielen zu wollen resp.
dies aufgrund der Komplexität von Thema und Fragestellung

auch nur im Leisesten zu vermögen,'85 sei hingewiesen
auf die zahlreichen Lokalnamen, die einen kirchlichen
oder religiösen Sachverhalt zum Ausdruck bringen und für
unser Untersuchungsgebiet auf eine sakrale Oberfläche

verweisen, die mit Zeichen recht dicht übersät war. Jeder

Ort solch immaterieller Aufladung gilt potenziell als Stätte

besonderer Andachtsverrichtungen, wobei jeweils das

Gebet, die private Andacht, im Vordergrund standen.

Verbreitet ist etwa der Lokalname «Chrütz»/«Chrüz».

Vgl. «Chrüz», 1470, Gde. Bütschwil-Ganterschwil,l8S oder

«Chrüz», 1478, Gde. Gossau SG.l8/ «Chrütz»/«Chrüz»
kommt häufig auch in Zusammensetzungen vor (z. B.,

nachfolgend in beliebiger Auswahl, «Chrützacker» [Kirchberg],

«Chrüzegg» [Mosnang; «Obere, Untere Chrüzegg»]
oder «Chrützhalden» [Degersheim]). Allein für das

Stadtgebiet von St. Gallen unterscheidet Arnet «Chrüz I-IV»
und mehrere von diesen abgeleitete Komposita (von de-

Waldkirch-Bernhardzell. Bildstock Thoregg. Die Kreuzigungsgruppe

im Baum dürfte sekundär auf die schwierige Gelände- und

Verkehrspassage Bezug nehmen, ursprünglich jedoch zu einem gänzlich

anderen Kontext, nämlich zum Thema Fruchtbarkeit, gehören.

Aufnahme 2008, Johannes Huber, St. Gallen.

185 Dafür reicht hier in erster Linie der Platz nicht. Zur systematischen

Erfassung eines grossen Teils der Lokalnamen wäre beispielsweise

für das Gebiet der Fürstabtei St. Gallen die zeitintensive Sichtung
der hervorragenden Register aller Lehensbände im StiftsASG

notwendig (sie decken auch den Namensbestand im erhaltenen Kartenwerk

des StiftsASG ab). Die Register der UBSG 1-6 bieten für diese

umfangreiche Detailarbeit keinen gleichwertigen Realersatz. Eine

gute Grundlage stellt auch das lexikalische Verzeichnis der Lokalnamen

unter www.ortsnamen.ch dar, für das ebenfalls die Lehensbände

ausgewertet worden sind.

186 StiftsASG, LA Bd. 91, S. 31 v.

187 StiftsASG, LA 79, S. 107.

wrnsm
Grabs. Standort unterhalb (östlich) von Sand und östlich/südlich des

Gebiets Iverplut. Übergang über den Studner Bach, Blick in

südwestlicher Richtung. Hierher gehört der Lokalname «Ha ilige Böm»,

ein Hinweis auf ein inzwischen erloschenes Baumheiligtum am wohl

schwierigen Übergang über das heute kanalisierte (gezähmte)

Fliessgewässer. Aufnahme 2016, Johannes Huber, St. Gallen.

142



nen jedoch nicht alle spätmittelalterlich belegt werden

können).'88 «Chrütz» bezieht sich auf Flur-/Feld-, Weg-,
Höhen- oder Sühnekreuze; erstere dienten als Schutzzeichen

und standen teils in schwierigen oder exponierten
Geländepassagen, letztere wurden eingepflanzt zur Sühne

einer Bluttat oder eines anderen Verbrechens, das sich am
Ort der (nach dem Ereignis/der Tat erfolgten) Setzung
des Zeichens ereignet hatte.'89 Wohl gab es vereinzelt auch
Gnadenkreuze (als Dankesgabe; vergleichbar mit einem
Votivzeichen) und Kreuze, die aus weiteren, anderen

Gründen gestellt wurden.'90 Schliesslich bezeichnete man
mit Kreuzen auch Grenzen (Grenzkreuze, beispielsweise
in der Stadt St. Gallen).

Auch der Lokalname «Bild» ist auf der ostschweizerischen
Landschaft häufig anzutreffen, ebenfalls in Form von
Komposita (z.B. «Bild» [Waldkirch, 1415], «Bildwis»

[Mosnang], «Bildstöckli» [Kirchberg]).'9' Allein für das

Stadtgebiet St. Gallen unterscheidet Arnet Bild I-III, und
aus den von ihm mitgelieferten Komposita geht eine noch
weit grössere Zahl ursprünglicher Bilder hervor.'91 «Bild»

meint einen Bildstock oder ein christliches Zeichen mit
einem ikonographischen Bestandteil (Figur, gemalte Dar-

sit yb 4
0: V <; • i
!ss' ill V ' „,44

• - .--«es»- s ,*,» mmm

yy '-0 ; '

Appenzell, Pfarrkirche St. Mauritius. Als Sühnekreuz gedeutetes

Zeichen von 1481 beim Eingang zur Krypta. WasAniass zu seiner

Setzung war, ist nicht bekannt. Das Rechtszeichen stak einst im

Boden, worauf auch die dunkle Steinfärbung beim Ansatz des

Stamms hinzuweisen scheint. Aufnahme 2009, Philipp Lehmann,

Goldach.

Urs Graf (um 1485-1528): Bannerträger mit seinem Buben (der Bub

nicht abgebildet), 1516. Linksein windschief wirkender, möglicherweise

sogar aus einem Baum geschnittener Bildstock, an dem mit
Hufeisen auch Glücksbringer angebracht sind. Feder in Schwarz, über

Spuren von Vorzeichnung mit schwarzem Stift. 31.8 x 21.5 cm

(Gesamtformat), hier Ausschnitt. Kunstmuseum Basel, Kupferstichkabinett,

Amerbach-Kabinett. inv. U.X.70.

188 Arnet: Orts- und Flurnamen St. Gallen, S. 78-81.

189 Vgl. dazu Holenstein: Recht, S. 46 f. - Ein authentisches Zeichen,

datiert 1481, 1952 entdeckt und freigelegt, ist eingelassen ins

Mauerwerk der Kirche St. Mauritius in Appenzell (neben der Aussentür

zur Krypta). Der Anlass (von 1481), der zur Herstellung und Einpflanzung

des Kreuzes geführt hat, lässt sich allerdings nicht mehr

feststellen: auch befindet sich das Zeichen nicht mehr an seinem

ursprünglichen Standort. Vgl. KDM AI, S. 176, Abb. 177, S. 182. -
Bischofberger: Rechtsarchäologie, S. 660-664. - Huber: Appenzell,
S. 27.

190 Vgl. dazu Schnetz: Flurnamenkunde, S. 86.

191 Vgl. dazu Schnetz: Flurnamenkunde, S. 86.

192 Arnet: Orts- und Flurnamen St. Galten, S. 33-35.

143



/•; h
i tm % /ifillnü sf hiv ASt itIMÉ&ïàÉk

Kirchberg, Kirche St. Peter und Paul. Das Heilige Kreuz ist entweder

zu einer früheren Baustufe der Kirche zu stellen oder stammt

aus einem anderen Kontext (möglicherweise ehemaliges Hausoder

Wegkreuz) und wurde sekundär in der Kirche dem Altarbereich

zugeordnet. Aufnahme 2014, Johannes Huber, St. Gallen.

193 Vgl. dazu Schnetz: Flurnamenkunde, S. 86.

194 Vogler: Familienbuch, S. 92 f.

195 Vgl. zu diesem bereits mehrfach abgehandelten Justizfall: Schedler:

Hohensax, S. 38 f. - Vogler: Familienbuch, S. 92 f.

196 Duden Wörterbuch, Bd. 4, S. 1874.

197 Vogler: Familienbuch, S. 105.

198 Idiotikon, Bd. 11, S. 2193.

199 UBSG 3, S. 792, Nr. 70, S. 795. Vgl. auch S.815 f., Nr. 80 (Hermann

Wartmann sucht diese von ihm «Gallibrunn» genannte/n Lokalität/

en «westlich der stat St. Gallen» resp. in der «westlichefn] vorstat

von St. Gallen»), - UBSG 5, Nr. 3213 («prope fontem sancti Galli»),

Stellung). Oft wird dabei nicht deutlich, welche Ikonogra-
fie ursprünglich gemeint war. Leichter zu entschlüsseln

sind hingegen «Bilder» mit einer zusätzlichen Bestimmung,

beispielsweise «im Elend». Dieses Bild stand am

Prozessionsweg von Wil SG zum Wallfahrtsort Dreibrunnen;

in seiner Nische dürfte der Leidenschristus (Christus
im Elend, Christus in der Rast) dargestellt gewesen sein.'93

Zwar reichen in ihrer Belegkette nicht alle der hier
beispielhaft aufgeführten Lokalnamen Kreuz und Bild ins

Spätmittelalter zurück (sondern «nur» ins 17.-19.
Jahrhundert). Vom Prinzip der Namensgebung ausgehend,
könnten sie aber zweifellos alle älter sein.

Häufig besetzten die heiligen Zeichen markante
Landschaftsformationen (topografisch besondere Örtlichkeiten).

Am Ruppenpass, bereits auf appenzellischem
Boden, gab es im so genannten Bruderwald das «stainy
krütz»,194 hinter dem am 6. Dezember 1474 der fromme
St. Galler Kaufmann Konrad Rütiner, wohl im Gebet,
durch Hans Beck (Pfister) genannt Hotterer (gest. 1475)

niedergeschlagen worden war;195 anschliessend raubte
Beck den vermeintlich Toten aus. Beck, schlau, aber
unbelehrbar stur, war so etwas wie ein Michael Kohlhaas der

Ostschweiz, der wegen des aus seiner Sicht ungerechtfertigten

Vorwurfs der Markenrückerei (widerrechtliches
Versetzen von Grenzsteinen) mit Teilen seiner Umgebung
in Streit geraten war (der Beiname «Hotterer» von «Hotter»

in der Bedeutung «Feld-, Besitzgrenze»196). Der Fall
des skrupellosen Mordbrenners erregte die Öffentlichkeit
sehr, da Hans Beck zuerst Sennwald gebrandschatzt hatte

(wobei es zu Todesopfern kam) und nun die Stadt St. Gallen

offen befehdete (zum Kampf herausgefordert hatte).
Zum Beweis seiner ernsten Absichten verübte Beck nun
einen Mordanschlag auf einen ihrer Bürger. Vogler
verdeutlicht die Lokalität «stainy krütz» in einer zweiten

Passage (falls sie sich auf die gleiche Örtlichkeit beziehen

sollte) wie folgt: «Es stünd ain gestrickt bild zu dem stainy
krücz [...]. Darby waren dry buchen gestanden, etlichy
als gross, das sy zwen man nit wol gegen an ander umfachen

mochten».197 Der Ort war also ausgezeichnet durch
drei grosse Buchen, ein Steinkreuz und ein «gestrickt
bild» (Bildstock, wohl begehbar, dessen Gehäuse aus kantig

zugeschnittenen Balken aufgebaut ist).198 Buchen und
Eichen, aber auch Nussbäume, scheinen (wegen ihrer
Früchte) gerade für einen kultischen Kontext beliebte

Pflanzungen gewesen zu sein.

Etwas weniger häufig treten Namen mit dem Bestandteil

«Heilig-» auf (z. B. «Heiligacker» [Kirchberg]). Oft ist
damit ein Besitzhinweis verbunden (ein solcher Acker
gehört dem Heiligen einer Kirche und somit zum Pfrund-

gut, zur Ausstattung des Amtsgutes). Komposita mit
konkreten Heiligennamen reichen nachweislich teils bis ins

Hoch- und Spätmittelalter zurück («de fonze [sie!] sancti
Galli» [St. Gallen, vor 1300]'" oder «Sant Gallenbrunnen»

144



St. Margrethen, «Sant Gallenbrunnen». Die Örtlichkeit (Lokalname) ist 1406 erstmals belegt. Diesen

Ort soll der hl. Gallus persönlich aufgesucht und dabei aus der Quelle getrunken haben. Viel plau-

siebler ist ein auf den hl. Gallus gestimmtes Segensgebet, das über diesem Quellaustritt jeweils
anlässlich von Flurgängen gesprochen wurde. Aufnahme 2006, Johannes Huber, St. Gallen.

[St. Margrethen, 1406]).200 Standen diese Quellaustritte
unter der Wirkung eines über ihnen gesprochenen — wohl
exorzistischen — Segensgebets (unter Aufrufung des

Namens des Heiligen), kolportierte die Sage, der besagte

Heilige hätte selbst aus der Quelle getrunken. In die gleiche

Kategorie und Tradition sind die «Heiligenbrunnen»
zu stellen, beispielsweise in Oberegg AI (1446 erwähnt)201

und in Wittenbach (1445 erwähnt).202

Damit ist das Thema der lokal bedeutenden Bet- und
Gnadenorte aber längst nicht erschöpft, da weitere
Namensbeispiele noch ganz andere Facetten möglicher
Funktionsbestimmungen sichtbar machen: «An der Haiigen

Nussbom»203 (St. Margrethen), 1442 belegt, weist hin
auf ein Gewächs, das offenbar zwei oder mehreren Heiligen

geweiht war (deren Namen man höchstens vermuten
kann). Dabei steht die Nuss, aus deren harter Schale der
Keim ans Licht dringt, als Symbol für Fruchtbarkeit. Es

ist daher anzunehmen, dass sich unter den (am Baum
wohl mit einer entsprechenden Darstellung) verehrten

Heiligen auch Margaretha eingefunden hat, in Erinnerung

an ihre Legende, laut der sie sich aus dem Inneren
des von ihr besiegten Drachens befreite. Per se gilt
Margaretha als Symbol für eine gute Vegetation. — Auch für
Niederbüren ist eine solche Pflanzung belegt, und zwar

1442 mit der «hofstatt bi der Heilgen Nussböm».204

Ähnliche Baumheiligtümer befanden sich in Grabs und in
Oberuzwil-Buechen. Das Grabser Heiligtum wird 1463 in
der Form «Hailige Böm» erwähnt. Laut Vetsch befand sich

der Standort unterhalb (östlich) von Sand und südlich des

Gebiets Iverplut. Die Ubersetzung eines romanischen
Namens ist auszuschliessen, es handelt sich um eine
spätmittelalterliche Bezeichnung, die vermutlich Bäumen galt, die

mit Heiligendarstellungen versehen waren (oder zum
Pfrundgut gehörten). Zieht man als Standort den früheren

Übergang über den Studner Bach in Betracht, würde dies

funktional eine Schutzfunktion erkennen lassen, die man
an dieser Stelle den Heiligen übertragen hatte.205

Der gemeinte Weiler bei Oberuzwil trug die Bezeichnung
«bei der haiigen Buchen» oder «zü der Haiigen Buchen»,
ist seit den i46oer-Jahren (1465) belegt und war verbunden

mit einem «Bad», das offenbar von einer Quelle
gespeist wurde.206 Da sich eine Vogtei und kleines Niedergericht

nach dieser Lokalität nannten (sie kamen vor 1491

aus der Hand der von Eppenberg an die Abtei St.

Gallen),207 wird in Heiligenbuchen auch ein Ort mit einer

gerichtlichen Funktion gesehen. Die kultische Bedeutung
und die Praxis des Orts sind sagenhaft unterlegt und
damit verunklärt.208 Materiell dürften sie jedoch kaum vor
das Spätmittelalter zurückreichen. Ebenso wenig lässt sich

ausmachen, ob zwischen den Bäumen und dem Bad eine

(inhaltlich-kultische) Verbindung bestanden hat.209

200 UBSG 4, Nr. 2372.

201 UBSG 6, Nr. 4822.

202 UBSG 6, Nr. 4676.

203 UBSG 6, S. 12. - Sekundär könnte auch hier ein Besitzvermerk

vorliegen mit der Bedeutung eines Nussbaums, der (dessen

Ertrag an Nüssen) den Heiligen (Patronen) eines Gotteshauses,

folglich zum Pfrundvermögen gehört.
204 UBSG 6, Nr. 4437, 5711 (Singular).

205 Vetsch: Urbar Grabs 1463, S. 35. - Vetsch: Grabser Fibel, S. 89

(Deutung abwegig; ebenfalls die zu Sand, S. 89 f.).

206 Vgl. dazu SSRQ SG 1/2/4.2, S. 126, Nr. 2, S. 159-161, Nr. 7.

207 Vogler: Wirtschafts- und Finanzpolitik, S. 142.

208 Kuoni: Sagen, S. 279, Nr. 470.

209 Näf: Heimatbuch, S. 182-191.

145



Quellen und Darstellungen

Aebi: Archiv. Aebi, Richard: Das Schloss Forstegg und sein

Archiv, Buchs 1966.

Aebi: Kirchgemeinden. Aebi, Richard: Geschichte der

evangelischen Kirchgemeinden Sennwald-Lienz, Sax-

Frümsen und Salez-Flaag, Buchs 1963.

Ammann: Reformation. Ammann, Walter: Die Reformati¬

on im Gaster, in: Zwingliana, Bd. 7, Nr. 2 (1940), Heft

4, S. 209-266.
Anderes: Pfarrkirche. Anderes, Bernhard: Zur Bau- und

Kunstgeschichte der Pfarrkirche [Thal], in: Die paritätische

Kirche von Thal. Zur Erinnerung an die Restaurierung

1976-1978, Thal 1978, S. 39-50.
Anshelm: Chronik 2. Anshelm, Valerius: Die Berner-Chro¬

nik, Bd. 2, Bern 1886.

Apg. Apostelgeschichte (Neues Testament).
Arnet: Orts- und Flurnamen St. Gallen. Arnet, Martin: Die

Orts- und Flurnamen der Stadt St. Gallen, St. Gallen

1989 (St. Galler Namenbuch, Germanistische Reihe,
Bd. 1: Stadt St. Gallen).

Arx: Berichtigungen und Zusätze 2. Arx, Ildefons von: Be¬

richtigungen und Zusätze zu den drei Bänden
Geschichten den Kantons St. Gallen, Bd. 2 (in Bd. 2, nach
5. 666, S. 1-44), o. O. o. J. [St. Gallen 1811].

Arx: Geschichten 2. Arx, Ildefons von: Geschichten des

Kantons St. Gallen, Bd. 2, St. Gallen 1811.

ASA. Anzeiger für schweizerische Altertumskunde.

Bänziger: Freiherr. Bänziger, Martin: Freiherr Ulrich VIII.
von Hohensax, Herr zu Bürglen und Forstegg (1462-
1538). Studien zu einem Vertreter des privaten militärischen

Unternehmertums im ausgehenden 15. und
beginnenden 16. Jahrhundert, Diss. phil. I Universität
Zürich, Zürich 1977.

Barockes Fischingen. Barockes Fischingen. Verein St. Idda-
zell. Ausstellung zum Abschluss der Restaurierungsarbeiten

am Kloster Fischingen 1980—1991 unter dem

Patronat des Thurgauer Regierungsrates. Katalog [der

Ausstellung] Kloster Fischingen 27. September bis 27.
Oktober 1991, Fischingen 1991 (mit Beiträgen verschiedener

Autorinnen und Autoren).
Barth: Heiltumführer. Barth, Medard: Heiltumführer und

Almosensammler des Mittelalters. Die Mandate des

Strassburger Bischofs Wilhelm von Honstein (1506-
1541), in: Freiburger Diözesan-Archiv. Zeitschrift des

Kirchengeschichtlichen Vereins für Geschichte, christliche

Kunst, Altertums- und Literaturkunde des Erzbistums

Freiburg mit Berücksichtigung der angrenzenden
Bistümer, Bd. 74 (1954), S. 100-131.

Baudenkmäler St. Gallen. Die Baudenkmäler der Stadt
St. Gallen, bearb. von August Hardegger, Salomon
Schlatter und Traugott Schiess, St. Gallen 1922 (Die
Baudenkmäler des Kantons St. Gallen 1).

Benken in Stichworten. Benken SG zwischen Zürichsee

und Walensee im Linthgebiet, Benken 1981.

Berschin: Lebensbeschreibung Wiborada. Vitae Sanctae

Wiboradae. Die ältesten Lebensbeschreibungen der

heiligen Wiborada. Einleitung, kritische Edition und
Übersetzung, besorgt von Walter Berschin, St. Gallen

1983 (MVG 51).

BiASG. Bischöfliches Archiv St. Gallen.

Bilgeri: Vorarlberg 2. Bilgeri, Benedikt: Geschichte Vorarl¬

bergs, Bd. 2 (Bayern, Habsburg, Schweiz -
Selbstbehauptung) Graz 1974.

Bischofberger: Rechtsarchäologie. Bischofberger,
Hermann: Rechtsarchäologie und Rechtliche Volkskunde
des eidgenössischen Standes Appenzell Innerrhoden.
Ein Inventar im Vergleich zur Entwicklung anderer

Regionen, 2 Bde., Appenzell 1999 (Innerrhoder Schriften
8.1, 8.2).

Bless-Grabher: Frömmigkeit. Bless-Grabher, Magdalen:
Frömmigkeit im Mittelalter, in: Sankt-Galler Geschichte

2003, Bd. 2 (Hochmittelalter und Spätmittelalter),
St. Gallen 2003, S. 231-261.

Borgolte: Subsidia. Subsidia Sangallensia I. Materialien
und Untersuchungen zu den Verbrüderungsbüchern
und zu den älteren Urkunden des Stifts St. Gallen, hg.

von Michael Borgolte, Dieter Geuenich und Karl
Schmid, St. Gallen 1986 (St. Galler Kultur und
Geschichte 16).

Brennwald: Chronik 1/2. Brennwald, Heinrich: Schwei¬

zerchronik, hg. von Rudolf Luginbühl, Bde. 1 und 2,
Basel 1908/1910 (Quellen zur Schweizer Geschichte,

hg. von der Allgemeinen geschichtsforschenden
Gesellschaft der Schweiz, Neue Folge, 1. Abteilung:
Chroniken, Bd. 1/2).

Brinker: Heinrich. Brinker, Claudia: Heinrich und Eber¬

hard von Sax. Zwei Minnesänger in der Manessischen

Liederhandschrift, in: Werdenberger Jahrbuch, 5. Jg.

(1992), S. 59-70.
Büchel: Bendern. Büchel, Johann Baptist: Die Geschichte

der Pfarrei Bendern, in: Jahrbuch des Historischen Vereins

für das Fürstentum Liechtenstein, Bd. 23 (1923),

Vaduz 1923.

Büchel: Urkunden. Büchel, Johann Baptist: Die Urkunden
des Pfarrarchivs zu Bendern, in: Jahrbuch des Historischen

Vereins für das Fürstentum Liechtenstein, Bd. 12

(1912), Vaduz 1912, S. 81-139.

Bucher: Maria Bildstein. Bucher, Josef Fridolin: Maria
Bildstein. Wallfahrtsgeschichte Unserer Lieben Frau

vom Siege, Uznach 1944.
Bucher: Pest. Bucher, Silvio: Die Pest in der Ostschweiz,

St. Gallen 1979 (NjblSG 119).

Bucher: Pilgerbüchlein. Bucher, Josef Fridolin. Pilgerbüch¬
lein Maria Bildstein [zu Unserer Lieben Frau vom Siege]

bei Benken, Kt. St. Gallen. Geschichtliches und
Gebete zur Belehrung und zum Gebrauche der
Wallfahrer, Einsiedeln 2i94i.

146



Büchi: Aktenstücke. Büchi, Albert (Hg.): Aktenstücke zur
Geschichte des Schwabenkrieges, Basel 1901 (Quellen
zur Schweizer Geschichte, hg. von der Allgemeinen
geschiehtsforschenden Gesellschaft der Schweiz Bd. 20).

Büchi: Jahrzeitbuch. Büchi, Albert: Das Fischinger Jahr¬

zeitbuch. Kopiert nach dem Original im Pfarrarchiv

Fischingen, in: ThBvG, Heft 33 (1893), S. 97-129.
Burgener: Wallfahrtsorte. Burgener, Laurenz: Die Wall¬

fahrtsorte der katholischen Schweiz. Aus den bewährtesten

Quellen gesammelt und herausgegeben, Bd. 2,

Ingenbohl 1864.

Chart. Sang. I. Chartularium Sangallense: Bearbeitet von
Peter Erhart unter Mitwirkung von Karl Heidecker und
Bernhard Zeller, St. Gallen 2013.

Chart. Sang. III fF. Chartularium Sangallense: Bearbeitet

von Otto P. Clavadetscher sowie von Otto P. Clavadet-
scher und Stefan Sonderegger, St. Gallen 1983 (Bd. III),
1985 (Bd. IV), 1988 (Bd. V), 1990 (Bd. VT), 1993 (Bd.

VII), 1998 (Bd. VIII), 2003 (Bd. IX), 2007 (Bd. X),

2009 (Bd. XI), 2012 (Bd. XII), 2017 (Bd. XIII).
Dangl: Fresken. Dangl, Gertrud: Farbe unter der Farbe. Zu

den Fresken in St. Prokulus in Naturns, in: Der Schiern.
Monatszeitschrift für Südtiroler Landeskunde, 86. Jg.,

Juni 2012, Heft 6 (St. Prokulus in Naturns. Zum 100.

Jubiläum der Entdeckung der frühmittelalterlichen
Wandmalerei), S. 104-127.

Denkmalpflege Kanton St. Gallen 1. Boari, Benito (und
weitere Mitarbeitende): Denkmalpflege im Kanton
St. Gallen 1975-1980. Archäologische Beiträge Irmgard
Grüninger, St. Gallen 1982.

Denkmalpflege Kanton St. Gallen 3. Denkmalpflege und

Archäologie im Kanton St. Gallen 1986—1996, St. Gallen

1999 (verschiedene Autorinnen und Autoren).
Dornbierer: Buechberg. Dornbierer, Robert: Heimat um

den Buechberg. Aus der Geschichte des Hofes Thal von
der Frühzeit bis zur Errichtung der politischen Gemeinde

Thal im Jahre 1803, Thal 1993.
Duden Wörterbuch, Bd. 4. Duden. Das grosse Wörterbuch

der deutschen Sprache, 3., völlig neu bearbeitete und
erweiterte Auflage. Hg. vom Wissenschaftlichen Rat
der Dudenredaktion, Bd. 4, Mannheim u. a. 1999.

Duft: St. Otmar in Kunst und Kult. Duft, Johannes: Sankt

Otmar in Kunst und Kult, St. Gallen 1966 (SA/Zusammenzug

aus NjblSG 106 f./i966 f.).
Eggenberger: Wandmalereien. Eggenberger, Christoph:

Die frühmittelalterlichen Wandmalereien in St. Prokulus

zu Naturns. SA aus: Frühmittelalterliche Studien.

Jahrbuch des Instituts für Frühmittelalterforschung der

Universität Münster, hg. von Karl Hauck, Bd. 8, Berlin
und New York 1974, S. 303—350, Tafeln X-XXVL

Ehrenzeller: Kloster und Stadt St. Gallen im Spätmittelal¬
ter. Ehrenzeller, Wilhelm: Kloster und Stadt St. Gallen

im Spätmittelalter. Von der Blütezeit des Klosters bis

zur Einsetzung Ulrich Röschs als Pfleger 1458. Mit einer

Darstellung der Appenzeller Kriege, St. Gallen 1931

(St. Gallische Geschichte im Spätmittelalter und in der
Reformationszeit 1).

Ehrenzeller: St. Gallen. Ehrenzeller, Ernst: Geschichte der
Stadt St. Gallen, hg. von der Walter und Verena Spühl-
Stiftung in der VGS Verlagsgemeinschaft St. Gallen,
St. Gallen 1988.

Etterlin: Chronik. Etterlin, Petermann: Kronica von der
loblichen Eydtgnoschaft, jr harkommen und sust selt-

zam strittenn und geschichten, bearb. von Eugen Gruber,

Aarau 1965 (Quellenwerke zur Entstehung der
Schweizerischen Eidgenossenschaft. Urkunden,
Chroniken, Hofrechte, Rödel und Jahrzeitbücher bis zum
Beginn des XV. Jahrhunderts, Abt. 3 [Chroniken und

Dichtungen]).
FDA. Freiburger Diözesan-Archiv. Zeitschrift des Kirchen¬

geschichtlichen Vereins für Geschichte, christliche

Kunst, Altertums- und Literaturkunde des Erzbistums

Freiburg mit Berücksichtigung der angrenzenden
Bistümer.

Fraefel: St. Sebastianskapelle. Fraefel, Anton: Die St. Sebas¬

tians-Kapelle bei Schennis. Ein Beitrag zur Geschichte
des Gasterlandes, Uznach 1896.

Gemperle/Huber: Kapuzinerinnenkloster. Gemperle, Maria

Bernadette/Huber, Johannes: Kapuzinerinnenkloster
St. Scholastika in Tübach SG (Kunst- und

Kulturführer), Tübach 1997.
Geschichte der Pfarrei Benken (Kanton St.Gallen),

Uznach 1941 (verschiedene Beiträge).
Geschlechterbuch Bd. 12. Schweizerisches Geschlech¬

terbuch, bearbeitet und herausgegeben von J. P. Zwi-
cky von Gauen, Bd. 12, Zürich 1965.

Gmür: Rechtsgeschichte Gaster: Gmür, Emil: Rechtsge¬
schichte der Landschaft Gaster, Bern 1905 (Abhandlungen

zum schweizerischen Recht 10).

Grimm: Wörterbuch 19. Deutsches Wörterbuch von Jacob

Grimm und Wilhelm Grimm. Zehnter Band dritte
Abteilung (Stob-Strollen), bearb. von Bruno Crome und
der Arbeitsstelle des Deutschen Wörterbuches zu Berlin,

Leipzig 1957 (Nachdruck 1984).

Grünenfelder: Landkirchen. Grünenfelder, Josef: Beiträge
zum Bau der St. Galler Landkirchen unter dem Offlzial
P. Iso Walser 1759-1785 (SA Schriften des Vereins für
Geschichte des Bodensees und seiner Umgebung, 85.

Heft 1967).

Grüninger: Mörschwil. Grüninger, Jakob: Die Grabungen

in der Pfarrkirche St. Johannes in Mörschwil, in:

NjblRo, 52. Jg. (1962), S. 55-60.
Gubser: Gaster. Gubser, Josef Meinrad: Geschichte der

Landschaft Gaster bis zum Ausgange des Mittelalters.
Mit einem Exkurs: Gilg Tschudi und die geschichtliche
Überlieferung des Klosters Schännis, St. Gallen 1900
(MVG 27).

Hardegger: Stiftskirche. Hardegger, August: Die alte Stifts¬

kirche und die ehemaligen Klostergebäude in St. Gallen.

Ein Rekonstruktionsversuch, Zürich 1917.

147



HBLS 6. Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz.

Herausgegeben mit der Empfehlung der Allgemeinen
Geschichtsforschenden Gesellschaft der Schweiz, Bd. 6,

Neuenburg 1931.

HDA. Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, Bde.

1, 5, Berlin und Leipzig 1927,1932/1933.

Hegi: Glückshafenrodel. Hegi, Friedrich (unter Mithilfe
von E. Usteri und S. Zuber): Der Glückshafenrodel des

Freischiessens zu Zürich 1504. Mit Anhang und Beilagen,

Bd. 1 (Text) und Bd. 2 (Register), Zürich 1942.

Henggeier: Helvetia Sancta. Henggeier, Rudolf: Helvetia
Sancta. Heilige Stätten des Schweizerlandes, Einsiedeln

1968.

Henggeier: Ikonographie. Henggeier, Rudolf: Zur Ikono¬

graphie der hl. Idda von Toggenburg, in: ASA, NF Bd.

40 (1938), S. 25-44.
Henggeier: Professbuch Fischingen. Henggeier, Rudolf:

Professbuch der Bendiktinerabtei U. L. Frau bei der hl.
Gräfin Ida zu Fischingen, Einsiedeln 1931, S. 403-515
(Monasticon-Benedictinum Helvetiae 2).

Henggeier: Professbuch St. Gallen. Henggeier, Rudolf: Pro¬

fessbuch der fürstl. Benediktinerabtei der Heiligen Gallus

und Otmar zu St. Gallen, Zug 1929 (Monasticon-
Benedictinum Helvetiae).

Hilty: Gotteshäuser. Hilty, David Heinrich: Die
Werdenbergischen Gotteshäuser. Ihre Geschichte und Sagen,
Buchs 1906 (1926 in unverändertem Wortlaut wiederum

herausgegeben in einem Sammelband mit Werken

von David Heinrich Hilty; S. 69—118).

Holenstein: Recht. Holenstein, Thomas: Recht, Gericht
und wirtschaftliche Verhältnisse in den st. gallischen
Stiftslanden und im Toggenburg beim Ausgange des

Mittelalters, St. Gallen 1934, in: NjblSG 74 (1934).

HS. Helvetia Sacra.

Huber: Appenzell. Huber, Johannes: Pfarrkirche St. Mauritius

Appenzell, Appenzell 2010.
Huber: Berneck. Huber, Johannes: Die katholische Pfarr¬

kirche Unserer Lieben Frau in Berneck. Einblicke in die

Baugeschichte eines bemerkenswerten Gotteshauses im
Rheintal (Baugeschichtliches Gutachten, erstellt im
Auftrag der Katholischen Kirchgemeinde Berneck SG),
St. Gallen 1996.

Huber: Dreibrunnen. Huber, Johannes: Wallfahrtskirche
Maria Dreibrunnen bei Wil SG. Kunst- und Kulturführer,

Bronschhofen 1998.

Huber: Gotteshäuser in Bad Ragaz. Huber, Johannes:
Katholische Gotteshäuser in Bad Ragaz, Bad Ragaz 2012.

Huber: Inventarisierung. Huber, Johannes: Die Geschichts¬

landschaft von Thal redet! Ein Beitrag zur Inventarisierung

historischer Schauplätze, in: Unser Rheintal, 69.

Jg. (2012), S. 223-235.
Huber: Montlingen. Huber, Johannes: Die Pfarrei Mont-

lingen-Eichenwies, Montlingen-Eichenwies 2007.

Huber: Richtstätte Espen. Huber, Johannes: Die ehemalige
Richtstätte Espen beim Galgentobel, in: Die Steinach.

Natur, Geschichte, Kunst und Gewässerschutz vom
Birt zum Bodensee, hg. von Marcel Mayer und Gitta
Hassler, St. Gallen 2012 (Schriftenreihe der Stadt

St. Gallen), S. 123-132.
Huber: Rüthi. Huber, Johannes: Kirche und Pfarrei St. Va¬

lentin in Rüthi SG, Rüthi 2013.
Huber: St. Gallen-Bruggen. Huber, Johannes: Pfarrkirche

St. Martin in St. Gallen-Bruggen. Kunst- und Kulturführer,

St. Gallen-Bruggen 1998.

Huber: St. Martin. Huber, Johannes: Die Walsersiedlung
St. Martin im Calfeisental. Kunst- und Kulturführer,
Vättis 2000.

Huber: Wallfahrtsort. Huber, Johannes: 150 Jahre Wall¬

fahrtsort St. Iddaburg, 1864—2014, Gähwil/St. Iddaburg
2014.

Huber: Wunder. Huber, Johannes: Das Geschäft mit den

Wundern, in: St. Galler Tagblatt, Dienstag, 28. Februar

2017.

Hugger: Wallfahrtsorte. Hugger, Paul: Zwischen Himmel
und Erde. Wallfahrtsorte der Schweiz, Bern 2007.

Hundsnurscher: Investiturprotokolle 1/2. Hundsnurscher,
Franz (Bearb.): Die Investiturprotokolle der Diözese

Konstanz aus dem 16. Jahrhundert, Teil 1 und 2, Stuttgart

2008 (Veröffentlichungen der Kommission für
Geschichtliche Landeskunde in Baden-Württemberg,
Reihe A, Bd. 48, Teile 1 und 2). S. auch Krebs:

Investiturprotokolle.

Id. vgl. Idiotikon
Idiotikon. Schweizerisches Idiotikon. Wörterbuch der

schweizerdeutschen Sprache. Gesammelt auf Veranstaltung

der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich unter
Beihülfe aus allen Kreisen des Schweizervolkes.

Herausgegeben mit Unterstützung des Bundes und der Kantone,

Bde. 1 (1881), 10 (1939), 11 (1952), 15 (1999).

KDM AI. Fischer, Rainald: Die Kunstdenkmäler des Kantons

Appenzell Innerrhoden, Basel 1984 (Die
Kunstdenkmäler der Schweiz 74).

KDM SG 1. Rothenhäusler, Erwin: Die Kunstdenkmäler
des Kantons St. Gallen, Bd. 1 (Der Bezirk Sargans), Basel

19 51 (Die Kunstdenkmäler der Schweiz 25).

KDM SG 2. Poeschel, Erwin: Die Kunstdenkmäler des

Kantons St. Gallen, Bd. 2 (Die Stadt St. Gallen [erster

Teil]: Geschichte, Befestigungen, Kirchen [ohne Stift]
und Profanbauten), Basel 1957 (Die Kunstdenkmäler
der Schweiz 37).

KDM SG 3. Poeschel, Erwin: Die Kunstdenkmäler des

Kantons St. Gallen, Bd. 3 (Stadt St. Gallen, zweiter Teil:
Das Stift), Basel 1961 (Die Kunstdenkmäler der Schweiz

45)-

KDM SG 5. Anderes, Bernhard: Die Kunstdenkmäler des

Kantons St. Gallen, Bd. 5 (Der Bezirk Gaster), Basel

1970 (Die Kunstdenkmäler der Schweiz 59).

148



KDM TG 2. Knoepfli, Albert: Die Kunstdenkmäler des

Kantons Thurgau, Bd. 2 (Bezirk Miinchwilen), Basel

1955 (Die Kunstdenkmäler der Schweiz 34).

KDM ZH II.I. Abegg, Regine/Barraud Wiener, Christine:
Die Kunstdenkmäler des Kantons Zürich. Neue Ausgabe

Bd. II.I (Die Stadt Zürich II.I, Altstadt links der

Limmat, Sakralbauten), Bern 2002 (Die Kunstdenkmäler

der Schweiz 99).
Keller: Glaubensspaltung. Keller, Willy: Die Benediktiner¬

abtei Fischingen im Zeitalter der Glaubensspaltung
und der katholischen Reform 1500—1700, in: ZSK, Beiheft

3, Freiburg i. Üe. 1946.
Kessler: Gereimtes. Kessler, Noldi: Gereimtes und

Ungereimtes über Johann Philipp von Hohensax. Zum 400.
Todestag des letzten bedeutenden Freiherrn aus dem
Hause Sax-Hohensax, in: Werdenberger Jahrbuch, 9.

Jg. (1996), S. 276-290.
Kessler: Sabbata. Johannes Kesslers Sabbata mit kleineren

Schriften und Briefen, hg. unter Mitwirkung von Emil
Egli und Rudolf Schoch, St. Gallen 1902.

Knoepfli: Pfarrkirche Mörschwil. Knoepfli, Albert,
Führung [durch die Pfarrkirche Johannes der Täufer in
Mörschwil], in: Pfarrkirche Mörschwil, München und
Zürich i960, S. 8-15 (Schnell & Steiner, Kunstführer
[Nr. 30 der Schweizer Reihe]).

Kobler: Buchen-Staad. Kobler, Arthur: Aus der Geschichte
der Pfarrei Buchen-Staad, Wilen-Wartegg o. J. [1968].

Kobler: Rüthi. Kobler, Arthur: Pfarrei und Kirche des hei¬

ligen Valentin in Rüthi. SA aus Sonntagsgruss, Altstätten

1938.

Kothing: Urkunden. Kothing, Martin: Die Urkunden des

Archivs Schwyz; betreffend den Schwabenkrieg (In Re-

gesten gebracht), in: Der Geschichtsfreund. Mittheilungen

des historischen Vereins der fünf Orte Lucern,
Uri, Schwyz, Unterwaiden und Zug, Bd. 24, Einsiedeln

u. a. 1869, S. 216-230.
Krebs: Investiturprotokolle. Krebs, Manfred: Die Investi¬

turprotokolle der Diözese Konstanz aus dem 15.

Jahrhundert, Registerband/Die Annatenregister des

Bistums Konstanz aus dem 15. Jahrhundert, Orts- und
Namensverzeichnis (Freiburger Diözesan-Archiv 66-
74, 1938-1954).

Kuoni: Sagen. Kuoni, J. [Jakob] : Sagen des Kantons St. Gal¬

len, St. Gallen 1902.

Landtwing: Chronik. Landtwing, Joseph: Chronik vom
Hof Thal und Städtchen Rheineck von den ersten Spuren

bis zur Neuzeit. Ab Original in alter deutscher

Schrift übernommen von Hans Vetter, Thal 2008.

LCI 5, 7. Lexikon der christlichen Ikonographie. Ikonogra¬
phie der Heiligen, Bde. 5 und 7, Freiburg i. Br. 1990
(Sonderausgabe/Reprint).

Lenz: Reichsabtei und Klosterreform. Lenz, Philipp:
Reichsabtei und Klosterreform. Das Kloster St. Gallen

unter dem Pfleger und Abt Ulrich Rösch 1457—1491,

St. Gallen 2014 (Monasterium Sancti Galli 6).

Lenz: Stiftungen. Lenz, Philipp: Stiftungen und Memoria
unter Abt Ulrich Rösch (1463-1491), in: Bücher des

Lebens - Lebendige Bücher, hg. von Peter Erhart und
Jakob Kuratli Hüeblin, St. Gallen 2010, S. 234-239.

Mannhart: Patrozinien. Mannhart, Pius: Die Patrozinien
des Sarganserlandes. Ein Beitrag zur sarganserländi-
schen Kirchen- und Kulturgeschichte. Dissertation

Freiburg i. Üe., o. O. [Freiburg i. Üe.] 1972.
Manz: Beiträge zur Ethnographie. Manz, Werner: Beiträge

zur Ethnographie des Sarganserlandes. Diss. Phil. II/
Zürich, Zürich 1913.

Manz: Taminatal. Manz, Werner: «Jakobi»-Sonntag im
Taminatal, o. O. [Mels] 1923.

Manz: Volksbrauch und Volksglaube. Manz, Werner:
Volksbrauch und Volksglaube des Sarganserlandes,
Basel 1916 (Schriften der Schweizerischen Gesellschaft

für Volkskunde 12).

Maria Bildstein. Maria Bildstein. Der Wallfahrtsort des

Linthgebietes im Wandel der Zeiten, Benken 1979
(Beiträge verschiedener Autorinnen und Autoren).

Meyer von Knonau: Erdkunde. Meyer von Knonau, Ge¬

rold: Erdkunde der Schweizerischen Eidsgenossenschaft.

Ein Handbuch für Einheimische und Fremde,
Bd. 2 (2., ganz umgearbeitete, stark vermehrte Auflage),
Zürich 1839.

Meyer: Äbte des Klosters Fischingen. Meyer, Bruno: Die
Äbte des Klosters Fischingen, in: ThBvG, Heft 113

(1976/1977), S. 95-137-

Meyer: Fischingen als bischöfliches Kloster. Meyer, Bruno:
Fischingen als bischöfliches Kloster, in: SVGBU, Bd. 92
(1974), S. 47-94-

Meyer: Fischingen. Meyer, Bruno: Fischingen, in: HS, Abt.
3 (Die Orden mit Benediktinerregel), Bd. 1 (Frühe
Klöster, die Benediktiner und Benediktinerinnen in der

Schweiz), 1. Teil, S. 672-710.
Meyer: Ita von Fischingen. Meyer, Bruno: Die heilige Ita

von Fischingen, in: ThBvG, Heft 112 (1974/1975),
S. 21-97.

Morgenthaler: Seckeimeisterrechnungen. Morgenthaler,
Hans: Kulturgeschichtliche Notizen aus den solothur-
nischen Seckeimeisterrechnungen des XV. Jahrhunderts,

in: ASA 21 (1919), S. 57-60.
Morgenthaler: Steuern. Morgenthaler, Hans: Solothurni-

sche Steuern an Gotteshäuser des XV. Jahrhunderts, in:
ASA, N.F. Bd. 20 (1918), S. 176-186.

Müller: Kirchen und Kapellen. Müller, Josef Anton: Die
Kirchen und Kapellen des Sarganserlandes, Mels 1951.

Muschg: Mystik. Muschg, Walter: Die Mystik in der
Schweiz 1200—1500, Frauenfeld und Leipzig 1935.

MVG. Mitteilungen zur vaterländischen Geschichte, hg.

vom Historischen Verein des Kantons St. Gallen.

149



Naef: Chronik. Naef, August: Chronik oder Denkwürdigkeiten

der Stadt und Landschaft St. Gallen. Mit Inbegriff

der damit in Verbindung stehenden Appenzellischen

Begebenheiten. Von der ältesten bis auf die neuere

Zeit, Zürich und St. Gallen 1867.

Näf: Heimatbuch. Näf, Adolph: Heimatbuch. Sammlung
historischer Schriften. Ausgewählt und zusammengestellt

unter dem Patronat der Donnerstags-Gesellschaft
Oberuzwil zum Andenken an den hochbeachteten

Mitbürger und Lokalhistoriker Adolp Näf, Oberuzwil 1955.

Niederberger: Vinzenz. Niederberger, Basilius: Die Vereh¬

rung des Martyrerdiakons Vinzenz in Bern, in: ZSK,
Bd. 31 (1937), S. 283-300.

Nigg: Vättis. Nigg, Theophil: Beiträge zur Geschichte der

Kirchgemeinde Vätds (Vättis 1936), Mels 1937.

NjblRo. Rorschacher Neujahrsblatt.
NjblSG. Neujahrsblatt des Historischen Vereins des Kan¬

tons St. Gallen.
Nüscheler: Gotteshäuser 1. Nüscheler, Arnold: Die Gottes¬

häuser der Schweiz. Historisch-antiquarische Forschungen,

Heft 1 (Bisthum Chur), Zürich 1864.

Nüscheler: Gotteshäuser 2. Nüscheler, Arnold: Die Gottes¬

häuser der Schweiz. Historisch-antiquarische Forschungen,

2. Heft (Bistum Konstanz), 1. Abteilung (Archidia-
conate Breisgau, Klettgau, vor dem Schwarzwald und

Thurgau), Zürich 1867.

Oberholzer: Bildersturm. Oberholzer, Paul: Der Bilder¬

sturm und seine Folgen, in: Gotik in Rapperswil.
Geschichte und Kunst am obern Zürichsee. Jubiläumsschrift

und Ausstellung 750 Jahre Stadt Rapperswil

1229-1979, Rapperswil 1979, S. 90-98 (Schriften des

Heimatmuseums 5).

Ochsenbein/Schmuki: Sankt Galler Heilige. Ochsenbein,
Peter/Schmuki, Karl: Sankt Galler Heilige. Handschriften

und Drucke aus dem 8. bis 18. Jahrhundert. Führer
durch die Ausstellung in der Stiftsbibliothek St. Gallen

(24. November 1987 bis 31. Oktober 1988), St. Gallen

1988.

PfarrAThal. Archiv der (kath.) Pfarrei Thal.
Poeschel: Gutachten Mörschwil. Poeschel, Erwin: Die ka¬

tholische Pfarrkirche St. Johannes Bapt. zu Mörschwil.
Baugeschichtliches Gutachten, o. O. o. J. [um 1958].

Exemplare des Textes in: Eidgenössisches Archiv für
Denkmalpflege; Archäologie Kanton St. Gallen; Archiv
des Verfassers.

Rahn: Architektur- und Kunstdenkmäler. Rahn, Johann
Rudolf (Mitwirkung resp. Beitrag von Ernst Haffter
und Robert Durrer): Die mittelalterlichen Architektur-
und Kunstdenkmäler des Cantons Thurgau. Im Auftrag
der Eidgenössischen Landesmuseums-Commission
beschrieben, o. O. o. J. [1899].

Reg. Sang. Regesta Sangallensia 1412-1463, bearb. von Otto
P. Clavadetscher, St. Gallen 2012.

Registrum subsidii caritativi. Registrum subsidii caritativi
der Diözese Konstanz aus dem Jahre 1508, in: FDA, Bd.

35, Freiburg i. Br. 1907, S. 1-108.

Reich: Johann Philipp. Reich, Hans Jakob: Wie ist Johann

Philipp wirklich zu Tode gekommen? Ermittlungen in
einem Kriminalfall von 1596 als Fernsehereignis im Jahr

2005, in: Terra plana, Zeitschrift für Kultur, Geschichte,
Tourismus und Wirtschaft, 2005/4, S. 38—45 (der Beitrag

in ähnlicher Form auch in: Werdenberger
Jahrbuch, 19. Jg. [2006], S. 52-65.

Rigendinger: Sarganserland. Rigendinger, Fritz: Das Sar¬

ganserland im Spätmittelalter. Lokale Herrschaften, die
Grafschaft Sargans und die Grafen von Werdenberg-
Sargans, Zürich 2007.

RMC. Monats-Chronik. Illustrierte Beilage zum Ost¬

schweizerischen Tagblatt (Rorschacher Tagblatt).
Rothenhäusler: Festschrift. Rothenhäusler, Erwin: Fest¬

schrift zum 500-Jahrestag der Schlacht bei Ragaz 1446-
1946, o. O. o. J. [wohl Mels/Bad Ragaz 1946].

Rütiner: Diarium, Bd. 1/2. Rütiner: Diarium I/i, I/2, II/i,
II/2. Rütiner, Johannes: Diarium 1529-1539, hg. in 5

Bdn. von Ernst Gerhard Rüsch, St. Gallen 1996 (Textband

I,i, Abschnitt 1—613; Textband 1,2, Abschnitt 613—

978; Textband II,i, Abschnitt 1-275; Textband 11,2,

Abschnitt 276-427; Kommentarband mit Einführung und

Register).
Salzgeber: Bildstein. Salzgeber, Joachim: Geschichte des

Wallfahrtsortes Maria Bildstein, in: Maria Bildstein.
Der Wallfahrtsort des Linthgebietes im Wandel der Zeiten,

Benken 1979 (verschiedene Beiträge), S. 15-45.
Salzgeber: Maria Bildstein. Salzgeber, Joachim: Geschichte

des Wallfahrtsortes Maria Bildstein, in: Maria Bildstein,
S. 15-45.

Sankt Gallus Gedenkbuch. Sankt Gallus Gedenkbuch. Zur
Erinnerung an die Dreizehnhundert-Jahr-Feier vom
Tode des heiligen Gallus am 16. Oktober 1951. Hg. vom
Bischöflichen Ordinariat und vom Katholischen
Administrationsrat St. Gallen, St. Gallen 1952.

Sankt-Galler Geschichte 2003. Sankt-Galler Geschichte

2003, Bde. 1-9, St. Gallen 2003.
Saulle Hippenmeyer: St. Luzi. Saulle Hippenmeyer, Imma-

colata: Art. Chur GR, St. Luzi, Prämonstratenser, in:
HS IV/3, S. 217-266.

Schäpper: Leben. Schäpper: Leben. Schäpper, A.: Das Le¬

ben Freiherr Johann Philipps von Hohensax-Forstegg,
Buchs 1948.

Schäpper: Sennwald. Schäpper, A.: Aus den Anfängen der
Kirche Sennwald, Buchs 1948

Schär: Gallus. Schär, Max: Gallus. Der Heilige in seiner

Zeit, Basel 2011.

Schedler: Hohensax. Schedler, Robert: Die Freiherren von
Sax zu Hohensax, in: NjblSG 59 (1919), St. Gallen 1919.

Scherrer: Thal. Scherrer, Eduard: Geschichte der paritäti¬
schen Kirche Thal v. 1163-1904, Typoskript (60 Seiten),
Archiv/Bibliothek des Verfassers.

150



Schildknecht: Fischingen. Schildknecht, Benno: Kloster

Fischingen. Kirche, Idda-Kapelle und Konventbauten,
Gossau 1993.

Schilling: Bilderchronik. Die Schweizer Bilderchronik des

Luzerners Diebold Schilling 1513. Sonderausgabe des

Kommentarbandes zum Faksimile der Handschrift S.

23 fol. in der Zentralbibliothek Luzern, hg. von Alfred
A. Schmid (unter Mitarbeit weiterer Autoren), Luzern

1981.

Schlumpf: Verehrung der hl. Anna. Schlumpf, Karl:
Geschichte der Verehrung der hl. Anna in Hemberg mit
einem Anhange von Gebeten, Hemberg 1906.

Schmid: Bilderchronik. Schmid, Alfred A. (Hg., unter
Mitarbeit weiterer Autoren): Die Schweizer Bilderchronik

des Luzerners Diebold Schilling 1513. Sonderausgabe

des Kommentarbandes zum Faksimile der Handschrift

S. 23 fol. in der Zentralbibliothek Luzern,
Luzern 1981.

Schneider: Glasgemälde, Bd. 1. Schneider, Jenny: Glasge¬
mälde. Katalog der Sammlung des Schweizerischen

Landesmuseums Zürich, Bd. 1, Zürich 1970.
Schnetz: Flurnamenkunde. Schnetz, Joseph: Flurnamenkunde,

3. unveränderte Auflage mit einem Geleitwort
von Wolf-Arnim Frhr. v. Reitzenstein, einem
Literaturverzeichnis zur oberdeutschen Namenkunde von Reinhard

Bauer und einem umfassenden Register, München

1997 (Verband für Orts- und Flurnamenforschung in
Bayern e. V.).

Schradin, Chronik: Schradin, Nikiaus: Cronigk diß kiergs

gegen dem allerdurchlüchtigisten hernn Romschen

konig, als ertzhertzogen zû Osterich vnd dem schweby-
schen pundt dero sich das heylig Romisch rieh
angenommen hat eins teilß. vnd stett vnd lender gemeiner
eidgenosschafft des andern, Sursee 1500. Zit./abb. nach
Schradin. Stadtschreiber von Luzern. Schweizer Chronik,

Sursee 1500, Faksimile-Neudruck, München 1927

(Einführung von E. Weil).
Schwendener: Werdenberger Urbar. Schwendener, Marcel:

Das Werdenberger Urbar von 1543. Edition mit
Bemerkungen zur Überlieferungs- und Benutzungsgeschichte
der Werdenberger Urbare, Lizentiatsarbeit Universität
Zürich, Zürich 2000.

Seitz: Reichsstift. Seitz, Johannes: Geschichte des hoch¬

fürstlichen freiweltlichen adelichen Reichsstifts Schänis

(Gaster), St. Gallen 1941 (NjblSG 81).

Senn: Chronik. Senn, Nikolaus: Die Werdenberger Chronik.

Ein Beitrag zur Geschichte der Kantone St. Gallen
und Glarus, 2 Hefte, Chur 1860/1862.

Serra di Cassano: Wandmalereien. Serra di Cassano, Gab-
riella: Bericht über die Restaurierung der Wandmalereien

in St. Prokulus [zu Naturns], in: St. Prokulus
Naturns. Archäologie - Wandmalerei, hg. vom
Landesdenkmalamt Bozen, Bozen 1990, S. 163—234.

Signori: Maria als Bürgerheilige. Signori, Gabriela: Maria
als Bürgerheilige. Das St. Galler «Münster» im Ringen
zwischen Abt und Stadt: Münsterbau, Bauverwaltung,
Münsterstiftungen und Wallfahrt im ausgehenden 15.

Jahrhundert, in: Unsere Kunstdenkmäler. Gotische
Sakralarchitektur, 1992/1, S. 33-50.

Spahr: Magnus. Spahr, Gebhard: Der heilige Magnus. Le¬

ben - Legende - Verehrung, Kempten 1970 (Allgäuer
Heimatbücher 75).

Speich: Meliorationen. Speich, Daniel: Helvetische Melio¬

rationen. Die Neuordnung der gesellschaftlichen
Naturverhältnisse an der Linth (1783-1823), Zürich 2003
(Interferenzen 6).

Spiess: Mörschwil 1/2. Spiess, Emil, Mörschwil zwischen
Bodensee und St.Gallen. Ein Dorf im Strom der Zeit
(760-1900), 2 Bde., Mörschwil 1976.

SSRQSG I/2/4.2. Sammlung Schweizerischer Rechtsquel¬
len, XIV. Abteilung: Die Rechtsquellen des Kantons
St. Gallen. Erster Teil: Die Rechtsquellen der Abtei
St. Gallen. Zweite Reihe: Die Alte Landschaft, Vierter
Band: Dorfrechte der Alten Landschaft. Zweiter Band:

Toggenburg, bearb. von Max Gmür, Aarau 1906.

SSRQSG III/i. Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen,
XIV. Abteilung: Die Rechtsquellen des Kantons St. Gallen.

Dritter Teil: Rechte der Landschaft. Erster Band:

Landschaft Gaster mit Wesen [!], bearb. von Ferdinand
Elsener, Aarau 19 51.

SSRQSG, I/2/3. Sammlung Schweizerischer Rechtsquel¬
len, XIV. Abteilung: Die Rechtsquellen des Kantons
St. Gallen. Erster Teil: Die Rechtsquellen der Abtei
St. Gallen. Zweite Reihe: Die Alte Landschaft. Dritter
Band, erste Hälfte/zweite Hälfte: Die Rechtsquellen der
Stadt Wil, nach Vorarbeiten von Magdalen Bless-Grab-
her bearb. von Peter Erni und Martin Salzmann, Basel

2005.
StaatsASG. Staatsarchiv des Kantons St. Gallen.
StaatsAZH. Staatsarchiv des Kantons Zürich.
StadtAWil. Stadtarchiv Wil.
Staehelin: Geschichte. Staehelin, Johann: Salez, Sennwald

und Sax in der Geschichte, St. Gallen 1958.

Staerkle: Bildungsgeschichte. Staerkle, Paul: Beiträge zur
mittelalterlichen Bildungsgeschichte St. Gallens,
St. Gallen 1939 (MVG 40).

Staerkle: Blarer. Staerkle, Paul: Zur Familiengeschichte der

Blarer, in: ZSK, 43. Jg. (1949), S. 100-131, 203-224.
Staerkle: Hemberg. Staerkle, Paul: Das älteste Kirchenbuch

von Hemberg, in: Toggenburgerblätter für Heimatkunde,

9. Jg. (1946), Nr. 2 (April/Juni), S. 9-13.
Staerkle: Rheineck. Staerkle, Paul: Aus vergangenen Tagen

von katholisch Rheineck, in: Festschrift zur Einweihung

der neuen katholischen Theresienkirche in Rheineck,

3. Dezember 1933, St. Gallen 1933, S. 6-12.
Staerkle: Wallfahrt. Staerkle, Paul: Die Wallfahrt «Zu

Unserer Lieben Frau im Gatter» im Münster zu St. Gallen

(i475-i529)> in: ZSK, 21. Jg. (1927), S. 161-173, 283-295.

151



Steinmann: Kirchenschätze. Steinmann, Eugen: Die Kir¬

chenschätze, in: Die paritätische Kirche von Thal. Zur
Erinnerung an die Restaurierung 1976-1978, Thal 1978

(mit verschiedenen Beiträgen, u.a. von Bernhard Anderes,

Robert Dornbierer, Irmgard Grüninger, Eugen Nef,
Eduard Scherrer und Josef Kessler), S. 17—26.

StiftsAPf. Stiftsarchiv Pfäfers (Teil des Stiftsarchivs St. Gal¬

len).
StiftsASG, LA. Stiftsarchiv St. Gallen, Lehensarchiv.

StiftsASG. Stiftsarchiv St. Gallen.
Stricker: Urbar Grabs 1691. Stricker, Hans: Das Urbar der

Gemeinde Grabs 1691, Buchs 1991.

Strickler: Actensammlung 2. Strickler, Johann: Acten-

sammlung zur Schweizerischen Reformationsgeschichte
in den Jahren 1521—1532 im Anschluss an die

gleichzeitigen eidgenössischen Abschiede, Bd. 2 (1529/1530),

Zürich 1879.

Stückelberg: Reliquien. Stückelberg, E. A. [Ernst Alfred] :

Geschichte der Reliquien in der Schweiz, Teile 1 und 2

(mit fortlaufender Nummerierung) Zürich 1902

(Schriften der Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde

1), Basel 1908 (Schriften der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde 5)

Stückelberger: Hemberg. Stückelberg, Hans Martin: Hemberg

878-1978. Eine geschichtliche Darstellung, Hemberg

1978.

SVGBU. Schriften des Vereins für Geschichte des Bodensees

und seiner Umgebung.
ThBvG. Thurgauische Beiträge zur vaterländischen

Geschichte.

Thomann: Beschreibung. Thomann, Caspar: Beschreibung
der Frey-Herschafft Sax. Von Ihrer Beschaffenheit und
Situation. Item Pollicey und Kirchenordnung, hg. von
Nicolaus Senn, St. Gallen 1863.

Thürer: Glarus. Thürer, Georg: Kultur des alten Glarus.

Studie des Lebens einer eidgenössischen Demokratie
im 16. Jahrhundert, Glarus 1936 (Glarner Beiträge zur
Geschichte, Rechtswissenschaft, Sozialpolitik und
Wirtschaftskunde 20).

Tobler: Tierprozesse. Tobler, Gustav: Tierprozesse in der

Schweiz, Bern 1993 (SA Sonntagsblatt des «Bund»).

Tremp: Bildsteinpilger. Tremp, Alois: Der Bildsteinpilger.
Geschichte von Maria Bildstein und Gebetbuch,
Einsiedeln 1884.

Tschudi: Chronik. Tschudi, Valentin: Kurze historische Be-

schryb- oder Erzellung der in kriegs und fridenszyten
verloffenen Sachen und händlen zuo Glarus und in
einer Eidgnoschaft ouch angrenzenden orten, hg. als: Va-

lenti Tschudi's Chronik der Reformationsjahre 1521—

1533, hg. mit Glossar und Commentar von Johannes

Stricker, Glarus 1888, in: Jahrbuch des historischen Vereins

des Kantons Glarus, Heft 24, Glarus 1888.

UBSG 1-6 (I—VI). Urkundenbuch der Abtei Sanct Gallen,
Bd. I (700-840), bearb. von Hermann Wartmann,
Zürich 1863; Bd. II (840-920), bearb. von Hermann
Wartmann, Zürich 1866; Bd. III (920—1360), bearb. von
Hermann Wartmann, St. Gallen 1882; Bd. IV (1360—

1411), bearb. von Hermann Wartmann; Bd. V (1412-

1442), bearb. von Placid Bütler und Traugott Schiess;

Bd. VI (1442—1463), bearb. von Traugott Schiess, unter
Mitwirkung von Josef Müller und Paul Staerkle.

UBSGSüd 1/2. Urkundenbuch der südlichen Teile des

Kantons St. Gallen (Gaster, Sargans, Werdenberg),
bearb. von Franz Perret, hg. vom Staats- und Stiftsarchiv
St. Gallen, Bd. 1 (Rorschach 1951-1961) und Bd. 2

(Rorschach 1970—1982).

v. Arx s. Arx.
v. Liebenau: Luzern. Liebenau, Theodor von: Das alte Lu-

zern. Neudruck, eingeleitet von Kuno Müller, Luzern

037-
Vasella: Schlegel. Vasella, Oskar: Abt Theodul Schlegel von

Chur und seine Zeit 1515-1529. Kritische Studien über

Religion und Politik in der Zeit der Reformation, Fri-

bourg (ZSK, Beiheft 13).

Vetsch: Grabser Fibel. Vetsch, David: Grabser Fibel. Relik¬

te und Gedanken zur Geschichte eines Werdenberger
Dorfes, Buchs 2010 (Begleitpublikationen zum
Werdenberger Jahrbuch. Beiträge zur Geschichte und Kultur

der Werdenberger Gemeinden Wartau, Sevelen,

Buchs, Grabs, Gams und Sennwald 10).

Vetsch: Urbar Grabs 1463. Vetsch, David: Das Urbar der

Gemeinde Grabs 1463, Buchs 1963 (Historisch-heimatkundliche

Vereinigung des Bezirkes Werdenberg 3).

Vita sancti Galli 1 (Latein/Deutsch). Vita sancti Galli ve-
tustissima. Die älteste Lebensbeschreibung des heiligen
Gallus. Lateinisch/Deutsch, hg. von der Stiftsbibliothek

St. Gallen, St. Gallen 2012. Entstehung des Textes

(nach Schär: Gallus, S. 502) um 670, nach Berschin um
680.

Vogler: Familienbuch. Renggli, Alexandra: Das Familien¬

buch Hans Voglers des Älteren und des Jüngeren aus

dem St. Galler Rheintal. Ein Zeugnis häuslichen

Schriftgebrauchs am Ende des 15. Jahrhunderts,
herausgegeben, eingeleitet und kommentiert von Alexa Renggli,

Diss. phil. I. Universität Zürich, Basel 2010 (Selbst-
Konstruktion. Schweizerische und Oberdeutsche

Selbstzeugnisse 1500-1850, hg. von Kaspar von Greyerz
und Alfred Messerli, Bd. 3).

Vogler: St. Leonhard bei Bad Ragaz. Vogler, Werner: St. Le¬

onhard bei Bad Ragaz - zur Geschichte einer
spätmittelalterlichen Wallfahrtskapelle, in: Kapelle St. Leonhard

Bad Ragaz. Festschrift zur Vollendung der

Restaurierung 1980—1981, Bad Ragaz 1983, S. 7-22.

152



Vogler: Wirtschafts- und Finanzpolitik. Vogler, Werner:
Wirtschafts- und Finanzpolitik Abt Ulrich Röschs nach

einer Zusammenstellung aus dem Ende des 15. Jahrhunderts,

in: Ulrich Rösch St. Galler Fürstabt und Landesherr.

Beiträge zu seinem Wirken und seiner Zeit mit
einem Katalog der Ausstellung des Stiftsarchivs St. Gallen

im Nordflügel des Regierungsgebäudes, St. Gallen,

vom 1. bis 24. Mai 1987, St. Gallen 1987, S. 131-149.

von Watt: GCÄ 1. von Watt, Joachim (Vadian): Die Grös¬

sere Chronik der Äbte. Abtei und Stadt St. Gallen im
Hoch- und Spätmittelalter (1199-1491) aus reformatorischer

Sicht, Bd. 1 (1199-1442), bearb. von Bernhard
Stettier, Zürich 2010 (St. Galler Kultur und Geschichte

36).

von Watt: GCÄ 2. von Watt, Joachim (Vadian): Die Grös¬

sere Chronik der Äbte. Abtei und Stadt St. Gallen im
Hoch- und Spätmittelalter (1199-1491) aus reformatorischer

Sicht, Bd. 2 (1442-1491), bearb. von Bernhard
Stettier, Zürich 2010 (St. Galler Kultur und Geschichte

36).

Wegelin: Regesten. Wegelin, Karl: Die Regesten der Bene-

dictiner-Abtei Pfävers und der Landschaft Sargans,

Chur 1850.

Wegelin: St. Laurenzen. Wegelin, Karl: Die Pfarrkirche
St. Laurenzen von ihrem Ursprünge an bis auf unsere
Zeiten. Ein dokumentirter Beitrag zur Beleuchtung der

Kirchen- und Reformationsgeschichte der Stadt St. Gallen,

St. Gallen 1832.

Werdenberger Namenbuch 4. Stricker, Hans (Bearb.):
Flurnamen der Gemeinde Grabs/Die Ortsnamen von
Grabs. Die heute und noch vor einer Generation
gebräuchlichen Orts-, Flur-, Gelände- und Gewässernamen

einschliesslich der amtlich festgehaltenen Strassen-

und Wegnamen. Begleitheft zu der Flurnamenkarte der

Gemeinde Buchs, Buchs 2003 (Werdenberger Namenbuch

4/Begleitheft zu der Flurnamenkarte der Gemeinde

Grabs).

Williams-Krapp: Ida-Legende. Williams-Krapp, Werner:
Die deutsche Ida-Legende des schweizerischen Humanisten

Albrecht von Bonstetten, in: Zeitschrift für die
Geschichte des Oberrheins, Bd. 130 (NF Bd. 911/1982,

hg. von der Kommission für geschichtliche Landeskunde

in Baden-Württemberg, Stuttgart 1982.

Wilts: Beginen. Wilts, Andreas: Beginen im Bodensee¬

raum, Sigmaringen 1994 (Bodensee-Bibliothek Bd. 37).

Wirz: Regesten 6. Wirz, Caspar: Regesten zur Schweizerge¬
schichte aus den päpstlichen Archiven 1447-1513, Heft
6 (Die Pontifikate Alexanders VI. 1492-1503 und Pius'

III., 1503), Bern o. J.

Wratzfeld: Eusebius. Wratzfeld, Viktor: Eusebius vom Vik¬

torsberg. Geschichte — Legende - Kult. Ein Beitrag zur
Geschichte der Heiligen Vorarlbergs, Dornbirn 1975

(Schriften zur Vorarlberger Landeskunde 11).

w.ortsnamen.ch. Das Portal der schweizerischen

Ortsnamenforschung. Ortsnamen.ch stellt Resultate der
schweizerischen Ortsnamenforschung der Öffentlichkeit

zur Verfügung und orientiert über den Stand der

Namenforschung in der Schweiz. Adresse: Ortsnamen,
ch, v/o Schweizerisches Idiotikon, Auf der Mauer 5,

CH-8001 Zürich. Letzter Abruf: 30.3.2017 (Projektbeschreibung

nach website).
ZSK. Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte.
Zwingliana. Beiträge zur Geschichte Zwinglis/der Refor¬

mation und des Protestantismus in der Schweiz, hg.

vom Zwingliverein.

153


	Glaube, Wunder, Geld : Ostschweizer Wallfahrtsorte am Vorabend der Reformation

