Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Band: 157 (2017)

Artikel: Gebete

Autor: Huber, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-946253

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-946253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IHFINFEIALFIN? | FK

GEBETE

Johannes Huber

Dieser Beitrag stellt zwei bekannte Gebete vor, deren Ur-
sprung im Mittelalter liegt. Die Gebete stehen einerseits
fur die Gebetstradition im Alltag der Alten Eidgenossen-
schaft, anderseits sind es kulturgeschichtliche Zeugnisse
von hohem Rang, die in ebendiesen Alltag aufschlussrei-
che Einblicke gewihren.

Sarganserlander Alpsegen («Batruef»)

Fiir das Jahr 1565 berichtet der Luzerner Stadtschreiber
Renward Cysat im Zusammenhang mit Ausfithrungen
tiber den Pilatus erstmals von einem besonderen Segens-
ruf (Bitte), indem Sennen «all abendt vmb bettglogken
zytt das «Aue Maria> schryent oder riieffent mitt lutter
stimm, so vast sy mogent; dz jst ein gebett oder christli-
cher geistlicher spruch vff alte tiitsche rymen vnd manier,
mitt wollchem sy sich sampt jrem vych jn den schirm vnd
sigen Gottes bevelhent durch fiirbitt syner wiirdigen
muotter Mariae vnd aller lieben heiligen; vnd da sollches
nitt beschihe, werde jnen jr vych vff der stet von dem ge-

Betruf

spenst jn liifften hinweg gefiiert und getriben, komme erst
am dritten tag wider gar vebel abgehelcht, ermiidet vnd
ellend, allso dz sy sich jn einer guotten zytt nitt wider be-
holen mégent, zu jrem vnd allpern grossem schaden».

Der Alpsegen wird noch heute auf den Alpweiden von
Berggebieten katholischer Kantone und Gegenden (na-
mentlich Uri, Schwyz, Unterwalden, Luzern, Appenzell
Innerrhoden, St. Gallen, Oberwallis und Liechtenstein)
als Hirtengebet gepflegt. Nach dem abendlichen Melken
der Tiere ergeht der Segensruf jeweils im Sommer iiber
die Stafeln. Er ist apotropiischer Natur und richtet sich
gegen den Schaden an Mensch und Tieren durch mannig-
fache natiirliche Einfliisse (Tiere, Naturgewalten, jiher
Tod, Nacht). Die Betruf-Texte weisen lokale Varianten
auf; eine standardisierte Form besteht nicht. Dazu kom-
men inhaltliche Reduktionen in jiingerer Zeit (z. B. Weg-
fall des so genannten Judenverses) sowie sprachliche Ver-
schleifungen. Galt lange Zeit die miindliche Tradierung,
ist der Sarganserlinder Vieh- und Hirtensegen (Alpsegen)
1862 erstmals im Druck erschienen.

Betruf im Alpstein bei einem Holzkreuz. Ansichtskarte schwarzweiss. Verlag: Zirich, Photoglob-Wehrli &
Vouga & Co. AG, ca. 1942. Quelle: Kantonsbibliothek Appenzell Ausserrhoden, Trogen (KB-022186r).



-

Siedlung St. Martin im Calfeisental (Gde. Pféfers). Der Lawinenniedergang im Winter 1998/1999 trug nicht nur Steine und Holz ins Tal.

In der bis 25 Meter méchtigen (hohen) Schneezunge fanden sich auch 24 Tierkadaver (Wild). Die Fotografie veranschaulicht eindriicklich

das zerstérerische Potenzial der Natur und die damit verbundenen tédlichen Gefahren fur Mensch und Tier, die in der Bergwelt lauern
(St. Martin war bis ins 17. Jahrhundert dauerbewohnt). Aufnahme 1999, Archiv Johannes Huber, St. Gallen.

Der Ruf geht ins Mittelalter zuriick. Als Ritual diirfte er
auch ausserchristliche, also heidnische Wurzeln aufweisen
(deshalb war er zeitweise obrigkeitlich verboten und wur-
de er christlich umgedeutet [durch den Obwaldner Jesu-
itenpater Johann Baptist Dillier]). Der Senn/Hirt beniitzt
zur Verstirkung seiner Stimme einen hélzernen oder ble-
chernen Milchtrichter (Folle); es gentigen jedoch auch die
trichterartig vor den Mund gehaltenen Hinde. Der Bet-
ruf wird von einer kriftigen Minnerstimme auf vier bis
sechs Rezitationsténen gesungen, was entfernt an einen
Gregorianischen Choral erinnert. Der Hirt bittet den all-
michtigen Gott, Maria und die Heiligen, «alles hier in
tiserem Ring [...] hier in {iserem Taal, allhier und iiber-
all», ndmlich «Lyb, Ehr, Haab und Guet und alles, was
hier umen ischt», zu behiiten (zu beschiitzen, zu bewah-
ren). Im Betruf des Sarganserlandes werden folgende
himmlische Michte angerufen: Gottvater (Gott), Chris-
tus, Maria, Georg, Martin, Gallus, Petrus und alle Got-
tesheiligen. Als spezifische Gefahren werden erwihnt:
Bir, Wolf, Luchs, Rabe (Vogel), Wurm (Schidlinge),
Steinschlag und plétzlicher Tod (einsamer Tod). Der
Senn/Hirt nimmt fiir den Betruf gewdhnlich den glei-
chen Standort ein; oft steht dort auch ein Kreuz.

«Ave Maria:

Bhiiets Gott und iiser lieb Herr Jesus Chrischt,

Lyb, Ehr, Haab und Guet und alles, was hier umen ischt.
Bhiiet’s Gott und der lieb heilig Sant Jiiiri,

der wohl hier wufwachi und hiiiri.

Bhiiet’s Gott und der lieb heilig Sant Maarti,

der wohl hier uufwachi und waarti.

Bhiiet's Gott und der lieb heilig Sant Gall,

mit syne Gottsheiligen all.

Bhiiets Gott und der lieb heilig Sant Peiter,

Sant Peitern, niimm dy Schliissel wobl in dyni richti Hand
und bschliiss wohl uf dem Biren synen Gang,

dem Wolf der Zahn, dem Luchs der Chriiuel,

dem Rappen der Schnabel, dem Wurm der Schweif;

dem Stei der Sprung.

Bhiiet iis Gott vor solcher béiiser Stund.

Bhiiet’s Gott alles hier in diserem Ring,

und di lieb Mueter Gottes mit ihrem Chind.

Bbhiiet Gott alles hier in diserem Taal,

allhier und iiberall.

Bbhiiet’s Gott, und das walti Gott, und das tiie der lieb Gottl»




IHFINFIALFIN? | FK

Das Gebet von Bruder Klaus

Niklaus von Fliie (1417-1487), genannt Bruder Klaus, er-
fullt alle Merkmale eines spitmittelalterlichen Eremiten.
1467, nach langer innerer Suche, liess er sich in einer
Klause in der Ranftschlucht (Kanton Obwalden) nieder,
nur wenige Hundert Meter vom Wohnhaus seiner Familie
entfernt. Er war ein Laie, und dies in der zweifachen Be-
deutung des Wortes: Er hatte weder eine priesterliche
Ausbildung und Weihe empfangen, noch konnte er lesen
und schreiben. Sein annihernd 20-jihriges Fasten (Wun-
derfasten) machte Bruder Klaus ebenso aussergewdhnlich
und bekannt wie seine Ratschlige, die er ratsuchenden
Menschen erteilte. Ausserdem sind aus seinem Wirkkreis
Wunder (Heilungen) iiberliefert, was seine Popularitit
bereits vor, v. a. aber nach 1487 erklirt. Noch zu Niklaus
von Fliies Lebzeiten liess sich auf der anderen Seite der
Schlucht, im Mésli, ein zweiter Einsiedler nieder: Bruder
Ulrich — ein Geistlicher. In der Kapelle bei der Einsiedelei
von Bruder Klaus feierte ein Geistlicher regelmissig Got-
tesdienst. Bruder Klaus lebte also einerseits abgeschieden
und allein, anderseits hielt er zur Aussenwelt sowie zu Per-
sonen Kontakt und diese zu ihm.

Obwohl die Quellenlage recht diirftig ist, ldsst sich aus
schriftlichen und aus ikonographischen Dokumenten
schliessen, dass Bruder Klaus ein grosser Beter gewesen
sein muss und ihn die Menschen seiner Umgebung als
solchen tief verehrt haben. Das Gebet erfiillte und prigte
Bruder Klaus’ Alltag. Das ihm ausdriicklich zugeschrie-
bene Gebet «O myn got unde min herre» (noch heute be-
kannt als «Mein Herr und mein Gott») ist in einer Fas-
sung vor 1500 Uberliefert. Es ist das Gebet eines asketisch
veranlagten Mystikers. Fraglich ist, ob Bruder Klaus auch
als Autor des Gebets, in dem Fragmente dlterer Texte auf-
gegangen sind, in Frage kommt.

Gebet war fiir Bruder Klaus auch die tigliche Betrachtung
der Passion Jesu (Leiden Jesu, Passion Christi). Bruder
Klaus wollte Jesu Leiden und Sterben im Herzen tragen,
nicht nur ertragen, sondern mittragen. (Werner T. Hu-
ber) Auch Martin Luther kannte das Gebet von Bruder
Klaus — den der Reformator im Ubrigen tief verehrte.

Holzstatue des Bruder Klaus, 1504. Stans NW. Rathaus, vormals Untere Ranft-Kapelle/Hochaltar. Hagere Gestalt, schmales Gesicht, einge-

fallene Wangen, grosse offene Augen, gedffneter Mund mit entbléssten Zahnreihen, in Falten gelegte Stirn (Horizontal- und Vertikalfal-

ten), zottiges, in Strahnen herabfallendes Haupthaar, drei in die Stirn wachsende Enden. Das expressive Gesicht wirkt entriickt, seherisch,

aber auch sehr unmittelbar. Gestalt und Gesichtsausdruck entsprechen laut der ins 17. Jahrhundert zurtickreichenden Tradition einer vera

effigies (Amschwand: «ohne Zweifel ein zuverldssiges Portrat der dussern Erscheinung des Eremiten»). Der Kriickstock gehért nicht zur

urspringlichen ikonografischen Disposition: In dieser Hand lag einst der Paternoster. Die andere Hand liegt in der Armbeuge. Archiv Johan-

nes Huber, St. Gallen.



«O myn got unde min herre nym

mich mir und gyb mich gancz zcu eygen dyr.
O myn got und myn herre nym von myr
alles das mich hyndert gegen dyr.

O myn got unde myn herre gyb myr

alles das mich furdert zcu dyr. Amen.»

«O mein Gott und mein Herr, nimm mich mir
und gib mich ganz zu eigen dir.

O mein Gott und mein Herr, nimm von mir
alles, was mich hindert gegen [zu] dir.

O mein Gott und mein Herr, gib mir

alles, was mich fordert zu dir. Amen.»

Bruder Klaus. Ausschnitt aus dem Tafelgemdélde, das ur-

springlich zum Fligelaltar in der Pfarrkirche St. Theodul,
Sachseln, gehérte (die Tafel heute Depositum der Pfarrei/
Kirchgemeinde Sachseln im Museum Bruder Klaus Sach-
seln). Ol auf Holz, 1492. Die besondere Stellung der
Arme, die nicht verschrdnkt, aber geschlossen vor dem
Korper liegen, entspricht offenbar einer signifikanten Hal-
tung von Bruder Klaus und muss als Teil von dessen Iko-
nografie gedeutet werden. Man denkt etwa an eine be-
sondere Haltung des Eremiten beim Gebet, da Bruder
Klaus, der Paternoster weist darauf hin, ganz offensicht-
lich im Gebet dargestellt ist. Vermutlich ist die Haltung zu
Betakt und Glaubensbekenntnis zu stellen, beispielsweise
als ein Zeichen besonderer Demut (Demutsgestus). Die
Demut und der Glaube bildeten fir Bruder Klaus zwei An-
ker, ein Fundament. Aufnahme 2015, Johannes Huber,

St. Gallen.

Kommentar, Quellen und
darstellende Literatur

Zum Betruf/Sarganserlinder Alpsegen. Text (sprachlich be-
reinigte und modernisierte Fassung) aus http://www.le-
bendige-traditionen.ch/traditionen/index.html?lang=de,
Sarganserlinder Alpsegen/Dossier. Abruf 5.9.2017. — Cy-
sat, Renward: Collectanea Chronica und denkwiirdige
Sachen pro Chronica Lucernensi et Helvetiae, bearb. von
Josef Schmid, 1. Abt., 1. Bd., 2. Teil, Luzern 1969 (Quellen
und Forschungen zur Kulturgeschichte von Luzern und
der Innerschweiz, Bd. 4, 2. Teil), S. 692. — Senti, Alois:
Der Sarganserlinder Alpsegen, Mels 1994. — Senti, Alois:
Gebete aus dem Sarganserland. Volkstiimliches Beten
zwischen 1850 und 1960, Mels 1983, S.
39 f., 74, 76, 180. — Staehelin, Martin:
Bemerkungen zum sogenannten Alpse-
gen. Wesen und historische Tiefe, in:
Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde,
Bd. 78 (1982), Heft 1—2, S.1-35. — Wink-
ler, Justin: Der Betruf des Sarganserlan-
des. Aspekte miindlicher Tradierung,
in: Schweizer Volkskunde. Korrespon-
denzblatt der Schweizerischen Gesell-
schaft fir Volkskunde, 71. Jg., Basel
1981, S. 88—95 (auch mit Hinweisen zum
so genannten Judenvers). — Wyss-Meier,
Tonisepp: Der Betruf im deutschspra-
chigen und ritoromanischen Raum.
Sammlung von Texten und Erlduterun-
gen, Appenzell 2007, v. a. S. 115-129.

Zum Gebet von Bruder Klaus. Alteste
Fassung:  Berlin-Dahlem,  Stiftung
Preussischer Kulturbesitz, Ms. germ. 4°
636, S. 12v. Transkription bei Aschwand
(vgl. unten, S. 215). Die neuhochdeut-
sche Fassung wurde iibernommen bei Werner T. Huber,
Flawil (http://www.nvf.ch/qnro67.asp). — Amschwand,
Rupert: Bruder Klaus. Erginzungsband zum Quellen-
werk von Robert Durrer. Hg. von der Regierung des Kan-
tons Unterwalden ob dem Wald zum soo. Todestag von
Bruder Klaus 1987, Sarnen 1987, S. 208—217. — Ochsen-
bein, Peter: Frommigkeit eines Laien. Zur Gebetspraxis
des Nikolaus von Fliie, in: Historisches Jahrbuch. Im
Auftrag der Gorres-Gesellschaft hg., 104. Jg., 2. Halb-
band, Freiburg i. Br./Miinchen, S. 289—308. — Ruh, Kurt:
Das Reimgebet des Nikolaus von Fliie, in: Volkskultur
und Geschichte. Festgabe fiir Josef Diinninger, hg. von
D. Harmening u. a., Berlin 1970, S. 562—569. — Stirni-
mann, Heinrich: Der Gottesgelehrte Niklaus von Fliie.
Drei Studien, Freiburg i. Ue. 1981 (Dokimion. Neue
Schriftenreihe zur Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie
und Theologie 7), S. 71-140.



	Gebete

