
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Band: 157 (2017)

Artikel: Gebete

Autor: Huber, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946253

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THEMENFENSTER
LLd MI d fi I99BRII99

Gebete

Johannes Huber

Dieser Beitrag stellt zwei bekannte Gebete vor, deren

Ursprung im Mittelalter liegt. Die Gebete stehen einerseits

für die Gebetstradition im Alltag der Alten Eidgenossenschaft,

anderseits sind es kulturgeschichtliche Zeugnisse

von hohem Rang, die in ebendiesen Alltag aufschlussreiche

Einblicke gewähren.

Sarganserländer Alpsegen («Bätruef»)

Für das Jahr 1565 berichtet der Luzerner Stadtschreiber
Renward Cysat im Zusammenhang mit Ausführungen
über den Pilatus erstmals von einem besonderen Segensruf

(Bitte), indem Sennen «all abendt vmb bettglogken

zytt das <Aue Maria> schryent oder rüeffent mitt lutter
stimm, so vast sy mögent; dz jst ein gebett oder christlicher

geistlicher spruch vff alte tütsche rymen vnd manier,
mitt wöllchem sy sich sampt jrem vych jn den schirm vnd

sägen Gottes bevelhent durch fürbitt syner würdigen
muotter Mariae vnd aller lieben heiligen; vnd da solicites

nitt beschähe, werde jnen jr vych vff der stet von dem ge-

spenst jn lüfften hinweg gefüert und getriben, komme erst

am dritten tag wider gar vebel abgeheicht, ermüdet vnd
eilend, allso dz sy sich jn einer guotten zytt nitt wider
beholen mögent, zu jrem vnd allpern grossem schaden».

Der Alpsegen wird noch heute auf den Alpweiden von
Berggebieten katholischer Kantone und Gegenden
(namentlich Uri, Schwyz, Unterwaiden, Luzern, Appenzell
Innerrhoden, St. Gallen, Oberwallis und Liechtenstein)
als Hirtengebet gepflegt. Nach dem abendlichen Melken
der Tiere ergeht der Segensruf jeweils im Sommer über
die Stafeln. Er ist apotropäischer Natur und richtet sich

gegen den Schaden an Mensch und Tieren durch mannigfache

natürliche Einflüsse (Tiere, Naturgewalten, jäher
Tod, Nacht). Die Betruf-Texte weisen lokale Varianten
auf; eine standardisierte Form besteht nicht. Dazu kommen

inhaltliche Reduktionen in jüngerer Zeit (z. B. Wegfall

des so genannten Judenverses) sowie sprachliche Ver-

schleifungen. Galt lange Zeit die mündliche Tradierung,
ist der Sarganserländer Vieh- und Hirtensegen (Alpsegen)
1862 erstmals im Druck erschienen.

Betruf im Alpstein bei einem Holzkreuz. Ansichtskarte schwarzweiss. Verlag: Zürich, Photoglob-Wehrli &

Vouga & Co. AG, ca. 1942. Quelle: Kantonsbibliothek Appenzell Ausserrhoden, Trogen (KB-022186r).



Siedlung St. Martin im Calfeisental (Gde. Pfäfers). Der Lawinenniedergang im Winter 1998/1999 trug nicht nur Steine und Holz ins Tal.

In der bis 25 Meter mächtigen (hohen) Schneezunge fanden sich auch 24 Tierkadaver (Wild). Die Fotografie veranschaulicht eindrücklich

das zerstörerische Potenzial der Natur und die damit verbundenen tödlichen Gefahren für Mensch und Tier, die in der Bergwelt lauern

(St. Martin war bis ins 17. Jahrhundert dauerbewohnt). Aufnahme 1999, Archiv Johannes Huber, St. Gallen.

Der Ruf geht ins Mittelalter zurück. Als Ritual dürfte er
auch ausserchristliche, also heidnische Wurzeln aufweisen

(deshalb war er zeitweise obrigkeitlich verboten und wurde

er christlich umgedeutet [durch den Obwaldner
Jesuitenpater Johann Baptist Dillier]). Der Senn/Hirt benützt

zur Verstärkung seiner Stimme einen hölzernen oder
blechernen Milchtrichter (Folie); es genügen jedoch auch die

trichterartig vor den Mund gehaltenen Hände. Der Betruf

wird von einer kräftigen Männerstimme auf vier bis
sechs Rezitationstönen gesungen, was entfernt an einen

Gregorianischen Choral erinnert. Der Hirt bittet den

allmächtigen Gott, Maria und die Heiligen, «alles hier in
üserem Ring [...] hier in üserem Taal, allhier und überall»,

nämlich «Lyb, Ehr, Haab und Guet und alles, was
hier umen ischt», zu behüten (zu beschützen, zu bewahren).

Im Betruf des Sarganserlandes werden folgende
himmlische Mächte angerufen: Gottvater (Gott), Christus,

Maria, Georg, Martin, Gallus, Petrus und alle

Gottesheiligen. Als spezifische Gefahren werden erwähnt:
Bär, Wolf, Luchs, Rabe (Vögel), Wurm (Schädlinge),
Steinschlag und plötzlicher Tod (einsamer Tod). Der
Senn/Hirt nimmt für den Betruf gewöhnlich den
gleichen Standort ein; oft steht dort auch ein Kreuz.

«Ave Maria:
Bhüet's Gott und üser lieb HerrJesus Chrischt,

Lyb, Ehr, Haab und Guet und alles, was hier umen ischt.

Bhüet's Gott und der lieb heilig SantJöüri,
der wohl hier uufwachi und höüri.
Bhüet's Gott und der lieb heilig Sant Maarti,
der wohl hier uufwachi und waarti.
Bhüet's Gott und der lieb heilig Sant Gall,

mit syne Gottsheiligen all.
Bhüet's Gott und der lieb heilig Sant Peïter,

Sant Peïtern, nümm dy Schlüssel wohl in dyni rächti Hand
und bschlüss wohl ufdem Bären synen Gang,
dem Wolfder Zahn, dem Luchs der Chräuel,
dem Rappen der Schnabel, dem Wurm der Schweif,
dem Stei der Sprung.
Bhüet üs Gott vor solcher böüser Stund.
Bhüet's Gott alles hier in üserem Ring,
und di lieb Mueter Gottes mit ihrem Chind.
Bhüet Gott alles hier in üserem Taal,

allhier und überall.

Bhüet's Gott, und das walti Gott, und das tüe der lieb Gott!»



FENSTER

Das Gebet von Bruder Klaus

Nikiaus von Flüe (1417-1487), genannt Bruder Klaus,
erfüllt alle Merkmale eines spätmittelalterlichen Eremiten.
1467, nach langer innerer Suche, liess er sich in einer
Klause in der Ranftschlucht (Kanton Obwalden) nieder,

nur wenige Hundert Meter vom Wohnhaus seiner Familie
entfernt. Er war ein Laie, und dies in der zweifachen

Bedeutung des Wortes: Er hatte weder eine priesterliche
Ausbildung und Weihe empfangen, noch konnte er lesen

und schreiben. Sein annähernd 20-jähriges Fasten

(Wunderfasten) machte Bruder Klaus ebenso aussergewöhnlich
und bekannt wie seine Ratschläge, die er ratsuchenden
Menschen erteilte. Ausserdem sind aus seinem Wirkkreis
Wunder (Heilungen) überliefert, was seine Popularität
bereits vor, v. a. aber nach 1487 erklärt. Noch zu Nikiaus
von Flües Lebzeiten liess sich auf der anderen Seite der
Schlucht, im Mösli, ein zweiter Einsiedler nieder: Bruder
Ulrich — ein Geistlicher. In der Kapelle bei der Einsiedelei

von Bruder Klaus feierte ein Geistlicher regelmässig
Gottesdienst. Bruder Klaus lebte also einerseits abgeschieden
und allein, anderseits hielt er zur Aussenwelt sowie zu
Personen Kontakt und diese zu ihm.

Obwohl die Quellenlage recht dürftig ist, lässt sich aus

schriftlichen und aus ikonographischen Dokumenten
schliessen, dass Bruder Klaus ein grosser Beter gewesen
sein muss und ihn die Menschen seiner Umgebung als

solchen tief verehrt haben. Das Gebet erfüllte und prägte
Bruder Klaus' Alltag. Das ihm ausdrücklich zugeschriebene

Gebet «O myn got unde min herre» (noch heute
bekannt als «Mein Herr und mein Gott») ist in einer

Fassung vor 1500 überliefert. Es ist das Gebet eines asketisch

veranlagten Mystikers. Fraglich ist, ob Bruder Klaus auch
als Autor des Gebets, in dem Fragmente älterer Texte

aufgegangen sind, in Frage kommt.

Gebet war für Bruder Klaus auch die tägliche Betrachtung
der Passion Jesu (Leiden Jesu, Passion Christi). Bruder
Klaus wollte Jesu Leiden und Sterben im Herzen tragen,
nicht nur ertragen, sondern mittragen. (Werner T. Huber)

Auch Martin Luther kannte das Gebet von Bruder
Klaus - den der Reformator im Übrigen tief verehrte.

Holzstatue des Bruder Klaus, 1504. Stans NW. Rathaus, vormals Untere Ranft-Kapelle/Hochaltar. Hagere Gestalt, schmales Gesicht,

eingefallene Wangen, grosse offene Augen, geöffneter Mund mit entblössten Zahnreihen, in Falten gelegte Stirn (Horizontal- und Vertikalfalten),

zottiges, in Strähnen herabfallendes Haupthaar, drei in die Stirn wachsende Enden. Das expressive Gesicht wirkt entrückt, seherisch,

aber auch sehr unmittelbar. Gestalt und Gesichtsausdruck entsprechen laut der ins 17. Jahrhundert zurückreichenden Tradition einer vera

effigies (Amschwand: «ohne Zweifel ein zuverlässiges Porträt der äussern Erscheinung des Eremiten»), Der Krückstock gehört nicht zur

ursprünglichen ikonografischen Disposition: In dieser Hand lag einst der Paternoster. Die andere Hand liegt in der Armbeuge. Archiv Johannes

Huber, St. Gallen.



«O myn got unde min herre nym
mich mir undgyb mich gancz zcu eygen dyr.

O myn got und myn herre nym von myr
alles das mich hyndertgegen dyr.

O myn got unde myn herre gyb myr
alles das mich furdert zcu dyr. Amen. »

«O mein Gott und mein Herr, nimm mich mir
undgib mich ganz zu eigen dir.
O mein Gott und mein Herr, nimm von mir
alles, was mich hindertgegen [zu] dir.

O mein Gott und mein Herr, gib mir
alles, was mich fördert zu dir. Amen.»

Bruder Klaus. Ausschnitt aus dem Tafelgemälde, das

ursprünglich zum Flügelaltar in der Pfarrkirche St. Theodul,

Sachsein, gehörte (die Tafel heute Depositum der Pfarreit

Kirchgemeinde Sachsein im Museum Bruder Klaus Sachsein).

Öl auf Holz, 1492. Die besondere Stellung der

Arme, die nicht verschränkt, aber geschlossen vor dem

Körper liegen, entspricht offenbar einer signifikanten

Haltung von Bruder Klaus und muss als Teil von dessen Iko-

nografie gedeutet werden. Man denkt etwa an eine

besondere Haltung des Eremiten beim Gebet, da Bruder

Klaus, der Paternoster weist darauf hin, ganz offensichtlich

im Gebet dargestellt ist. Vermutlich ist die Haltung zu

Betakt und Glaubensbekenntnis zu stellen, beispielsweise

als ein Zeichen besonderer Demut (Demutsgestus). Die

Demut und der Glaube bildeten für Bruder Klaus zwei Anker,

ein Fundament. Aufnahme 2015, Johannes Huber,

St. Gallen.

Kommentar, Quellen und
darstellende Literatur

Zum Betruf/Sarganserländer Alpsegen. Text (sprachlich
bereinigte und modernisierte Fassung) aus http://www.le-
bendige-traditionen.ch/traditionen/index.html?lang=de,
Sarganserländer Alpsegen/Dossier. Abruf 5.9.2017. — Cy-
sat, Renward: Collectanea Chronica und denkwürdige
Sachen pro Chronica Lucernensi et Helvetiae, bearb. von
Josef Schmid, 1. Abt., 1. Bd., 2. Teil, Luzern 1969 (Quellen
und Forschungen zur Kulturgeschichte von Luzern und
der Innerschweiz, Bd. 4, 2. Teil), S. 692. - Senti, Alois:
Der Sarganserländer Alpsegen, Mels 1994. - Senti, Alois:
Gebete aus dem Sarganserland. Volkstümliches Beten

zwischen 1850 und i960, Mels 1983, S.

39 f., 74, 76, 180. - Staehelin, Martin:
Bemerkungen zum sogenannten Alpsegen.

Wesen und historische Tiefe, in:
Schweizerisches Archiv für Volkskunde,
Bd. 78 (1982), Heft 1-2, S.1-35. -Winkler,

Justin: Der Betruf des Sarganserlandes.

Aspekte mündlicher Tradierung,
in: Schweizer Volkskunde. Korrespondenzblatt

der Schweizerischen Gesellschaft

für Volkskunde, 71. Jg., Basel

1981, S. 88—95 (auch mit Hinweisen zum
so genannten Judenvers). - Wyss-Meier,
Tonisepp: Der Betruf im deutschsprachigen

und rätoromanischen Raum.

Sammlung von Texten und Erläuterungen,

Appenzell 2007, v. a. S. 115—129.

Zum Gebet von Bruder Klaus. Alteste

Fassung: Berlin-Dahlem, Stiftung
Preussischer Kulturbesitz, Ms. germ. 40

636, S. I2v. Transkription bei Aschwand

(vgl. unten, S. 215). Die neuhochdeutsche

Fassung wurde übernommen bei Werner T. Huber,
Flawil (http://www.nvf.ch/qnr067.asp). — Amschwand,

Rupert: Bruder Klaus. Ergänzungsband zum Quellenwerk

von Robert Durrer. Hg. von der Regierung des Kantons

Unterwaiden ob dem Wald zum 500. Todestag von
Bruder Klaus 1987, Samen 1987, S. 208-217. ~ Ochsenbein,

Peter: Frömmigkeit eines Laien. Zur Gebetspraxis
des Nikolaus von Flüe, in: Historisches Jahrbuch. Im
Auftrag der Görres-Gesellschaft hg., 104. Jg., 2. Halbband,

Freiburg i. Br./München, S. 289—308. - Ruh, Kurt:
Das Reimgebet des Nikolaus von Flüe, in: Volkskultur
und Geschichte. Festgabe für Josef Dünninger, hg. von
D. Harmening u. a., Berlin 1970, S. 562—569. — Stirni-
mann, Heinrich: Der Gottesgelehrte Nikiaus von Flüe.

Drei Studien, Freiburg i. Üe. 1981 (Dokimion. Neue
Schriftenreihe zur Freiburger Zeitschrift für Philosophie
und Theologie 7), S. 71-140.


	Gebete

