
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Band: 157 (2017)

Artikel: Seelsorger auf dem Prüfstand : Vorbilder und (kleine) Sünder

Autor: Huber, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Seelsorger auf dem Prüfstand
Vorbilder und (kleine) Sünder

Johannes Huber

Es gibt für das Zeitalter der Vorreformation nicht den

Geistlichen, einen einheitlichen Typus von Mensch und

Amtsträger also, an dem sich beispielsweise alle Verfehlungen

der Epoche gleichsam unter Laborbedingungen
beobachten liessen. Uberhaupt waren bei vielen Vertretern des

Klerus positive wie negative Züge (Charaktereigenschaften)

ineinander vermengt. Während einige ihr Amt
ausnutzten oder ihrer Gemeinde kein Vorbild abgaben, haben

andere eine fortschrittliche und durchaus menschengerechte

Seelsorge geleistet. Man ist versucht, das Walten
und Schalten der Vertreter des geistlichen Standes kollektiv

mit dem summarischen, eher negativ konnotierten
Prädikat «spätmittelalterlich» abzutun. Jedoch wird dieses

Adjektiv nicht allen Leistungen, die aus dem (ostschweizerischen)

Klerus der Zeit zwischen 1450 und 1525 hervorgegangen

sind, auch wirklich gerecht. Gewiss ist: Was heute

vielleicht als Skandal beurteilt würde, muss in der Zeit der

Vorreformation nicht zwangsläufig auch als ein solcher

empfunden worden sein. Die Reformation und die Rigidität

der Katholischen Reform seit dem Konzil von Trient
(1545—1563) haben massgeblich zu einer Verschiebung der

Optik beigetragen. Dass jedoch der Lebenswandel der

Priester von der Öffentlichkeit kritisch verfolgt und allfällige

Defizite beim geistlichen Stand bewusster als die

«Sündhaftigkeit» der einfachen Bevölkerung wahrgenommen

wurden, steht ausser Zweifel und gilt spezifisch für
die Zeit vor der Reformation; denn die von der Kirche
vermittelte, zuweilen in Moral getauchte Botschaft drängte

sich förmlich dazu auf, gerade die Lebensführung auch

ihres Personals an dieser Botschaft zu messen.

Nachfolgend werden in beliebiger Reihenfolge mehrere

geistliche Personen in knappen Zügen skizziert, deren
Lebens- und Arbeitsjahre grösstenteils vor 1525 lagen. Die

Typologie ist weder vollständig noch — auf den einzelnen
Fall ausgelegt — erschöpfend. Letzteres gilt auch in Bezug
auf die Auswertung von Quellen und darstellender
Literatur.

Christoph Winkler von Winkelbach,
St. Gallen, Altstätten (u. a.)

Ortsabwesender Leutpriester, Pfründenjäger

gebildet, als Advokatgefürchtet, Feindbild

Der hochgebildete geistliche Advokat des Stifts St. Gallen,

Christoph Winkler,1 stammte aus dem Tirol (Diözese
Trient), war Doktor des Römischen Rechts, Lizentiat des

Kirchenrechts (kanonisches Recht) und Kleriker. Von ca. 1495
bis zu seinem Tod im Jahr 1534 war Winkler der ständige
Jurist und Advokat der Fürstabtei St. Gallen, den man als

rechtskundigen Gelehrten (Konsulent) einbestellte für die

Lösung aller sich ergebenden rechtlichen Fragen und

Schwierigkeiten. Als Hofbeamter zählte Winkler zum
äbtlichen Hofstaat.2 Winkler soll laut Rütiner eine so

umfangreiche Bibliothek besessen haben, wie sie ein Spital-
ross von St. Gallen kaum hätte führen (transportieren)
können. Spezifische Figura zeigt, dass die Person des Dr.
Winkler auch zum Tagesklatsch in der Ostschweiz,
vornehmlich jenem der Stadt St. Gallen, gehört hatte.

Marientod (Ausschnitt). Tafelbild, 1524, Christoph Bockstorffer,

Konstanz. Überrest des ehemaligen, 1522/1523 entstandenen

Hochaltars des Münsters St. Gallen. Petrus (in weissem Gewand)

netzt in einem Kessel den Weihwasserspender, um mit diesem die

sterbende Gottesmutter zu segnen. Dahinter steht - kahlköpfig -
Abt Franz Gaisberg als privilegierter Zeuge des Geschehens. Es ist

das älteste naturalistisch gestaltete Porträt eines Sankt-Galler Abtes

(vgl. auch die Abb. S. 66). Heute hängt das Gemälde am südwestlichen

Rotundenpfeiler der Kathedrale St. Gallen. Aufnahme 2014,

Johannes Huber, St. Gallen.

1 Müller, Joseph: Die Tagebücher Rudolf Sailers aus der Regierungs¬

zeit der Äbte Kilian German und Diethelm Blarer (12. August 1529

bis 20. November 1531), St. Gallen 1910 (Mitteilungen zur vaterländischen

Geschichte 33), S. 409/Anm. 1 (Zusammenstellung der

grundlegenden Informationen), S. 504, 529. - Staerkle, Paul: Beiträge

zur spätmittelalterlichen Bildungsgeschichte St. Gallens. Dissertation

Universität Freiburg i. Üe., St. Gallen 1939 (SA Mitteilungen

zur vaterländischen Geschichte XL [1939]), S. 103, 134 f., 138, 149,

254 (Nr. 507), 267 (Nr. 580).

2 Vgl. dazu Staerkle, Paul: Der fürstlich-St. gallische Hofstaat bis zur

Glaubensspaltung, in: Festschrift Oskar Vasella. Zum 60. Geburtstag

am 15. Mai 1964 überreicht von Schülern und Freunden, Freiburg
i. Üe. 1964, S. 35-55, v. a. S. 55.

53



Altstätten SG. Pfarrkirche St. Nikolaus im spätmittelalterlichen

Bauzustand. Federzeichnung, farbig laviert. Ca. 1785, Johann

Peter Fehr und Compagnie, St. Gallen. Quelle: Museum Altstätten.

Aufnahme 2017, Johannes Huber, St. Gallen.

St. Gallen-St. Fiden. Östlich an die Kirche (links, leicht ausserhalb

des Ausschnittes liegend und hier nicht abgebildet) angrenzende

Landschaft. Schauplatz der Bauernunruhen im Jahr 1525. Der Sitz

Winkelbach ist mit einem der drei Häuser unter der Abkürzung

«St.» angedeutet. So genannter Grenzatlas der Fürstabtei St. Gallen,

ca. 1730. Quelle: StiftsASG, Bd. 1204, S. 17.

In Erscheinung trat Christoph Winkler von Winkelbach
anlässlich der Veräusserung der auswärtig gelegenen

Besitzungen des geflüchteten St. Galler Bürgermeisters
Ulrich Varnbüler (um 1440-1495/1496),3 indem er 1495

gegen 500 Gulden in bar dessen Weinberg in Marbach
(Weinstein genannt) aufkaufte.4 Varnbüler und der 1491

verstorbene Abt Ulrich Rösch waren erbitterte Gegenspieler

gewesen und Winkler wohl im Zusammenhang mit
dem Prozess Varnbüler und den Wirrnissen im Anschluss

an den Aufruhr von 1491 in die östliche Schweiz gerufen
und dort aktiv geworden. In der Folge setzte sich Winkler
skrupellos über bestehende Servitute hinweg, beispielsweise

indem er der Priorin Engel Varnbüler (Schwester
des exilierten Bürgermeisters) und dem Kloster St. Katharina

(St. Gallen) ein Leibgeding (Rente) aus dem benann-

3 Vgl. dazu Ehrenzeller, Ernst: Geschichte der Stadt St. Gallen, St. Gal¬

len 1988, S. 90-107.
4 Bütler, Placid: Geschichte und Akten des Varnbüler-Prozesses,

St. Gallen 1914 (Mitteilungen zur vaterländischen Geschichte 29),

5. LXXVI, 82 f., Nr. 75, S. 114, Nr. 116, S. 115, Nr. 117.

5 Fridolin Sichers Chronik, hg. von Ernst Götzinger, St. Gallen 1885

(Mitteilungen zur vaterländischen Geschichte 20), S. 101.

6 Ausschlaggebend für die entsprechende Datierung ist offensichtlich

das Lehensarchiv St. Gallen, wo der Lokalname Winkelbach 1522

erstmals belegt ist. Vgl. dazu StiftsASG, LA Bd. 36, S. 371. Zum

«Burgsäss» Winkelbach liegen unterschiedliche Informationen vor,

denen hier im Einzelnen nicht nachgegangen werden kann.

ten Rebberg in Form von Wein vorenthielt, was zur Klage

gegen den Juristen Anlass gab.

Winkler war auch im diplomatischen Dienst aktiv und

unterwegs. 1499 entsandte ihn Abt Gotthard Giel von
Glattburg (reg. 1491—1504) zu König Ludwig XII. (reg.
1498-1515) von Frankreich, um die Güter der Abtei Massin

(Bistum Novara/Lombardei) für St. Gallen zurückzuer-

langen. Abt Gotthards Nachfolger, Franz Gaisberg, nahm
diese (hoffnungslosen) Restitutionsanstrengungen wieder
auf. Ihn hatte Winkler 1504 zusammen mit dem äbtlichen
Statthalter zu St. Gallen, Jakob Schürpf (Schürff), und
dem äbtlichen Koch, «maister Petern», nach Rom begleitet,

wo Franz die päpstliche Konfirmation und die
Benediktion erlangte.5 Ende 1512 war Winkler Mitglied der

eidgenössischen Gesandtschaft, die mit Papst Julius II.
della Rovere (reg. 1503-1513) über die Herausgabe von Parma

und Piacenza verhandelte. 1522 fiel Abt Franz Gaisberg,

der sich dem französischen Soldbündnis angeschlossen

hatte, bei Papst Hadrian VI. Boeyens (reg. 1522/1523)

in Ungnade. Winkler gelang es, bei diesem die Reputation
seines Herrn wiederherzustellen.

Winkler wohnte in St. Fiden, wo er ein Gut auf dem
Sandbüchel erworben hatte, auf das der Name des Käufers

überging: Der Rechtsgelehrte nannte sich fortan
Winkler von Winkelbach (angeblich ab 1521; wohl aber

bereits früher, vielleicht schon ca. 1508).6 Als Kleriker

54



(ohne höhere Weihen) erhielt Winkler von Abt Franz

Gaisberg 1506 die der Abtei St. Gallen inkorporierte
Rheintaler Pfarrei Altstätten als Pfründe.7 Von 1506 bis

1534 freilich mit reformatorisch bedingten Unterbrüchen,

trug Winkler den Titel eines Leutpriesters von Alt-
stätten. Gleichzeitig war Winkler Kaplan der Pfründe
St. Jakob in der Kirche St. Laurenzen in St. Gallen, auf die

er jedoch 1511 resignierte. Die Pfründe Altstätten konnte
nicht viel abwerfen; vielmehr war sie zur Gehaltsaufbesserung

Winklers bestimmt, der in erster Linie Beamter
blieb und keine Zeit für Seelsorge hatte, wie sie ein lebendiger

Ort wie Altstätten erforderte. Auch dürfte Winkler
im Rheintaler Städtchen höchst selten gesehen worden
sein. Vielmehr stellte er für die örtliche Seelsorge einen
Stellvertreter an. 1515 war dies Vikar Ulrich Kolb, den

Winkler aus dem eigenen Sack bezahlte. Kolbs Stelle war
unattraktiv. Aber Kolb war eben noch in Ausbildung
(1512-1514), hielt sich zeitweise an der Universität (Köln)
auf und organisierte für solche Fälle ebenfalls einen
Stellvertreter. Dies war 1513 wahrscheinlich Ulrich Wissensteiger.

Noch 1520—1523 war Kolb Winklers Vertreter in
Altstätten. Dies alles ergab weder eine kontinuierliche
noch eine qualitativ ausreichende Seelsorge, sondern aller-
höchstens eine unbefriedigende Situation - eben einen

frappanten Missstand.

Rein beruflich, in der Durchsetzung der Rechte seines

Dienstherrn, musste sich Winkler in Rechtsgeschäften
oftmals gegen die Untertanen der Abtei stellen. Diese

konnten sich weder einen Juristen leisten noch dem

scharfzüngigen und materiell (hinsichtlich Informationen)

bevorteilten Rechtsgelehrten adäquat Paroli bieten,
weshalb sich eine gehörige Schieflage entwickelte und
Frustration anstaute. Dabei richtete sich der Zorn einerseits

gegen Dr. Winkler, anderseits gegen Abt Franz Gaisberg.

1525, anlässlich der bäuerlichen Unruhen in der

Fürstabtei St. Gallen (vor dem Hintergrund der
Bauernunruhen in den deutschen Herrschaften), eskalierte die

Situation. Alle sanktgallischen Reformationschronisten
(Kessler, Miles, Sicher, Vadian) berichten vom so genannten

Winkler-Handel. «[V]on etlicher red wegen, so er
geredt solt haben», schaukelte sich die Volksstimmung an
Winkler hoch. Dabei ging es um eine Aussage Winklers,
des Inhalts, dass es notwendig sei, am Bauernstand ein Ex-

empel zu statuieren und zur Abschreckung die «redlifürer»

zu enthaupten.8 1525 tauchten vor Winklers «bürgli» in
St. Fiden Bauernrotten aus der Gegend von Tablat und
Mörschwil auf, stürmten das Anwesen und suchten nach

Dr. Winkler. Dieser, offenbar auf eine solche Aktion gut
vorbereitet, hatte sich mit Vorräten eingedeckt und sich

auf Gut Winkelbach in einem Hohlraum zwischen dem

Kellergewölbe und dem Fussboden des Erdgeschosses
versteckt. Erst bedrohliche Stiche mit der Spitze einer Hallbarte

in den Fussboden scheuchten, nach einem Treffer

wohlgemerkt, den Rechtsgelehrten aus seinem Versteck

auf. Nach Rapperswil geschleppt, anerkannte ein gütlicher

Spruch der vier Schirmorte Winklers Unschuld.
Murrend mussten die Bauern Schadenersatz leisten, während

Winkler wieder in seine Rechte trat.

Winkler, dem der Platz St. Gallen bedrohlich und
unheimlich geworden war, wich, nachdem er 1528 das Gut
Winkelbach verkauft hatte, in seine Pfarrei Altstätten aus.

Dort jedoch war er ein Fremder, ohne Einfluss, ohne
Autorität. Ende November (wohl am 30.) kam es in Altstätten

zum Bildersturm. Winkler floh über den Rhein. Um
seine Rückkehr zu verhindern, zertrümmerte die von
Ammann Hans Vogler aufgeputschte und gelenkte

Volksmenge das Pfarrhaus.9 — Christoph Winkler von Winkelbach

verstarb an einem 20. November zwischen 1531 und

1534 (in diesem Jahr als verstorben verzeichnet).10

Bartholomäus Zwingli, Weesen

Innovativer Fürsorger, Gründer

einer «Schiffer- Todesfall- Versicherung»

1484 (?)," wohl eher 1487 ff.,12 gründeten die Weesener
«schifHüt» «mit sampt gunst und rat» (in enger Begleitung
und auf Anraten) der lokalen Priesterschaft, der damals

der Kirchherr und Dekan Bartholomäus Zwingli
vorstand, die Hl. Kreuz-Bruderschaft.13 Bartholomäus Zwingli

war der Bruder von Ulrich Zwingiis Vater (ebenfalls

7 Müller: Tagebücher (wie Anm. 1), S. 529.

8 Wartmann, Hermann (Hg.), unter Mitwirkung von Emil Egli und

Rudolf Schoch: Johannes Kesslers Sabbata. Mit kleineren Schriften

und Briefen, St. Gallen 1902, S. 196 f.

9 Wartmann: Sabbata (wie Anm. 8), S. 298, 575. - Vgl. dazu auch

Wehrli, Reinhard/Ringger, Georg: Chronik von Altstätten und

Umgebung, Altstätten 1904-1921, S. 106.

10 Vgl. dazu Müller: Tagebücher (wie Anm. 1), S. 409, Anm. 1, S. 504,

Anm. 3.

11 Eine vorhergehende priesterliche Tätigkeit Bartholomäus Zwingiis in

Schanis (angeblich 1479/1480 ff. [?]), so von Hüppi und Ammann

postuliert (wie auch gleichzeitig eine Gründung der Weesener

Bruderschaft von dort aus, eben 1484), ist umstritten und machte

auch kaum Sinn. Vgl. Ammann, Walter: Die Reformation im Gaster,

Zürich 1941, S. 8. - Hüppi, Adolf: Das St. gallische Linthgebiet.
Schweizerische Voralpenkultur im Spiel zwischen Landschaft und

Mensch, S/\ «Linth-Blätter. Beilage zum St. Galler Volksblatt», Uz-

nach 1937, S. 86. - Eine Zuständigkeit als Geistlicher für beide/alle

[?] Pfarreien kommt allein aufgrund der Distanzen und geografisch-

topografischen Verhältnisse, zumal zwischen Linthgebiet und

Toggenburg, nicht in Frage, während Schänis und Weesen möglich
wären. Das Fragezeichen bei Elsener, Ferdinand: Die Rechtsquellen
des Kantons St. Gallen. 3. Teil: Rechte der Landschaft. 1. Bd.:

Landschaft Gaster mit Wesen, Aarau 1951 (SSRQ SG HUI), Nr. 304, ist

vermutlich zu Recht gesetzt, auch wenn dies dem Wortlaut (1484)

des eben erwähnten Urkundentextes widerspricht. Elsener stuft das

erhaltene Stiftungsbuch als Abschrift des 16. Jahrhunderts ein.

55



Weesen SG. Links (angeschnitten) die Büelkirche (b), rechts die Kirche St. Martin in Autis (Fly) (a), dazwischen das Dorf mit dem Kloster

(Glockentürmchen). Radierung, zwischen 1710 und 1736, von Johann Melchior Füssli (1677-1736). Ausschnitt. Quelle: Kantonsbibliothek

Vadiana, St. Gallen.

Ulrich geheissen) und somit Onkel von Ulrich Zwingli.
Der Seelsorger wirkte von 1484 bis 1487 in der jungen
(1484 gegründeten) Pfarrei Wildhaus, bevor er 1487 die

Pfarrei Weesen übernahm.

Die Bruderschaft war einerseits eine Gebetsorganisation,
anderseits stand sie auch den Hinterbliebenen von im
Walensee ertrunkenen Schiffern (und [später auch] von in
der Linth ums Leben gekommenen Reckern) materiell
bei, bildete also eine Mischform aus Solidaritäts- und
Versicherungsgemeinschaft.14 Da laut jüngerem Stiftungsbuch

alle, die auf dem See schiffen wollten, auch den ge-

12 Erst 1487 wurde Bartholomäus Zwingli nach Weesen gewählt. Vgl.

dazu SSRQ SG III/1 (wie Anm. 11), 5. 415 f., Nr. 305. - Egii, Emil:

Bestallungsurkunde des Bartholomäus Zwingli, Pfarrers in Wesen (29.

Januar 1487), in: Zwingliana, 1897/2, S. 32-34. Ebenso in Analecta

Reformatoria, Bd. 1, Dokumente und Abhandlungen zur Geschichte

Zwingiis und seiner Zeit, hg. von Emil Egli, Zürich 1899, S. 1-3, Nr.

1. Vgl. auch Nr. 2 (S. 3 f.): Resignation Bartholomäus Zwingiis auf die

Frühmesspfründe Wildhaus, und zwar vor dem damaligen Abt von

St. Johann, Johannes III. Österreicher, zugunsten von Sebastian Gerster

von Garns. Dieser am 10. Juli 1487 vor Abt Ulrich Rösch präsentiert.

Vgl. dazu Nr. 3 (S. 4-7). - Ferner zu Bartholomäus Zwingli und

seiner Bedeutung für Weesen: Staerkle: Bildungsgeschichte (wie

Anm. 1), S. 179, Nr. 84.

13 Brändly, Willy: Dekan Bartholomäus Zwingli und die hl. Kreuz-Bru¬

derschaft in Weesen, in: Zwinglina, 1940/2 (Bd. 7/4), S. 270 f. -
Rigendinger, Fritz: Handwerker, Schiffsleute, Eisenherren, in: Sankt-

Galler Geschichte 2003, Bd. 2: Hochmittelalter und Spätmittelalter,
St. Gallen 2003, S. 181-202, hier: S. 190 f.

14 Stiftungstext in SSRQ SG III/1 (wie Anm. 11), S. 414 f., Nr. 304. -
Auseinandersetzungen dazu bei Ammann, Walter: Die Reformation

im Gaster, in: Zwingliana, 1940/2 (Bd. 7/4), S. 215 f. - Gmür, A.

[Albert]: Die Hl. Kreuz-Bruderschaft zur Verehrung des Leidens Christi

in Weesen, in: Heimatkunde vom Linthgebiet 1934, hg. vom Verein

für Heimatkunde vom Linthgebiet. Beilage zum «St. Galler

Volksblatt», Uznach 1934, S. 4-7. - Hüppi: Linthgebiet (wie Anm. 11),

S. 89.

15 Vgl. dazu Anderes, Bernhard: Weesen. Dominikanerinnenkloster und

Bühlkirche, Bern 1993 (SKF, Serie 54, Nr. 535 f.), S. 36, Abb. Das

Bildwerk ist eindeutig spätmittelalterlich, die Standkonsole laut Dat.

von 1688. Anderes' Datierungsvorschlag für die Figur ([um] 1688)

muss zurückgewiesen werden. Gilt auch für Anderes, Bernhard: Die

Kunstdenkmäler des Kantons St. Gallen, Bd. 5 (Der Bezirk Gaster),

Basel 1970 (Die Kunstdenkmäler der Schweiz 59), S. 375, Nr. 3.

forderten Gulden in hiesiger Landeswährung ans Kapital
dieser Stiftung entrichten mussten, war die Mitgliedschaft

in besagter Bruderschaft für eine besondere Berufsgruppe

obligatorisch, die Bruderschaft also auch eine

Form von berufsständischer Organisation mit gewerk-

resp. genossenschaftlichen Zügen.

In ihrer Art und Ausrichtung gilt sie als eine der ersten
(wenn nicht gar als die früheste) im Gebiet der Eidgenossenschaft.

Sie war mit der Weesener Büelkirche und dem

dortigen Hl. Kreuz-Altar (Bruderschaftsaltar), der unter
dem Chorbogenkreuz gestanden haben dürfte, verbunden;

vom Aufbau dieses Altars hat sich das zentrale

Bezugsbildwerk der Bruderschaft, ein expressives Ecce

homo, das wohl aus der Zeit der Gründung der Stiftung
stammt (um 1490/1500), erhalten.IS Die weitere Ikonogra-
fie des Betorts lässt sich aus dem Stiftungsbrief einiger-
massen erschliessen: «heilig crütz», «vierzechen nothelfe-

ren», «zechentusent ritteren und marteren» (usw.); viele

(im Paradies) beteten also mit den Weesenern, und deren

Weesen SG. Büelkirche. Versammlungs- und Betört der in den

1480er-Jahren gegründeten Hl. Kreuz-Bruderschaft. Aufnahme

2010, Johannes Huber, St. Gallen.

56



Zu den engsten Vertrauten Bartholomäus Zwingiis während

dessen Weesener Zeit gehörte Heinrich Büntzli.17 Er

war Schulmeister bei St. Theodor in Basel und dort Ulrich
Zwingiis Lehrer. Als Sohn Weesens stiftete Büntzli für die
Kirche St. Martin in Autis (Fly) 1480 die Kaplanei St.

Johannes Evangelist, 1496 ins gleiche Gotteshaus die Kapla-
neien St. Johannes Evangelist (Neugründung?) und
St. Luzius. Somit zählte die Priesterschaft von Weesen

nebst dem Pfarrer (diese Pfrund 1313 erwähnt) Kapläne
auf den Pfründen von 1319/1320 und 1480 resp. 1496,

insgesamt also mindestens vier Geistliche.18 Dieser Bestand
deutet für das spätmittelalterliche Weesen auf ein erstaunlich

grosses Bedürfnis nach Seelsorge hin, was nur mit der

polyvalenten Funktionsbestimmung des Ortes als

Wochenmarkt- (u. a. für Salz), Jahrmarkts-, Hafen-, Transit-,
Gewerbe- und Schulort sowie Klosterdorf (Samnung)
und Standort eines auch von Glarus aus beschickten
Siechenhauses erklärt werden kann. Büntzli wurde 1507 Pfarrer

in Weesen, wo er bis ca. 1526 seinen Dienst versah,
dann ging er wieder nach Basel.

Zweifellos spielte der Geistliche Bartholomäus Zwingli
im pulsierenden Hafenstädtchen eine herausragende

priesterliche und karitative Rolle. Nicht nur, dass er dort
seinem Neffen Ulrich, dem späteren Reformator, eine
solide Grundausbildung v. a. in Latein zukommen liess.19 In

Weesen SG. Büelkirche. Schmerzensmann (Ecce homo), um 1490/

1500. Vor der Leidensdarstellung feierten (laut Statuten) die

Bruderschaftsmitglieder jeden Freitag Gottesdienst. Aufnahme

2017, Johannes Huber, St. Gallen.

Gebet galt den «seelen unser vatter und mütter, hußfro-
wen und kinden aller unser vorderen, in sunderheit ouch
deren seelen, die ir leben veelierent oder verloren hand».IÄ

Die Stiftung beschwörte folglich die solidarische Seelen-

Gemeinschaft der Lebenden und der Toten, also jener,
die noch gerettet werden mussten, und jener, die im Himmel

bereits Fürbitte leisten konnten. So hatte alles auch

(zumindest ideell-geistlichen) Rückversicherungscharakter.

«[Njach lenge der zitt» war vorgesehen, für weitere
dieser Bruderschaft Beigetretene «ein eewige maeß», eine

zweite Messe also, zu stiften.

Vor der Leidensdarstellung, «dem liden unsers herren»,
wurden nach den Absichten der Bruderschaftsstatuen
jeden Freitag «eewiger gottsdienst» gehalten und personen-
wie auch zielgerichtet die geforderten Gebete gesprochen
und Andachten gehalten. Zugelassen zur Bruderschaft

waren alle, Brüder und Schwestern, vorbehältlich der

Einlage eines Guldens in die Stiftungskasse. Da zweifelsohne

alle von ihnen von den Leistungen der Bruderschaft

profitierten (die Bruderschaft umfasste schliesslich Hunderte

von Mitgliedern), dürfte das Leiden Christi noch
weitere Härtefälle des Lebens und Todes reflektieren resp.
eingeschlossen haben; entsprechend werden die Geldeinlagen

auch bei anderen Ereignissen (z. B. während der
Pest) notlindernd eingesetzt worden sein.

16 SSRQ SG III/1 (wieAnm. 11), S. 414, Nr. 304.

17 Huldreich Zwingiis sämtliche Werke. Unter Mitwirkung des Zwingli-
Vereins in Zürich hg. von Emil Egli, Georg Finsler und Walther Köhler,

Bd. VII (Zwingiis Briefwechsel. Gesammelt, erläutert und unter
philologischer Mitwirkung der Professoren Hermann Hitzig und Albert
Bachmann bearb. von Emil Egli hg. von Georg Finsler. Bd. 1: Die

Briefe von 1510-1522. Mit einer Abhandlung von P. Kalkoff: Erasmus

von Rotterdam und seine Schüler Wilhelm Nesen und Nicolaus

von Herzogenbusch im Kampfe mit den Löwener Theologen), Leipzig

1911 (Corpus Reformatorum Bd. 94), S. 260 f., Nr. 117. - Staerk-

le: Bildungsgeschichte (wieAnm. 1), S. 179, Nr. 84.

18 Vier Kapläne und der Plebanus für Weesen, also insgesamt fünf
Geistliche, laut: Vasella, Oskar: Beiträge zur kirchlichen Statistik des

Bistums Chur vor der Reformation, in: Vasella, Oskar: Geistliche und

Bauern. Ausgewählte Aufsätze zu Spätmittelalter und Reformation

in Graubünden und seinen Nachbargebieten, hg. von Ursus Brunold

und Werner Vogler, Chur 1996, S. 562-592, hier: S. 589.

19 Ulrich Zwingli verbrachte einen Teil seiner Jugendzeit bei Bartholo¬

mäus Zwingli in Weesen, der seinen Neffen danach zur weiteren

Beschulung nach Basel an den aus Weesen stammenden Geistlichen

Heinrich Büntzli vermittelt haben dürfte (vgl. dazu auch den Haupttext).

- So ist es anzunehmen aufgrund von Myconius, Oswald: Vom

Leben und Sterben Huldrych Zwingiis. Das älteste Lebensbild Zwing-
lis. Lateinischer Text mit Übersetzung, Einführung und Kommentar,

hg. von Ernst Gerhard Rüsch, St. Gallen 1979 (Mitteilungen zur
vaterländischen Geschichte 50), S. 37, Anm. S. 79-81. - Vgl. zum
Aufenthalt Ulrich Zwingiis in Weesen und zur Bedeutung seines Onkels

Bartholomäus Zwingli Farner, Oskar: Huldrych Zwingli. Seine Jugend,

Schulzeit und Studentenjahre 1484-1506 (Bd. 1), Zürich 1943.

57



Bartholomäus Zwingli dürfte auch einer der Initiatoren
des örtlichen Schulwesens vermutet werden. Hinweise zu
diesem gibt es erstmals 1504; es dürfte jedoch älter sein.

Diepolt Huter (1475/80-1546),
Appenzell und Montlingen

Verfechter von Papstkirche, traditionellem
Glauben und der Reisläuferei

Die kämpferischen Züge seines beharrlichen Naturells
zeichneten Diepolt Huter10 aus, ferner eine grosse Portion
an Selbstbewusstsein und Ehrgeiz. Vermutlich auch
rhetorisch mit einiger Begabung beschlagen, war Huter in
erster Linie zäh und bodenständig.

Die Geschichte des Diepolt Huter kulminierte darin, dass

er, durch und durch rom- und altkirchentreu, die
Reformation in Appenzell (dem Dorf, mit Ausstrahlung ins

spätere Innerrhoden) und in seiner Heimatpfarrei Montlingen

(Hof Kriessern; heute Gde. Oberriet) eindämmte.
Huters Geburtsort war Kriessern, das ebenfalls in der weiten

Pfarrei Montlingen lag, die sich damals über einen

grossen Teil des Oberrheintals erstreckte.

20 Hangartner, Norbert: Diepolt Huter (1475/80-1546), Oberriet, in:

Rheintaler Köpfe. Historisch-biografische Porträts aus fünf Jahrhunderten,

hg. vom Verein für die Geschichte des Rheintals, Berneck

2004, S. 225-230 (Q/L). - Staerkie, Paul: Diepolt Huter. Pfarrer von

Appenzell und Montlingen, ein Retter in stürmischen Tagen. Zum

400jährigen Jubiläum der Glaubenstreue 1531-1931, Altstätten
1931 (Q/L). - Stark, Franz: Diepold Huoter/Hutter (+1546), in: Aus

Heimat und Kirche. Beiträge zur Innerrhoder Landes- und
Kirchengeschichte von Franz Stark (+1991). Ausgewählt und revidiert von

Johannes Duft und Hermann Bischofberger, Appenzell 1991, S.

144-151 (leider nur mit summarischem wissenschaftlichem Apparat
im Vorspann [S. 17 f.]). Im gleichen Bd. weiteres Material zu Huter
(S. 255 f.). - Stark, Franz: 900 Jahre Kirche und Pfarrei St. Mauritius

Appenzell, Appenzell 1971, S. 89.

Appenzeller Fähnrich (Bannerträger). Im Banner ist der Appenzeller

Bär zu sehen, der den Schlüssel des hl. Petrus trägt. Diese Form der

Darstellung geht zurück auf das Wappenprivileg von 1512. Im

gleichen Jahr erhielten die Appenzeller, nunmehr den Titel «Beschützer

der Freiheit der Kirche» führend, durch Vermittlung von Kardinal

Matthäus Schiner als Geschenk von Papst Julius II. delta Rovere ein

Ehrenbanner (als Fragment erhalten im Schweizerischen Nationalmuseum

Zürich). Ehrenbanner und Privileg gingen auch an andere

eidgenössische Stände, das Banner ferner an einzelne Herrschaften,

Städte und Landschaften. Holzschnitt, um 1521, von Urs Graf (um

1485-1527/1528). Quelle: Basel, Öffentliche Kunstsammlung,

Kupferstichkabinett, Inv. X.2251 (Amerbach-Kabinett. Müller 2001, Nr.

13.10).

Dorf Appenzell. Holzschnitt, publiziert in der 1548 datierten Chronik

des Johannes Stumpf, folglich zwei Jahre nach dem Tod Diepolt

Huters. Der Baubestand des Dorfs entspricht weitgehend jener

Situation, die auch Huter noch kannte. Dominant sind die Gebäude

im Kirchenbezirk, nämlich Pfarrkirche und Beinhauskapelle. Quelle:

Kantonsbibliothek Vadiana, St. Gallen, VHelv a 299_5Buch_90.

58



Appenzell. Votivbild von 1775, Carl Anton Eugster zugeschrieben.

Der Ausschnitt zeigt das Aussehen der Kirche St. Mauritius vor dem

Bau des klassizistischen Kirchenschiffs. Die Architektur entspricht
noch in Teilen der baulichen Situation am Ende der Amtszeit des

Diepolt Huter (v. a. das Altarhaus; das Schiff nach dem Dorfbrand

von 1560 wohl baulich verändert). Quelle: Museum Appenzell.
Aufnahme 2010, Johannes Huber, St. Gallen.

1512 erhielt auch Appenzell durch Kardinal Matthäus
Schiner das so genannte Julius-Banner (Ehrenzeichen,
verbunden mit einem Wappenprivileg) vermittelt.28 Mit
der Aufnahme Appenzells in den Bund der Eidgenossen,
1513, wurde Huter der erste Appenzeller Standespfarrer. In
Huters Amtszeit vollendete man den Neubau der Kirche
St. Mauritius in Appenzell (Weihe 1513), womit der neue
eidgenössische Stand über ein seiner veränderten politischen

Stellung adäquates Gotteshaus verfügte.291518 verlieh

der päpstliche Gesandte Antonio Pucci (1485—1544)

den Appenzeller Kirchen, allen voran der Standeskirche
St. Mauritius, einen grosszügigen Ablass.30 In einem
ausserordentlichen Mass prägte Huter, der Baumeister all
dessen, bis 1525 das kirchliche und öffentlich-politische
Leben in seinem Pfarrsprengel.

Die heftigen Vorwürfe, die im Zusammenhang mit der
Reformation gegen Huter erhoben wurden, kamen aus

Zürich und aus der Stadt St. Gallen. So soll er u. a. in
Appenzell für die päpstliche Reisläuferei (Solddienst)
geworben und 1522 (Bicocca) Bestechungsgelder (Pensionen)

entgegengenommen haben.31 Der Fall wog umso

Welche Schulbildung Huter genossen hat, ist unklar.21

1505 als Kleriker der Diözese Konstanz erstmals erwähnt,
kam dem jungen Huter 1508 die Pfarrstelle Appenzell zu
und damit die Weisungsbefugnis über sieben geistliche
Standesgenossen, die zusammen mit ihm vor Ort in der

Seelsorge wirkten. Bereits 1505,22 aber auch 150823 wird die

persönliche Nähe Huters zum damaligen Papst Julius II.
della Rovere erkennbar, der den Priester beruflich protegierte

und die Seelsorge in Appenzell begünstigte.24 Es

besteht kaum ein Zweifel darüber, dass sich die beiden
kannten/verstanden und/oder dass Huter über hervorragende

Referenzen und Mittelsleute in Rom verfügt hat.
Was letztlich die Ursache dieses Vertrauensverhältnisses

zum Heiligen Stuhl ausmachte, lässt sich nicht sagen. Die
Verbindung bestand jedoch seit ca. 1505 und hatte
möglicherweise eine Wurzel in der Vorgeschichte der 1506

erfolgten Gründung jener päpstlichen Schutztruppe
(Leibgarde), die als Schweizergarde bekannt geworden ist.25 Da
Huter auch ab 1508 mehrfach landesabwesend war und
sich in Appenzell durch einen Hilfsgeistlichen (Helfer)
vertreten liess,2S könnte ein fortgesetztes diplomatisches
Engagement die Ursache dafür geboten haben. Auffallend
ist, dass sich Huter gleichzeitig mit seinem Patronats-
herrn, Abt Franz Gaisberg, gerichtlich auseinandergesetzt
hat (und so zu einer bestimmten Distanz zu diesem und
zu St. Gallen [Kloster] beitrug); der Konflikt betraf das

Einkommen der Pfründe Appenzell, das nach Huters
Ansicht unterdotiert war.27

21 Eine akademische Bildung (Universität) fehlte Huter, was Abt Franz

Gaisberg im Streit mit Huter um dessen Gehalt spüren Hess. Vgl.

dazu Appenzeller Urkundenbuch. Bd. 2 (von der Aufnahme Appenzells

in den eidgenössischen Bund bis zur Landesteilung, 1514-
1597). Hg. von der Regierung des Kantons Appenzell A.-Rh., bearb.

von Traugott Schiess, Trogen 1934, Nr. 1623 (S. 3). - Staerkle:

Bildungsgeschichte (wie Anm. 1), S. 139, 149.

22 Vgl. dazu Appenzeller Urkundenbuch. Bd. 1 (bis zum Eintritt Ap¬

penzells in den Bund der Eidgenossen 1513). Auf die Zentenarfeier
1913 hg. von der Regierung des Kantons Appenzell A.-Rh., bearb.

von Traugott Schiess (unter Mitwirkung von Adam Marti [Bd. 1 ]),

Trogen 1913, Nr. 1530/1531.

23 Appenzeller Urkundenbuch. Bd. 2 (wie Anm. 21), Nr. 1572a.

24 Vgl. dazu Ritter, K.: Appenzellische Analekten, in: Appenzellische
Jahrbücher, Bd. 22 (1894), Heft 6, S. 105-130, hier: S. 105, 108-
110.

25 Vgl. dazu Krieg, Paul M.: Die Schweizer Garde in Rom, Luzern

1960, S. 14-16 (ohne einen Bezug zu Huter).

26 Vgl. dazu Appenzeller Urkundenbuch. Bd. 2 (wie Anm. 21), Nr.

1623 CS. 2 f.). Huter hatte wegen häufiger Absenz den Helferais
Stellvertreter angestellt; grundsätzlich waren zur Pfründenbesetzung

nur sechs Kapläne vorgesehen, was die äbtliche Kanzlei

St. Gallen 1514 auch mitteilt.

27 Vgl. dazu Appenzeller Urkundenbuch. Bd. 1 (wie Anm. 22), Nr.

1600, 1603. - Appenzeller Urkundenbuch. Bd. 2 (wie Anm. 21),

Nr. 1623, ferner damit in Zusammenhang stehend Nr. 1744 f.,

1750, 1753.

28 Vgl. dazu Fischer, Rainald: Die Kunstdenkmäler des Kantons Appen¬
zell Innerrhoden, Basel 1984 (Die Kunstdenkmäler der Schweiz 74),

S. 90-92, Kat.-Nr. 8.

29 Vgl. dazu Fischer (wie Anm. 28), S. 140 ff., v. a. S. 143-154, 175ff.
30 Appenzeller Urkundenbuch. Bd. 2 (wie Anm. 21), Nr. 1694. -Stark,

Franz: Die Ablassbulle Kardinal Puccis von 1518, in: Aus Heimat und
Kirche (wie Anm. 20), S. 229-234.

31 Appenzeller Urkundenbuch. Bd. 2 (wie Anm. 21), Nr. 1799.

59



Montlingeri (Gde. Oberriet SG). Pfarrkirche St. Johannes der Täufer.

Hierher wich Diepolt Huter aus. Der verhältnismässig reiche

Bestand an spätmittelalterlicher Ausstattung dieses Gotteshauses

dürfte nicht zufällig sein, sondern mit dem lokalen, von Huter

organisierten Widerstand gegen den Bildersturm zusammenhängen.

Aufnahme 2006, Johannes Huber, St. Gallen.

32 Vgl. dazu Egli, Emil/Finsler, Georg/Köhler, Walther: Huldreich Zwing-
lis sämtliche Werke. Unter Mitwirkung des Zwingli-Vereins in Zürich

hg., Bd. 3, Leipzig 1914, S. 11 f., v. a. Anm. 14.

33 Kessler: Sabbata (wie Anm. 8), S. 357.

34 Zit. nach Staerkle: Huter (wie Anm. 20), S. 12.

35 So angedacht in Huber, Johannes: Pfarrkirche St. Mauritius Appen¬

zell, Appenzell 2010, S. 9 f, 12-15. Die Grundlage des Gedankengangs

bildet Rainald Fischer.

36 Fischer, Rainald/Schläpfer, Walter/Stark, Franz (unter Mitarbeit von

Hermann Grosser und Johannes Gisler): Appenzeller Geschichte. Zur

450-Jahrfeier des Appenzellerbundes 1513-1963, Bd. 1 : Das ungeteilte

Land (Von der Urzeit bis 1597), Appenzell und Stein 1964, S.

284-293. Reislaufen und Solddienste von Appenzellem gab es

allerdings schon vor dem Pavierzug, jedoch mehr im privaten, weniger
im öffentlich-institutionalisierten Rahmen.

37 Vgl. zur Reformation in Appenzell Fischer, Rainald: Studien zur Ge¬

schichte der Reformation im Lande Appenzell, in: Innerrhoder

Geschichtsfreund, 9. Heft 1962, S. 3-40. - Willi, Johannes: Die

Reformation im Lande Appenzell. Auf das vierhundertjährige Jubiläum,

Bern und Leipzig 1923.

38 Vgl. die Montlinger Perspektive in Oberholzer, Alois: Geschichte der

altehrwürdigen Pfarrei Montlingen, Altstätten 1910, S. 17-20. -
Staerkle: Huter (wie Anm. 20), S. 36-65. - Staerkle, Paul: Zur
Geschichte der Pfarrei [Montlingen], in: Die Pfarrkirche St. Johann zu

Montlingen. Geschichtlicher Rückblick und Bericht zur Restauration

1958/59, Oberriet/Montlingen 1959, S. 7-17, v. a. S. 11, 13-15.

39 Vgl. dazu Hardegger, Josef/Wartmann, Hermann: Der Hof Kriessern,

St. Gallen 1878 (St. Gallische Gemeinde-Archive, hg. vom Historischen

Verein des Kantons St. Gallen), S. 115 ff., v. a. Nr. 120, 123-

126, 130-132. - Staerkle: Huter, S. 63-65, v. a. Anm. 46 (Q/L).

schwerer, als die Eidgenossenschaft 1531 mit Frankreich im
Soldvertrag stand. Zwingli bezeichnet Huter als «das bäps-
tisch füchßly, das ouch gern, wo es dörfft, fressen wolt wie
die wolff».32 Kessler nennt Huter des «papstischen globens
treffenlichen handthaber».33 Antonio Pucci hingegen

nennt den Appenzeller Priester kurz «uno die nostri cari».34

Es ist, trotz aller propagandistischen Polemik, kaum daran

zu zweifeln, dass Huter die Reisläuferei von Angehörigen
seiner Pfarrei proaktiv unterstützt hat. Dabei standen
einerseits breit gefächerte materielle Interessen im Vordergrund;

die 1513 geweihte Kirche, von der noch die
Chorlaterne steht, ist gleichsam das Symbol dieser Appenzeller
Zeit der Blüte und der (schillernden) Blüten.35 Aber auch
das weniger gut dokumentierte materielle Auskommen

grösserer Teile der Landesbevölkerung aufgrund von
Einnahmen aus fremden Kriegsdiensten zeugt davon. Anderseits

stellten die Appenzeller Mannschaftskontingente im
Rahmen des eidgenössischen Aufgebots, zu dem man sich

bereits im Jahr vor dem Bundesbeitritt solidarisch bekannt
haben dürfte. Ihre Bluttaufe im Mannschaftsverband
dürften die Appenzeller Söldner 1512 auf dem Pavierzug
erfahren haben.36

An den Disputationen (geistliche Gespräche) von Baden

(1526) und Bern (1528) exponierte sich Huter gegen
Reformatoren wie Zwingli oder Vadian. Das von ihm in Bern

vertretene Bekenntnis wirkte in allen aufgegriffenen Punkten

linientreu, also entschieden vorreformatorisch und
propäpstlich. So vertrat Huter z. B. das Messopfer sowie
die Heiligen-, Reliquien- und Bilderverehrung. Da sich

für ihn nach 1528 die Lage in Appenzell37 zusehends

eintrübte, wich Huter nach Montlingen aus, wo Gotteshaus

und Pfarrsprengel unter dem Schutz der Patronatsfamilie

von Ems standen und er einen relativen Schutz genoss.38

Schonungslos verfolgte man ab 1531 auch in der Pfarrei

Montlingen die Bilderstürmer und Reformatoren des

Rheintals (z. B. Ammann Vogler, Vogt Hüpschli) wegen
Sachbeschädigung oder Anstiftung zu solcher; in der

Konsequenz des gerichtlichen Vorgehens lässt sich durchaus

Huters Handschrift erkennen.391534 trat Huter wieder ins

Appenzeller Pfarramt - das er mit seinem Tod endgültig
verliess. Seine dem Pfarramt Appenzell vererbte Bibliothek

ging im Dorfbrand von 1560 unter.

Abt Ulrich Rösch

(1426-1491, reg. ab 1463), St.Gallen

Biologischer, treu sorgender Pater familias,
Meister des Nepotismus

Wie kaum ein zweiter Geistlicher in der Ostschweiz seines

Zeitalters verkörperte Abt Ulrich Rösch die spätmittelalterliche

Frömmigkeit, das Machtbewusstsein eines

Renaissance-Prälaten ganz nach römischem Zuschnitt, den

60



Elan eines gestaltenden weltlichen Territorialfürsten und

gleichzeitig eine ungehemmte Sinnenlust, die ihm
mindestens zweimal Vaterfreuden bescherte.40 Damit schlug
Ulrich Rösch zwar nicht aus dem Rahmen, aber indem er
all diese Züge und Facetten gleichzeitig, sozusagen potenziert

auf sich vereinte, machte er sich unter Seinesgleichen

auffällig. Rösch stammte aus dem allgäuischen Städtchen

Wangen (D) und war dort aus einfachen Verhältnissen

(Bäckersfamilie), die jedoch bildungsnahe gewesen zu sein

scheinen, hervorgegangen.4' In St. Gallen, wohin ihn sein

Vater begleitet hatte, arbeitete sich Ulrich vom Küchenjungen

ins Abbatiat hoch; Rösch machte damit in seiner

Zeit so etwas wie eine «Tellerwäscherkarriere».

Wil, um 1672. Öl auf Leinwand, Ausschnitt aus dem

Gesamtgemälde. Quelle: Stadtmuseum WH.

Zu Wil hatten Ulrich Rösch und die Angehörigen seiner
«familia» enge Beziehungen, und Abt Ulrich machte den

Wiler Hof zu seiner bevorzugten Residenz.41 Was St. Gallen

bot, bot auch Wil. Gewiss waren in Wil die Luft und
die hygienischen Verhältnisse besser sowie die Naturräume

näher, vor allem aber war da kein städtisches Patriziat
(wie in St. Gallen), das Röschs Aktionsradius einschnürte,
seine Ambitionen zügelte. In Wil hatte Ulrich Rösch mit
Ursula Schnetzer sexuelle Beziehungen. Sie war die Witwe

eines gewissen Ruedi Wiek und schenkte ihrem Ulrich
zwei Söhne. Auch für den beruflichen Fortgang der beiden

sorgte Abt Ulrich väterlich. 1477 hinterlegte der Abt
beim Schultheiss und Rat von Wil 100 rheinische Gulden

zum Unterhalt der beiden Söhne und ihrer Mutter, der
Ursula Schnetzer.43

Der ältere Sohn, wie sein Vater Ulrich genannt und um
1468 in Wil geboren, studierte mit finanzieller Unterstützung

seines Vaters zuerst an der Universität von Tübingen
(1481), dann fünf Jahre an jener von Bologna (1482). Zur
Finanzierung seines Studiums fielen aufgrund einer päpstlichen

Bulle (1483) die Einkünfte der stiftischen Pfründen
St. Jakob (St. Gallen) und Hagenwil an ihn. Ulrich Rösch

wurde Magister der freien Künste. Später wirkte er als

Pfarrer in Berneck. Der jüngere Sohn, Hans Ulrich, der
offensichtlich nicht studierte hatte, konnte ebenfalls auf
die väterliche Hilfe zählen.

Auch die Angehörigen seiner Wangener Sippe gehörten
zum erweiterten Verband der «familia», die, offenbar im
Windschatten ihres berühmten Verwandten, in der
Ostschweiz weitere Ableger bildete. Seinen Bruder Michael
Rösch, Magister der freien Künste, hatte Abt Ulrich als

Pfalzrat an den Hof nach St. Gallen berufen. Von dort
siedelte Michael Rösch nach Wil über, wo er Mitglied des

städtischen Rats wurde. Konrad Rösch war ein weiterer
Bruder. Auch er hatte studiert, war ebenfalls Magister der
freien Künste und wirkte in St. Gallen als Kanzler (1465,

noch 1473 in dieser Position) sowie in der Funktion eines

Pfalzrats, bevor auch er nach Wil ging. Sein Sohn, ebenfalls

Konrad geheissen und Theologiestudent in Erfurt,

Wil, Hof. Der Hof war die Lieblingsresidenz von Abt Ulrich Rösch

und wurde von ihm auch baulich gefördert. Quelle: Alt-Wil in

Bildern. II. Serie. Reproduktion von Ansichten und Original-Aufnahmen

von vorhandenen Kunstwerken der Stadt Wil aus dem XVI.

bis XIX. Jahrhundert, Wil o. J., Tafel 4.

40 Die Persönlichkeit und historische Leistung dieses Abtes sind integ¬

ral abgehandelt in Lenz, Philipp: Reichsabtei und Klosterreform. Das

Kloster St. Gallen unter dem Pfleger und Abt Ulrich Rösch 1457-

1491, St. Gallen 2014 (Monasterium Sancti Galli 6).

41 Vgl. dazu Eisele, Karl-Friedrich: Zur Verwandtschaft von Abt Ulrich

Rösch in Quellen seiner Vaterstadt Wangen im Allgäu, in: Vogler,

Werner (Hg.): Ulrich Rösch, St. Galler Fürstabt und Landesherr.

Beiträge zu seinem Wirken und zu seiner Zeit. Mit einem Katalog
der Ausstellung des Stiftsarchivs St. Gallen im Nordflügel des

Regierungsgebäudes, St. Gallen, vom 1. bis 24. Mai 1987, St. Gallen

1987, S. 21-29.
42 Vgl. dazu Bless-Grabher, Magdalen: Abt Ulrich Rösch und Wil, in:

Vogler (wie Anm. 41), S. 217-239.
43 Uberblicke zur Familie Rösch bei Bless-Grabher (wie Anm. 42),

S. 231-233. - Lenz (wie Anm. 40), S. 84-86, 267-269. - Zu den

einzelnen nachfolgend besprochenen Persönlichkeiten der Familie

Rösch vgl. Staerkle: Bildungsgeschichte (wie Anm. 1), 5. 89-91.

61



fand für seine Universitätsstudien grosszügige materielle

Unterstützung durch den Onkel Abt. Nach seinem Stu-
dienabschluss erhielt er die einträgliche Pfarrpfründe
Wil, wo er von ca. 1475 bis 1522 als Leutpriester wirkte
und mindestens zweifacher Familienvater war. Auch
dank seiner privilegierten Situation konnte er seine Söhne

Bonifatius und Konrad auf die Universität Heidelberg
schicken.

Ein dritter Bruder des Abtes, Jodocus Rösch, war 1453—

1491 Pfarrer in Berneck, 1492 Inhaber der Kapelle St.

Jakob vor den Toren St. Gallens, dann trat er offenbar in ein
Kloster ein. Ein vierter Bruder, Pantaleon (gest. 1480)

geheissen, wirkte als Pfarrer von Ettiswil LU. Vermutlich

eine Schwester des Abtes war Anna Rösch, die mit
dem Wiler Stadtschreiber Anton Schenkli verheiratet

war. Ihr Sohn Heinrich, also ein Neffe des Abtes, wurde
selbst Stadtschreiber von Wil, später daselbst äbtlicher
Kanzler.

Bartholomäus Zidler
(ca. 1462/1463-ca. 1515), Thal

Sozialarbeiter, Pionier der Armenfürsorge,

Bauherr, Liebhaber

Bartholomäus Zidler (Sydler, Ziedler)44 war der Sohn von
Zimmermann Konrad Zidler und der Adelheid Müller.

Aufgewachsen ist er im Loch — einer Örtlichkeit, die heute

nicht mehr zweifelsfrei identifiziert werden kann, aber

im Appenzellischen zu vermuten ist. 1512 sind die Namen

von vier damals noch lebenden Geschwistern des Bartholomäus

Zidler überliefert, ferner die Namen weiterer
Verwandter, die wohl auf einen Bruder des Vaters zurückgehen.

Ein verwandtschaftliches Verhältnis zum Appenzeller

Landammann Hermann Zidler ist nicht belegbar, aber

durchaus möglich. Seine universitäre Ausbildung erhielt
Bartholomäus Zidler zwischen 1477 und 1480 in Köln.
Daraus lässt sich als ungefähres Geburtsjahr 1462/1463
errechnen. i486 bat Zidler den Papst um die Verleihung der

Dreifaltigkeitskaplanei zu Appenzell, was ihm gewährt
wurde.45 1487 trat Bartholomäus Zidler als Leutpriester
die Pfarrei Thal an. Diese lag damals im appenzellischen
Lehens- und Einflussbereich.

44 Vgl. zu ihm Staerkle: Bildungsgeschichte (wie Anm. 1), S. 204,

Nr. 256.

45 Vgl. dazu Wirz, Caspar: Regesten zur Schweizergeschichte aus

den päpstlichen Archiven 1447-1513. Gesammelt und

herausgegeben vom Bundesarchiv in Bern. 5. Heft. Das Pontifikat Innocen-

tius VIII. 1484-1492, Bern 1915, S. 27-29, Nr. 69, 73.

Thal. Prozession an Auffahrt 1897, die ins Oberfeld führte.

Dargestellt ist die Rückkehr der Prozession von dort (die Postkutsche

im Vordergrund steht vor dem Restaurant Schäfle). Der Prozession

voran wehen die Haupt- und Männerfahne. Um 1500 blühte auch

unter dem Geistlichen Bartholomäus Zidler in Thal das Pfarreileben

auf - und es ist nicht ausgeschlossen, dass verschiedene kirchliche

Bräuche, die katholisch Thal seit dem 16. Jahrhundert offenbar

unverändert gepflegt hat, auf den Appenzeller Geistlichen zurückgingen.

Aufnahme 1897. Quelle: Pfarrarchiv Thal, Bd. 209.

In der Ära Zidler wurde viel Geld in kirchliche Bauprojekte,

Kirchenausstattung und Soziales investiert. Taufschale, mit Relief der

Verkündigung an Maria, um 1500. Quelle: Evangelisch-Reformierte

Kirchgemeinde Thal. Aufnahme 2011, Johannes Huber.

| JlAin' Jxlur ifUnmUvon-n |

62



Thal. Kirchenbezirk. So genannter Ölberg, entstanden um 1500.

In der Architektur war Christus im Gebet am Ölberg dargestellt.

Aufnahme um 1870, Archiv Johannes Huber, St. Gallen.

Zidler antwortete auf die Nöte der Menschen nicht nur
mit seinen Diensten als pflichtbewusster Seelsorger,
sondern auch mit praktischen und karitativen Einrichtungen,
wobei er vor allem an die Ärmsten der Armen dachte,
nämlich an Aussätzige und an Bettler. Er stiftete 1489/1493

eine Jahrzeit in Thal zugunsten der Priester, Sondersiechen

und des Rheinecker Spitals. Im Thaler Mesmerhaus gründete

er eine Herberge für vagierende Bettler.46

Zidler hatte auch eine prosaische Seite. 1490 bat er die

eidgenössischen Orte um eine (materielle) Aufbesserung
seiner Pfrund. 1504 hielten sich Zidler und sein Helfer,
Adam Gall, mindestens zweimal und mit jeweils mehreren

Familienangehörigen in Zürich auf, wo sie anlässlich
des Schützenfests an der Lotterie teilnahmen und sich in
den Glücksrodel eintragen liessen. Dabei setzte Zidler u.

a. auf die künftige Frühmesse, die er bald schon zu stiften

gedachte (1504/1515). Ihre Nutzung sollte Angehörigen
seiner Familie, ihre Befähigung vorausgesetzt, vorbehalten

sein. Der Glücksrodel-Eintrag erwähnt auch Barbara

Zidler, Bartholomäus Zidlers «junck frow». Es ist
allerdings unklar, wie die beiden zueinanderstanden, da die

sprachliche Form der Erwähnung durchaus widersprüchlich

ist. Ferner ist auffallend, dass 1504 verschiedene

Personen in der Entourage von Bartholomäus Zidler zusammen

mit diesem den Einsatz tätigten, als ob sie sich so

einen geistlichen Segen und dementsprechend grössere
Gewinnchancen erhofften.47 1512 stiftete Bartholomäus
Zidler für sich und die Seinen eine Ewige Jahrzeit an der
Pfarrkirche Appenzell (wohl an der Muttergotteskapelle);
sie sah auch Brot für arme Leute vor (6 Schilling) und

begünstigte die Klausnerinnen zu Appenzell (Mutter und
Schwestern).48 Gewiss sind dies noch längst nicht alle gu¬

ten Werke, die Bartholomäus Zidler geleistet hat — auch

zur Errettung seiner eigenen Seele.

Während der priesterlichen Amtszeit von Zidler erfuhr
der Thaler Kirchenbezirk zahlreiche Bereicherungen. Die
Turmruine («Schneggen») wurde vollendet, das spätgotische

Altarhaus errichtet und mit einer Rippenkonstruktion
eingewölbt. Auch bei der Ausstattung wurde nicht

gespart: Die erhaltene Taufschale (heute Eigentum der

Evangelisch-Reformierten Kirchgemeinde Thal) und der

Korpus des Chorbogenkreuzes (Historisches und
Völkerkundemuseum St. Gallen) zeugen von dieser Kampagne.
Bei der Kirche entstand ein neues Pfarrhaus, auf der Südseite

des Gotteshauses der Ölberg. Der Bestand an
Reliquien war in Thal beträchtlich; der Ort bildete auch aus
diesem Grund das Ziel von Kreuzgängen (beispielsweise

aus der Stadt St. Gallen) und Prozessionen. Ob dies auch
damit zusammenhing, dass Zidler Ausburger der Stadt

war, lässt sich nicht sagen. Die kirchliche Infrastruktur
und die visuellen Attraktionen in Thal gingen Schritt in
Schritt mit der diversifizierten Seelsorge, deren Kopf und
Seele zweifelsohne Bartholomäus Zidler war. Paul Staerk-
le (1892—1977), ehemaliger Stiftsarchivar und Altmeister
der Geschichtsschreibung zur Vorreformation, bezeichnet
Zidler zu Recht als «[ejine der glänzendsten Gestalten des

St. gall.jischen] Klerus im Spätmittelalter».

Sebastian Grübel, Berg

Humanistisch gebildeter Landpfarrer, vernetzt,
reich undgenussfreudig

Sebastian Grübel49 war der Sohn des vermögenden Stadt-

sanktgaller Patriziers Stephan Grübel und der Helena
Krum. Die Familie Grübel, verwandt mit dem
nachmaligen Stadtreformator Joachim von Watt genannt Vadi-

anus (1484—1551) — Sebastian Grübel und Vadian waren Vet-

46 Vgl. dazu Neujahrsblatt des Historischen Vereins des Kantons

St. Gallen 155 (2015), S. 139 (Werner Küster): «...Edition des wohl

ersten Hinweises auf eine Armenherberge im Rheintal im Jahr 1494,

als der Leutpriester in Thal [Bartholomäus Zidler; Anm. JH] an Konrad

Tröscher ein Haus verkaufte mit der Bedingung, eine Kammer

für arme Leute und Pilger als Herberge zu reservieren».

47 Vgl. dazu Hegi, Friedrich (u. Mithilfe von E. Usteri und S. Zuber): Der

Glückshafenrodel des Freischiessens zu Zürich 1504. Mit Anhang
und Beilagen. Mit Unterstützung der Antiquarischen Gesellschaft

Zürich bearb. und hg., Bd. 1 (Text), Zürich 1942, S. 75, 333 f.

48 Appenzeller Urkundenbuch. Bd. 1 (wie Anm. 22), Nr. 1612. Der

persönliche Bezug der Jahrzeit verdeutlicht sich darin, dass sie mit
acht Messen am Sonntag nach St. Bartholomäus begangen wurde,

eingeleitet jeweils mit einer Vigilie am Vorabend (Samstagabend).

49 Vgl. zu ihm Staerkle: Bildungsgeschichte (wie Anm. 1), S. 119, 156,

159, 203, Nr. 249, S. 253, Nr. 500, 5. 262 f., Nr. 552, S. 275, Nr.

624.

63



Berg. Die gleichnamige Pfarrei galt im Mittelalter als «fette» Pfründe und war unter Klerikern entsprechend

begehrt. Bleistift auf Papier, 1867, Johann Jakob Rietmann. Privatbesitz Solothurn.

tern —, hatte sich als Stifterin des Ölbergs (Figurengruppe
mit der Darstellung des am Olberg betenden Jesus und den

schlafenden Jüngern) im Gottesacker zwischen dem Münster

St. Gallen und der Stadtpfarrkirche St. Laurenzen

hervorgetan. Der Olberg und der damit ostentativ zur Schau

getragene Reichtum der Familie scheinen eine Zeit lang das

Sanktgaller Stadtgeschwätz in Wallung versetzt zu haben.

Zum Theologiestudium weilte der junge Grübel 1510-1512

an der Universität von Krakau, wo sich als Folge der guten

Handelsbeziehungen inzwischen zahlreiche Studenten

sanktgallischer Herkunft immatrikuliert hatten. 1513—

1516 setzte Grübel seine Studien in Tübingen fort. Als er

1520 die Pfarrei Berg antreten wollte, machte ihm diese

der Schweizergardist Sebastian Appenzeller, ebenfalls aus

St. Gallen stammend, zuerst streitig. Appenzeller hatte sich

am päpstlichen Hof, wo er von 1512 bis 1523 als Schreiber

der Garde nachgewiesen werden kann, durch Treue und

Tapferkeit ausgezeichnet und sollte nun vom Papst mit der

Pfarrei Berg, offensichtlich einer lukrativen Pfründe, be-

50 Vgl. dazu Krieg (wie Anm. 25), S. 33. - Staerkle: Bildungsgeschichte

(wie Anm. 1), S. 253, Nr. 500. - Zu Appenzeller spezifisch Durrer,

Robert: Die Schweizergarde in Rom und die Schweizer in päpstlichen

Diensten, Bd. 1, Luzern 1927, S. 214, 354, 369. Appenzeller
«selbst machte geltend, dass er gerade deswegen dem Papste so

lang und treu gedient, damit er die Seinigen, Bruderskinder und
andere Verwandte, mit Pfründen versorgen möchte».

51 Arx, Ildephons von: Geschichten des Kantons St. Gallen, Bd. 2,

St. Gallen 1811, S. 518, 661 f. - Reck, Josef: Die Reformation in

Goldach, in: Rorschacher Neujahrsblatt, 48. Jg. (1958), S. 25-40,
hier S. 28, 37 f. - Fridolin Sichers Chronik (wie Anm. 5), S. 109. -
Watt, Joachim von: Deutsche historische Schriften, Bd. 3, hg. von

Ernst Götzinger, St. Gallen 1879, S. 202, 411, 507, 509.

lohnt werden. Abt Franz Gaisberg (reg. 1504-1529), der
Kollator der Pfründe Berg, protestierte bei der Eidgenössischen

Tagsatzung gegen diese in seinen Augen klare An-

massung und Kompetenzüberschreitung Roms. Ein
Ausgleich, wie ihn die Tagsatzung angesichts der grossen
Verdienste von Appenzellem Vater, der in St. Gallen
Stadtschreiber war und gegen den man Verpflichtungen hatte,

anregte, dürfte den Streit beendet haben: Appenzeller blieb
in Rom, und auf der Berger Pfründe sass schliesslich Grübel.

Der Griff von (laikalen, oder mit niederen Weihen
versehenen [?]) Schweizer Gardisten gegenüber fetten
kirchlichen Pfründen im Gebiet der Eidgenossenschaft
gehörte offenbar zu den Übeln der Zeit; Paul M. Krieg tut
Appenzeller gar ab als «schamlosen Pfründenjäger», der

sich, angeblich in Besitz eines päpstlichen «Gnadenbriefs»

(päpstliche «Gratia»), in Berg einnisten wollte (Appenzeller
schloss sich 1524 der reformatorischen Bewegung an).50

Sebastian Grübel entfaltete in Berg das Leben eines
typischen Renaissance-Geistlichen, liess den Pfarrhof neu
erbauen und sass mit seinen Besuchern gerne auch im Garten,

wo er das Gespräch unter Humanisten pflegte. Als
Grübel in einem Streit zwischen seinem Bruder Hieronymus

und Hieronymus Rugg vermitteln wollte, wurde er

am rechten Arm verletzt. Wie weiter oben bereits dargelegt,

war Grübel mit Vadian einerseits verwandt, anderseits

befreundet. Zweifelsohne führte Grübel in Berg 1528

die neue Glaubenslehre ein, blieb, als 1528 viele Pfarrherren

das Feld räumten, «auf der Kirche sitzen» und verhalf
im Ort der Reformation — Grübel wurde zu einem ihrer
glühendsten Verfechter — zum Durchbruch. 1532 wurde
der regsame Prädikant - inzwischen mit «wib und kind»

ausgestattet - durch die einsetzende Rekatholisierung aus

Berg vertrieben.51

64



Berg. Pfarrkirche und Pfarrhaus. Pfarrhaus und Garten befinden sich noch heute dort, wo sich bereits um 1520

Gebäude und Umland befanden. Aufnahme 2006, Johannes Huber, St. Gallen.

«Auf einer Kirchweihe zu Berg nahmen bei Sebastian Grü-
bel das Mahl ein: Burckhard von Mammertshofen und

Joh. Hulrich Schenck von Castel, die Brüder, der Vogt von
Arbon, von Sommeri, usw., ferner Matheus Altherr und
die übrigen Kapläne. Nach dem Mahl ordneten sie einen

Zug und gingen in den Garten hinaus. Joh. Girtanner und
Jakob Gebhart gingen voran, hatten Festkleider angezogen,

wie Ammänner, mit sehr zierlicher Rede, nämlich
nach Bauern-Art und Ordnung. Auch Vadian war anwesend.

Bei allen rief es sehr grosses Gelächter hervor. Der

Vogt sagte: <Wenn doch mein Bruder, der Bischof, es hörte:

Ich weiss, er hätte die grösste Freude daran.>»,z Wer
weiss, wer weiss.

Caspar Wirt (gest. 1530), Irgendwo

Hochintelligent, humanistisch gebildet, flexibel

Der aus St. Gallen stammende, in Köln, Pavia und Siena

ausgebildete Caspar Wirt - vermutlich hochintelligent und
Doktor der Theologie - galt auf seiner weltlichen Seite als

ein ausgesprochener Pfründenjäger und somit als ein Kind
seiner Zeit: Er sammelte mehrere Pfarreien und Amter, die

er bewirtschaftete und versilberte. Die Pfarrei Berg trat der

umtriebige Kleriker im Jahr 1502 an, wobei offen ist, ob er
das Dorf, dessen Kirche und die Menschen dieser Landgemeinde

überhaupt je zu Gesicht bekommen hat: Zutreffender

ist wohl, dass er sich als Kirchherr in Berg durch einen

Leutpriester, dem die Seelsorge anvertraut war, vertreten
liess. Zu denken wäre etwa an Jakob Schurtanner, der in
dieser Zeit (1503-1505) als Verweser (Stellvertreter) erwähnt
wird. Anfänglich verfocht Wirt - wohl auch aus Gründen
der gerade herrschenden Mode — Anliegen des Humanis¬

mus. Doch als die Reformation einsetzte, besann er sich der

Quellen seines Reichtums und stellte sich entschlossen auf
die Seite der Reformationsgegner. Er soll gesagt haben:

«Nichts wäre der römischen Kirche und dem Glauben
nützlicher, als wenn man Erasmus und diese ganze Sorte
Poeten verbrennte.»" Die Folgen der Kirchenspaltung (im
Speziellen der Sacco di Roma, 1527) sollten Wirt um sein

gesamtes Vermögen bringen. 1530 verstarb er. Paul Staerkle

beurteilt Caspar Wirt als «einen der bedeutendsten St. Galler

des ausgehenden Mittelalters»; gerecht wird man Wirt
aber erst dann, wenn man all seine Aktivitäten und seine

aus diesen ablesbaren Absichten kritisch würdigt.54

Abt Franz Gaisberg
(ca. 1465-1529, reg. ab 1504), St. Gallen

Machtpolitiker, Paradiesgucker, Sohn.

Sittsam, fromm, besorgt

Der Sanktgaller Abt Franz Gaisberg (reg. 1504—1529), aus

einer Familie des Konstanzer Kaufmanns- und Geldpatri-
ziats stammend und über seine Mutter, eine geborene

52 Rütiner, Johannes: Diarium 1529-1539, Textband 11.2: Diarium II, Ab¬

schnitt 276-427. Lateinischer Text und Obersetzung, hg. von Ernst

Gerhard Rüsch, St. Gallen 1996, Nr. 296d (wörtliche Übernahme, die

Typographie leicht den heutigen Gepflogenheiten angepasst).

53 Zit. nach Staerkle: Bildungsgeschichte (wie Anm. 1), S. 209.

54 Staerkle: Bildungsgeschichte (wie Anm. 1), S. 137, 147, 155 f., 193

f., Nr. 189, 5. 207-209, Nr. 281, S. 214, Nr. 310, S. 261, Nr. 547,
S. 267 f., Nr. 584. - Vogler, Thoma (Katharina): Geschichte des

Dominikanerinnen-Klosters St. Katharina in St. Gallen 1228-1607,
Freiburg 1938, S. 160.

65



Marientod. Tafelbild (Ganzansicht Vorderseite, Ausschnitt), 1524, Christoph Bockstorffer, Konstanz (weitere Informationen dazu S. 53). Vor

einer der letzten Restaurierungen des Gemäldes schaute Abt Franz Galsberg noch aus dem Augenwinkel und somit aus dem Bild. Diese

als original anzunehmende Situation wurde wohl als spätere Veränderung interpretiert und verfälscht. Aufnahme 2014, Johannes Huber,

St. Gallen.

Hux (St. Gallen), mit Vadian verwandt (Franz und
Joachim waren Vettern), war jener Herrscher, mit dem die
Gallusabtei in den Sturm der Reformation geriet." Franz

Gaisberg verkörperte einerseits das zu Ende gehende
Mittelalter und damit die Fortsetzung der Rösch'schen Epoche,

anderseits war sein Tun geprägt von der traditionellen

Glaubenshaltung. Kulturell erreichte das Stift St. Gallen

während Gaisbergs Regentschaft nochmals einen

Höhepunkt. Mit den von ihm in Auftrag gegebenen Werken
stiess der Abt Fenster in eine transzendente Welt auf. Sein

auch dem Himmel und der Göttlichkeit anempfohlenes
Werk entsprach Franz Gaisbergs Vorstellung von frommen,

guten Werken, von Gotteslob und
Menschenfreundlichkeit. Damit steht dieser Abt aber auch inmitten
der Widersprüchlichkeit seiner Zeit.

55 Vgl, zu Franz Gaisberg allgemein (Q/L) Duft, Johannes/Gössi, Anton/

Vogler, Werner: Die Abtei St. Gallen. Abriss der Geschichte -
Kurzbiographien der Äbte - Das stift-sanktgallische Offizialat, St. Gallen

1986, S. 153-155.

56 Watt, Joachim von: Deutsche historische Schriften, Bd. 2, hg. von

Ernst Götzinger, St. Gallen 1877, S. 394.

57 Miles, Hermann: Chronik, in: Mitteilungen zur vaterländischen Ge¬

schichte 28, St. Gallen 1902, S. 283: «Ist ouch kaner frowen zigen biß

an sin end, aber überuß gitig, nidig und ouch hoffertig worden».

58 Miles (wie. Anm. 57), S. 283.

Vadian berichtet: «Im selben jar [1504; Anm. JH] ward ein

nüwer abt zu St.Gallen gwellt auf 19 tag abrellen. Der was

subprior im closter, ein jung, wol trüjend man, den man
für gar geistlich hielt (dan er täglich in seinem bätbüech-
lin lag). Was von Costenz bürtig und gar nit gelert, der
hiess Franciscus und was von geschlecht ein geissberg, gar
ein stiller und züchtiger man.»5' Geht man davon aus,
dass Vadians Skizze von Gaisbergs Persönlichkeit einiger-
massen ausgewogen ist, also nicht einseitig positiv einem

Familienmitglied geschuldet noch negativ-reisserisch
antiklerikal, so war Franz Gaisberg jung, gut gebaut (körperfüllig),

nicht besonders gebildet, sittsam und massvoll.

Der Abt war fromm - dies vielleicht in einer kindlichnaiven

Weise.

Obzwar Abt Franz Gaisberg als an Frauen uninteressiert
und äusserst geizig, übellaunig und stolz (eitel) galt,57

ist zumindest der Geiz in Bezug auf die Kirchenkunst mit
eindrücklichen Beispielen widerlegbar. So bringt es der

Chronist Hermann Miles wohl auf den Punkt, wenn er

sagt, Abt Franz «hat grossen pompt in der kilchen gefüert
mit Zeremonien, den der papst oder kan bischof hat».58

Das Ausstattungswerk im Münsterschiff und vielmehr
noch im Münsterchor, um das das Stadtsanktgaller Patriziat

wetteiferte, sollte nicht durch dieses, sondern durch
Abt Franz persönlich die Krone aufgesetzt bekommen:
Aus dem eigenen Sack59 bezahlte er 1522/1523 eine grössere

66



7 {T.vntr frciptucx, «bol
vcrtrtuir mtmebir.is et
lima m Cii iyumé, S> ol
On qiu Cftcph vctfiif tfT
mtmcbtMS cet mortem,ft Uu ia io eft VlÇgV 1M
na vcrCx eft- m Ci t mm
ne per rôp.ifTiouc.Tm
to cntrauw paüa eft
im jtonoCi vicyo quawi niArtute.Qu.xnto
luu mArtituï fïut.im
lueetfpiatx.Stlioiû

r * c Jo 1

o W

Zeugnis einer intimen Nähe zur heiligen Sphäre: Der kniende Abt
Franz Gaisberg küsst die Hand des vom Kreuz genommenen Herrn

in Anwesenheit der Muttergottes (Typus Pieta). Vor/um 1520, Nikolaus

Bertschi (1504 erwähnt, gest. 1541/1542). Quelle: StiftsBSG,

Cod. Sang. 533, S. 6 (Ausschnitt).

Sinn für fromme Handlungen und für Heraldik: vor der Pieta kniend

betender Abt Franz Gaisberg, Wappenleiste. Wappen (von links)

Abtei St. Gallen, Toggenburg, Gaisberg, Abtei St. Gallen, Amt
Rorschach. 1517, von Nikolaus Bertschi. Quelle: StiftsBSG, Cod. Sang.

540, S. 133r.

Summe - Vadian nennt iooo Gulden - an das bei Christoph

Bockstorffer (belegt ab ca. 1510, gest. 1553)60 bestellte

zyklische Marienprogramm zum Hochaltar im Münster,
das der Konstanzer Maler bis 1523 fertiggestellt hat. Dazu
kam die Fassung der gesamten Retabelarchitektur.
Keinesfalls war dieser Abt geizig, um hier entschieden Miles

zu widersprechen, jedoch durchaus wählerisch, was die

Verwendung seiner oder seiner Familie Geldmittel
anging-

Im Eindruck oszilliert Franz Gaisbergs Charakter
zwischen konservativ und innovativ, aber im Grunde war
dieser Mann tief fromm und gläubig. Doch das von ihm

angestossene Kunstwerk — Bildwerke, Handschriften,
Architektur - all dies bewegte sich auf der Höhe einer
erstaunlichen Qualität subtiler Renaissance. Allein mit
dem «Codex Gaisbergianus» (1526) setzte sich dieser Abt
persönlich, dem Namen und Ruf seiner Familie sowie der

Buchkultur des Klosters, der er zu einem letzten Höhepunkt

vor Einbruch der Reformation verhalf, ein
einzigartiges pergamentenes Denkmal.6' Die damals im weiten

Raum um den Bodensee bekannten und in der Branche

mit- oder gar führenden Illuministen, Kalligrafen
(Schreiber), Musiker und/oder Chronisten Nikolaus
Bertschi (erwähnt 1504, gest. 1541/1542), Leonhard Wagner

(1453/1454-1522) und Fridolin Sicher (1490-1546)
haben Teil am Glanz dieses schöpferischen Prozesses am

Vorabend der Reformation. In der wie beiläufig
eingestreuten Bemerkung Miles' (vgl. oben, ferner Anm. 57)

manifestiert sich Gaisbergs ambivalenter und schwieriger
Charakter: Dieser wies Züge tiefer, vielleicht etwas platter
Frömmigkeit auf. Sein unübersehbarer Hang zur (eitlen)

59 Vgl. Watt (wie Anm. 56), 5. 401 f.: «1522 verdingt abt Francise die

groß tafeln im Monster zù malen einem von Costenz, hieß meister

Christoffel Boksdorfer, um tausend guldin seines eignen geltz.»
60 Vgl. zu Bockstorffer und zu seinem Werk für St. Gallen Konrad,

Bernd: Katalog der Gemälde des 15. und 16. Jahrhunderts in den

Bischöflichen Stiftssammlungen und in der Stiftsbibliothek St. Gallen,

Typoskript, Berlin 1998, Nr. 14. - Rott, Hans: Quellen und

Forschungen zur südwestdeutschen und schweizerischen Kunstgeschichte

im XV. und XVI. Jahrhundert. I. Bodenseegebiet/Quellen,

Stuttgart 1933, S. 40-44, ferner nach Register. - Rott, Hans: Quellen

und Forschungen zur südwestdeutschen und schweizerischen

Kunstgeschichte im XV. und XVI. Jahrhundert. I. Bodenseegebiet/
Text, Stuttgart 1933, 5. 80-84, ferner nach Register. - Der Autor
dankt Dr. Bernd Konrad, Radolfzell (D), bestens für zweckdienliche

Informationen.

61 Cimelia Sangallensia. Hundert Kostbarkeiten aus der Stiftsbiblio¬

thek St. Gallen, beschrieben von Karl Schmuki, Peter Ochsenbein

und Cornel Dora, St. Gallen 1998, S. 182 f., Nr. 86 (Karl Schmuki). -
Scarpatetti, Beat Matthias von: Die Handschriften der Stiftsbibliothek

St. Gallen, Bd. 1: Abt. IV: Codices 547-669: Hagiographica,

Historica, Geographica, 8.-18. Jahrhundert, Wiesbaden 2003,
5. 195-197, Nr. 613.

67



Jufrfhuit.itrfcti (5<tlU
' ' sp .tcproin butiltti.

§?« Jcrtiopnni.u
Jtirtpvr tur.t fc hCTinn

• rofrfltrets ffp.tteoimio
(hi iS.tllt ctnt.i .ttm.ilr
frcro .tbb.iti .utyntfi

Vît {

liiffl
lu

am.- qiu ftroiumb.i rott
^ ucCvno pcroTimc inter

mX rclrbns tutetrtuc:
*#l' Ct tel«« {pleuwtm ty8it-v § na (bits iub.tr Oneu/ l^Âaki i km re core omnia m

®Cf proure.irtt .tmorej:
>- CtrirU rccoprntltF n.if

• ~ Ï ' ,'"teeret" prouilu «te Itter
V I JF,yt8imi ip"i<t plantrrm
'"»IV lAZAtnrit.fiitn-crtrros qs

' fent.t tnrtutû tit .ttir.tv
cr.tr. pureres te.tti ynllt

,Bi fccitnpii ml tcbytoft.
,N ' fcriirm teriiiit nobitepr"I' filut (lui prmiortitisif(lore iTitnitf.nl obi.t

rue otto öftereres: tilt<t

iii.igtftmo rwttnto.t
uenrt.wr in rtynUns

(„orte profarm otteiplt
iji i.t : et interpluront«

(pirtrtits nnltrtc tertre
tores oteot Kit errer
ctotts propoftti mutt
ret? cx-ciitpiAJiulrto tent.

OtXq; tente i it ail ifvit
ctro nutnrct reffir

tit. mreyno virtntuiii
rrcn it ,uiyi 11 cto. 5> nper
tire qnap yirë Ce prcuc
indite, turto fluoto ot
tuii/is epotuuf tenptn
r.ts : vtr trtteCiuro fito
notre p.-oftrtTpoflètet
retenu jrutmretttt Cttré
uyuires iitctroruqtfub
fttitretrs r.tpren MJquc
ret inyenio.tir irto trie.
Obfttirre reutf teciptu

r.iru fctru Ciptmtrr
(cure voientib't rcfttuut
ttertlrti qitinre pritteiiné er tenures reumttrêfc
.to I titr.tr ire ettetireiire
enymfltiiuX uioicircntA ue Ciptctinc iit.itiin
tretefirtil etefvtvmuc
(ont rtmutm roCtiio.
er tuitioiie cotumbreiti
rebbretis ftrOnpulosCt
ere ptoTucnotiis jn-.too
relrcitixs: muitup Curer
rerv ftdrifcret Diyiiittton ,'fu. irriio qurertre.
j^ryo où Cirns mte.v
Cnrrt offirps. ote nortu
qs ptcrtbre oitmplreriiit et (rectums,ftdipt
m nifpcttonftTtiUspl
.teere teCurtuis.pro
vututiX er tute mentis

Blicke in den Paradiesgarten: Bordüren mit Rankenmalerei, Schnecke,

Schmetterling, Blattgold, leuchtende Farben. 1517, von Nikolaus

Bertschi. Quelle: StiftsBSG, Cod. Sang. 540, S. 79v.

Stift St. Gallen, Rekonstruktion. Gaisberg-Kapelle (rot umkreist).

Gedruckte Federzeichnung von August Hardegger (1858-1927),

ca. 1916. Ftardegger geht bei der Gaisberg-Kapelle von einem im

Grundriss quadratischen, auf der Nordseite des linken (nördlichen)

Seitenschiffs angebauten Raum aus. Zum standardisierten

architektonischen Minimalprogramm zählt er ein Walmdach, (wohl) drei

Spitzbogenfenster mit Masswerk und im Innern ein Rippengewölbe.

An diesem Rekonstruktionsversuch ist vorerst nicht zu zweifeln.

Quelle: Ftardegger (wie Anm. 62), zw. S. 28 und 29, Tafel rechts.

Selbstdarstellung war der Devotion geschuldet, die eine

Affinität zur quälerischen Nekrophilie der Zeit aufwies.

Handkehrum waren Abt Franz' Aktivitäten im Bereich

der ausgegebenen Kunstaufträge und gezielten
Fachkräfteanwerbung von beachtlicher, qualitätsrobuster,
stilsicherer, mitunter - und dies durchaus kontradiktorisch

zum Leiden der Epoche — fast schon von hoffnungsfroh
verspielter Natur.

Zum Andenken an seine ehemals im Kloster St. Gallen

verpfründeten Eltern Anton (gest. 1504) und Verena (gest.

1498) liess der pietätvolle Sohn eine Aussenkapelle ans

Münsterschiff anfügen (Vadian: «sonder capel am müns-

62 Hardegger, August: Die alte Stiftskirche und die ehemaligen Kloster¬

gebäude in St. Gallen. Ein Rekonstruktionsversuch, St. Gallen 1916

(gedruckt Zürich 1917), S. 40.

ter»), und zwar in der Verlängerung des Lettners. Bei der

nördlichsten Lettnerkapelle, die der Büsserin Maria
Magdalena geweiht war, befand sich dieser Ort: Dort durchbrach

man die Wand, um einen inneren Zugang zum
neuen Raum, in dem seit ca. 1504 die sterblichen Uberreste

beider Elternteile in Hochgräbern ruhten, zu schaffen.

Das Bauwerk ist als Gaisberg-Kapelle in die
Baugeschichte des Sanktgaller Münsters eingegangen.62

Für einen Annexbau am Münsterschiff entschloss man
sich, da zu jener Zeit die Bestattung von Laien in
Kirchenräumen bereits ungewöhnlich war - und wohl auch

lästige Bemerkungen aus Konvent und städtischer

Bevölkerung provoziert hätte. Der Vorgang an und für sich
gesellte sich durchaus zur nepotistischen Attitüde von Franz

Gaisbergs beiden Vorgängern auf dem Abtsthron.
Architektonisch gesehen gewahrte man im gleichen
Zusammenhang bauliches Entwicklungspotenzial, da es ja si-

68



Krakau (Polen). Sigismund-Kapelle, einer der Annexbauten

der Kathedrale auf dem Wawel. Die Illustration

soll als Analogbeispiel zur Gaisberg-Kapelle in

St. Gallen dienen. Die Sigismund-Kapelle wurde als

Mausoleum der Jagiellonendynastie geplant und

gebaut. Der florentinische Architekt Bartolommeo

Berrecci (1480-1537) plante den Bau nach 1515 und

stellte 1517 erste Entwürfe vor. Bauzeit war 1519-

1531, die Weihe erfolgte 1533. Die Kapelle entstand

somit wohl etwas später als die Gaisberg-Kapelle.

Ebenfalls mit quadratischem Grundriss ausgestattet,

vermittelt ihr Aufbau vielleicht eine erweiterte Sicht

auf allfällige Qualitäten des Gaisberg-Baus. Aufnahme

2014, Johannes Huber, St. Gallen.

cherlich nicht bei dieser einzigen gebauten Familienstiftung

geblieben wäre. Vielmehr muss davon ausgegangen
werden, dass zwischen dem Münster- und dem Schulturm

eine Enfilade von Grabkapellen angedacht war.

Franz Gaisberg hatte seinen persönlichen Grabort ganz in
der Nähe von jenem seiner Eltern ausgewählt, aber noch
innerhalb der Münstermauern: Schon zu Lebzeiten liess

er seinen Grabstein «bi Sant Maria Magdalena capel und
was under dem münster tach lag» herrichten.63 Als 1528

die Gefahr eines Bildersturms näher kam, die Grabstellen
auf dem Friedhof zwischen dem Münster und St. Laurenzen

eingeebnet wurden und man, vom Kloster und v. a.

von der Pfalz aus gut beobachtbar, zerstörend Hand an
den Olberg legte und dieses Zeichen abbrach, verschonte

man (vorerst) den Grabstein des noch lebenden Abtes.
Franz Gaisberg, den, als Sterbenden in einer sterbenden

Zeit, diese Vorgänge mit grossem Kummer erfüllt haben

mussten, sah darin einen Schimmer von Hoffnung, die
Bilderstürmer «wurdent nit witer ingrifen».64 Alsbald
zerschlug sich dieser fromme Wunsch: Am 23. Februar 1529

plünderte eine entfesselte Volksmenge innerhalb kürzester

Zeit das Münster und verbrannte die Bildwerke auf
dem Brüel. Genau einen Monat später starb Franz Gaisberg.

63 Fridolin Sichers Chronik (wie Anm. 5), S. 89. - Aus der Passage

geht deutlich hervor, dass Franz Gaisberg sein Grab bei der Kapelle
St. Maria Magdalena vorsah und ausdrücklich unter dem Dach

des Münsters (des Schiffs), also in altem Kirchenboden, aber doch

nahe dem elterlichen Grab vorsah. Von letzterem ist anzunehmen,

dass es eben nicht «under dem münster tach lag», sondern unter
dem Dach einer an das Münster angebauten Grabkapelle. Dies

gäbe Hardegger recht.

64 Fridolin Sichers Chronik (wie Anm. 5), S. 89.

69


	Seelsorger auf dem Prüfstand : Vorbilder und (kleine) Sünder

