
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Band: 157 (2017)

Artikel: Lernorte und Wissensstand der St. Galler Bevölkerung an der Schwelle
zur Reformationszeit

Autor: Müller, Marcel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946250

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946250
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lernorte und Wissensstand der St. Galler
Bevölkerung an der Schwelle zur Reformationszeit

Marcel Müller

Die Reformation begann - gemäss dem verbreiteten
protestantischen Narrativ - am Schwarzen Brett einer Universität.1

Als solches diente nämlich die Tür der Wittenberger

Schlosskirche, wo viele Vorlesungen und Seminare der

Universität stattfanden. Hier war im Oktober 1517 ein
gedruckter Aufruf zu einem wissenschaftlichen Streitgespräch

angeschlagen, mit dem Dr. Martin Luther, ein
Mönch und Dozent für Bibelauslegung, das Ablasswesen

thematisieren wollte.2 Die folgenden Ereignisse und
Prozesse griffen schnell über die Universität hinaus, sie

blieben aber weiterhin eng mit Institutionen, Kulturpraktiken

und Wissensgebieten verbunden, die wir heute unter
dem Begriff der Bildung fassen. Wie Luther waren auch

1 Der - in der Forschung kontrovers diskutierte - Thesenanschlag

wurde erstmals beim Reformationsjubiläum von 1617 zum «Dreh-

und Angelpunkt des Reformationsgedenkens stilisiert» (Kaufmann,

Thomas: Reformationsgedenken in der Frühen Neuzeit. Bemerkungen

zum 16. bis 18. Jahrhundert, in: Zeitschrift für Theologie und

Kirche, Bd. 107, 2010, S. 285-324, hier S. 321).

2 Vgl. Pettegree, Andrew: Die Kirchentür, in: Ders. : Die Marke Luther,

Berlin 2016, S. 81-91.

3 Methuen, Charlotte: Education in the Reformation, in: Rublack,

Ulinka (Hrsg.): The Oxford Handbook of the Protestant Reformations,

Oxford 2017, S. 483-503, hier S. 491.

4 Hamann, Konrad: Luthers und Melanchthons Bildungsprogramm.

Bildung im Dienst des Evangeliums, in: Spehr, Christopher (Hrsg.):

Reformation heute. Bd. 1: Protestantische Bildungsakzente, Leipzig

2014, S. 15-33, hier S. 17.

5 Für einen überregionalen Überblick vgl. Hammerstein Notker

(Hrsg.): Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte. Bd. 1:

15. bis 17. Jahrhundert, München 1996.

6 Vgl. Graf, Friedrich Wilhelm: Der Protestantismus als Bildungsmacht,

in: Ders.: Der Protestantismus. Geschichte und Gegenwart. 2., Überarb.

Aufl., München 2010, S. 100-108.

7 Vgl. Hamann (wie Anm. 4), 5. 19f.

8 Hoeppner Moran, Jo Ann: Education, in: Hillerbrand, Hans J. (Hrsg.):

The Oxford Encyclopedia of the Reformation, Bd. 2, New York/

Oxford 1996, S. 19-28, hier S. 19.

9 Houston, R. A.: Literacy, in: Hillerbrand, HansJ. (Hrsg.): The Oxford

Encyclopedia of the Reformation, Bd. 2, New York/Oxford 1996,

S. 429-434, hier S. 431.

10 Methuen (wie Anm. 3), S. 485.

11 Wendehorst, Alfred: Wer konnte im Mittelalter lesen und schrei¬

ben?, in: Fried, Johannes (Hrsg.): Schulen und Studium im sozialen

Wandel des hohen und späten Mittelalters, Sigmaringen 1986,

S. 9-33, hier S. 32.

die meisten anderen Reformatoren akademisch geschult.
Sie erkannten schon bald, dass schulische bzw. (volks-)
erzieherische Massnahmen notwendig sein würden, um
den allfälligen Erfolg ihrer Kirchenreform nachhaltig zu
sichern.3 Dabei stellten für sie nicht nur Schule und
Universität, sondern auch Haus und Familie, die Kirche sowie
das Medium der Flugschrift Lernorte dar, die sich zur
Verbreitung der neuen Lehre anboten.4 Bei diesem mehr-

kanaligen Wissenstransfer konnten die Reformatoren an

Entwicklungen im Bildungsbereich anknüpfen, die ihren

Anfang bereits Jahrzehnte zuvor genommen hatten.5

Lesen und Schreiben

Lange war die Annahme verbreitet, dass erst die von den

Reformatoren geförderte Bibellektüre in deutscher Sprache

zur Alphabetisierung breiterer Bevölkerungsteile
geführt habe. Dieser vermeintliche Kausalzusammenhang
entsprach dem protestantischen Selbstbild einer besonderen

Bildungsnähe, das bereits im 16. Jahrhundert als

Reaktion auf die Kritik von Altgläubigen entstanden
war.6 Deren Vorwurf, die Reformation würde den
Niedergang von Schulen und Universitäten bewirken, traf in
den Anfangsjahren der Reformation mancherorts — wenn
auch meist nur vorübergehend - tatsächlich zu.7 Mittlerweile

geht die Forschung davon aus, dass die reformatorische

Bewegung von einer bereits seit dem Spätmittelalter

ansteigenden Alphabetisierungsrate profitiert hat.8

Dieser Prozess entwickelte sich auch in den Jahren der
Reformation sukzessive — nicht sprunghaft - weiter.9 Vor
der Reformation konnten schätzungsweise bereits jeder
fünfte Mann und jede zwanzigste Frau lesen, wobei es in
den Städten mehr Lese- und Schreibkundige gab als auf
dem Land.10 Bei der Lesefähigkeit wird man freilich — wie
in der heutigen Bevölkerung auch - von unterschiedlichen

Niveaus ausgehen müssen. Und noch nicht jede
Person, die lesen konnte, beherrschte auch das Schreiben.
Doch selbst diese im Früh- und Hochmittelalter noch
weit auseinandergehende Schere zwischen denjenigen,
die nur lesen, und denjenigen, die beides konnten, dürfte

sich schon im Spätmittelalter nahezu geschlossen
haben." Der allmähliche Übergang zum Papier, das bereits

zu Beginn des 15. Jahrhunderts etwa zehnmal günstiger

36



Jrr)rmnuöt if)ir brr rjrra uurir irrnra ïràtfd) fidjribm uni) laftit
f> îmn allrr Rùrftiftro grjmitt bra jraifln rrîrmftrn Ran "Do tiunti
n Irîrr örr uor nit tin buitftnbra Han "ötr mag Rttrîilid) unî) balû

rgriffnum granit bo îiurii) rr mag non )in ftlbs Itrnm fin fdjulû
ff ftbnbTuuô lâTra^jnD ratr ta mf gtlrram ftattso ungrGijufef

m bra urill nut uni urrgbm grltrt tjabm uni gaimnùt
on im ra Ion nrmen n ûg uirr nuirll biir^r oitr bflimiierrtvs gc

lira ftouuiro uni juurtibouuim nirr fin brbarff Der feutnjiar ]nîrr
jirt ùruniliii) gtlrrt uni rm jtmlirfirn Ion- àbrr Dit lungt ftnabr
ni) mritütt notij ira bonuaûrn \uir geuionliritift • <f\ c

Vurr irmani ijir îrr tpra xurlt Irrnra ùutfrf) frijnbra nnti lafirii nß îrm allrr
Mraflrn granit im ] ratan eiîrarfirn Ran Do Durrti ritt Jcîti ïtr nor nit rin
ùûtbtebrn hail itr mag Kiuijltrt] unû balù ürgaffm tin gurnùt ï>o Oiudj tr I

mag uon jm Mbtr lrrara fin friiuli uff ûbnbtn uni lâTra uiiD uitrta
nit grlrraurti Ran so uiigrrdjtrRt uirrrDra unll irt) um nnt unö ura
grbrn grlrrt trabrn unö gang nut uon p ?ü Ion nrram rr fyg x
uirr fr uirll burger ourti banituirrrRß grfrllm frouim uni liu
nritfrnraura uirrjm bröarff brr Rum bar )n 6tr unrt ùrauilirtj1
grlrrt um rin nmlitbra Ion ^brr bir fungra Knabrn unö mrit
lin notii örti fronuaftrn uiir geuionbrj/t jft • àimo m rrrrr jrui

Von Hans Holbein d. J. (um 1497/98-1543; Erwachsenenseite) und seinem Bruder Ambrosius (1494-1519; Kinderseite) gemaltes Aushängeschild

eines Basler Lehrerpaars von 1516. Es verspricht preiswerten Lese-, Schreib- und Rechenunterricht, inkl. Geld-zurück-Garantie bei

ausbleibendem Lernerfolg. Solche privaten Winkelschulen waren auch in der Stadt St. Gallen verbreitet. Mischtechnik auf Fichtenholz, 55.3 x 65.5 cm.

Quelle: Kunstmuseum Basel, Amerbach-Kabinett 1662, Inv. 310, 311.

war als das herkömmliche Pergament," sowie der
aufkommende Buchdruck begünstigten die Alphabetisierung

ebenfalls.

Elementare Lese-, Schreib- und Rechenfähigkeiten
vermittelten die volkssprachlichen, so genannten Deutschen
Schulen. Solche in Ausstattung und Anspruch zweifellos
bescheidenen Lernorte gab es vor der Reformation in
Rorschach, Rheineck, Berneck, Marbach, Altstätten, Bad

Ragaz, Mels, Walenstadt, Weesen13 und in der Stadt
St. Gallen.14 Da der Schuldienst in kleineren Städten und
Orten oft zum Aufgabenbereich des Rats-, Hof- oder

Vogteischreibers gehörte, dürften auch Uznach, Werdenberg,

Balgach, Flums, St. Margrethen, Schänis und Watt-
wil über mehr oder weniger institutionalisierte
Schulmöglichkeiten verfügt haben.1' In der Stadt St. Gallen mit
ihren um das Jahr 1500 etwa 3000—4000 Einwohnern
vermittelten private Schulstuben die Elementarbildung.
Diese Winkelschulen wurden von Mädchen und Knaben
besucht. Den Burschen dienten sie auch als Vorbereitung
für die Lateinschule.16 Das Lehrpersonal bildeten Laien
beiderlei Geschlechts, die ursprünglich ebenfalls «Schri-
ber» oder «Schriberin» genannt wurden, auch wenn sie

hauptberuflich eine andere Tätigkeit ausgeübt haben und

nur nebenher unterrichteten.17 Zugang zum Lesen und
Schreiben ermöglichten auch die Mädchenschule der
Dominikanerinnen zu St. Katharina, ferner Kleriker, die im
kleinen Kreis unterrichteten, und — bei den reichen
Stadtbürgern - Hauslehrer.18

In welchem Ausmass die Geistlichen auf dem Land
unterrichtet haben, bleibt abgesehen von denjenigen Orten,

wo der Schuldienst mit einer Pfründe verbunden war und
damit explizit zum Aufgabenbereich eines Klerikers
gehörte, unklar. Vermutlich wird der hiesige Dorfklerus wie
anderswo den Kindern und Jugendlichen - oft auch nur
den Knaben — das Lesen anhand einfacher Gebetstexte
wie dem «Ave Maria» und dem «Vaterunser» beigebracht
haben,19 sofern sich dieser (Religions-) Unterricht nicht im
Auswendiglernen von vorgesprochenen Inhalten
erschöpft hat.20 Leider ergeben die St. Galler Quellen zu
diesem ländlichen und kleinstädtischen Elementarunterricht

nur «ein durchaus dürftiges Bild».21 Trotzdem waren
solche Lernorte mit schulischem Charakter wohl verbreiteter

als man — allein auf schriftliche Belege gestützt —

annehmen könnte.22

12 Ebd., S. 31.

13 Ob der 1484 geborene Ulrich Zwingli in der erst 1504 bezeugten
Gemeindeschule von Weesen Lesen und Schreiben gelernt hat
oder bei seinem Onkel Bartholomäus Zwingli, der daselbst als Pfarrer

und Dekan wirkte, ist nicht bekannt. Zu Zwingiis Bildungsbiographie

vgl. Rueb, Franz: Zwingli. Widerständiger Geist mit
politischem Instinkt, Baden 2016, S. 26-37.

14 Zu den Deutschen Schulen vgl. Staerkle, Paul: Beiträge zur spät¬

mittelalterlichen Bildungsgeschichte St. Gallens, St. Gallen 1939,

S. 65-75.
15 Ebd., S. 68 u. 72.

16 Ebd., S. 46.

17 Ebd.

18 Ebd., S. 47.

19 Methuen (wie Anm. 3), S. 484.

20 Staerkle (wie Anm. 14), S. 72.

21 Ebd.

22 Methuen (wie Anm. 3), S. 485.

37



Kurzlebige Notizen ritzte man in

Schule und Verwaltung bis ins

Spätmittelalter mit einem Griffel

aus Knochen oder Metall in

Wachstafeln. Durch Anwärmen

und/oder Glätten des Wachses

konnte man das Geschriebene

wieder löschen. Funktional

kam das Prinzip von Schreiben

und Löschen einem

heutigen Computer nahe.

Quelle: StiftsBSG, Cod.

Sang. 1091, vermutlich

15. Jahrhundert.

Für die Anteilhabe an Informationen und am Wissen der

Zeit musste man freilich nicht zwingend lesen können.

Lesekundige konnten für Analphabeten — denen damals

noch kein Makel anhaftete - die Rolle als Meinungs- und
Wissensvermittler vollkommen ausfüllen. Verhaltensnormen

und Bräuche wurden wie das weitere Alltagswissen
ohnehin auf mündlichem Weg weitergegeben. Auch die

Technik des Handwerks lehrte man — unter dem Gebot
strikter Geheimhaltung — ausschliesslich mündlich.23 Die
Kirche schliesslich diente insbesondere auf dem Dorf
nicht nur als Ort der Religionsausübung, sondern auch

als Treffpunkt und Kommunikationszentrum.24 In den

23 Kintzinger, Martin: Wissen wird Macht. Bildung im Mittelalter,
Ostfildern 2003, S. 182.

24 Hürlimann, Katja; Sonderegger, Stefan: Ländliche Gesellschaft

im Mittelalter, in: Traverse, 1 (2011), S. 48-76, hier S. 66.

25 Puff, Helmut: The Word, in: Rublack, Ulinka (Hrsg.): The Oxford

Handbook of the Protestant Reformations, Oxford 2017, S. 390-
408, hier S. 400.

26 Kintzinger: Wissen (wie Anm. 23), S. 29.

27 «Durch das Raue [die Mühsal] [gelangt man] zu den Sternen

[zum Erfolg]»; die Redewendung stammt aus einer Tragödie des

römischen Dichters Seneca.

28 Preisendörfer, Bruno: Als unser Deutsch erfunden wurde. Reise

in die Lutherzeit, Köln 2016, S. 52.

29 Melanchthon, Philipp: De miseriis paedagogorum / Über die

Leiden der Lehrer. Übers., komment. und hrsg. von Carolin Richter,

Stuttgart 2015, S. 10f.

30 Ebd., S. 83.

31 Vadianus, Joachim: De poetica. Bd. 1, München 1973, S. 216.

Ich danke Dr. des. Rezia Krauer für diesen Hinweis.

Jahren nach 1517 wird die Predigt denn auch das wichtigste
Instrument darstellen, um die Gläubigen für die

evangelische Sache zu gewinnen.25 Zieht man diese Wissenskanäle

ebenfalls in Betracht, so war «die Dunkelziffer derer,
die mehr wussten, als uns die Uberlieferung bezeugt, [...]
zweifellos erheblich».26

Per aspera ad astra27

Trotz der Zunahme an volkssprachlichem Schriftgut
behielt das Latein bis weit in die Neuzeit seine angestammte

Bedeutung als die Sprachgrenzen überwindende
Gelehrtensprache. Um 1525 erschienen immer noch mehr als

zwei Drittel aller Drucke in Latein.28 Die Reformatoren
forcierten zwar die Verwendung des Deutschen, gerade
auch in der Liturgie und über die volkssprachlichen
Bibeldrucke. Für ihre akademischen Texte und Diskussionen

griffen aber auch sie weiterhin auf jenes Wissen
zurück, das sie sich mehr oder weniger mühevoll in den

Lateinschulen angeeignet hatten. Aus der Perspektive des

Lehrers hielt es der Reformator Philipp Melanchthon
nämlich für erträglicher, Kamelen das Tanzen und Eseln
das Lyraspiel beizubringen, als unkonzentrierten und
widerspenstigen Schülern das Latein.29 Ob er seine Klage

ernst oder augenzwinkernd meinte, bleibt offen.30

Eindeutig ist dagegen Vadians Verdikt, wenn er in seiner -
ebenfalls auf Latein verfassten - Schrift über die Dichtkunst

seine ehemaligen Lehrer an der St. Galler Lateinschule

als heillose Stümper schildert, die ihn und seine

Mitschüler im freudlosen Unterricht mit der Rute

geschlagen hätten.31

38



Der Unterricht der Lateinschule gründete auf den «Septem

artes liberales», den «Sieben Freien Künsten».32 Diese
Fächer bildeten bereits seit Jahrhunderten das Fundament

christlich-abendländischer Gelehrsamkeit. Die
Grammatik, d. h. die Beherrschung des Lateins, stellte
das unterste, zuerst zu erlernende Fach dar. Auf ihr bauten

die zwei weiteren Fächer des sogenannten Triviums
auf, die kohärente Argumentation (Logik) und die Redekunst

(Rhetorik). Häufig kam man allerdings kaum über
den Grammatikunterricht hinaus, zumal die Schüler oft
nicht einmal die für den Besuch der Lateinschule eigentlich

vorausgesetzten Lese- und Schreibkenntnisse
mitbrachten.33 Die vier aufbauenden Fächer des Quadrivi-
ums - Arithmetik, Geometrie, Musik und Astronomie —

wurden deshalb nur in einer Minderheit der Schulen

wirklich gelehrt.34 Der Rat der Stadt St. Gallen forderte
noch zu Beginn des 16. Jahrhunderts vom Schulmeister
der Lateinschule, er solle seine (gleichzeitig unterrichteten)

rund 40 Schüler «leren singen und lesen frömd und
haimsch».35 Diese Vorgabe lässt darauf schliessen, dass an
der Lateinschule auch volkssprachlicher (Elementar-)
Unterricht erfolgte oder Versäumtes nachgeholt wurde. Weitere

Lateinschulen gab es in Wil, Rapperswil und im Stift
Pfäfers;'6 bei den für Sargans und Lichtensteig bezeugten
Stadtschulen dürfte es sich ebenfalls um Lateinschulen

gehandelt haben.37 Die seit dem Frühmittelalter
bestehende, später vorübergehend aufgegebene und erst Mitte
des 15. Jahrhunderts wieder eröffnete St. Galler Klosterschule

beschränkte sich mittlerweile auf die Ausbildung
des klerikalen Nachwuchses und nahm keine Laienschüler

mehr auf.

Bruchrechnen im Rechenbuch von Clemens Hör (um 1515-1572).

Der Verfasser, der von 1546 bis 1553 als Schulmeister in St. Gallen

wirkte, verwendete anstelle der römischen Zahlschrift bereits die

indisch-arabischen Ziffern. Hör folgte darin dem deutschen Rechenmeister

Adam Ries (um 1492-1559), der mit seinen Rechenbüchern

- zeitgleich zur Reformation - die heute gebräuchlichen Zahlzeichen

popularisierte. Manuskript von 1546. Quelle: Kantonsbibliothek

Vadiana St. Gallen, VadSIg Ms 418 fol 47.

Trotz alledem blieben Stadt und Kloster auch in schulischen

Belangen weiterhin miteinander verbunden. Die
Lateinschule, deren Gründung Mitte des 14. Jahrhunderts
im Kontext der städtischen Unabhängigkeitsbestrebungen

erfolgt war, verdankte ihre Existenz nämlich einem

Kompromiss zwischen beiden Parteien. Der Abt hatte der
Stadt die selbständige Leitung ihrer Stadtschule damals

nur unter der Bedingung erlaubt, dass der vom Rat
gewählte Schulmeister die Schüler im lateinischen Chorgesang

unterrichtet und sich mit diesen an den Münstergot-

1T— »»"Wv-r *v tA, - tf- -} '
w&Sfi- ' S A ' -

)r.i\V1v-fYrn-fovi juff-n
Y?(Wvv*f rmt- j oiSP-y-^'t -yrn-
£-iÀX>tâ?r1 / fb-ryr£ß-» <*vvw/o> ^-n-Xn-vAB) rvVyHir

a£/1/

32 Deren Studium war in der Antike den Freien vorbehalten, daher

der Name.

33 Kintzinger: Wissen (wie Anm. 23), S. 79.

34 Ebd.; zu den Lehrinhalten vgl. Schmuki, Karl et at.: Das Kloster

St. Gallen und seine Schulen. Zum 200. Geburtstag der Katholischen

Kantonssekundarschule «Flade» (Ausstellungskatalog), St. Gallen

2009, S. 43-71.
35 Zit. nach Staerkle (wie Anm. 14), S. 36.

36 St. Johann ist erst 1536 belegt (ebd., S. 51).

37 Staerkle (wie Anm. 14), S. 7.

il-
1 -JxJ. '»,5-

Altes und neues Wissen im Schulheft eines St. Galler Lateinschülers:

Die Weltkarte mit dem 1492 entdeckten Amerika findet sich inmitten

antiker Verse des römischen Dichters Horaz. Kolorierte Radierung,

1545. Quelle: Kantonsbibliothek Vadiana St. Gallen, VadSIg

Ms 474.

39



tesdiensten beteiligt.'8 Seither bildete der Chordienst die

vorrangige Pflicht des Schulmeisters." Im Übrigen hatten
auch die anderswo zwischen dem 13. und 15. Jahrhundert
erfolgten Gründungen von Stadtschulen «nichts zu tun
mit antikirchlichen Einstellungen oder gar Tendenzen zur
Säkularisierung».40 Auch die bis heute verbreitete These,

wonach sich das kaufmännische Bildungsbedürfnis gegen
die Kirche eigene Wege zu einem nützlichen Unterricht
erkämpft habe, gilt inzwischen als widerlegt.4' Die Gründung

dieser am Artes-Kanon orientierten Lateinschulen

war vielmehr ein Teil der rechtlich-politischen Emanzipation

von den kirchlichen Einwirkungsmöglichkeiten
innerhalb der Stadt.42

Aus praktischen Gründen befand sich die St. Galler
Lateinschule nahe beim Kloster. Mitte des 15. Jahrhunderts
war sie im Porterhof beim heutigen Stadthaus untergebracht,

später in einem «Gehüs» neben der St. Oswald-

Kapelle. Abt Ulrich VIII. Rösch verlegte die Lateinschule
schliesslich in die St. Michaelskirche und liess auf dem
Helmhaus eine Schulstube bauen, die man über eine Treppe

beim Münsterportal erreichte. Sie blieb der
Unterrichtsraum der Stadtschule bis zur Reformation.43 Es

entbehrt nicht einer gewissen Ironie, dass hier - unter den

Augen seiner Nachfolger — auch Jünglinge die Redekunst

übten, die später als Erwachsene die traditionelle Kirche
und ihren Klerus scharf kritisieren sollten: Vadian (Jahrgang

1484) und sein gleichaltriger Schulkamerad, der spätere

Bündner Reformator Johannes Dorfmann genannt
Comander, ferner der für die Reformation im Rheintal
zentrale Hans Vogler d. J. von Altstätten (Jahrgang 1498)

sowie Johannes Kessler (Jahrgang 1502/1503).44 Sie alle
besuchten die Schule zu einer Zeit, als sich wegen des Chor¬

gesangs der Schüler zwischen dem Abt und der Stadt
zunehmend Spannungen entwickelten. In deren Folge
versuchte die Stadt bereits zu Beginn des 16. Jahrhunderts -
diesmal freilich noch erfolglos —, eine vom Kloster

unabhängige Stadtschule zu gründen. Die Bürger störten
sich nicht an der herkömmlichen, nach wie vor engen
Verbindung zwischen der Gesangslehre als wichtigem
Unterrichtsbestandteil und ihrer Anwendung im Kirchendienst.
Für Empörung sorgte vielmehr die Haltung des Abtes, der

seine jugendlichen Münstersänger exklusiv für sich

beanspruchte und für die Gottesdienste in der Stadtkirche
St. Laurenzen nicht zur Verfügung stellen wollte.45

Die Universität als Vernetzungsort

Zum Bildungsaufbruch, der sich für das 15. Jahrhundert
auf regionaler und überregionaler Ebene beobachten

lässt/6 gehörte auch die Gründung neuer Universitäten.
In den Jahrzehnten um 1500 gaben die St. Galler Studenten

diesen Neugründungen den Vorzug: Die von ihnen
mit Abstand meistbesuchte Universität war Basel (1460

gegründet), gefolgt von Freiburg i. Br. (1457/1460) und
Leipzig (1409).47 Mit den beiden letztgenannten konnte
als einzige der älteren Universitäten nur noch Wien (1365)

mithalten, und auch dies nur dank Vadian. Sobald er
nämlich 1511 seine dortige Professur angetreten hatte, stieg
die Zahl der St. Galler Studenten rasch.48 Zur Popularität
von Basel und Freiburg (i. Br.) trug zweifellos deren

geographische Nähe zu St. Gallen bei. Mit Leipzig und Wien
bestanden seit jeher Handelsbeziehungen, welche den
Studenten Reisegelegenheiten und Erleichterungen im
Brief- und Geldverkehr brachten.49

38 Ebd., S. 28f.

39 Vgl. Kintzinger, Martin: Varietas puerorum. Unterricht und Gesang

in Stifts- und Stadtschulen des späten Mittelalters, in: Ders. et al.

(Hrsg.): Schule und Schüler im Mittelalter. Beiträge zur europäischen

Bildungsgeschichte des 9. bis 15. Jahrhunderts, Köln/Weimar/Wien

1996, S. 299-325.
40 Kintzinger: Wissen (wie Anm. 23), S. 131.

41 Ebd., S. 129.

42 Kintzinger: Varietas (wie Anm. 39), S. 318.

43 Staerkle (wie Anm. 14), S. 31.

44 Vgl. die Kurzbiographien im Historischen Lexikon der Schweiz

(www.hls.ch).

45 Staerkle (wie Anm. 14), S. 40f.

46 Matheus, Michael: Bildung am Mittelrhein um 1500. Schulen und

Alphabetisierung, in: Wilhelmy, Winfried (Hrsg.): Schrei nach

Gerechtigkeit. Leben am Mittelrhein am Vorabend der Reformation,

Regensburg 2015, S. 148-161, hier S. 161.

47 Vgl. die Übersichtstabelle über die Frequenz der Universitäten aus

St. Gallen von Staerkle (wie Anm. 14), 5. 110.

48 Staerkle (wie Anm. 14), S. 121. Während Vadians Tätigkeit an der

Universität studierten 30 St. Galler in Wien (ebd.).

49 Ebd., S. 119.

Noch umkreist die Sonne die Erde: geozentrische Darstellung im

Kollegheft von Joachim von Watt genannt Vadian (1484-1551).

Als Vadian 1514 bei Georg Tannstetter diese Vorlesung über

Astronomie besuchte, unterrichtete er an der Universität Wien bereits

selber als Professor für Poetik. Quelle: Kantonsbibliothek Vadiana

St. Gallen, VadSIg Ms 66 fol 19.

40



Die 1502 gegründete Universität Wittenberg zog zwar nur
vergleichsweise wenige Schweizer Studenten an, von diesen

stellten die St. Galler jedoch das grösste Kontingent.
Auch hier dienten zwei aus St. Gallen stammende Dozenten,

die Brüder Schürpf, als personale Anknüpfungspunkte

bzw. «Pull-Faktoren». Der Ältere, Hieronymus,
hatte in Basel studiert und promovierte in Wittenberg -
noch im Gründungsjahr der Universität — zum Doktor
der Rechtswissenschaft. Bereits zwei Jahre später wurde

er im Alter von 23 Jahren zum Rektor gewählt. Er stand

in engem Kontakt mit Melanchthon und diente später
Luther als dessen Rechtsberater. Sein 14 Jahre jüngerer
Bruder Augustin folgte ihm nach Wittenberg, wo er nach
Abschluss seiner Studien Medizin lehrte, der Universität
drei Amtsperioden als Rektor diente und in zweiter Ehe

eine Nichte von Melanchthon heiratete. Die im Laufe
der Jahre etwa 20 St. Galler Studenten dürften dabei in
Wittenberg vom sozialen Kapital der Brüder profitiert
haben, so auch Johannes Kessler und Wolfgang Spengler.
Als die beiden 1522 mit Empfehlungsschreiben an die
Brüder Schürpf ausgestattet nach Wittenberg reisten,
kamen sie in einer Jenaer Herberge mit einem Fremden ins

Gespräch. Als dieser den Herkunftsort und das Reiseziel
der Studenten erfuhr, stellte er ihnen die beiden Schürpf
als «guot Landslüt» in Aussicht.50 Dass es sich bei ihrem
Gesprächspartner um den inkognito reisenden Luther
handelte, realisierten die Studenten erst in Wittenberg,
als sie Hieronymus Schürpf ihren Antrittsbesuch abstatteten

und in dessen Haus wieder auf den Reformatoren
trafen.51

Kessler kehrte 1523 ohne formalen Abschluss nach St. Gallen

zurück. Er gehörte damit zu jener Hälfte aller Studenten,

welche ein oder zwei Jahre lang an der Artisten-Fakultät

das universitäre Grundstudium besuchten, dann
aber ohne Examina und Graduierung(en) wieder abgingen.52

Von eigentlichen Studienabbrechern kann in ihrem
Fall aber nicht gesprochen werden, denn Vielen genügten
für ihr späteres Auskommen in der Gesellschaft der
Erwerb eines sicheren Elementarwissens (Schreib- und
Lesefähigkeit) sowie Grundkenntnisse des Lateinischen.53

Die Fakultäten der Juristen, Mediziner und Theologen
bauten auf dieser in der Regel dreijährigen artistischen

Ausbildung auf und konnten nicht direkt besucht
werden.54 Ein Studium dieser Fächer war somit langwierig
und entsprechend kostenintensiv. Auch die oft aus
bescheidenen Verhältnissen stammenden Seelsorgegeistlichen

begnügten sich deshalb in der Regel mit dem
artistischen Studium, da sie sich die Kosten für das Theologiestudium

nicht leisten konnten.55 Die vergleichsweise
wenigen Kleriker, die das Theologiestudium ergriffen,
verfügten in der Regel über ein gutes Einkommen (Pfründe)

und waren später fast ausschliesslich als akademische
Lehrer oder Ordenslektoren tätig, und nicht als Seelsorger.5«

Philipp Melanchthon (1497-1560), Professor an der Universität

Wittenberg, enger Vertrauter Luthers und wichtigster Lehrer von Johannes

Kessler. Dieses Porträt des verehrten Dozenten klebte Kessler

später in die von ihm verfasste Chronik ein. Holzschnitt um 1530.

Quelle: Kantonsbibliothek Vadiana St. Gallen, VadSIg Ms 72 K586v.

Die seelsorgerliche Ausbildung der Geistlichen beruhte
nicht auf der an den Universitäten gelehrten Theologie.
Selbst das Universitätsstudium spielte für die Vorbereitung
zur Seelsorge bloss eine geringe Rolle, ja es stellte nicht einmal

eine Bedingung für die Zulassung zur Seelsorge dar.57

Im Bistum Chur, zu dem damals u. a. Werdenberg,
Sargans, Weesen, Flums und Walenstadt gehörten, genügte es,

50 Kessler, Johannes: Sabbata - mit kleineren Schriften und Briefen,

hrsg. vom Historischen Verein des Kantons St. Gallen, St. Gallen

1902, S. 77.

51 Ebd., S. 80.

52 Kintzinger, Martin: Scholaster und Schulmeister. Funktionsfelder der

Wissensvermittlung im späten Mittelalter, in: Schwinges, Rainer

Christoph (Hrsg.): Gelehrte im Reich. Zur Sozial- und Wirkungsgeschichte

akademischer Eliten des 14. bis 16. Jahrhunderts, Berlin

1996, S. 349-374, hier S. 358.

53 Kintzinger: Wissen (wie Anm. 23), S. 169.

54 Zur Organisation und den Anforderungen der Fakultäten vgl.

Hammerstein (wie Anm. 5), S. 204-214.
55 Vasella, Oskar: Untersuchungen über die Bildungsverhältnisse im

Bistum Chur mit besonderer Berücksichtigung des Klerus. Vom

Ausgang des 13. Jahrhunderts bis um 1530, Chur 1932, S. 101.

56 Staerkle (wie Anm. 14), S. 135.

57 Vasella (wie Anm. 55), S. 102.

ipptisZîlMificbtbon abccwrcrfc«
TOMMÜHW Tili

41



dass die Priesteramtskandidaten gemeinsam mit den
weltlichen Schülern die Churer Domschule besuchten.58 Trotzdem

war der Anteil jener Geistlichen, die eine Universität
besucht hatten, hoch und erreichte in der Zeit von 1490-
1520 gar seinen Höhepunkt, als mindestens 40 Prozent des

gesamten Seelsorgeklerus nachweisbar an einer Universität
studiert haben.59 Der Erwerb eines akademischen Titels
erhöhte die Chance auf eine Pfarrstelle.60 Seitens der Kirche

waren die Anforderungen an die Priesteramtskandidaten

allerdings bescheiden61 und konnten durch Bestechung bei

den Weiheexamen sogar umgangen werden.62 Die Uberlieferung

ist aber auch hier vielschichtig, und es finden sich

neben dieser laschen Praxis ebenso Belege dafür, dass auch

geordnete Examen durchgeführt und ungeeignete Kandidaten

abgewiesen wurden.63

Die reformatorische «Trennung der Geister»64 erfolgte
schliesslich — entgegen populärer Deutungsmuster - nicht
durch den Ubertritt der «Gebildeten und sittlich Besseren»65

zum neuen Glauben und dem Verharren der
«Unwissenden und Frevelhaften»66 bei der alten Kirche.
Akademiker mit und ohne Abschluss finden sich nämlich in
beiden Lagern.67 Auch die besuchte Universität gab allein
nicht den Ausschlag für die Parteinahme, denn «führende
Geistliche der [jeweils] anderen Glaubenspartei [haben]
in manchmal geringen Zeitabständen an derselben Hochschule

studiert».68 Von zentraler Bedeutung erwiesen sich

dagegen die auf gemeinsame Studienzeiten zurückgehen-

58 Ebd., S. 30.

59 Ebd., S. 96.

60 Staerkle (wie Anm. 14), S. 139.

61 Ebd., S. 141.

62 Ebd., S. 143. In Rom Hess sich die Priesterweihe leicht unter
falschen Angaben erschleichen, Vasella (wie Anm. 55), 5. 105.

63 Staerkle (wie Anm. 14), S. 143f.

64 Vasella (wie Anm. 55), S. 113.

65 Ebd.

66 Ebd.

67 Vgl. die entsprechende Tabelle bei Vasella (wie Anm. 55), S. 114.

68 Vasella (wie Anm. 55), S. 121.

69 Ebd., S. 113; Staerkle (wie Anm. 14), S. 157.

70 Staerkle (wie Anm. 14), S. 157f.

71 Kessler: Sabbata (wie Anm. 50), S. 107.

72 Ebd., 5. 108.

73 Garnper, Rudolf et ai: Johannes Kessler. Chronist der Reformation,
St. Gallen 2003, S. 7.

74 Vgl. Jehle, Marianne und Frank: Der Religionsunterricht, in: Dies.:

Kleine St. Galler Reformationsgeschichte, 3. Aufl., St. Gallen 2006,
S. 82-84.

75 Ebd., S. 82.

76 Deren geistiger Stammvater, der Reformator Jan Hus, war 1415

beim Konzil in Konstanz als Häretiker auf dem Scheiterhaufen
verbrannt worden.

77 Kessler: Sabbata (wie Anm. 50), S. 249.

78 Staerkle (wie Anm. 14), S. 49.

79 Kessler: Sabbata (wie Anm. 50), S. 249.

den Freundschaften.69 Dies lässt sich insbesondere bei
Vadian beobachten, der seine in der Stadt und Region
St. Gallen ansässigen ehemaligen Kommilitonen und
Studenten aus der Wiener Zeit für die reformatorische Sache

gewinnen konnte.70

Erste reformatorische Weichenstellungen

Durch Flugschriften und fremde, nach St. Gallen
kommende Prediger erreichte das reformatorische Gedankengut

sämtliche Bevölkerungsschichten. Insofern erstaunt es

nicht, dass Kessler bereits wenige Wochen nach seiner
Rückkehr aus Wittenberg von einer Gruppe von Handwerkern

gebeten wurde, sie bei ihrem Bibelstudium anzuleiten.

Die Wahl sei — so Kessler - auf ihn gefallen, weil er bei
Luther «und anderen gelerten Schuolmeistern» wie Melanch-
thon und Johannes Bugenhagen «gestudieret» habe.71 Die
Handwerker konnten offenbar lesen, denn Kessler ging
zuerst davon aus, dass man sich bei diesen Treffen «ainer
nach dem ander» beim Vorlesen ablösen werde.72 Diese

Aufgabe fiel stattdessen allein ihm zu, und er musste - ge-
wissermassen als ausseruniversitärer Dozent - für seine

immer beliebteren «Lectionen» bald schon in grössere
Räumlichkeiten wechseln. Diese als Lesinen bekannten

Vorlesungen wurden schliesslich zum «Mittelpunkt der
reformatorischen Bewegung in der Stadt St. Gallen».73

Die Reformatoren und ihre Anhänger trieben die Bildung
ihrer Partei - im doppelten Wortsinn - entschlossen voran.

1526 ersetzte man Kesslers Lesungen durch reguläre,

von den Pfarrern gehaltene Frühgottesdienste. Und
bereits wenige Monate nach der ersten Abendmahlsfeier in
der Stadtkirche St. Laurenzen führte der Rat im Sommer

1527 einen für die neun- bis fünfzehnjährigen Kinder und
Jugendlichen obligatorischen Religionsunterricht ein.74

Eine solche systematische religiöse Unterweisung hatte es

bisher in der katholischen Kirche nicht gegeben.75 Noch
im gleichen Jahr liess man, da es in St. Gallen noch keine
Druckerei gab, in Zürich das entsprechende Lehrmittel
drucken, einen in Form von Fragen und Antworten
aufgebauten Katechismus. Das Büchlein mit seinen 47
Druckseiten lehnte sich dabei stark an die «Kinderfragen»
der Böhmischen Brüder an, eine heute in Tschechien
noch immer verbreitete Glaubensgemeinschaft.76 Für die

Altgläubigen mochten der Jugendkatechismus, der gegen
die Priester polemisierte, und die sonntägliche «Kinder-
predig» lediglich Instrumente einer häretischen Indoktri-
nation darstellen. Die neugläubigen Prediger hatten
jedoch die Aufgabe, der Jugend den Lehrstoff «nit allain
dem Buochstaben nach» einzutrichtern, «sunder mit
Verstand» zu vermitteln und das «Buochli von ainer Frag an
die anderen ze ercleren und usszelegen».77 Dieser «allgemeine

Volksunterricht»,78 dessen Inhalte die Eltern mit
ihren Kindern zu Hause repetieren mussten,79 fand zwar

42



ffyctt etbi&tenüi

Pk Çffflf
gtfâjûfoâ er-

t^frßHc,"^ 'ff *&gf
t^mtuTmntHe^nn'
berjRJîè: uhettö/ber i -jm&SSS^^fe£j?5**Ä?£

Warnung vor der «falschen Geistlichkeit» im ersten evangelischen

St. Galler (Jugend-)Katechismus. Das Büchlein diente als

Lehrmittel für die 1527 eingeführte, obligatorische Sonntagsschule.

Quelle: Kantonsbibliothek Vadiana St. Gallen, VS 2751.



nicht in Schulräumlichkeiten statt, er hatte aber durchaus
schulischen Charakter. Kessler verwendet die Begriffspaare

«Predicant» und «Lermaister» sowie «Predig» und «Lec-

tion» hier bezeichnenderweise synonym.80 Auch bei den

Altgläubigen entwickelte sich der Katechismus in der

zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts zu einem zentralen
Element der Kinder- und Jugendunterweisung. Mit
seinen Glaubensgrundsätzen und Verhaltensanweisungen
sollte er für lange Zeit das von den Obrigkeiten erstrebte
Mindestmass an Volksbildung darstellen.

80 Ebd.

81 Für einen Überblick zur Eidgenossenschaft vgl. Maag, Karin:

Schools and Education, 1500-1600, in: Nelson Burnett, Amy;

Campi, Emidio (Hrsg.): A Companion to the Swiss Reformation,
Leiden/Boston 2016, S. 520-541.

82 Kessler: Sabbata (wie Anm. 50), S. 404.

83 Pettegree (wie Anm. 2), S. 284.

84 Für eine kommentierte Edition vgl. Luther, Martin: Schriften.

Bd. 3: Kirche und Schule, hrsg. von Albrecht Beutel, Berlin 2015,
S. 60-86.

85 Kessler: Sabbata (wie Anm. 50), S. 404.

86 Vgl. Ratsbuch zum 9. April 1532, zit. in Kessler: Sabbata

(wie Anm. 50), S. 586.

87 Für den Schulstoff vgl. Camper, Rudolf: Johannes Kessler als

Schulmeister, in: Ders. et al. (wie Anm. 73), S. 29-34.
88 Staerkle (wie Anm. 14), S. 42.

Wie in den anderen reformierten Städten8' wurde schliesslich

die Lateinschule, die gemäss Kessler unter den
Reformationswirren gelitten hatte, «ernüweret und [wieder]
ufgericht».82 Inspiration hierzu bot eine 1524 veröffentlichte

Flugschrift Luthers, die innerhalb eines Jahres in elf
Auflagen in acht verschiedenen Städten erschien.83 Der
Reformator forderte darin die städtischen Ratsherrn
«deutschen Landes» auf, dass sie «christliche Schulen
aufrichten und halten sollen».84 Auch in St. Gallen hätten die
städtischen «Herren und Oberen» — so Kessler — dieses

«Buochli» geschätzt und in ihre Überlegungen einbezogen.85

1532 konnte ein reformierter «Schuolmaister» die

Schulleitung übernehmen. Als zusätzliche Aufgabe hatte

er die dafür geeigneten Lateinschüler ins Griechische und
Hebräische - die Ursprachen der Bibel - einzuführen.86

Ansonsten folgte die Lateinschule
grundsätzlich weiterhin dem herkömmlichen
Lehrkanon.87 Ein letzter Versuch des Abtes,
sich gegen eine Kostenbeteiligung die weitere

Mitwirkung des Lehrers und der
Schüler am Münstergottesdienst zu
sichern, scheiterte indes nicht
überraschend.88 Der Rat verlegte die Schule aus
dem Klosterhof weg an einen anderen

Standort und beendete damit die
bisweilen zwar problematische, aber seit
dem 10. Jahrhundert bestehende

Schulpartnerschaft zwischen Stadt
und Kloster.

Das entstehende konfessionelle
Konkurrenzverhältnis wird fortan
über die Stadt hinaus das St. Galler
Schulwesen prägen und bis ins

20. Jahrhundert hinein immer
wieder für gesellschaftlichen und

politischen Zündstoff sorgen.89

Titelblatt einer Flugschrift Luthers

von 1524 aus dem Besitz von Johannes

Kessler. Der Appell aus Wittenberg

inspirierte auch den Rat der

Stadt St. Gallen zur Förderung der

Lateinschule. Quelle: Kantonsbibliothek

Vadiana St. Gallen, VadSIg

GA 1812 K16.



^,/7awi/

'ex Rie/rrensAp/jfo

\MühlrüH r

Mosnang

Uhingen
*iOs£

Bundt-

Hemberg

h wS&ç^

St. Galler Schulgemeinden im Jahr 1913 (Ausschnitt). Die durch die Reformation entstehenden Konfessionen werden das Schulwesen

bis ins 20. Jahrhundert hinein prägen. 1913 war fast die Hälfte aller Schulgemeinden des Kantons noch konfessionell organisiert, bei

den übrigen handelte es sich um gemischte Simultanschulen. Aber auch bei diesen überwog zumeist eine Konfession. Quelle: StaatsASG,

B IV 775.

Letztlich blieb der Erziehungsgrundsatz «Pietas et erudi-
tio» — die reziproke Beziehung zwischen Bildung und
Frömmigkeit — in St. Gallen bei Teilen der Reformierten
und Katholiken bis in die I970er-Jahre wirkmächtig. In
manchen Kommunen verbanden sich nämlich erst dann
die letzten bis dahin konfessionell getrennten
Schulgemeinden miteinander.90 Diese jüngste Entwicklung bzw.

schulpolitische Re-Formation fand somit — gemessen an
den 500 Jahren, die seit dem Wittenberger Thesenanschlag

vergangen sind — gerade mal gestern ihren Ab-
schluss.

89 Für ein Beispiel eines solchen Konflikts vgl. Lendi, Walter: Das

«Flumser Schulgebet». Ein Grundsatzstreit um das Gebet in der

öffentlichen Schule im sanktgallischen Flums 1905-1907, in:

Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte, Bd. 71 (1977),
S. 254-278.

90 Zu den Schulverschmelzungen vgl. Weiss, Josef: Tradition und
Wandel - Entwicklung des St. gallischen Bildungswesens, in: Oers./

Stauffacher, Werner (Red.): Bildung im Kanton St. Gallen - eine

Investition in die Zukunft, St. Gallen 2004, S. 11-82, hier S. 49f.

Freilich haben bei der Diskussion für und wider Schulfusionen auch

ökonomische Überlegungen mitgespielt.

45


	Lernorte und Wissensstand der St. Galler Bevölkerung an der Schwelle zur Reformationszeit

