
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Band: 157 (2017)

Artikel: Gelebter Glaube - praxis pietatis : Bedeutung und Formen von
Frömmigkeit im Spätmittelalter

Autor: Kraus, Janna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946249

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946249
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Gelebter Glaube - praxis pietatis
Bedeutung und Formen von Frömmigkeit

im Spätmittelalter

Janna Kraus

Wenn wir uns in diesem Jubiläumsjahr wieder damit
auseinandersetzen, wie es zur Reformation kam, welche

Formen sie annahm und welche Bedeutung sie für die
Geschichte und für unsere heutige Lebenswelt hatte und auch

heute noch hat, müssen wir fragen, welche historischen
Konstellationen und welchen Nährboden das reformatorische

Gedankengut vorfinden und nutzbar machen konnte.

Welche Tendenzen wurden aufgenommen und
verstärkt, welche unterlaufen und bekämpft? Um dies zu

beantworten, braucht es einen roten Faden, der es erlaubt,
alle relevanten Punkte miteinander in Verbindung zu bringen.

Für die Lebenswelt der Menschen im Spätmittelalter
bietet sich Frömmigkeit als ebendieser Faden an.
Frömmigkeit ermöglicht, Alltag und Gelehrsamkeit, Mentalität
und Umwelt, Politik und Gesellschaft sinnvoll zusammenzuführen

und zu bündeln. Im Folgenden soll dies anhand

einiger thematischer Schwerpunkte geschehen.

Zunächst muss die Begrifflichkeit geklärt werden. Als

analytischer Begriff ist «Frömmigkeit» vielschichtig, weil
damit zwei eng miteinander verknüpfte Phänomene gemeint
sind. So bezeichnet Frömmigkeit sowohl die innere geistige

Haltung von Personen im Hinblick auf ihre Religiosität
wie auch die Praktiken und Gewohnheiten, die daraus

resultieren. Und dies jeweils auf der Ebene des Individuums
wie auf der des Kollektivs; also sowohl für den einzelnen

Gläubigen wie auch für ganze religiöse Lebensgemeinschaften

oder Institutionen.1 Auf den Punkt gebracht, lies-

sen sich die beiden Aspekte als «Theorie vom Vollzug
christlicher Lebensweise»2 und «gelebter Glaube (praxis
pietatisJ»3 definieren.

Für Historiker steht die Frage im Zentrum, welche
konkreten Formen von Frömmigkeit einer bestimmten Zeit
eigen waren und welche Bedeutung man ihnen in diesem

Kontext zuschrieb. Um also zu bestimmen, welche Rolle

Frömmigkeit im Spätmittelalter spielte, muss zunächst

mentalitätsgeschichtlich gefragt werden, wie die
Menschen ihr Verhältnis zu Gott verstanden und wie sie

demzufolge ihr Leben führten.

Krisentheorien der Forschung

Mit dem Begriff Spätmittelalter verbinden sich gemeinhin
Assoziationen wie Ablasshandel, Fegefeuer, Kirchenschisma,

Pest und Hungersnot. Begriffe, die ein drastisches Bild
von einer Gesellschaft in ständiger Gefahr und tiefer
Verunsicherung zeichnen. Handelte es sich beim Spätmittelalter

also um eine Zeit der Krise?

Auch wenn das Wort Krise in den meisten Abhandlungen
über diese Zeit fällt, ist sich die Forschung doch nicht
einig, ob die Bezeichnung tatsächlich zutrifft und wenn ja,

um wessen Krise es sich überhaupt gehandelt hat. Eine
Krise der Kirche, des Glaubens, der Frömmigkeit?

Ein Grossteil der Publikationen bis zur Mitte des letzten

Jahrhunderts teilt implizit oder explizit die Vorstellung des

leidenden mittelalterlichen Menschen, im Zwist mit sich

selbst, mit den Autoritäten und auch mit Gott. Eines

Menschen, von den Schrecken seiner Zeit so gezeichnet,
dass er nach Strohhalmen greift, um wenigstens auf ein

Bild links: Im feurigen Schlund eines Drachens leiden die

Menschen unter teuflischen Wesen höllische Qualen. Illustration aus

einem Reimspruch über geistliches und gottloses Leben und

über Lohn und Strafe im Jenseits. Federzeichnung, farbig laviert,

1467. StiftsBSG, Cod. Sang. 985, S. 409.

1 Vgl. Hamm, Berndt/Lentes, Thomas (Hg.): Spätmittelalterliche

Frömmigkeit zwischen Ideal und Praxis, Tübingen 2001 (Spätmittelalterund

Reformation. Neue Reihe 15), S. V f.

2 Hamm, Berndt: Frömmigkeit als Gegenstand theologiegeschichtli¬
cher Forschung. Methodisch-historische Überlegungen am Beispiel

von Spätmittelalter und Reformation, in: Zeitschrift und Theologie
und Kirche, Heft 74/4, 1977, S. 464-497, hier: 5. 489.

3 Ebd.

29



Der nach einem heftigen Gewitter angeschwollene und holzführende

Krienbach reisst in Luzern das Schutzgatter und die Brücke

zwischen Barfüssertor und Ketzerturm weg und überflutet die

Kleinstadt. Schilling bringt das Gewitter mit der Pilatussage in

Zusammenhang (1473). Eidgenössische Chronik des Luzerners

Diebold Schilling (Luzerner Schilling), 1513 vollendet. Luzern.

Korporation Luzern (Depositum in der Zentral- und Hochschulbibliothek

Luzern), 5. 23 fol., S. 177.

Umwelt und Katastrophen

Ein kurzer summarischer Uberblick scheint die Krisenthese

zunächst zu stützen. Spätestens zu Beginn des 14.
Jahrhunderts kamen verschiedene Faktoren zusammen, welche
die Lebenswelt der Bewohner Mitteleuropas erheblich und

nachhaltig erschüttern sollten. Zum einen handelte es sich

um eine nachhaltige Veränderung der Umwelt. Ausgelöst
wurde dies allem Anschein nach durch eine beträchtliche

Verschlechterung des Klimas, die schliesslich in der «kleinen

Eiszeit» des 16. und 17. Jahrhunderts kulminierte.5 Die
erste Etappe dieser ruckartig voranschreitenden Veränderung

lässt sich im späten 13. Jahrhundert festmachen. Die
Auswirkungen auf Wetter und Ernte in Europa wurden

von 1200 an in Form von kurzen, nassen Sommern und

ungewöhnlich harten Wintern sichtbar und hatten schnell
weitreichende Konsequenzen. Auch wenn es sich hier noch
bei weitem nicht um eine der kältesten Phasen dieser
klimatischen Epoche handelte, waren die Folgen erheblich.6

Die Ernteausfälle trieben die Preise für Lebensmittel in die
Höhe und gefährdeten wiederum die Versorgung von
Mensch und Tier. Neben dieser graduellen Entwicklung
verschärften einzelne Ereignisse wie die europäische
Heuschreckeninvasion von 1338, eine Reihe von Überschwemmungen,

die 1342 etwa die Limmat betraf, oder das Basler

Erdbeben von 1356 die Lage.7

besseres Dasein in der nächsten Welt hoffen zu dürfen.
Eines Menschen, der sich durch horrende Zahlungen und
Abgaben aus dem Fegefeuer freikaufen will, während

korrupte Institutionen seine Angst zu Geld machen und
Seuchen und Hunger das Land verwüsten. Gegen diese sehr

enge teleologische Sicht auf das Spätmittelalter als Pulver-
fass, das durch Martin Luthers Funken geradezu explodieren

musste, richteten sich schon in den i96oer-Jahren
Historiker wie Bernd Moeller.4 Sie argumentierten, die
althergebrachte Art, über das Spätmittelalter zu denken, sei

nicht das Resultat ausgiebiger Quellenarbeit, sondern
vielmehr das unreflektierte Resultat der impliziten Motivation
moderner Forscher, den Beginn der Neuzeit und damit
den Eintritt in das Zeitalter der Vernunft und der Aufklärung

zu idealisieren. Trotz dieser Kritik und der intensiven

Aufarbeitung der Quellenlage, ist das Krisennarrativ bis

heute nicht aus den Köpfen der Menschen verschwunden.
Ist die Langlebigkeit des Krisenbegriffs womöglich ein
Zeichen für seine Legitimität?

4 Moeller, Bernd: Frömmigkeit in Deutschland um 1500,

in: Archiv für Reformationsgeschichte 56, 1965, S. 6-30.
5 Vgl. Schwarz-Zanetti, Gabriela und Werner: Das Klima

im Spätmittelalter, in: Schneider, Bernd (Hg.): Alltag in der

Schweiz seit 1300, Zürich 1991, S. 32 f.

6 Vgl. ebd., S. 30 f.

7 Vgl. ebd., S. 34 f.

Appenzell, Pfarrkirche St. Mauritius, Altarhaus. Pestbild, 1625 von

Maler Moritz Girtanner. Obwohl nachreformatorisch und unter

dem Eindruck des heftigen Pestzugs von 1610/1611 entstanden,

offenbart die Abbildung mittelalterliches Denken: Über das Dorf

Appenzell prasselt ein Pfeilregen (die Pfeile symbolisieren die Pest)

nieder, gesandt durch einen erzürnten Gottvater. Er wird begleitet

von Christus (links) und Maria, die um die Abwendung dieses

Strafgerichts bitten. Gleiches leisten links und rechts des Dorfs

dessen Schutzpatrone, die hll. Joseph und Mauritius. Archiv Johannes

Huber, St. Gallen.

30



Dazu kamen die Seuchen, welche den Menschen ihre

Vergänglichkeit äusserst drastisch vor Augen führten.
Neben einer allgemein hohen Kindersterblichkeit, lokalen

Ausbrüchen von Krankheiten und der hohen Zahl
derer, die bewaffneten Konflikten zum Opfer fielen, gab

es ein Phänomen, das die anderen deutlich in den Schatten

stellte. Von 1347 bis etwa 1351 hatte die Pest ihre
verheerendste Phase. Mit grossen regionalen Schwankungen
raffte der Schwarze Tod in dieser Zeit circa ein Drittel der

europäischen Bevölkerung dahin.8 Die Erfahrung dieser

Verwüstung und Dezimierung ging nicht spurlos an den

Menschen vorbei. Sie begannen, über die Bedeutung und
Ursache der apokalyptisch anmutenden Ereignisse zu
diskutieren. Deutungsversuche von Naturphänomenen,
Kometen oder Sternkonstellationen orientierten sich an
biblischen Erklärungsmustern und bald wurden Fragen
laut, wer oder was dieses Unglück zu verschulden habe

und ob es sich womöglich um eine göttliche Strafe handeln

könnte.9

Judenverfolgungen

Unter den Auswüchsen von Klima und Seuchen hatte
gemeinhin die gesamte Bevölkerung zu leiden, aber für eine
besonders schutzlose Gruppe kam eine weitere Bedrohung
hinzu. Zahlreiche Orte im Gebiet der Eidgenossenschaft
und im restlichen Mitteleuropa wurden im 14. und 15.

Jahrhundert Schauplätze von Pogromen gegen die örtliche
jüdische Bevölkerung. Viele jüdische Gemeinden hatten
sich nach Gewaltausbrüchen zur Zeit der Kreuzzüge wieder

zu erholen begonnen, als es im Zusammenhang mit
der Pest zu grossflächigen, systematischen und unerbittlichen

Ausschreitungen kam. Gerade in der älteren
Forschung wurde dies als Art religiöser Massenhysterie
dargestellt.10

Weltliche Herrscher versuchten in Einzelfällen, das Schutzrecht

gegenüber ihren Untertanen wahrzunehmen und

schwerwiegendere Angriffe zu verhindern. Allerdings scheiterte

dieses Vorhaben häufig entweder an der räumlichen
Distanz zwischen Herrscher und Beherrschten oder aber

die Schutzrechte wurden verkauft oder die Mächtigen
lenkten auf Druck lokaler Machthaber ein und gaben
ihren Widerstand auf. Herzog Albrecht IL von Osterreich

etwa gewährte zunächst einer grösseren Zahl von Juden

aus der Region Winterthur Unterschlupf auf der Kyburg,
dann jedoch beschloss er auf Drängen der Reichsstädte die

Ermordung seiner Schutzbefohlenen. Über 300 Juden
wurden innerhalb der Burgmauern verbrannt."

Gerüchte um vergiftete Brunnen und rituelle Kindstötung

durch jüdische Verschwörer sowie die Panik vor dem
Ausbruch der Pest werden sowohl in Quellen wie auch
teilweise von der Sekundärliteratur bemüht, um «Präven-

Judenverbrennung zu Augsburg [Ravensburg] 1422 [1429],

Eidgenössische Chronik des Luzerners Diebold Schilling (Luzerner

Schilling), 1513 vollendet. Luzern. Korporation Luzern (Depositum

in der Zentral- und Hochschulbibliothek Luzern), S 23 fol., S. 71.

tivschläge» gegen jüdische Gemeinden zu legitimieren
oder zumindest zu erklären.12 Fest steht, dass die Pogrome
generell nicht etwa als Reaktion im Affekt auf den
Ausbruch der Pest oder ihre verheerenden Folgen in einem
Gebiet auftraten, sondern ihr zumeist vorauseilten. So

etwa belegbar für Lausanne, wo 1348 einige jüdische
Personen der Gegend im Zusammenhang mit einem
Giftkomplott ermordet und verbrannt worden waren, bevor
die Seuche die Stadt einige Monate später erreichte. Ahn-

8 Vgl. Bergdolt, Klaus: Der Schwarze Tod. Die Grosse Pest und
das Ende des Mittelalters, München 2003, S. 10.

9 Vgl. Rohr, Christian: Extreme Naturereignisse im Ostalpenraum.

Naturerfahrung im Spätmittelalter und am Beginn der Neuzeit,

Köln/Weimar 2007, S. 528f.
10 Vgl. ebd., S. 135.

11 Vgl. Modestin, Georg: Von der fama communis zur «forensischen

Evidenz». Der Vorwurf der Brunnenvergiftung während der

Pestjahre 1348-1350 im Spiegel der zeitgenössischen Chronik
Heinreichs von Dissenhofen, in: Vögele, Jörg/Knöll, Stefanie/Noack,

Thorsten (Hg.): Epidemien und Pandemien in historischer Perspektive,

Wiesbaden 2016, S. 301.

12 Vgl. ebd., S. 296.

31



lieh verliefen die Ereignisse etwa in Zofingen und Basel.

Einige Orte beschränkten sich auf Vertreibungen und das

Konfiszieren jeglichen jüdischen Besitzes.13 Dazu gehörte,
dass im Zuge der Vertreibung oder Ermordung auch
jegliche Geldschulden, die christliche Bürger oder Institutionen

gegenüber jüdischen Gläubigern hatten, aufgehoben
wurden. Zwar nahmen viele Orte im Gebiet der Eidgenossenschaft

bereits kurz nach den Verfolgungen wieder jüdische

Familien oder Individuen auf, dies allerdings unter
verschärften Bedingungen wie befristeter Aufenthaltsdauer

oder noch weiter erhöhten Steuern und ohne den

beschlagnahmten Besitz und Boden in irgendeiner Weise

zurückzuerstatten.14

Ob die Judenfeindlichkeit der Zeit tatsächlich auf religiösen,

wirtschaftlichen oder sonstigen Motiven beruhte,

spielt letztendlich eine untergeordnete Rolle. Relevant ist

vor allem, dass die gewalttätigen Ausschreitungen und die

systematische Verdrängung jüdischer Menschen aus dem
Lebensraum christlicher Gemeinden zu einem Grossteil
durch religiöse Argumentation gerechtfertigt wurden und
somit Teil des Diskurses um Frömmigkeit und christlichen

Glauben wurden.

Erschwerend kam hinzu, dass auch kirchliche Machthaber

den jüdischen Gemeinden keinerlei Unterstützung
und Hilfe zukommen liessen. Auch wenn Einzelpersonen
wie etwa der Bischof im deutschen Speyer die Juden in
ihren Herrschaftsgebieten in der Vergangenheit energisch

gegen Ausschreitungen verteidigt hatten, war dies bei den

Pestpogromen eindeutig nicht mehr der Fall. Ohnehin
konnten vereinzelte Wohltaten oder Schutzversuche
kaum die Jahrhunderte lange systematische Marginalisie-

rung, Ausbeutung und Aufhetzung aufwiegen, die durch
Konzile und Papstbullen auf der jüdischen Gemeinde
lasteten.15

In der Frage, ob eine Auslöschung der jüdischen Gemeinden

rechtens und für Christenmenschen erlaubt sein soll,

zeigte sich die Kirche zerrissen. Einerseits wurde die
direkte Hetze, die häufig von Bettelorden ausging, offiziell

abgelehnt. Anderseits wurden Bischöfe darin unterstützt,

13 Vgl. Vischer, Lukas/Schenker, Lukas/Dellsperger, Rudolf (Hg.):

Ökumenische Kirchengeschichte der Schweiz, Basel 1998, S. 82.

14 Vgl. Winkler, Albert: The Approach of the Black Death in Switzer¬

land and the Persecution of Jews, 1348-1349, in: Swiss American

Historical Society Review 43/3, S. 4-23, hier: S. 21.

15 Gitomen, Hansjörg: Aufnahme und Vertreibung von Juden in

Schweizer Städten im Spätmittelalter, in: Schweizerische Gesellschaft

für Wirtschafts- und Sozialgeschichte 16, 2004, S. 93-118,
hier: S. 109 f.

16 Vgl. ebd., S. 111.

17 Hamm: Frömmigkeit (wie Anm. 2), S. 471.

auf ihren Wunsch hin alle Juden aus einer Stadt zu
vertreiben und gegebenenfalls eine Wiederansiedlung zu
verhindern. Verschiedene päpstliche Bullen forderten im
Laufe der Jahrhunderte zudem die Zerschlagung des

Wuchersystems, was sich direkt gegen jüdische Geldverleiher
und ihr Leben unter Christen richtete.16 Ist diese Ambivalenz

innerhalb der spätmittelalterlichen Kirche als

Hinweis auf deren Instabilität zu lesen?

Die Kirche in der Krise?

Und tatsächlich fallen zwei der wohl deutlichsten
Krisenmomente just in die betrachtete Zeit: das grosse, so

genannte abendländische Schisma und der Rückzug des

Papstes nach Avignon. Beides fand allerdings recht früh
in der von uns betrachteten Zeitspanne statt, nämlich im
13. bis ins 15. Jahrhundert. Zunächst einmal wird auch in
dieser Periode keine Abkehr, sondern eine intensivierte

Zuwendung zur Kirche deutlich.

Christ zu sein war alles andere als ein passiver Ist-Zu-
stand. Wer um sein Seelenheil besorgt war, war dringend
dazu angehalten, sich aktiv um dessen Rettung und Erhaltung

zu bemühen. Um diesem Bemühen zu begegnen,
entwickelte sich aus den kirchlichen Strukturen ein
reichhaltiges Angebot für die Gläubigen, an dem sich diese

auch eifrig bedienten. Eine besonders augenfällige Option

waren die Wallfahrten, die zu dieser Zeit Hochkonjunktur

erlebten. Dieser Boom im Wallfahrts- und Pilgerwesen

ist nicht nur als profaner Reisewunsch und Abbild
neuer Mobilitätsmöglichkeiten zu lesen, sondern als

Reaktion auf ein genuines emotionales Bedürfnis, das durch
Aufsuchen heiliger Stätten gestillt werden konnte. Berndt
Hamm nennt das Massenwallfahrtswesen ein «unmittelbares

Echo innerer Seelenzustände»;17 Zwar waren die

Christen des Spätmittelalters mit plastischen Vorstellungen

von Höllenqualen konfrontiert, die sie aufgrund der

eigenen prekären Lebenswelt in besonderem Masse

verstört haben dürften, doch blieben sie mit dieser Angst
nicht alleine. Sie sahen sich vielmehr einer Fülle von
Optionen gegenüber, die es ihnen erlaubten, im Rahmen
ihrer Möglichkeiten konkrete Schritte zur Erhaltung ihres

Seelenheils zu unternehmen.

Stiftungen und der Erwerb von Ablässen befriedigten
jedoch nicht nur das Bedürfnis der Gläubigen nach
unmittelbarer, sicherer und naher Gnade. Sie dienten der

Kirche als Einnahmequelle und sicherten ihr die

Deutungshoheit darüber, was im Rahmen des rechten Glaubens

zulässig und möglich war. Von dem Ausbau des

Pilgerwesens etwa profitierten die Geistlichen spezifischer

heiliger Stätten sowie örtliche Fremdenführer, Gastwirte,
städtische Machthaber und mehr. Der Klerus konnte
zudem seine Autorität demonstrieren, indem regelmässig

32



Jubeljahre verkündet wurden, während denen durch

Pilgerreisen oder Stiftungen besonders umfangreiche Ablässe

erworben werden konnten.18

Einfache Laien konnten sich Gott und ihrer Errettung
näher fühlen, indem sie ihr Geld und ihre Zeit in Reisen,

Stiftungen und Gebete investierten. Es spricht für eine

Vorstellung von Agency (Handlungsmacht), dass theologisch

ungebildeten Laien Mittel zur Linderung ihrer Qualen

offenstanden und Gnade und/oder Verdammnis für sie

nicht reine unabänderliche Vorsehung waren.

Fromme Frauen

Dass die Frage nach einem frommen Leben gerade Frauen

in besonderem Masse umtrieb, ist gut dokumentiert.
Doch die intensive Beschäftigung mit Frömmigkeit blieb
nicht nur einigen wenigen Ausnahmegestalten vorbehalten.

Auch einfache Frauen finden sich mit ihrem religiösen
Eifer in unseren Quellen wieder. Ein Thema, das sie besonders

beschäftigte, war das Seelenheil ihrer Nachkommen.
Jene Kinder, die totgeboren wurden oder aber vor der Taufe

verstarben, konnten nicht in den Himmel gelangen.
Ihnen blieb im Jenseits nur der Limbus, der zwar kein
Leid, aber auch keine göttliche Erlösung versprach. Einen

Ausweg fanden besorgte Mütter — und auch Väter - im
Wunder der Wiedererweckung. Bestimmte religiöse Stätten

wurden zu Anlaufstellen verzweifelter Eltern, darunter
die Pfarrkirche der Stadt Büren an der Aare. Hier, am Fusse

der Marienstatue, wurden verstorbene Kinder, zwischen

Kerzen und glühenden Kohlen liegend, für wenige
Momente für lebendig erklärt und in Windeseile getauft. Als
Zeichen des Lebens galt die Bewegung einer zarten Feder,

die den Kindern auf die Lippen gelegt wurde. Die dann
christlich getauften Kinder konnten anschliessend kirchlich

beerdigt werden.'9

Diese Praxis stiess nicht nur auf Begeisterung. 1485 veranlasste

der Konstanzer Bischof Otto von Sonnenburg eine

Untersuchung der Geschehnisse. Er kam zum Schluss,
dass es sich um eine Verhöhnung der Sakramente handle
und forderte eine Einstellung der Wundertaufen. Der Berner

Rat, unter dessen weltlicher Herrschaft Büren stand,
wollte freilich den Erfolg und Ruhm des Marienbildes
nicht schmälern. Beide Parteien appellierten an den Papst,
und die Marienstatue durfte bestehen bleiben. Zumindest
bis 1528, als sich die Stadt Bern und ihre Untertanengebiete

zur Reformation bekannten und das wunderstiftende
Bild vernichtet wurde.20

Neben diesen alltäglichen Glaubensfragen galten besonders

Mystik und Visionen bereits seit langem als etablierte
Felder weiblicher Praxis. Persönlichkeiten wie Birgitta von
Schweden (1303-1373) oder Katharina von Siena (1347-

Der unbestimmte Weg der Seele nach dem Tod/beim Jüngsten Gericht

beherrschte die Vorstellung des Menschen und löste in ihm phantastische

Bilder des Schreckens; der Drang, im Diesseits das Jenseitige zu

beeinflussen, war gross und befeuerte Werke der Frömmigkeit.

Dargestellt: Hieronymus Bosch (Nachfolger), Fragment einer Darstellung

des Jüngsten Gerichts (Ausschnitt; Gesamtmasse 59.5 x 112.9 cm),

um 1515/1520. Quelle: München, Alte Pinakothek, Inv.-Nr. 5752.

Aufnahme 2014, Johannes Huber, St. Gallen.

1380) gelang es daher, aus ihren Visionen und ihrem
unmittelbaren Zugang zur göttlichen Erkenntnis Autorität
zu schöpfen und so direkt in Fragen der Kirchenpolitik
wirksam zu werden. Stärker noch als Hildegard von Bingen

rund 200 Jahre zuvor, die selbst Ratgeberin weltlicher
Machthaber gewesen war, ihren Lebensmittelpunkt
jedoch immer noch im Kloster hatte, richteten sich Birgitta
und Katharina gezielt auch an eine weltliche Öffentlich-

18 Vgl. Shaffern, Robert: Death and the afterlife in the Middle Ages,
in: The Routledge History of Medieval Christianity 1050-1500,
London 2015, S. 15.

19 Vgl. Jezler, Peter: Spätmittelalterliche Frömmigkeit und reforma¬

torischer Bildersturm, in: Alltag in der Schweiz seit 1300, Zürich

1991 S. 86-100, hier: S. 88 f.

20 Vgl. ebd., S. 89.

33



keit. Die Freiheit, dies zu tun, erhielten sie auch durch ihre
besonderen Lebensumstände. Birgitta verschrieb sich als

Witwe einem asketischen Leben am schwedischen Königshof,

wo sie als Hofmeisterin Einfluss und Ansehen genoss.
Katharina setzte in jungen Jahren gegen den erklärten Willen

ihrer Familie durch, ein jungfräuliches Leben führen

zu dürfen. Sie verbrachte einige Jahre in weitgehender
Isolation unter den Schwestern von der Busse des heiligen
Dominikus, bis ihre Visionen sie veranlassten, sich in die
Öffentlichkeit zu begeben und dort direkt in das

Weltgeschehen einzugreifen. Im Fokus von Birgitta und Katharina

stand der Wunsch, den Hundertjährigen Krieg
zwischen Frankreich und England zu beenden und zudem
dem Papst die Rückkehr aus dem Exil in Avignon zu
ermöglichen. Letzteres gelang tatsächlich 1376, als Papst

Gregor XI. nach Rom zurückkehrte und sich dabei dezi-

diert auf den diplomatischen Einsatz Katharinas berief.

Allerdings verstarb er knapp ein Jahr später und der Kampf
um seine Nachfolge führte zu einer Spaltung, die später als

Abendländisches Schisma bekannt werden sollte und eine

(ständige) Rückkehr des Heiligen Vaters nach Rom bis

1417 verhinderte.21

Und noch eine weitere schillernde, visionäre Frauengestalt

stammt aus dieser Zeit. Der Hundertjährige Krieg brachte
neben den bereits erwähnten Mystikerinnen auch Johanna

von Orléans hervor mit ihrer unerschütterlichen Uberzeugung,

im konkreten Auftrag Gottes zu handeln. Auch sie

zog ihre Motivation und Autorität aus Visionen und nutzte

sie nicht nur in beratender Tätigkeit, sondern unmittelbar

auf dem Schlachtfeld. Gerade der monatelange Pro-

zess, der ihr gemacht wurde, zeigt, wie sehr um die

Deutungshoheit darüber, was rechter Glaube und was Ketzerei

sei, gerungen wurde.

Denn trotz ihrer Erfolgsgeschichten blieben die Mystikerinnen

und ihre Visionen keineswegs unhinterfragt. Die
Nähe zu Formen der Volksfrömmigkeit und auch der Magie

sowie ihr fehlender klerikaler Hintergrund führten zu
Kritik und Misstrauen. Sowohl Birgitta als auch Katharina

mussten sich und ihr Handeln vor kirchlichen und
weltlichen Autoritäten rechtfertigen. Und auch für
Johanna blieb die weitreichende Wirkung ihrer Visionen

21 Vgl. Tanz, Sabine/Werner, Ernst (Hg.): Spätmittelalterliche Laien¬

mentalitäten im Spiegel von Visionen, Offenbarungen und

Prophezeiungen, Frankfurt am Main 1993 (Beiträge zur Mentalitätsgeschichte

1), S. 171 ff.

22 Heute gilt der Augustiner-Chorherr Thomas Kempen als Verfasser

der Schrift.

23 Vgl. Hamm: Frömmigkeit (wie Anm. 2), S. 491 f.

24 Müller, Heribert: Die kirchliche Krise des Spätmittelalters. Schisma,

Konziliarismus und Konzilien, München 2012 (Enzyklopädie Deutscher

Geschichte 90), S. 3.

nicht ohne Konsequenzen. Obwohl es ihr über eine lange

Zeitspanne hinweg gelungen war, ihre Autorität aus dem
direkten Zugang zu Gottes Willen zu ziehen, wurde ihr
schliesslich der Prozess gemacht. Die Anklagepunkte
Hexerei, Ketzerei, Tragen von Männerkleidern und Mord an
den in den Schlachten erschlagenen Soldaten führten zur
Verurteilung und Hinrichtung der waghalsigen jungen
Frau.

Eine neue Frömmigkeit?

So sehr die Mystik von ihrem Bezug auf Vorbilder und
damit von einer gewissen Kontinuität lebte, war sie doch in
ihrer Natur auf einige wenige charismatische Individuen
beschränkt. Aufbauend darauf, mit dem Fokus jedoch auf
einer gemeinschaftlichen Lebensweise, entstand am Ende
des 14. Jahrhunderts in niederländischen und deutschen

Gebieten eine Bewegung, die sich einer grundsätzlichen
und grossflächigen Neubewertung der althergebrachten
Frömmigkeitspraktiken verschrieb. Heute unter dem Label

Devotio Moderna bekannt, war den Anhängern daran gelegen,

Wege zu finden, in einem christlichen Sinne bescheiden,

einfach und gehorsam zu leben. Im Gegensatz zur
Mystik war dies keine Bewegung der grossen Namen und
Persönlichkeiten. Dies zeigt sich schon daran, dass ihr
zentrales Werk De imitatione Christi (Über die Nachfolge
Christi) ab 1418 teilweise anonym und mit kontroverser
Autorschaft veröffentlicht und zirkuliert wurde.22 Statt Visionen

standen bei den Anhängern der neuen Frömmigkeit
Meditationen im Zentrum. Durch bestimmte Gebetsformen

sollte sich der gläubige Christ in direkte Verbindung
mit Gott begeben können. Mit Beginn der Reformation
löste sich die Bewegung auf. Die Wirkung von De Imitatione

Christi war auch unter den Reformatoren gross. Der Text
wurde verbreitet und rezipiert und ist bis heute ein zentraler
und populärer christlicher Erbauungstext geblieben.2'

Fazit

Was trieb die Menschen im Spätmittelalter um? Glauben
wir dem, was der Geistliche Johannes Gerson an der Wende

zum 15. Jahrhundert schrieb, so war es diese Suche nach

Sicherheit, quaerere securitatemD Sicherheit in einer
gefährlichen und unsteten Welt, die nur in der Gnade Gottes

zu finden sein sollte. Um sich in den Stand der Gnade

zu begeben, nahmen die Menschen allerlei Mühen auf
sich. Sie spendeten, fasteten, pilgerten, beteten, meditierten,

deuteten Visionen und Zeichen der Natur, suchten
Rat bei Experten, erwarben Ablässe, bauten auf Wunder.
Trotz der Katastrophen und Gefahren der Zeiten und der

Hilflosigkeit ihnen gegenüber, kam es nicht zu einer
Glaubenskrise, sondern zu einer pointierten Zuwendung und
Aufmerksamkeit für die eigene Frömmigkeit, nicht zu ei-

34



Albrecht Dürer: Die apokalyptischen Reiter, III. Figur,

Blatt 5 der Folge «Die Apokalypse», 1497-1498. Der

hinterste Reiter (Pfeilbogen) symbolisiert den Ausbruch

des Kriegs. Der zweithinterste Reiter (Schwert) symbolisiert

das Blut und den Tod durch Kriege und Gewalt.

Der nächste Reiter steht für Hunger und Tod (die Waage

deutet die Teuerung an). Pferd und Reiter ganz
zuvorderst stehen für Krankheit und Tod. Holzschnitt.

Provenienz: Schenkung Heinrich Schulthess-von Meiss

1894/98. Inv.-Nr. D 810.5. Graphische Sammlung ETH

Zürich.

ner Kirchenkrise im Sinne einer Abwendung von der

Institution, sondern zu einer ausgiebigen Nutzung der Angebote.

Für die Menschen im Spätmittelalter waren die Fragen
nach dem Gelingen eines frommen Lebens alles andere als

abstrakte Theorie oder elitäre Wortklaubereien. Sie wollten

wissen, wie sie zu leben hatten, um in den Augen Gottes

ein gutes Leben zu führen. Denn wem das nicht gelang,
drohten Fegefeuer und Höllenqualen. Und wie fragil das

irdische Leben und wie nah damit die potentielle
Verdammnis war, wurde den Menschen immer wieder vor
Augen geführt.

Weitere darstellende Literatur

Angenendt, Arnold: Grundformen der Frömmigkeit im
Mittelalter, München 2003.

Dauven-van Knippenberg, Carla/Herberichs, Cornelia/

Kiening, Christian (Hg.): Medialität des Heils im späten

Mittelalter, Zürich 2009 (Veröffentlichungen des

Nationalen Forschungsschwerpunkts Medienwandel -
Medienwechsel — Medienwissen. Historische Perspektiven

10).

Derwich, Marek/Staub, Martin (Hg.): Die neue
Frömmigkeit in Europa im Spätmittelalter, Göttingen 2005
(Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts für
Geschichte 205).

Kühne, Hartmut/Bünz, Enno/Müller, "Thomas T. (Hg.):
Alltag und Frömmigkeit am Vorabend der Reformation

in Mitteldeutschland. Katalog zur Ausstellung
«Umsonst ist der Tod», Petersberg 2013.

35


	Gelebter Glaube - praxis pietatis : Bedeutung und Formen von Frömmigkeit im Spätmittelalter

