Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Band: 157 (2017)

Artikel: Gelebter Glaube - praxis pietatis : Bedeutung und Formen von
Frommigkeit im Spatmittelalter

Autor: Kraus, Janna

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-946249

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-946249
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




GELEBTER GLAUBE — PRAXIS PIETATIS

BEpEUTUNG UND FORMEN VON FROMMIGKEIT

IM SPATMITTELALTER

Janna Kraus

Wenn wir uns in diesem Jubiliumsjahr wieder damit aus-
einandersetzen, wie es zur Reformation kam, welche For-
men sie annahm und welche Bedeutung sie fiir die Ge-
schichte und fiir unsere heutige Lebenswelt hatte und auch
heute noch hat, miissen wir fragen, welche historischen
Konstellationen und welchen Nihrboden das reformatori-
sche Gedankengut vorfinden und nutzbar machen konn-
te. Welche Tendenzen wurden aufgenommen und ver-
stirkt, welche unterlaufen und bekimpft? Um dies zu be-
antworten, braucht es einen roten Faden, der es erlaubr,
alle relevanten Punkte miteinander in Verbindung zu brin-
gen. Fiir die Lebenswelt der Menschen im Spitmittelalter
bietet sich Frommigkeit als ebendieser Faden an. From-
migkeit ermdglicht, Alltag und Gelehrsamkeit, Mentalitit
und Umwelt, Politik und Gesellschaft sinnvoll zusammen-
zufithren und zu biindeln. Im Folgenden soll dies anhand
einiger thematischer Schwerpunkte geschehen.

Zunichst muss die Begrifflichkeit geklart werden. Als ana-
lytischer Begriff ist «Frommigkeit» vielschichtig, weil da-
mit zwei eng miteinander verkniipfte Phinomene gemeint
sind. So bezeichnet Frommigkeit sowohl die innere geisti-
ge Haltung von Personen im Hinblick auf ihre Religiositit
wie auch die Praktiken und Gewohnheiten, die daraus re-
sultieren. Und dies jeweils auf der Ebene des Individuums
wie auf der des Kollektivs; also sowohl fiir den einzelnen
Gliubigen wie auch fiir ganze religiose Lebensgemein-
schaften oder Institutionen.” Auf den Punkt gebracht, lies-
sen sich die beiden Aspekte als «Theorie vom Vollzug
christlicher Lebensweise»* und «gelebter Glaube (praxis
pietatis)» definieren.

Bild links: Im feurigen Schlund eines Drachens leiden die Men-
schen unter teuflischen Wesen héllische Qualen. lllustration aus
einem Reimspruch Uber geistliches und gottloses Leben und
Uber Lohn und Strafe im Jenseits. Federzeichnung, farbig laviert,
1467. StiftsBSG, Cod. Sang. 985, S. 409.

Fur Historiker steht die Frage im Zentrum, welche kon-
kreten Formen von Frommigkeit einer bestimmten Zeit
eigen waren und welche Bedeutung man ihnen in diesem
Kontext zuschrieb. Um also zu bestimmen, welche Rolle
Frommigkeit im Spitmittelalter spielte, muss zunichst
mentalitdtsgeschichtlich gefragt werden, wie die Men-
schen ihr Verhiltnis zu Gott verstanden und wie sie dem-
zufolge ihr Leben fiihrten.

Krisentheorien der Forschung

Mit dem Begriff Spatmittelalter verbinden sich gemeinhin
Assoziationen wie Ablasshandel, Fegefeuer, Kirchenschis-
ma, Pest und Hungersnot. Begriffe, die ein drastisches Bild
von einer Gesellschaft in stindiger Gefahr und tiefer Ver-
unsicherung zeichnen. Handelte es sich beim Spatmittel-
alter also um eine Zeit der Krise?

Auch wenn das Wort Krise in den meisten Abhandlungen
tiber diese Zeit fillt, ist sich die Forschung doch nicht ei-
nig, ob die Bezeichnung tatsichlich zutrifft und wenn ja,
um wessen Krise es sich tiberhaupt gehandelt hat. Eine
Krise der Kirche, des Glaubens, der Frommigkeit?

Ein Grossteil der Publikationen bis zur Mitte des letzten
Jahrhunderts teilt implizit oder explizit die Vorstellung des
leidenden mittelalterlichen Menschen, im Zwist mit sich
selbst, mit den Autorititen und auch mit Gott. Eines
Menschen, von den Schrecken seiner Zeit so gezeichnet,
dass er nach Strohhalmen greift, um wenigstens auf ein

1 Vgl. Hamm, Berndt/Lentes, Thomas (Hg.): Spatmittelalterliche
Frémmigkeit zwischen Ideal und Praxis, Tibingen 2001 (Spatmittel-
alter und Reformation. Neue Reihe 15), S. V f.

2 Hamm, Berndt: Frmmigkeit als Gegenstand theologiegeschichtli-
cher Forschung. Methodisch-historische Uberlequngen am Beispiel
von Spétmittelalter und Reformation, in: Zeitschrift und Theologie
und Kirche, Heft 74/4, 1977, S. 464-497, hier: S. 489.

3  Ebd.



Der nach einem heftigen Gewitter angeschwollene und holzfiih-

rende Krienbach reisst in Luzern das Schutzgatter und die Briicke
zwischen Barfissertor und Ketzerturm weg und Uberflutet die
Kleinstadt. Schilling bringt das Gewitter mit der Pilatussage in
Zusammenhang (1473). Eidgendssische Chronik des Luzerners
Diebold Schilling (Luzerner Schilling), 1513 vollendet. Luzern.
Korporation Luzern (Depositum in der Zentral- und Hochschul-
bibliothek Luzern), S. 23 fol., S. 177.

besseres Dasein in der nichsten Welt hoffen zu diirfen. Ei-
nes Menschen, der sich durch horrende Zahlungen und
Abgaben aus dem Fegefeuer freikaufen will, wihrend kor-
rupte Institutionen seine Angst zu Geld machen und Seu-
chen und Hunger das Land verwiisten. Gegen diese schr
enge teleologische Sicht auf das Spatmittelalter als Pulver-
fass, das durch Martin Luthers Funken geradezu explodie-
ren musste, richteten sich schon in den 1960er-Jahren His-
toriker wie Bernd Moeller.* Sie argumentierten, die alther-
gebrachte Art, tiber das Spitmittelalter zu denken, sei
nicht das Resultat ausgiebiger Quellenarbeit, sondern viel-
mehr das unreflektierte Resultat der impliziten Motivation
moderner Forscher, den Beginn der Neuzeit und damit
den Eintritt in das Zeitalter der Vernunft und der Aufkli-
rung zu idealisieren. Trotz dieser Kritik und der intensiven
Aufarbeitung der Quellenlage, ist das Krisennarrativ bis
heute nicht aus den Kopfen der Menschen verschwunden.
Ist die Langlebigkeit des Krisenbegriffs woméglich ein
Zeichen fiir seine Legitimitit?

4 Moeller, Bernd: Frémmigkeit in Deutschland um 1500,
in: Archiv fur Reformationsgeschichte 56, 1965, S. 6-30.
5 Vgl Schwarz-Zanetti, Gabriela und Werner: Das Klima
im Spétmittelalter, in: Schneider, Bernd (Hg.): Alltag in der
Schweiz seit 1300, Zirich 1991, S. 32 f.
6 Vgl ebd,S 30f.
7 Vgl ebd, S 34f.

30

Umwelt und Katastrophen

Ein kurzer summarischer Uberblick scheint die Krisenthe-
se zundchst zu stiitzen. Spitestens zu Beginn des 14. Jahr-
hunderts kamen verschiedene Faktoren zusammen, welche
die Lebenswelt der Bewohner Mitteleuropas erheblich und
nachhaltig erschiittern sollten. Zum einen handelte es sich
um eine nachhaltige Verinderung der Umwelt. Ausgelost
wurde dies allem Anschein nach durch eine betrichtliche
Verschlechterung des Klimas, die schliesslich in der «klei-
nen Eiszeit» des 16. und 17. Jahrhunderts kulminierte. Die
erste Etappe dieser ruckartig voranschreitenden Verinde-
rung ldsst sich im spiten 13. Jahrhundert festmachen. Die
Auswirkungen auf Wetter und Ernte in Europa wurden
von 1200 an in Form von kurzen, nassen Sommern und
ungewdhnlich harten Wintern sichtbar und hatten schnell
weitreichende Konsequenzen. Auch wenn es sich hier noch
bei weitem nicht um eine der kiltesten Phasen dieser kli-
matischen Epoche handelte, waren die Folgen erheblich.®
Die Ernteausfille trieben die Preise fiir Lebensmittel in die
Hohe und gefihrdeten wiederum die Versorgung von
Mensch und Tier. Neben dieser graduellen Entwicklung
verschirften einzelne Ereignisse wie die europdische Heu-
schreckeninvasion von 1338, eine Reihe von Uberschwem-
mungen, die 1342 etwa die Limmat betraf, oder das Basler
Erdbeben von 1356 die Lage.”

Appenzell, Pfarrkirche St. Mauritius, Altarhaus. Pestbild, 1625 von
Maler Moritz Girtanner. Obwohl nachreformatorisch und unter
dem Eindruck des heftigen Pestzugs von 1610/1611 entstanden,
offenbart die Abbildung mittelalterliches Denken: Uber das Dorf
Appenzell prasselt ein Pfeilregen (die Pfeile symbolisieren die Pest)
nieder, gesandt durch einen erzirnten Gottvater. Er wird beglei-
tet von Christus (links) und Maria, die um die Abwendung dieses
Strafgerichts bitten. Gleiches leisten links und rechts des Dorfs
dessen Schutzpatrone, die hll. Joseph und Mauritius. Archiv Johan-
nes Huber, St. Gallen.



Dazu kamen die Seuchen, welche den Menschen ihre
Verginglichkeit dusserst drastisch vor Augen fiihrten.
Neben einer allgemein hohen Kindersterblichkeit, loka-
len Ausbriichen von Krankheiten und der hohen Zahl
derer, die bewaffneten Konflikten zum Opfer fielen, gab
es ein Phinomen, das die anderen deutlich in den Schat-
ten stellte. Von 1347 bis etwa 1351 hatte die Pest ihre ver-
heerendste Phase. Mit grossen regionalen Schwankungen
raffte der Schwarze Tod in dieser Zeit circa ein Drittel der
europiischen Bevolkerung dahin.® Die Erfahrung dieser
Verwiistung und Dezimierung ging nicht spurlos an den
Menschen vorbei. Sie begannen, iiber die Bedeutung und
Ursache der apokalyptisch anmutenden Ereignisse zu
diskutieren. Deutungsversuche von Naturphinomenen,
Kometen oder Sternkonstellationen orientierten sich an
biblischen Erkldrungsmustern und bald wurden Fragen
laut, wer oder was dieses Ungliick zu verschulden habe
und ob es sich woméglich um eine gottliche Strafe han-
deln kénnte.?

Judenverfolgungen

Unter den Auswiichsen von Klima und Seuchen hatte ge-
meinhin die gesamte Bevélkerung zu leiden, aber fiir eine
besonders schutzlose Gruppe kam eine weitere Bedrohung
hinzu. Zahlreiche Orte im Gebiet der Eidgenossenschaft
und im restlichen Mitteleuropa wurden im 14. und 15.
Jahrhundert Schauplitze von Pogromen gegen die 6rtliche
judische Bevélkerung. Viele jiidische Gemeinden hatten
sich nach Gewaltausbriichen zur Zeit der Kreuzziige wie-
der zu erholen begonnen, als es im Zusammenhang mit
der Pest zu grossflichigen, systematischen und unerbittli-
chen Ausschreitungen kam. Gerade in der ilteren For-
schung wurde dies als Art religiéser Massenhysterie darge-
stelle.”

Weltliche Herrscher versuchten in Einzelfillen, das Schutz-
recht gegeniiber ihren Untertanen wahrzunehmen und
schwerwiegendere Angriffe zu verhindern. Allerdings schei-
terte dieses Vorhaben hiufig entweder an der raumlichen
Distanz zwischen Herrscher und Beherrschten oder aber
die Schutzrechte wurden verkauft oder die Michtigen
lenkten auf Druck lokaler Machthaber ein und gaben ih-
ren Widerstand auf. Herzog Albrecht II. von Osterreich
etwa gewihrte zunichst einer grosseren Zahl von Juden
aus der Region Winterthur Unterschlupf auf der Kyburg,
dann jedoch beschloss er auf Dringen der Reichsstidte die
Ermordung seiner Schutzbefohlenen. Uber 300 Juden
wurden innerhalb der Burgmauern verbrannt.”

Geriichte um vergiftete Brunnen und rituelle Kindsts-
tung durch jiidische Verschworer sowie die Panik vor dem
Ausbruch der Pest werden sowohl in Quellen wie auch
teilweise von der Sekunditliteratur bemiiht, um «Priven-

31

Judenverbrennung zu Augsburg [Ravensburg] 1422 [1429].

Eidgendssische Chronik des Luzerners Diebold Schilling (Luzerner
Schilling), 1513 vollendet. Luzern. Korporation Luzern (Depositum
in der Zentral- und Hochschulbibliothek Luzern), S 23 fol., S. 71.

tivschlidge» gegen jiidische Gemeinden zu legitimieren
oder zumindest zu erkldren.” Fest steht, dass die Pogrome
generell nicht etwa als Reaktion im Affekt auf den Aus-
bruch der Pest oder ihre verheerenden Folgen in einem
Gebiet auftraten, sondern ihr zumeist vorauseilten. So
etwa belegbar fiir Lausanne, wo 1348 einige jiidische Per-
sonen der Gegend im Zusammenhang mit einem Gift-
komplott ermordet und verbrannt worden waren, bevor
die Seuche die Stadt einige Monate spiter erreichte. Ahn-

8 Vgl. Bergdolt, Klaus: Der Schwarze Tod. Die Grosse Pest und
das Ende des Mittelalters, Miinchen 2003, S. 10.

9 Vgl. Rohr, Christian: Extreme Naturereignisse im Ostalpenraum.
Naturerfahrung im Spatmittelalter und am Beginn der Neuzeit,
KoIn/Weimar 2007, S. 528f.

10 Vgl. ebd., S. 135.

11 Vgl. Modestin, Georg: Von der fama communis zur «forensischen
Evidenz». Der Vorwurf der Brunnenvergiftung wéhrend der Pest-
jahre 1348-1350 im Spiegel der zeitgendssischen Chronik Hein-
reichs von Dissenhofen, in: Végele, J6rg/Knéll, Stefanie/Noack,
Thorsten (Hg.): Epidemien und Pandemien in historischer Perspek-
tive, Wiesbaden 2016, S. 301.

12 Vgl ebd., S. 296.



lich verliefen die Ereignisse etwa in Zofingen und Basel.
Einige Orte beschrinkten sich auf Vertreibungen und das
Konfiszieren jeglichen jiidischen Besitzes.” Dazu gehorte,
dass im Zuge der Vertreibung oder Ermordung auch jeg-
liche Geldschulden, die christliche Biirger oder Instituti-
onen gegeniiber jiidischen Gliubigern hatten, aufgehoben
wurden. Zwar nahmen viele Orte im Gebiet der Eidgenos-
senschaft bereits kurz nach den Verfolgungen wieder jiidi-
sche Familien oder Individuen auf, dies allerdings unter
verschirften Bedingungen wie befristeter Aufenthaltsdau-
er oder noch weiter erhdhten Steuern und ohne den be-
schlagnahmten Besitz und Boden in irgendeiner Weise
zuriickzuerstatten.™

Ob die Judenfeindlichkeit der Zeit tatsichlich auf religi-
osen, wirtschaftlichen oder sonstigen Motiven beruhte,
spielt letztendlich eine untergeordnete Rolle. Relevant ist
vor allem, dass die gewalttitigen Ausschreitungen und die
systematische Verdringung jiidischer Menschen aus dem
Lebensraum christlicher Gemeinden zu einem Grossteil
durch religidse Argumentation gerechtfertigt wurden und
somit Teil des Diskurses um Frommigkeit und christli-
chen Glauben wurden.

Erschwerend kam hinzu, dass auch kirchliche Machtha-
ber den jidischen Gemeinden keinerlei Unterstiitzung
und Hilfe zukommen liessen. Auch wenn Einzelpersonen
wie etwa der Bischof im deutschen Speyer die Juden in
ihren Herrschaftsgebieten in der Vergangenheit energisch
gegen Ausschreitungen verteidigt hatten, war dies bei den
Pestpogromen eindeutig nicht mehr der Fall. Ohnehin
konnten vereinzelte Wohltaten oder Schutzversuche
kaum die Jahrhunderte lange systematische Marginalisie-
rung, Ausbeutung und Aufhetzung aufwiegen, die durch
Konzile und Papstbullen auf der jiidischen Gemeinde las-
teten.”

In der Frage, ob eine Ausléschung der jiidischen Gemein-
den rechtens und fiir Christenmenschen erlaubt sein soll,
zeigte sich die Kirche zerrissen. Einerseits wurde die di-
rekte Hetze, die hiufig von Bettelorden ausging, offiziell
abgelehnt. Anderseits wurden Bischéfe darin unterstiitzt,

13 Vgl. Vischer, Lukas/Schenker, Lukas/Dellsperger, Rudolf (Hg.):
Okumenische Kirchengeschichte der Schweiz, Basel 1998, S. 82.

14 Vgl. Winkler, Albert: The Approach of the Black Death in Switzer-
land and the Persecution of Jews, 1348-1349, in: Swiss American
Historical Society Review 43/3, S. 4-23, hier: S. 21.

15 Gilomen, Hansj6érg: Aufnahme und Vertreibung von Juden in
Schweizer Stadten im Spatmittelalter, in: Schweizerische Gesell-
schaft fur Wirtschafts- und Sozialgeschichte 16, 2004, S. 93-118,
hier: S. 109 f.

16 Vgl. ebd, S. 111.

17 Hamm: Frémmigkeit (wie Anm. 2), S. 471.

auf ihren Wunsch hin alle Juden aus einer Stadt zu ver-
treiben und gegebenenfalls eine Wiederansiedlung zu
verhindern. Verschiedene pipstliche Bullen forderten im
Laufe der Jahrhunderte zudem die Zerschlagung des Wu-
chersystems, was sich direkt gegen jiidische Geldverleiher
und ihr Leben unter Christen richtete.” Ist diese Ambi-
valenz innerhalb der spitmittelalterlichen Kirche als
Hinweis auf deren Instabilitdt zu lesen?

Die Kirche in der Krise?

Und tatsichlich fallen zwei der wohl deutlichsten Krisen-
momente just in die betrachtete Zeit: das grosse, so ge-
nannte abendlindische Schisma und der Riickzug des
Papstes nach Avignon. Beides fand allerdings recht frith
in der von uns betrachteten Zeitspanne statt, nimlich im
13. bis ins 15. Jahrhundert. Zunichst einmal wird auch in
dieser Periode keine Abkehr, sondern eine intensivierte
Zuwendung zur Kirche deutlich.

Christ zu sein war alles andere als ein passiver Ist-Zu-
stand. Wer um sein Seelenheil besorgt war, war dringend
dazu angehalten, sich aktiv um dessen Rettung und Erhal-
tung zu bemithen. Um diesem Bemiihen zu begegnen,
entwickelte sich aus den kirchlichen Strukturen ein reich-
haltiges Angebot fiir die Gldubigen, an dem sich diese
auch eifrig bedienten. Eine besonders augenfillige Opti-
on waren die Wallfahrten, die zu dieser Zeit Hochkon-
junktur erlebten. Dieser Boom im Wallfahrts- und Pilger-
wesen ist nicht nur als profaner Reisewunsch und Abbild
neuer Mobilitditsmoglichkeiten zu lesen, sondern als Re-
aktion auf ein genuines emotionales Bediirfnis, das durch
Aufsuchen heiliger Stitten gestillt werden konnte. Berndt
Hamm nennt das Massenwallfahrtswesen ein «unmittel-
bares Echo innerer Seelenzustinde»;”7 Zwar waren die
Christen des Spatmittelalters mit plastischen Vorstellun-
gen von Héllenqualen konfrontiert, die sie aufgrund der
eigenen prekiren Lebenswelt in besonderem Masse ver-
stort haben diirften, doch blieben sie mit dieser Angst
nicht alleine. Sie sahen sich vielmehr einer Fiille von Op-
tionen gegeniiber, die es ihnen erlaubten, im Rahmen ih-
rer Moglichkeiten konkrete Schritte zur Erhaltung ihres
Seelenheils zu unternehmen.

Stiftungen und der Erwerb von Ablissen befriedigten
jedoch nicht nur das Bediirfnis der Gliubigen nach un-
mittelbarer, sicherer und naher Gnade. Sie dienten der
Kirche als Einnahmequelle und sicherten ihr die Deu-
tungshoheit dariiber, was im Rahmen des rechten Glau-
bens zuldssig und méglich war. Von dem Ausbau des Pil-
gerwesens etwa profitierten die Geistlichen spezifischer
heiliger Stitten sowie ortliche Fremdenfiihrer, Gastwirte,
stidtische Machthaber und mehr. Der Klerus konnte zu-
dem seine Autoritit demonstrieren, indem regelmaissig



Jubeljahre verkiindet wurden, wihrend denen durch Pil-
gerreisen oder Stiftungen besonders umfangreiche Ablis-
se erworben werden konnten.®

Einfache Laien konnten sich Gott und ihrer Errettung ni-
her fiithlen, indem sie ihr Geld und ihre Zeit in Reisen,
Stiftungen und Gebete investierten. Es spricht fiir eine
Vorstellung von Agency (Handlungsmacht), dass theolo-
gisch ungebildeten Laien Mittel zur Linderung ihrer Qua-
len offenstanden und Gnade und/oder Verdammnis fiir sie
nicht reine unabinderliche Vorsehung waren.

Fromme Frauen

Dass die Frage nach einem frommen Leben gerade Frauen
in besonderem Masse umtrieb, ist gut dokumentiert.
Doch die intensive Beschiftigung mit Frommigkeit blieb
nicht nur einigen wenigen Ausnahmegestalten vorbehal-
ten. Auch einfache Frauen finden sich mit ihrem religiésen
Eifer in unseren Quellen wieder. Ein Thema, das sie beson-
ders beschiftigte, war das Seelenheil ihrer Nachkommen.
Jene Kinder, die totgeboren wurden oder aber vor der Tau-
fe verstarben, konnten nicht in den Himmel gelangen.
Ihnen blieb im Jenseits nur der Limbus, der zwar kein
Leid, aber auch keine gottliche Erlésung versprach. Einen
Ausweg fanden besorgte Miitter — und auch Viter — im
Wunder der Wiedererweckung. Bestimmte religise Stdt-
ten wurden zu Anlaufstellen verzweifelter Eltern, darunter
die Pfarrkirche der Stadt Biiren an der Aare. Hier, am Fus-
se der Marienstatue, wurden verstorbene Kinder, zwischen
Kerzen und glithenden Kohlen liegend, fir wenige Mo-
mente fiir lebendig erkldrt und in Windeseile getauft. Als
Zeichen des Lebens galt die Bewegung einer zarten Feder,
die den Kindern auf die Lippen gelegt wurde. Die dann
christlich getauften Kinder konnten anschliessend kirch-
lich beerdigt werden.”

Diese Praxis stiess nicht nur auf Begeisterung. 1485 veran-
lasste der Konstanzer Bischof Otto von Sonnenburg eine
Untersuchung der Geschehnisse. Er kam zum Schluss,
dass es sich um eine Verhéhnung der Sakramente handle
und forderte eine Einstellung der Wundertaufen. Der Ber-
ner Rat, unter dessen weltlicher Herrschaft Biiren stand,
wollte freilich den Erfolg und Ruhm des Marienbildes
nicht schmilern. Beide Parteien appellierten an den Papst,
und die Marienstatue durfte bestehen bleiben. Zumindest
bis 1528, als sich die Stadt Bern und ihre Untertanengebie-
te zur Reformation bekannten und das wunderstiftende
Bild vernichtet wurde.>

Neben diesen alltiglichen Glaubensfragen galten beson-
ders Mystik und Visionen bereits seit langem als etablierte
Felder weiblicher Praxis. Personlichkeiten wie Birgitta von
Schweden (1303-1373) oder Katharina von Siena (1347—

33

Der unbestimmte Weg der Seele nach dem Tod/beim Jingsten Gericht

beherrschte die Vorstellung des Menschen und I6ste in ihm phantas-
tische Bilder des Schreckens; der Drang, im Diesseits das Jenseitige zu
beeinflussen, war gross und befeuerte Werke der Frémmigkeit. Dar-
gestellt: Hieronymus Bosch (Nachfolger), Fragment einer Darstellung
des Jingsten Gerichts (Ausschnitt, Gesamtmasse 59.5 x 112.9 cm),
um 1515/1520. Quelle: Miinchen, Alte Pinakothek, Inv.-Nr. 5752. Auf-
nahme 2014, Johannes Huber, St. Gallen.

1380) gelang es daher, aus ihren Visionen und ihrem un-
mittelbaren Zugang zur gottlichen Erkenntnis Autoritit
zu schopfen und so direkt in Fragen der Kirchenpolitik
wirksam zu werden. Stirker noch als Hildegard von Bin-
gen rund 200 Jahre zuvor, die selbst Ratgeberin weltlicher
Machthaber gewesen war, ihren Lebensmittelpunke je-
doch immer noch im Kloster hatte, richteten sich Birgitta
und Katharina gezielt auch an eine weltliche Offentlich-

18 Vgl. Shaffern, Robert: Death and the afterlife in the Middle Ages,
in: The Routledge History of Medieval Christianity 10501500,
London 2015, S. 15.

Val. Jezler, Peter: Spatmittelalterliche Frmmigkeit und reforma-
torischer Bildersturm, in: Alltag in der Schweiz seit 1300, Zirich
1991 S. 86-100, hier: S. 88 f.

20 Vqgl. ebd., S. 89.



keit. Die Freiheit, dies zu tun, erhielten sie auch durch ihre
besonderen Lebensumstinde. Birgitta verschrieb sich als
Witwe einem asketischen Leben am schwedischen Konigs-
hof, wo sie als Hofmeisterin Einfluss und Ansehen genoss.
Katharina setzte in jungen Jahren gegen den erklirten Wil-
len ihrer Familie durch, ein jungfriuliches Leben fithren
zu diirfen. Sie verbrachte einige Jahre in weitgehender Iso-
lation unter den Schwestern von der Busse des heiligen
Dominikus, bis ihre Visionen sie veranlassten, sich in die
Offentlichkeit zu begeben und dort direkt in das Weltge-
schehen einzugreifen. Im Fokus von Birgitta und Kathari-
na stand der Wunsch, den Hundertjihrigen Krieg zwi-
schen Frankreich und England zu beenden und zudem
dem Papst die Riickkehr aus dem Exil in Avignon zu er-
moglichen. Letzteres gelang tatsichlich 1376, als Papst
Gregor XI. nach Rom zuriickkehrte und sich dabei dezi-
diert auf den diplomatischen Einsatz Katharinas berief.
Allerdings verstarb er knapp ein Jahr spiter und der Kampf
um seine Nachfolge fithrte zu einer Spaltung, die spiter als
Abendlindisches Schisma bekannt werden sollte und eine
(stindige) Riickkehr des Heiligen Vaters nach Rom bis
1417 verhinderte.”

Und noch eine weitere schillernde, visionire Frauengestalt
stammt aus dieser Zeit. Der Hundertjahrige Krieg brachte
neben den bereits erwihnten Mystikerinnen auch Johanna
von Orléans hervor mit ihrer unerschiitterlichen Uberzeu-
gung, im konkreten Auftrag Gottes zu handeln. Auch sie
zog ihre Motivation und Autoritit aus Visionen und nutz-
te sie nicht nur in beratender Tidtigkeit, sondern unmittel-
bar auf dem Schlachtfeld. Gerade der monatelange Pro-
zess, der ihr gemacht wurde, zeigt, wie sehr um die Deu-
tungshoheit dariiber, was rechter Glaube und was Ketzerei
sei, gerungen wurde.

Denn trotz ihrer Erfolgsgeschichten blieben die Mystike-
rinnen und ihre Visionen keineswegs unhinterfragt. Die
Nihe zu Formen der Volksfrommigkeit und auch der Ma-
gie sowie ihr fehlender klerikaler Hintergrund fiihrten zu
Kritik und Misstrauen. Sowohl Birgitta als auch Kathari-
na mussten sich und ihr Handeln vor kirchlichen und
weltlichen Autorititen rechtfertigen. Und auch fiir Jo-
hanna blieb die weitreichende Wirkung ihrer Visionen

21 Vgl. Tanz, Sabine/Werner, Ernst (Hg.): Spatmittelalterliche Laien-
mentalitdten im Spiegel von Visionen, Offenbarungen und Pro-
phezeiungen, Frankfurt am Main 1993 (Beitrdge zur Mentalitéts-
geschichte 1), S. 171 ff.

22 Heute gilt der Augustiner-Chorherr Thomas Kempen als Verfasser
der Schrift.

23 Vgl. Hamm: Frémmigkeit (wie Anm. 2), S. 491 f.

24 Mdller, Heribert: Die kirchliche Krise des Spatmittelalters. Schisma,
Konziliarismus und Konzilien, Mdnchen 2012 (Enzyklopéadie Deut-
scher Geschichte 90), S. 3.

34

nicht ohne Konsequenzen. Obwohl es ihr tiber eine lange
Zeitspanne hinweg gelungen war, ihre Autoritit aus dem
direkten Zugang zu Gottes Willen zu ziehen, wurde ihr
schliesslich der Prozess gemacht. Die Anklagepunkte He-
xerei, Ketzerei, Tragen von Minnerkleidern und Mord an
den in den Schlachten erschlagenen Soldaten fithrten zur
Verurteilung und Hinrichtung der waghalsigen jungen
Frau.

Eine neue Frommigkeit?

So sehr die Mystik von ihrem Bezug auf Vorbilder und da-
mit von einer gewissen Kontinuitit lebte, war sie doch in
ihrer Natur auf einige wenige charismatische Individuen
beschrinkt. Aufbauend darauf, mit dem Fokus jedoch auf
einer gemeinschaftlichen Lebensweise, entstand am Ende
des 14. Jahrhunderts in niederlindischen und deutschen
Gebieten eine Bewegung, die sich einer grundsitzlichen
und grossflichigen Neubewertung der althergebrachten
Frommigkeitspraktiken verschrieb. Heute unter dem Label
Devotio Moderna bekannt, war den Anhingern daran gele-
gen, Wege zu finden, in einem christlichen Sinne beschei-
den, einfach und gehorsam zu leben. Im Gegensatz zur
Mystik war dies keine Bewegung der grossen Namen und
Personlichkeiten. Dies zeigt sich schon daran, dass ihr zen-
trales Werk De imitatione Christi (Uber die Nachfolge
Christi) ab 1418 teilweise anonym und mit kontroverser Au-
torschaft veréffentlicht und zirkuliert wurde.?* Statt Visio-
nen standen bei den Anhingern der neuen Frémmigkeit
Meditationen im Zentrum. Durch bestimmte Gebetsfor-
men sollte sich der gliubige Christ in direkte Verbindung
mit Gott begeben konnen. Mit Beginn der Reformation
16ste sich die Bewegung auf. Die Wirkung von De Imitatio-
ne Christi war auch unter den Reformatoren gross. Der Text
wurde verbreitet und rezipiert und ist bis heute ein zentraler
und populirer christlicher Erbauungstext geblieben.

Fazit

Was trieb die Menschen im Spatmittelalter um? Glauben
wir dem, was der Geistliche Johannes Gerson an der Wen-
de zum 15. Jahrhundert schrieb, so war es diese Suche nach
Sicherheit, guaerere securitatem.** Sicherheit in einer ge-
fihrlichen und unsteten Welt, die nur in der Gnade Got-
tes zu finden sein sollte. Um sich in den Stand der Gnade
zu begeben, nahmen die Menschen allerlei Miihen auf
sich. Sie spendeten, fasteten, pilgerten, beteten, meditier-
ten, deuteten Visionen und Zeichen der Natur, suchten
Rat bei Experten, erwarben Ablisse, bauten auf Wunder.
Trotz der Katastrophen und Gefahren der Zeiten und der
Hilflosigkeit ihnen gegeniiber, kam es nicht zu einer Glau-
benskrise, sondern zu einer pointierten Zuwendung und
Aufmerksamkeit fiir die eigene Frommigkeit, nicht zu ei-



Albrecht Durer: Die apokalyptischen Reiter, lll. Figur,
Blatt 5 der Folge «Die Apokalypse», 1497-1498. Der
hinterste Reiter (Pfeilbogen) symbolisiert den Ausbruch
des Kriegs. Der zweithinterste Reiter (Schwert) symbo-
lisiert das Blut und den Tod durch Kriege und Gewalt.
Der nachste Reiter steht fur Hunger und Tod (die Waa-
ge deutet die Teuerung an). Pferd und Reiter ganz
zuvorderst stehen fur Krankheit und Tod. Holzschnitt.
Provenienz: Schenkung Heinrich Schulthess-von Meiss
1894/98. Inv.-Nr. D 810.5. Graphische Sammlung ETH

ner Kirchenkrise im Sinne einer Abwendung von der Ins-
titution, sondern zu einer ausgiebigen Nutzung der Ange-
bote.

Fiir die Menschen im Spatmittelalter waren die Fragen
nach dem Gelingen eines frommen Lebens alles andere als
abstrakte Theorie oder elitire Wortklaubereien. Sie woll-
ten wissen, wie sie zu leben hatten, um in den Augen Got-
tes ein gutes Leben zu fithren. Denn wem das nicht gelang,
drohten Fegefeuer und Héllenqualen. Und wie fragil das
irdische Leben und wie nah damit die potentielle Ver-
dammnis war, wurde den Menschen immer wieder vor
Augen gefiihrt.

Zrich.

Weitere darstellende Literatur

Angenendt, Arnold: Grundformen der Frommigkeit im
Mittelalter, Miinchen 2003.

Dauven-van Knippenberg, Carla/Herberichs, Cornelia/
Kiening, Christian (Hg.): Medialitit des Heils im spi-
ten Mittelalter, Ziirich 2009 (Veroffentlichungen des
Nationalen Forschungsschwerpunkts Medienwandel —
Medienwechsel — Medienwissen. Historische Perspek-
tiven 10).

Derwich, Marek/Staub, Martin (Hg.): Die neue From-
migkeit in Europa im Spatmittelalter, Géttingen 2005
(Veroffentlichungen des Max-Planck-Instituts fiir Ge-
schichte 205).

Kiithne, Hartmut/Biinz, Enno/Miiller, Thomas T. (Hg.):
Alltag und Frommigkeit am Vorabend der Reforma-
tion in Mitteldeutschland. Katalog zur Ausstellung
«Umsonst ist der Tod», Petersberg 2013.

35



	Gelebter Glaube - praxis pietatis : Bedeutung und Formen von Frömmigkeit im Spätmittelalter

