
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Band: 157 (2017)

Artikel: Licht am Horizont 1517 : die sanktgallische Ostschweiz im Spiegel des
Weltgeschehens

Autor: Huber, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946247

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946247
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Licht am Horizont 1517

Die sanktgallische Ostschweiz im Spiegel des Weltgeschehens

Johannes Huber

Um 1500 ging die Epoche des Mittelalters zu Ende und ein

neues Zeitalter begann: die (Frühe) Neuzeit. Wie in der

Geschichtsschreibung zeitliche Zäsuren gewöhnlich
vergeben werden, so geschah es auch im vorliegenden Fall

aufgrund epochal tiefgreifender wirtschaftlicher Prozesse,

politischer Konstellationen, gesellschaftlicher Veränderungen,

wissenschaftlicher Forschung und bahnbrechender

Erkenntnisse, geografischer Entdeckungen, kultureller
Impulse und religiöser Erfahrungen. Blickt man auf den

Jahrhundertwechsel, fächert sich ein facettenreiches

Panoptikum auf. Es ist nicht frei von Widersprüchen.

Erwachen

Aus der Summe der obbenannten Marker ergab sich der

Anstoss zur Setzung eines neuen epochalen Meilensteins
— und zwar, indem man retrospektiv, aus humanistischem
Blickwinkel das verachtete Vorausgegangene (das Mitteloder

Zwischenalterliche) also auch begrifflich abwertend

gegen das neue, die erklärte Wiedergeburt der als ideal

propagierten Antike stellte. Giorgio Vasari prägte um 1550

den Begriff für jene Zeit, die damals gerade ihrem Ende

entgegenging: Rinascità — Renaissance — Wiedergeburt.
Der italienische Gelehrte fing in der vitalen Metapher das

Phänomen integral ein: Um 1500 befand sich die Welt -
gemeint ist in erster Linie die Welt des europäischen
Abendlandes — buchstäblich im Aufbruch, in einem Pro-

zess des geistigen Erwachens. Dabei prallte Fortschritt auf
tausendjähriges Traditionsdenken, und unreflektiert-irra-
tionales Hinnehmen war Formen agiler Kritik ausgesetzt.

Wittenberg 1517/2017. Jugendliche im Gespräch: Auch auf ihnen

lastet die bedrohliche Vorstellung von Fegefeuer oder ewiger
Verdammnis.

bildeten Reichtum und Ruhm den Traum jener Männer,
die als Bartolomeu Diaz, Christoph Kolumbus oder Ferdinand

Magellan die Weltmeere besegelten. Nebenbei
beschafften sie Antworten auf offene kartografische Fragen
und erweiterten und beeinflussten sie so das Bild von der
Erde massgeblich.

Erkenntnisse

Orientierung

Gegen Ende des 15. Jahrhunderts erlebte das so genannte
Zeitalter der Entdeckungen einen ersten Höhepunkt. Die
fieberhafte Suche nach alternativen Wegen zu den
Reichtümern des Orients, des Mittleren (Indien) und Fernen
Ostens (China) war Ausdruck der wirtschaftlichen Bedeutung

der Importgüter, etwa Gewürzen, auf dem europäischen

Markt. Die Investoren der Seefahrten waren von
einem materiell-pekuniären Mantra getrieben. Hingegen

All Ihre Leistungen hätten nicht diese Bedeutung erlangt,
wären ihnen nicht entscheidende Erfindungen im Bereich
der astronomiegestützten Navigation und des nautischen
Instrumentariums sowie eine Reihe technischer Verbesserungen,

z. B. am hochseetauglichen Schiffstyp Karavelle,

vorausgegangen. Vitale Bedürfnisse trafen auf ingeniöse
Leistungen. Stellte man sich um 1450 die Gestalt der Welt
noch mehrheitlich als Scheibe vor, hatte sich bis 1500 in
den Köpfen der Forscher die Vorstellung von der kugeligen

Erde weitgehend durchgesetzt. Die Forschung, die seit

7



Wittenberg 1517/2017. Ein Vertreter der Kirche verkauft in Wittenberg Ablassbriefe, während viele anstehen, um auch ein solches Dokument

zu erwerben. Man verspricht den Menschen, dass mit Ablässen die Zeit im Fegefeuer (auch jene von Verwandten) verkürzt werden

könne. Um den Ablasshandel entwickelten sich Märkte und Volksfeste.

dem Hochmittelalter intensive Impulse aus dem arabischen

Kulturkreis empfangen hatte, hätte auf Magellans

Weltumsegelung von 1518/1519 wohl doch verzichten können

— wäre es dabei einzig darum gegangen, den Beweis

für die Kugelgestalt unseres Planeten zu erbringen.

Forschung und räumliche Expansion

Da sich auch Mathematiker und Physiker spezifisch ins
Thema eingaben (z. B. Nikolaus Kopernikus) und sich zu
komplexen Einzelfragen äusserten, kann bei den

Entdeckungsfahrten und der Suche nach neuen Welten erstmals

in der europäischen Forschungsgeschichte von einem

beginnenden breit abgestützten, teils international vernetzten

Prozess gesprochen werden. Die europäische Expansion,

die hier ihren Ausgangspunkt nahm, setzte sich bis ins

19. Jahrhundert fort. Die Entdecker drangen in die Paradiese

der «Entdeckten» ein und machten diese zu
Gewinnungsstätten von Rohstoffen für die europäische
Güterproduktion, den Reichtum Europas. Mit der Frühen Neuzeit

setzte in Europa der Protokapitalismus ein, blühte der

Welthandel auf, schwoll der Geldstrom an, litten die
«Entdeckten».

Mut und Aufbruch

Nichts verdeutlichte passender den fundamentalen Wandel

von Zeit und Mensch als die Atlantikpassage Christoph

Kolumbus' im Jahr 1492. Der Genuese in spanischen
Diensten segelte aus seiner tief gläubigen katholischen, in
Mentalität und Lebensgestaltung noch stark mittelalterlich

geprägten Umgebung fort, um sozusagen als «Pionier
der Frühen Neuzeit» in die gleiche Umgebung zurückzukehren.

Zeitlebens waren Kolumbus weder die Bedeutung
seiner Fahrt noch die geograftsche Lage seiner Entdeckung
bewusstgeworden - und die Bedeutung von beiden erst
seiner Nachwelt. Dass er aber, im Vertrauen aufToscanel-
lis Idee von der Kugelgestalt der Erde, in ein damals noch
für möglich gehaltenes Nichts aufbrach, war die Tat eines

Mutigen.

Menschengerechtigkeit

Das neue Zeitalter, dessen Kraft von den oligarchisch
geführten, norditalischen, weltoffenen und doch auch vom
Geist der römischen Antike geprägten Stadtrepubliken
ausging, wandte sich im Denken, im künstlerischen Mo-

8



Wittenberg 15 7 7/20 7 7. Ein aufgebrachter Martin Luther im Mönchsgewand erklärt einem Paar, das einen Ablass gekauft hat, dass die

zugehörige Urkunde nichts wert sei: Nicht so finde man zu Gott, sondern einzig über den Glauben.

tiv und in der Architektur verstärkt dem Menschen zu.
Dass gerade die Wirtschaft, etwa Venedigs Handelsbeziehungen

in die Levante, zuerst den Menschen und sein

Leistungsvermögen erkennbar machte, erstaunt nicht.
Die Kunst söhnte den Menschen mit der Natur aus,
indem sie das Wesen in seine natürliche Umgebung setzte.
Die Welt wurde vom feindlichen Umfeld zur Heimat des

Menschen. Die italienische Renaissance hatte als erste das

Ideal des neuen Menschen proportionsgerecht und selbst-
bewusst ins Bild gesetzt. Es passte «als unser Abbild, uns
ähnlich» (Gen. 1,26) nicht mehr zum zürnenden, strafenden

Gott. Luther definierte Gottes Rolle neu (reformatorisch)

und glich so die Brüche aus. Damit wurde Gott
menschengerechter, massstäblicher.

Humanismus und
Optimismus

Der Humanismus war die wesentliche Geistes- und
Bildungsbewegung der Zeit. Er rückte den Menschen ins
Zentrum: Den fühlenden, lebendigen, leidenden und
denkenden Menschen. Die anthropozentrische Perspektive

wuchs am Humanismus, während das theozentrische
Wehbild des Mittelalters durch ihn allmählich verblich.

Die Beschäftigung mit Sprache, Literatur, Geschichte
und Philosophie als Selbstzweck ausserhalb eines religiösen

Zusammenhangs war Teil des humanistischen
Bildungsideals. Dieses blieb zwar, verglichen mit der heutigen

aufgeklärten europäischen Bildungsgesellschaft,
noch immer einer schmalen Elite vorbehalten, hatte aber

im Vergleich zum monastisch-scholastischen Bildungsideal

des Mittelalters, das statisch auf die Autorität des

Gelehrten fixiert war, an Breite ins Volk hinein gewonnen.

Mediatoren wie Martin Luther transformierten die

Bildungsinhalte auch im Bereich der Bibelkunde und

theologischen Lehre auf eine benutzerfreundliche,
allgemeine sprachliche Verständlichkeit. Die Revolution der
deutschen Sprache im Zeitalter Luthers - durch ihn mit
der Übersetzung der Bibel befeuert — förderte und verfeinerte

das Heilsverständnis. Es korrigierte das bestehende

Bild eines richtenden und strafenden Gottes und verlieh
diesem stattdessen im Aspekt der Gnade humane,
menschliche Züge. Vielen Menschen verhalf dies dazu,
eine bessere Existenzform zu finden und Kritik an
bestehenden Missständen, die eine optimistische Entwicklung
hemmten, zu üben. Vor diesem Hintergrund wurde
erstmals für viele die Entfaltung individueller Anlagen möglich.

Dies hatte gesellschaftliche und politische
Auswirkungen.

9



mmà

Wittenberg 1517/2017. 1521 Verbrennung einer Papstpuppe zum Zeichen der Unzufriedenheit mit dem Kirchenfürsten in Rom. Zu

Vorkommnissen der gleichen Art kam es immer wieder im Gebiet der deutschen Herrschaften. Rechts: Der aus St. Gallen stammende Augustinus

Schurff, Professor der Medizin an der Universität Wittenberg, nimmt (1526) eine der ersten öffentlichen Sektionen der Medizingeschichte

vor, und zwar an einem Kopf. Der Akt als solcher ist zwar (hier) nicht abgebildet, hingegen studentische Zuschauer und Bürger

sowie zwei junge Frauen, die sich ekelerregt abwenden.

Wissensquellen

Das Studium von antiksprachigen Texten (Lateinisch,
Griechisch) wurde zu einem Schlüssel nicht nur für die

historische Betrachtung, sondern auch für das Verständnis
der eigenen Zeit und Situation. Es beeinflusste die Reflexion

der eigenen sprachlichen Kultur und förderte die Liebe

zur Nationalsprache; Suche und Entdeckung antiker
Texte führten zur Suche und Entdeckung einer
eigensprachlichen Identität. Die Suche nach alten Textmonumenten

und deren Sicherung setzten Interesse, Entdeckerwillen

und eine Portion Dreistigkeit voraus. Während des

Konzils von Konstanz sollen sich die Konzilsväter ganze

Wagen- und Schiffsladungen von Büchern aus St. Gallen
und der Reichenau haben schicken lassen, um Belehrung
daraus zu schöpfen (Walter Berschin).

«frommen Diebstahls», den einen oder anderen Klassiker

aus dem «finsteren Kerker». Giovanni Aurispa brachte 1423

von seiner Reise nach Konstantinopel (Hauptstadt des

Oströmischen Reichs) über 200 Handschriften mit Texten
antiker profaner Literatur nach Italien; überhaupt widmete

er sein Leben dem Sammeln antiker Texte. Als 1453 das

Byzantinische Reich mit der Eroberung Konstantinopels
fiel, flohen zahlreiche griechische Gelehrte ins christliche

Europa. Bei der Reconquista der Iberischen Halbinsel
(1491 zumindest als militärisch-politisches Ereignis beendet,

jedoch noch lange nicht als kulturelles Trauma bewältigt)

sollen den christlichen Eroberern allein in der Bibliothek

von Cordoba rund 400000 Bücher in die Hände
gefallen sein, davon viele in griechischer und arabischer

Sprache abgefasst.

Sammeleifer

Der Humanist Poggio Bracciolini (1380-1459), päpstlicher
Vertreter am Konzil von Konstanz (1414-1418), durchstöberte

1417 die Bibliothek von St. Gallen nach Handschriften

antiker Autoren und trug eigenhändig, im Sinn des

Geld, Geld, Geld

Der Wohlstand, der durch den Handel entstand, ermöglichte

es, grosse öffentliche und private Kunstprojekte in
Auftrag zu geben. Das ehrgeizige Mäzenatentum starker
Fürstenhäuser stimulierte die Kunstszene auf der

produktiv-schöpferischen Seite ebenso wie auf der rezeptiv-sam-

10



Wittenberg 151712017. Martin Luther spricht vor der Schlosskirche zu Wittenberg (links geht es zum Tor, wo Luther die 95 Thesen

angeschlagen hat) gegen den Ablasshandel. Die einen Zuhörer nehmen die Botschaft interessiert auf, andere üben Zurückhaltung.

melnden zu absoluten Höchstleistungen. Erstmals seit

iooo Jahren regierte wieder Geld die Welt. Geld floss in
die Entdeckungsfahrten. Geld ermöglichte naturwissenschaftliche

Forschung. Geld führte zu Formen ungeheuren,

geradezu sagenhaften Reichtums (Medici, Fugger).
Standesgemässe Präsentation, Selbstdarstellung und
Konkurrenzverhalten verschlangen Unmengen von Geld.
Investiert wurde auch in den Kaufvon Reliquien — Heil tum,
die Aktien des 15. und 16. Jahrhundert, Lockmittel für
Millionen von Frommen in Europa, die sich aufmachten,

um in Kirchen, Klöstern und an Wallfahrtsorten etwas

vom göttlichen Schein zu erhaschen. Und schliesslich löste

der ungeheure Geldbedarf der Kirche für prunkvolle
Bau- und Ausstattungsprojekte die Reformation aus, da

die Mittel weitgehend aus Ablässen (resp. dem so genannten

Handel mit Ablassbriefen) gewonnen wurden.

Blick ins Paradies

Die spätmittelalterliche Mystik und Transzendenz hatten

zwar den Glauben stimuliert, gaben jedoch vielen keine

(genügend trostreiche) Antwort auf ihre brennenden Fragen

zum Dies- und Jenseits. Im Bibelwort, im Gesang und

in der Kunst offenbarte sich Gottes Reich, das Paradies, in
seiner ganzen Virtualität. Der letzte Abt des Klosters
St. Gallen vor dem Bildersturm, Franz Gaisberg (reg.
1504—1529), liess mit den von Bertschi, Wagner und Sicher

geschriebenen und illuminierten Codices Fenster ins Paradies

öffnen. Für die Ausstattung des Münsters sparte er
keinen Gulden.

Information

Die Erfindung des Drucks mit beweglichen, wiederver-
wend- und zu immer neuen Texten zusammenstellbaren

Lettern ca. 1450 durch Johannes Gutenberg war zwar nicht
der Beginn des Informationszeitalters (denn Informationen

gab es in allen Phasen/Zeitaltern der Menschheitsgeschichte).

Jedoch nahm auf dieser technisch flexibleren
Basis seither Schrifttum in gedruckter Form deutlich zu,
was auch durch Zahlen belegt werden kann. Das Zeitalter
Luthers bediente sich dieser modernen Technologie wie
keine Epoche davor. Die Thesen gegen den Ablass gelangten

schnell in gedruckter Form unter das Volk, wenn sie

nicht schon am 31. Oktober 1517 so, und dann gewiss in
deutscher Fassung, vorgelegen haben. In den gedruckten

11



Texten wurden schlagende Waffen gesehen, die schärfer als

alle Schwerter waren: Luther liess seine Schriften ebenso

drucken und breit streuen, wie dies die antilutherische,

von Rom aus gesteuerte Kirchenpropaganda tat. Da es sich

um ideelle, ja ideologische Texte gehandelt hat, mit der die
Parteien im Kampfmodus auf eigene Standpunkte
aufmerksam machen wollten, dürfte sich dies auf die
Preisgestaltung ausgewirkt haben. Wohl nie zuvor gelangte so viel
Gratisschrifttum unters Volk wie nach 1517; die Druckware

wurde zum Massenmedium - und genau dies war neu.
Luther legte mit seiner sprachlich revolutionären
Bibelübersetzung quasi eine neue Software für das technisch
moderne Gerät Letterndruckmaschine vor. Zurecht
nimmt in der Geschichte der Kommunikation die Zeit der
Reformation als ein ganz besonders wichtiges Kapitel
ihren festen Platz ein.

Pest und Apokalyptik

Eine Endzeitstimmung hatte Europa angesichts der immer
wieder und anscheinend in immer kürzeren Intervallen
einbrechenden Pestpandemien bereits vor 1500 erfasst. Die
Seuche galt als göttliches Strafgericht und war für die
Menschheit ein Trauma. Mit Blick auf die runde Zahl von
1500 Jahren seit der Geburt Christi bereiteten sich gegen
das Jahr 1500 viele auf die Apokalypse vor, von der man
annahm, dass sie unmittelbar bevorstehe und das Jüngste
Gericht einleite. Die Frömmigkeit drehte sich wie eine

Spirale neurotischer Zwangshaltung auf einen neuen
Höhepunkt zu. Andere begegneten dem Schwarzen Tod und
der eschatologischen Panik mit einem bewussten

Gegenprogramm, das mehr auf das Irdische gerichtet war.
Schliesslich ging das Jahr 1500 unapokalyptisch vorüber,

hingegen kehrte die Pest immer wieder zurück: In der

Eidgenossenschaft grassierte die Seuche 1519 in unvorstellbarem,

geradezu apokalyptischem Ausmass. Viele gaben
Fersengeld und flohen in andere Orte oder aufs Land oder in
besondere Refugien (Wälder, Alpen). Andere starben

einsam in ihren Häusern.

eigene Seelenheil und das der Angehörigen, die Angst vor
einem jähen, unvorbereiteten Sterben, die Angst vor dem
Gericht nach dem Tod waren der Antrieb zu solchen Werken,

die Besänftigung eines strafenden Gottes die
Absicht.

Erkenntnis und
Erlebnis der Gnade Gottes

Gnade als Gnade Gottes ist in Luthers Gottesplan ein
zentrales Wort. Der gnädige Gott ist Teil der so genannten
reformatorischen Entdeckung (Erkenntnis), ebenso der
Glaube an den Glauben als persönlicher Weg zu Gott. Dies
sei die «Gerechtigkeit Gottes», nicht die richterliche Strenge.

Diese Einsicht, durch die Angabe «auff dieser cloaca

auff dem thorm» ziemlich bestimmt lokalisiert, wird auch
als «Turmerlebnis» bezeichnet, das sich 1514/1515 ereignet
habe. Man neigt heute dazu, in der genauen Lokalisierung
eine Metapher auszumachen mit dem tertio comparatio-
nis des schnellen, erlösenden Durchbruchs. Zumindest
aus Luthers Wartburgzeit sind bei ihm schwere Verstopfungen

(Obstipation) überliefert.

Fridolin Sicher, der Sanktgaller Münsterorganist, erlebte

1526 eine besondere Form der Gnade: Schon als er nachts

in Konstanz vom Hochzeitsfest des Fritz Jacob von Anwil
aufbrach, fühlte er, offenbar infolge seines überhöhten
Weinkonsums, zum einen grosse Müdigkeit, zum andern
Hitze im Kopf. Unterwegs nach St. Gallen, in Aich
(vielleicht Aach bei Tübach), trank der seinen Brand spürende

Durstige ein Becken Milch aus, wobei er nur dreimal
absetzte: «und das wurkta». Zuhause wurde Sicher krank
(«kaim mich der durlof oder rür ain»), verbrachte nahe

dem Tod drei Wochen im Bett und verzeichnete in dieser

Zeit 700 Stuhlgänge. Sein Fazit: «Hab ich darumb ain-

zaigt, dass sich mengklich hüet vor milch trinken in die
hitz, dann es gar schedlich ist». Sein Dank an den Arzt:
«Aber Got der half mir wider uf die füess, dem si lob in
ewigkait.»

Kindliche Frömmigkeit

Zahlreich sind auch in der Ostschweiz die Werke der

Frömmigkeit, mit denen das Land förmlich
überschwemmt wurde. Der tiefe Glaube fand Niederschlag in
mannigfachem kirchlichem Brauchtum, im Bau von
Kirchen, in der kostbaren Ausstattung von Gotteshäusern, in
der Stiftung von Altären, Pfründen, sozialkaritativen
Einrichtungen und Jahrzeiten, in der Wallfahrt zu alten und
neuen Gnadenorten, in einer Kultur des Betens, in der

Jagd nach Ablässen. Zwischen 1450 und 1520 hatte die

Frömmigkeit in dieser Form stark zugenommen; sie wies

massenpsychotische, fiebrige Züge auf. Die Angst um das

Missstände

Die Häufung von kirchlichen Amtern (Simonie) durch
Kauf oder herrscherliche Gunsterweise kam auch in der
Ostschweiz verbreitet vor. Der Sanktgaller Abt Ulrich
Rösch versorgte seine Familienangehörigen, darunter auch

eigene Kinder, mit Seelsorgestellen und weltlichen
Ämtern. Dabei dürfte Korruption, gewiss aber ein ausgeprägter

Nepotismus im Spiel gewesen sein, was dem Volk nicht
verborgen blieb. Der Prunk einiger Prälaten bildete einen

ewigen Kritikpunkt zumal in einer Zeit, in der Armut
einen grossen Teil der Gesellschaft belastete. Dass einzelne
Prälaten aber den Prunk bis ans Grab pflegten und sich

12



dort nochmals mit allen Insignien ihrer irdischen Würde
dauerhaft abbilden liessen, wurde als unmoralische
posthume Standesdifferenzierung gesehen; radikal ebnete der

Bildersturm der Reformation solche Monumente, auch

jene des städtischen Patriziats, ein. Der Rechtsgelehrte
und Kleriker Christoph Winkler, der die einträgliche
Stadtpfarrpfrund Altstätten bewirtschaftete (allerdings
ohne dort physisch präsent zu sein), machte sich im Rheintaler

Städtchen zur unbeliebtesten Person; denn während

er es sich mit anderen lukrativen Aufträgen und Amtern

gut gehen liess, vernachlässigte er die Seelsorge in seiner
Altstätter Herde. Obwohl man in der Ostschweiz den
Handel mit Ablassbriefen nicht im gleichen Ausmass

kannte wie in den deutschen Herrschaften, sollten hier die

gleichen Gründe zu seiner Zurückweisung vorgebracht
werden: Der Ablasshandel war eine Täuschung des

Menschen, da sich die Glaubenden mit einem solchen Brief in
der Hand ihres Heils zu Unrecht sicher wähnten.
Vielmehr komme es, so die zentrale Position Luthers, auf die
innere Reue des Christen an, damit ihm Gott die Sünden

vergibt.

Reformation

Luthers «Thesenanschlag» vom 31. Oktober 1517 scheint

am Abschluss dieses Zeitenwandels zu stehen. Er wirkte
wie die Befreiung (Erlösung) aus einem Stau. Wohl gerade
weil Religion zutiefst persönlich ist, hielten sich in diesem

Lebensbereich überkommene Strukturen und
Wertvorstellungen am zähesten. Gerade weil Religion zutiefst
persönlich ist, fühlten sich die Menschen durch Luther in
ihrem Lebensplan angesprochen. Umso radikaler waren
die Folgen dessen, was Luther angestossen hat. Die Ereignisse

rund um die Tür der Schlosskirche von Wittenberg
werden zwar unterschiedlich betrachtet und gedeutet.

Hingegen bei den Folgen ist man sich gleicher Meinung:
Die von Luther in Bewegung gebrachte Reformation (lat.

«Wiederherstellung, Erneuerung» der ursprünglichen,
einzig auf der Bibel basierenden reinen Lehre) sollte Europa,

die Eidgenossenschaft und die Ostschweiz fundamental

verändern. Insofern hat Luther die letzte Strophe im
Abgesang auf das Mittelalter angestimmt.

besonderen sprachlichen Begabung sowie die philologische

Entdeckungslust ordneten Luther ein ins Konzept
des humanistischen Bildungsideals. Implosiv wirkte die
Kritik am Ablasshandel; nach Luthers Auffassung konnte
er in seiner mechanischen Ausgestaltung nicht funktionieren.

Während Luther mit den 95 Thesen einzig einen
Diskurs anregen wollte, brachen die tönernen Füsse dieser

Geldquelle (Ablasshandel) schnell weg. Die anhaltende,

von unerschütterlichem Mut und Vertrauen in Gott
getragene Kritik am Papsttum und vor allem an der

durchsichtigen Reaktion des Kirchenfürsten, über den
sich schliesslich Luthers Spott ergoss, setzten in der
bislang praktizierten Kritikkultur gegenüber höchsten
Autoritäten neue Massstäbe.

Quelle Abbildungen

Die hier als Bildstrecke eingefügten Szenenbilder stammen

aus: W360. Luther/Yadegar Asisi. 36o°-Panorama
«LUTHER 1517 — Glaube, Wissen, Selbstbestimmung»
(reformation 2017), Wittenberg 2017. Aufnahmen 2017,
Johannes Huber, St. Gallen.

Das Werk «LUTHER 1517 - Glaube, Wissen,
Selbstbestimmung» bildet in Wittenberg einen Höhepunkt des

Jubiläumsjahrs «500 Jahre Thesenanschlag 1517/2017». Als
didaktisch frische Form der Vermittlung historischer
Vorgänge visualisiert das 36o°-Panorama zentrale Ereignisse
des reformatorischen Geschehens, aber auch Szenen aus
dem Alltag der Zeit Luthers. Das spannende Panorama ist
ein Werk von Yadegar Asisi, geb. 1955. - www.witten-
berg360.de - Literatur: Luther. Yadegar Asisi 36o°-Pano-
rama, Berlin 2016.

Profil-Identität

Das humanistische Credo «ad fontes» («zu den Quellen»)
ist in Luthers Werdegang zum Reformator zweifach

ausgeprägt: Einerseits sucht er nach Antworten in der Heiligen

Schrift, anderseits befasste er sich sprachringend mit
dieser auf philologischer Basis. Das Ergebnis dieses

Prozesses war die integrale Übersetzung zuerst des Neuen
Testaments aus dem Griechischen ins Deutsche, dann des

Alten Testaments. Allein diese Leistung aufgrund einer

13


	Licht am Horizont 1517 : die sanktgallische Ostschweiz im Spiegel des Weltgeschehens

