
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Band: 151 (2011)

Artikel: Heilen bei Paracelsus

Autor: Gantenbein, Urs Leo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946232

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heilen bei Paracelsus

Dr. med. Urs Leo Gantenbein

Im herzen wächst der arzt, aus gott geht er, des natürlichen
liechts ist er, der erfahrenheit. (Paracelsus, Von hinfallenden
Siechtagen der Mutterf

Mit diesem Ausspruch umriss Hieophrastus von Hohenheim

(1493/94-1541), genannt Paracelsus, seine ärztliche

Einstellung mit wenigen Worten: Durch eine von Herzen
kommende Empathie erkennt der Arzt die Bedürfnisse
seines Patienten, fühlt sich Gott als höchster Heilinstanz
verbunden, lässt sich von seiner Intuition leiten und
gründet seine Entscheidungen auf die eigene Erfahrung
anstelle von trockenem Buchwissen.2

Die folgenden Ausführungen sollen einen Einblick in die
oft als eigentümlich empfundene paracelsische
Gedankenwelt geben. Paracelsus lebte an der Wende vom
Mittelalter zur Neuzeit und trug mit seinen Ideen nicht wenig
zu einer radikalen Umschichtung der damaligen Vorstellungen

bei. Moderner ausgedrückt: Er darf zu den rastlosen

Genies der Renaissance gezählt werden, die durch ihre

Einzelleistungen zu einem allgemeinen Paradigmenwechsel

beitrugen. Die Epoche nach 1500 führte nicht nur zu
einer neuen Ausrichtung im Erleben der Natur und ihrer
wissenschaftlichen Beschreibung, sondern war auch eine
Zeit religiöser und sozialer Umwälzungen, die Zeit der
Reformation und der Bauernkriege.

Hohenheim war ein Einzelgänger, der sich mit allen überwarf,

die seinen Ideen nicht folgen wollten. 1527 hatte
Paracelsus den Höhepunkt seiner äusseren Laufbahn
erreicht: Er wurde zum Basler Stadtarzt und Universitätslehrer

berufen. In einer rastlosen Folge von Vorlesungen
wollte er in wenigen Monaten die gesamte Medizin
erneuern - nur ein halbes Jahr später wurde er mit Schimpf
und Schande aus der Stadt gejagt. Ein weiterer Schlag

folgte 1530, als er in Nürnberg unerwartet mit einem
Druckverbot belegt wurde. So kam es, dass zu seinen
Lebzeiten nur wenige seiner zahlreichen Schriften gedruckt
wurden. Sein weiterer Weg führte ihn 1531 nach St.Gallen,

wo er den Bürgermeister Christian Studer (1458-1531)

über eine längere Zeit behandelte.3 Sowohl Johannes
Kesslers (1502-1574) Sabbata wie auch Johannes Rütiners
(1501-1556) Diarium wissen von diesem Aufenthalt zu
berichten.4 Paracelsus vollendete in St.Gallen sein mehrteiliges

medizinisches Werk Opus Paramirum, worin er unter

anderem den Weg zu einer physiologischen Alchemie
aufzeigt, die Körpervorgänge erklären soll.3 In St.Gallen
beobachtete Paracelsus im August 1531 die Erscheinung des

Halleyschen Kometen, den er in seiner Vßlegung des Com-

meten unverzüglich einer theologischen Deutung zuführte.6

In der Hoffnung, in St.Gallen endlich auf eine breite

Anerkennung zu stossen, widmete Paracelsus das Opus
Paramirum dem Bürgermeister und Arzt Joachim Vadian
(1484—1551), der ihm jedoch die kalte Schulter zeigte.7
Nach dieser mehrfachen Zurückweisung, zunächst in
Basel, dann in Nürnberg und schliesslich in St.Gallen,
wandte sich Paracelsus einige Jahre von der Medizin ab

und ergab sich in theologische Schriftstellerei, vermutlich
im Appenzellerland.

1 SW 8, 5. 321. Die Paracelsuszitate beziehen sich auf folgende

Ausgaben: Theophrastus von Hohenheim, gen. Paracelsus: Sämtliche

Werke. 1. Abteilung, Medizinische, naturwissenschaftliche und

philosophische Schriften, 14 Bde. Hg. v. Karl Sudhoff. München und
Berlin 1922-1933, hier abgekürzt als «SW» mit Band- und
Seitenangabe. Neue Paracelsus-Edition, hg. v. Urs Leo Gantenbein. Berlin

und New York 2008-, hier abgekürzt als «NPE». Die von Sudhoff
für seine Ausgabe gewählte eigenwillige und zum Teil problematische

Orthographie wird für diesen Aufsatz graphematisch dem

Neuhochdeutschen angeglichen, vgl. zu diesem Vorgehen bei
NPE 1, S. 117-121.

2 Für die kritische Durchsicht meines Textes bin ich Gertraud und Ru¬

dolf Gamper zu Dank verpflichtet.
3 Über Paracelsus' St. Galler Zeit wurde schon mehrfach berichtet:

Eduard Schubert u. Karl Sudhoff: Paracelsus-Forschungen, 2. Heft.

Ausführliche Documente zur Lebensgeschichte Theophrasts von

Hohenheim. Frankfurt a.M. 1889, S. 123-159; Werner Vogler:
Paracelsus und St.Gallen, in: Nova Acta Paracelsica N.F. 3 (1988), S. 28-
31; Ders.: Ein neues Dokument zum Aufenthalt von Paracelsus in

St.Gallen im Jahre 1533, in: Nova Acta Paracelsica N.F. 3 (1988),
5. 26-27; Edwin Rosner: Studien zum Leben und Wirken des

Paracelsus in St.Gallen, in: Nova Acta Paracelsica N.F. 3 (1988), S. 32-
54; Peter Ochsenbein: Paracelsus in St.Gallen, in: Schweizerische

Rundschau für Medizin, Praxis 82, no. 51-52 (1993), S. 1496-1500.
4 Vgl. Ernst Götzinger (Hg.): Johann Kesslers Sabbata. Chronik der

Jahre 1523-1539. Zweiter Theil. 1526-1539. St.Gallen 1868,
S. 288-289; Johannes Rütiner, Diarium 1529-1539, hrsg. v. Ernst

Gerhard Rüsch, St.Gallen 1996, 1.390, 1.391, 1.538, 11.45.

5 Urs Leo Gantenbein: Paracelus und seine physiologische Alchemie

in St.Gallen, in: Thomas Hofmeier u.a., Alchemie in St.Gallen,

St.Gallen 1999, S. 13-18.

6 Edition in Urs Leo Gantenbein, Pia Holenstein Weidmann (Hg.):
Paracelsus. Der Komet im Hochgebirg von 1531, Zürich 2006.

7 Rudolf Gamper: Paracelsus und Vadian. Ihre Begegnung in

St.Gallen, in: Gantenbein, Holenstein Weidmann (wie Anm. 6),

S. 117-130.

45



; NON .1 I QV1 SWS ESS-rWÎifr^i-.MIw'ME' DONVM. V" xfV

EfowVn»^«' ?W'>p M».v»l' ' " » 3 *"T 'J t'
CV.«,»PJIf? Co»V>»/»rtir. S./î $<£,,(«<»>(> Ç<r»« <SfÇ'fi)rfT?.«jÇr«p,

- s-

nnY Stl LOB.l-ltro.DEmENSeiEN KV.DEN ENTSCHATMEM EIN EW CK RHV.AMEN3

CX» fc-f A~S> k"5«~i
f> I

WU> 0«, >***

IP., ßm«~ «*4$.«WrÔ
fi*P, rf,.&«y.f^Qf8^^
<$;J*«**TrT«nVtt«#
(&.Ô «.ô», &««&?..» •*

tV fltÇuft xDtr£><Bß«»W„w

aD.y rhh"
q^~S,«B «,w?W v-'S j-â" f4*-

(pi«»* ftiiwt« AjV«r®"A**
£P«$r«

<3r£yite£l)iyi*M,

r-6(§uo/«$v»f*-.~-

tUT^XÂ
ix'ijnjVi.Oiraki?«

^wiiiipynwi»,, JJyiPvir-^

XteBsz;y&.

e*w i~ g«-,tw«0 *9«m .f»
<jSw«n ft«r«r D*w«» »RV ftfV,
CftO«*, Wv f.»» Ar (4-«^'"M
ea—
®(iS?s^7W?Vr'~®'' 'Ä9»wll &t -,.j£.-^."G.. IX"'8l
S*V«»» A»ji •ft jroA V-JWW,-

$g* «rfr* /UCn. ß— *«Y-^
23~J,W,»\*û ö.(ft 4

(S^BIT-Wlfi Vi /&$(» «l(Çv fn. .g,»'
*>5** fi 8"" A» •»*»•»><

ÔP qS? A« \0V Skr r»'.0P,ff«

HioS «rflHrtn A»ff»V 14-

° ftB -'-® ._ÎL_:iwi. C «&Aw»»>Ma,3 ""JCv2«§. r Ûf£r« »'«S. S** "•> «A «

Tj-tr Amr W» «> JÄ«*>»0 f«-* «. j««», fclïfw, fifaOm'Vi» &« <frrr*, jlrrtWrr.ji ^xAOwt A» 9*rr>
<S,rV.>W Mw pOrr /WAh.P f„9 V.W ûtfy 'g«,l mW.tY ng g«Q •''

•5:NT VON GOT, DES TEVFELS ABER SEIN EIN SPOT H«>TF£OPHiASTV.5 PAjfeXbi

"\YM
il :

m*
iSÉP;,

Paracelsus-Flugblatt von Balthasar Jenichen, Nürnberg, nicht vor

1605 (Kantonsbibliothek St. Gallen, Vadianische Sammlung L 393/1,

auf das Vorsatzblatt geklebt).

Paracelsus stellte sich gegen die Medizin seiner Zeit. Während

des Mittelalters beriefen sich die Gelehrten

vorwiegend auf die Autoritäten der antiken und arabischen

Medizin wie Aristoteles, Hippokrates, Galen, Celsus,

Avicenna, um nur die bekanntesten zu nennen. Diese

Schriften wurden eifrig diskutiert, interpretiert, aber es

wurde wenig neues Wissensgut hinzugewonnen. An
medizinischer Theorie war die Säftelehre allbeherrschend.
Danach befanden sich die vier Humores Blut, Schleim,

gelbe und schwarze Galle im menschlichen Körper in
einem wohldefinierten Verhältnis. War dieses Gleichgewicht

der Säfte gestört, so entstand Krankheit, die durch
Ausleiten der überflüssigen Säfte kuriert werden musste.
So liess man zum Beispiel zur Ader, purgierte mit einem
Abführmittel oder einem Brechmittel usw. Die Arzneimittel

wurden vorwiegend aus dem Pflanzenreich gewonnen

ohne grosse Zubereitung oder Veredlung.

Paracelsus war mit dieser Doktrin zutiefst unzufrieden.
Durch diese vier Humores wurde nach seiner Meinung
die ganze medizin betrogen,8 So schuf er sich ein eigenes

System. Treffend skizziert Paracelsus die Grundzüge seiner

neuen Theorie im Buch Paragranum (1530). Als Kernlehre

seines Weltbilds postuliert er darin die vier Säulen

der Medizin: die Philosophia, die Astronomia, die Alche-
mia und als vierte Säule die ärztliche Tugend.

Mit Philosophia meint Paracelsus die Kenntnis von der

Natur und vom Leben, also eigentlich Naturphilosophie.
Zentral ist in diesem Zusammenhang sein Begriff vom
«Licht der Natur». Dieses Licht beinhaltet eine intuitive
Erkenntnis der Naturzusammenhänge und bildet eine
wesentliche Richtschnur für den erfolgreichen Arzt. Die
Natur ist für den Arzt deshalb so grundlegend, weil er darin

die Grundstoffe für seine Medikamente findet, denn

in der natur ist die ganze weit ein apothekerP und die natur
ist die, die dem kranken arznei gibt.10 Deshalb soll der Arzt
aus der Natur wachsen, so ist es vonnöten, dass er aus der

natur geboren werd und nit zu Leipzig oder Wien.11 Er soll
also von der Naturkunde herkommen und nicht am
trockenen Wissen der medizinischen Fakultäten zu Leipzig
und Wien kleben bleiben. In der Natur findet sich das

buch der arznei12 und nicht in irgendwelchen
Bibliotheken.

Die Astronomia, die zweite Säule, zeigt dem Arzt die
geheime Verbindung zwischen der grossen Welt mit der

kleinen Welt des menschlichen Leibes auf. Diese
Mikrokosmos-Makrokosmos-Lehre geht auf eine uralte Vorstellung

der hermetischen Philosophie zurück, die besonders

in der Renaissance im Kreis der Neuplatoniker eine

Wiederbelebung fand. Die himmlische Sternenwelt prägt den

irdischen Dingen unsichtbare Kräfte auf, die durch
bestimmte äusserliche Merkmale erkennbar werden. Diese

Signaturenlehre ermöglicht es dem Arzt, die Heilkräfte
von Pflanzen, Tieren und Mineralien aufzudecken. Er

muss also der arznei art erkennen nach dem gestirn, denn

der himmel muss dir's leiten,13

Das allein genügt noch nicht. Die Heilkräfte, die tagend
und kräft in der arznei,14 sind noch verborgen, sie müssen

erst offenbar gelegt werden. Dies leistet die dritte Säule:

die Kunst der Alchemie.15 Durch die Alchemie wird der

Mensch zum Vollender der Schöpfung. Die Arznei ist

zwar geschaffen von Gott, aber nicht bereit bis aufs ende,

sonder im schlacken verborgen.16 Die Alchemie muss nun
das unnütz vom nützen tun,17 die Dinge zu ihrer Reife führen.

In diesem Sinne fährt Paracelsus fort:
Dann die natur gibt nichts an tag, das aufsein statt
vollendet sei, sonder der mensch muss es vollenden. Diese

Vollendung heißet alchimia. Dann ein alchimist ist der becke,

indem, so er brot bacht, der rebmann, indem, so er wein
macht, der weber, indem, dass er tuch macht. Also, was aus
der natur wachst dem menschen zu nutz, derselbige, der es

dahin bringt, dahin es verordnet wird von der natur, der

ist ein alchimist.18

46



Die Vollendung kann erst erreicht werden, wenn das

Unnütze oder sogar Schädliche vorher entfernt wird, denn es

liegt in allen guten dingen auch gift.19 Man muss also dafür

sorgen, dass das gift hinweggenommen werde; das muss

durch scheiden geschehen.20 Dieser Prozess des Scheidens

des Nützlichen vom Unnützem, diese praeparatio ist nichts

als separatio puri ab impuro,2i also die Trennung des Reinen

vom Unreinen. Die «separatio puri ab impuro»
kommt nun einem zentralen Lehrsatz der paracelsischen
Arzneimittellehre gleich. Sie entspricht dem «Solve et

coagula» der mittelalterlichen Alchemie, dem Lösen und
Binden. Dieser Prozess erfolgt dadurch, dass die rohen
Arzneistoffe in ihre reinen Bestandteile aufgetrennt und
dann wieder durch einen chemisch-alchemischen

Vorgang zusammengefügt werden. In Anlehnung daran

nannte Paracelsus seine Heilmittelherstellung und
Scheidekunst auch ars spagirica22 spagirei,23 spagiric24 oder spa-

gyria,2'' vermutlich basierend auf den griechischen Stämmen

«spao» (trennen) und «agiro» (verbinden). Paracelsus

gebraucht diese Bezeichnung in einer solchen Weise, als

ob sie schon allgemein bekannt wäre. Allerdings ist die

«spagiric» sprachlich vor ihm nicht nachweisbar.26

Die Alchemie wird damit zu einer Kunst, die Niederes in
Höheres umwandelt. Anders ausgedrückt: Der zunächst
noch unsichtbare, reine Wirkstoff wird durch den alche-

mistischen Prozess sichtbar gemacht. Damit besteht die

eigentliche Aufgabe der Alchemie im Sichtbarmachen: So

eröffnet's die kunst, die solchs dahin bringet und sichtig
macht.27 Weiter stützt sich die Alchemie wie keine zweite
andere Kunst auf das Experiment auf gut Glück, wenn sie

Neues finden will: Nun ist in der alchimei ein solcher

brauch, dass man für undfür sucht aufgut hoffnung.28 Das

erfordert vom Alchemisten eine stete Wachsamkeit,
indem er mehr auf seine Erfahrung zu bauen hat als auf die
Schriften der Alten: Und was die experienz, die als ein richtet

ist, bewährt oder nit bewährt, das soll angenommen oder

nit werden.19 Die erfahrungsbetonte Methode der Alchemie

wird damit zum Ausgangspunkt experimenteller
Naturwissenschaft.

Die geheime und zunächst noch unsichtbare Wirkkraft,
die sich in allen pflanzlichen, mineralischen oder
tierischen Stoffen findet, bezeichnete Paracelsus als «Arca-

num». Nun entspricht nach seiner Vorstellung dem

Arcanum ein Stern (astrum) im Makrokosmos. Hinter dem
Arcanum steht also ein kosmisches Prinzip, das die
heilende Idee oder Potenz versinnbildlicht, die im noch
rohen Arzneistoff steckt. Der kranke Leib verlangt geradezu

nach einer solchen gereinigten, quasi geistigen Arznei:
er nimmt nichts an mit lust, dann das ihm spiritualisch
ist.30 Wird dann das zutreffende Arcanum gefunden und
gelangt nach Verabreichung in den Leib, so erlangt es

seine Höchstform und erstrahlt wie ein regenbogen im
himmel, ein bild oderform im spiegelN Dabei besteht der

eigentliche Zweck des Arcanums im Beheben der geistigen

Krankheitsursache: auszuführen den geist der krank-
heit.32 Es sollen nicht bloss im Sinne der alten Säftelehre

Symptome bekämpft werden, indem die «materia pec-
cans» (schadhafter Krankheitsstoff) durch drastische
Methoden ausgeleitet wird. Paracelsus' Vorstellungen von
Krankheit und Heilung kommen der Homöopathie sehr

nahe, die von Samuel Hahnemann (1755—1843) entwickelt

wurde.33 Die Kunst des Arztes besteht nun darin,
für die Heilung jenes Astrum aufzuspüren, das dem Wesen

des Patienten und seiner Krankheit am besten

entspricht. Steht das Astrum einmal fest, ist der Weg zum
heilenden Arcanum nicht mehr weit. Mit seiner blumigen

Sprache vergleicht Paracelsus den Arzt mit einem

Jagdhund, der den Arcana nachjagt. So wie der Hund das

Wild in der Nase hat, so muss der Arzt die «anatomei»

(Beschaffenheit) des Kranken vor Augen halten, um die
in Frage kommenden Arcana untereinander zu vergleichen.34

Alchemie war für Paracelsus noch mehr als Heilmittelzubereitung.

In seiner umfassenden Weltsicht, in der
Mensch und Kosmos unzertrennbar verwoben sind, sah

er die Alchemie auch als Gleichnis für sämtliche Wand-

lungs- und Wachstumsprozesse. Der Schöpfer ist der

8 SW 8, S. 79 (Paragranum, Vorrede und erste beide Bücher).

9 SW11,5. 195 (Labyrinthus medicorum errantium).
10 SW 8, S. 140 (Paragranum, letzte Bearbeitung).
11 A.a.O.

12 A.a.O., S. 354-355.
13 SW 8, S. 183-184 (Paragranum, letzte Bearbeitung).
14 SW 8, 5. 124 (Paragranum, letzte Bearbeitung).
15 Zur Alchemie des Paracelsus vgl. Urs Leo Gantenbein: Separatio puri

ab impuro: Die Alchemie des Paracelsus, in: Nova Acta Paracelsica

N.F. 11 (1997), S. 3-59.
16 SW 8, S. 187 (Labyrinthus medicorum errantium).
17 A.a.O., S. 189.

18 SW 8, S. 181 (Paragranum, letzte Bearbeitung).
19 A.aO., S. 197.

20 A.a.O.

21 SW 4, S. 132 (Schüleraufzeichnungen zu De Gradibus).

22 A.a.O., S. 115.

23 SW5, S. 463 (Antimedicus).

24 SW 4, S. 132 (Schüleraufzeichnungen zu De Gradibus).

25 SW 9, S. 55 (Opus Paramirum).

26 A.a.O.

27 SW 9, S. 46 (Opus Paramirum).

28 SW 2, S. 174 (Von den Natürlichen Dingen).

29 SW 11, S. 190 (Labyrinthus medicorum errantium).

30 SW 3, S. 155 (Neun Bücher Archidoxis).

31 SW 11, S. 209 (Labyrinthus medicorum errantium).

32 Paracelsus: Vom Ursprung und Herkommen der Franzosen, ed.

Sudhoff 3 (1930), S. 296.

33 Vgl. Urs Leo Gantenbein: Similia Similibus: Samuel Hahnemann und
sein Schatten Paracelsus, in: Nova Acta Paracelsica N.F. 13 (1999),
S. 293-328.

34 SW 8, S. 365 (Von hinfallenden Siechtagen der Mutter).

47



göttliche Alchemist, der alles lenkt und zur Reife führt.
Sämtliche physiologischen Vorgänge sind ein Wirken dieser

verborgenen Alchemie:

Was macht die birn zeitig, was bringt die trauben? Nichts
als die natürliche alchimei. Was macht aus gras milch, was

macht den wein aus dürrer erden? Die natürliche digestion.

35

So wie die Alchemisten in der Rückflussdestillation den

Weingeist zirkulieren lassen, so zirkulieren die Säfte in
den «natürlichen gewächsen» (Pflanzen, Tiere, der

Mensch).36 Im menschlichen Körper waltet ein Alchemist,

der «Archäus», und führt dort seine Operationen
aus, indem er sublimiert, destilliert und reverberiert.37

Das Laboratorium im Körper lässt sich genau lokalisieren:
Nun ist der magen der alchimist,38 denn die Form des

Magens lässt unweigerlich an eine Retorte denken. Dieser
Alchemist trennt durch die scheidend kraft im magerd^von
der Nahrung das Giftige, Unbekömmliche, das gift in sein

sack, das gute dem leibN

So hatgott uns ein alchimisten gesetzt, dass das gift, das wir
unter dem guten einnehmen, nicht als ein gift verzehren,

sonder dasselbig vom guten scheiden. Was wir euch von diesem

alchimisten erzählen, das sollt ihr wohl vermerkend1

Auf diese Weise wies Paracelsus den Weg zu einer Chemie
der physiologischen Körpervorgänge. Diese physiologische

Alchemie war seine Antwort auf die Säftelehre.

Die vierte Säule der Medizin bildet die Tugend. Die Ethik
des Arztes war für Paracelsus stark von seinem christlichen

theologischen Denken und religiösen Empfinden ge-

35 51/1/8, 5. 181 (Paragranum, letzte Bearbeitung).

36 SW 2, S. 195 (Von den Natürlichen Dingen): «Wie die alchimisten in

circulatorio oder pellicano zircuiieren den spiritum vini, also zircu-

liert auch das astrum aestivale, das liquidum in den natürlichen
gewächsen.»

37 SW 11, S. 188 (Labyrinthus medicorum errantium): «Der archäus,

der inwendig vulcanus hernach, der weiß zu zircuiiern und präpari-

ern nach den stücken und austeilung, wie die kunst in ihr selbs

vermag mit sublimiern, distilHern, reverberiern etc. »

38 SW 8, 5. 123 (Paragranum, Aufzeichnungen zum 1. und 3. Ab¬

schnitt).

39 51/1/9,5. 137 (Opus Paramirum).

40 SW 1, 5. 190 (Elf Traktat von Ursprung, Ursachen, Zeichen und Kur

einzelner Krankheiten).

41 A.a.O.

42 Für einen Überblick über die Geschichte der ärztlichen Ethik und ins¬

besondere bei Paracelsus vgl. Urs Leo Gantenbein: Medicus ex Deo:

Die ärztliche Ethik des Paracelsus im Licht antiker und mittelalterlicher

Traditionen, in: Nova Acta Paracelsica N.F. 12 (1998), 220-262.
43 SW 8, 5. 264 (Von den hinfallenden Siechtagen).

44 SW 8, 5. 264 (Von den hinfallenden Siechtagen).

45 SW 7, S. 369 (Spitalbuch).

46 SW 8, 5. 322 (Von den hinfallenden Siechtagen der Mutter).
47 SW 8, S. 355 (Von den hinfallenden Siechtagen der Mutter).

prägt.42 Wie bei Hildegard von Bingen war für ihn die

Barmherzigkeit des Arztes eine Ausdrucksform der
Nächstenliebe gegenüber Armen und mittellosen Kranken und
gehörte zu seinen höchsten Idealen. In seiner Schrift über
die Epilepsie (Von den hinfallenden Siechtagen) stellt er die

Barmherzigkeit, den Schulmeister der ärztenß an die erste
Stelle. Sie soll einem Arzt angeboren sein, und das

schlimmste ist, wenn sie diesem fehlt.44

Hohenheim orientierte sich in erster Linie an den
Evangelien und besonders an der Bergpredigt. Auf die zentralen

Begriffe seiner Ethik, nämlich Liebe und Barmherzigkeit,

kommt Hohenheim naturgemäss in jenen Schriften
zu sprechen, die von der Betreuung Armer und Ausges-

tossener handeln, die in besonderem Masse auf solche

Tugenden angewiesen sind. So besinnt er sich im Spitalbuch

(1529) auf den Gedanken des Hospitals als Sammelplatz

für Bedürftige aller Art, die einen menschlichen Arzt
brauchen, der die Nächstenliebe wirklich lebt. Auch den

angeblich unheilbar Kranken, von denen sich die Ärzte
nach alter Tradition abwenden, um durch ihr Unvermögen

nicht ihrem Ruf zu schaden, schenkt Paracelsus seine
besondere Aufmerksamkeit, so den Epileptikern im schon
erwähnten Buch Von den hinfallenden Siechtagen (1530),
den Hysterikern in der Schrift Von den hinfallenden Siechtagen

der Mutter und den Pestkranken in den Drei
Büchern von der Pest. Im Spitalbuch finden sich die grossartigen

Aussagen zur empathischen Haltung gegenüber den

Kranken, die sich noch heute jeder Arzt und jede Ärztin
auf die Fahne schreiben sollte. Unweigerlich wird man an
das 13. Kapitel des ersten Korintherbriefs des Paulus

erinnert, wenn Paracelsus von Liebe und Hoffnung spricht:
Das höchst, so wir ärzt an uns haben, ist die kunst, nachfolgend,

das dem gleich ist, ist die liebe, und deren zweien ist
die hoffhung ihr beschlussN

Die Liebe ist aber nur dann gross, wenn sie sich überwinden

muss. Dies trifft zu bei ekelerregenden Krankheiten
wie Pest und Aussatz. So ruft Paracelsus die Ärzte dazu

auf, die Augen nicht zu verschliessen, denn nach dem

Evangelium (Matth. 25,40) hilft er letztlich Gott selbst,

wenn er sich den armen Kranken zuwendet:

Es ist ein groß und ein hochs, dass uns gottfür unser äugen
läßt liegen solche kranken — und er ist's selbst. Nun was

gedenkt ihr, dass ihr die äugen abwenden? Soje in euch ein

getreuer christenlicher blutstropf wäre, so sollten ihr
hinzugehen, raten, helfen, speisen, tränken — und ihr lassent's

liegen!46

Auch vor einem grotesken und furchterregenden
Erscheinungsbild wie einem epileptischen Grand-Mal-Anfall
(«paroxysmus») soll der Arzt nicht zurückschrecken,
sondern hinzugehen und dem Leidenden in seiner Not
beistehen.47 Wenn sich der Arzt einem Kranken zuwendet,
so hat er in diesem Gott selber geholfen.

48



Auf der anderen Seite heilt und hilft für Paracelsus der

Arzt nicht aus sich heraus, sondern Gott wirkt durch ihn:
Dann was der arzt tut, ist nit sein werk.48 Vielmehr ist Gott
der lehrer der arznei,49 der recht arzt und die ärznei selbst.50

Ohne Gott ist alles ein narrheit, weswegen wir am ersten

suchen sollen das reich gottes, da liegt der schätz}1 Wenn
sich der Arzt für seine Arzneien aus der Natur bedient, so

ist er ein knecht der natur, jedoch gott ist der herr der natur,
woraus folgt, dass der arzt niemands gesund macht, allein

gott gebiet ihm an die statt}1

Die eigentliche Heilung erfolgt also durch Gott, indem er
es ist, der durch den Arzt wirkt. Gott will sich deshalb

nicht offenbaren und versteckt sich geradezu hinter dem

Arzt, weil der Kranke in die ärztliche Kunst Vertrauen

schöpfen soll.53

Ein neues Licht auf die Aufgaben des Arztes wirft die
Abendmahlslehre des Paracelsus, die mit dem Mysterium
der unbefleckten Geburt Jesu verbunden ist,54 eine Lehre,
die er vermutlich nach seinem Aufenthalt in St.Gallen im
Appenzellerland aufgezeichnet hat. Der Abendmahlsgedanke

wird nicht nur in den noch unedierten
Abendmahlsschriften behandelt, sondern wird bereits in den

Kommentaren zum Matthäusevangelium entwickelt.55
Den Ausgangspunkt bildet für Paracelsus der Limus, der
Lehm oder Erdenkloss, aus dem Gott bei der Schöpfung
den Menschen gemacht hatte (Gen 2,7). Dieser Limus
pflanzte sich als eine Art Ursame von Generation zu
Generation fort, von Adam dem Urmenschen über Stammvater

Abraham bis zu Joseph, dem Gemahl Marias, in
dem der erste Limus endete: Also ist von dem limo Abrahae
der letzt des limi geboren mit namen Joseph, und also dieser

limus in ihm geendt}6

Das Besondere an der Geburt Jesu bestand nun darin,
dass sich im Neuen Testament ein neuer, nicht aufAdam
zurückgehender Limus manifestierte und sich mit Maria
vereinigte, sozusagen ein göttlicher Same, ein Fleisch und
Blut von oben herab:

Darum, dass sie [Maria] von einem andern limo war,
mocht sie nit von mannen geschwängert werden, dann die
kinder des ersten limi haben nit natürliche gemeinschafi
mit den töchteren des andern limi. Darum so gehört die

einig tochter aus dem andern limo gott zu, uf dass sie

geschwängert werd von dem heiligen geist [...] das ist nit
nach menschlichem samen oder willen, sonder göttlichen,
ein fleisch und blut von oben herab}7

Während Adam der erste war, der von der Erde im
sterblichem Fleisch geboren worden war, so war Christus die

neue Kreatur, der Erstgeborene vom Himmel herab in
einem ewigen Fleisch. Der Begriff der «neuen Kreatur» oder
der «neuen Geburt», der auf Paulus zurückgeht, ist in den
Abendmahlschriften des Paracelsus von zentraler Bedeu¬

tung. Christus ist die «neue Erde», der andere Adam, aus
dem der Mensch neu geboren wird.58

Durch diese neue Geburt eröffnen sich nun ungeahnte
Möglichkeiten. Paracelsus fragte sich, weshalb Jesus und
die Apostel in der Lage gewesen waren, Dinge zu tun, die

ein gewöhnlicher Arzt nicht vollbringen konnte. Weshalb
konnten sie Wunder vollbringen, Hungrige aus dem
Nichts speisen, Lahme, Blinde und den Aussatz heilen,
Teufel austreiben und sogar Tote auferwecken? Paracelsus

Antwort darauf lautet, dass dies kraft des göttlichen
Samens des Neuen Testaments geschehen konnte:

Aus der kraft haben sie ausgeworfen alle krankheiten, auch
die krankheiten, die der alten kreaturen nit müglich war
zu nehmen [...] nit allein gemeine krankheiten, sonder

auch teufel austreiben, aussätzig reinigen und ein jede
krankheit gesund zu machen.59

Die neue Schöpfung bleibt aber nicht allein auf Christus
beschränkt, sondern wird auch auf die Apostel übertragen.

Somit erblickt Paracelsus in der Aussage des Evangeliums

den Aufgang einer neuen apostolischen Medizin.
Genauso wie Gott den Kräutern im Feld und den Wurzeln

heilende Kraft verliehen hat, so werden nun die Apostel

damit ausgestattet:

Also hat Christus auch geben den apostlen den gewalt der

neuen kreatur, dass sie fürhin im neuen testament sollen

die arznei sein, so die leut sollen gesund machen,60

Damit war eine neue Arznei entstanden, ein neuer Brauch
der Gesundmachung, eine neue vollkommene und himmlische

Arznei, die nicht mehr auf die Heilmittel aus der
herkömmlichen Apotheke angewiesen war.61

48 SW 8, 5. 265 (Von den hinfallenden Siechtagen).

49 SW 8, S. 208 (Paragranum, letzte Bearbeitung).
50 SW 11, S. 137 (Sieben Defensiones).

51 A.a.O., S. 171-172, in Bezugnahme auf Matth. 6,33 und Matth.

13,44.

52 SW 1, 230 (Volumen Paramirum).

53 A.a.O. S. 229.

54 Vgl. Michael Bunners: Die Abendmahlschriften und das medizinisch-

naturphilosophische Weltbild des Paracelsus. Diss, theol. (masch.)

Berlin 1961; für die folgenden Ausführungen vgl. v.a. Urs Leo

Gantenbein: Gesundheit und Krankheit in den Matthäus-Kommentaren
des Paracelsus, in: Salzburger Beiträge zur Paracelsusforschung 34

(2000), S. 47-72. Die Edition der Abendmahlsschriften wird in NPE

6 erfolgen, vgl. www.paracelsus.uzh.ch.
55 Edition in NPE 2-4
56 Erster Matthäuskommentar, Kommentar zu Matth. 1,16. Die Edition

dieses und der folgenden Zitate erfolgt in NPE 2.

57 Erster Matthäuskommentar, Kommentar zu Matth. 1,18.

58 Erster Matthäuskommentar, Kommentar zu Matth. 1,25.

59 Erster Matthäuskommentar, Kommentar zu Matth. 10,1.

60 A.a.O.

61 Erster Matthäuskommentar, Kommentar zu Matth. 10,8.

49



Und so hat Christus einen Unterschied gemacht zwischen

dem alten leiblichen Arzt und dem neuen apostolischen
Arzt. Während die alten Ärzte ihre Kunst noch mit harter
Arbeit haben erlernen müssen, bekommen es die neuen

umsonst. Sie müssen kein Buch lesen, kein Experiment
ausprobieren, keiner Erfahrung nachlaufen. Sie bekommen

es umsonst und umsonst geben sie es den Kranken
weiter:

Hie scheidet Christus den leiblichen arzet und den

apostolischen, das ist, den arzet der alten geschöpfund den arzet
der neuen geschöpf, indem die alten müeßen mit arbeit
und mit schweiß ihr kunst lernen [...] die neuen aber
haben 's gar umsonst, dürfen nichts erfahren, kein buch

lesen, kein experiment probieren, sich nit dürfen verkosten,

sonder haben's vergebens allein im wort, das nichts kost.61

Mit der neuen Geburt, dem Samen von oben herab, war
für Paracelsus eine neue Medizin herangebrochen, die alle

Krankheiten heilen konnte, auch die bisher unheilbaren.
Sie stützte sich allein auf die göttliche Heilkraft. Diese

apostolische Medizin ging weit über seine bisherigen
Vorstellungen hinaus. Hatte schon die Lehre von den vier
Säulen und dem Licht der Natur mit der mittelalterlichen
Medizin gebrochen, so revolutionierte Paracelsus seine

eigene Reform mit seinen theologisch-medizinischen
Vorstellungen ein weiteres Mal.

62 A.a.O.

50


	Heilen bei Paracelsus

