Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Band: 151 (2011)

Artikel: Heilen bei Paracelsus

Autor: Gantenbein, Urs Leo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-946232

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-946232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HEeiLEN BEI PARACELSUS

Dr. med. Urs Leo Gantenbein

Im herzen wiichst der arzt, aus gotr geht er, des natiirlichen
liechts ist e, der erfabrenheit. (Paracelsus, Von hinfallenden
Siechtagen der Mutter)'

Mit diesem Ausspruch umriss Theophrastus von Hohen-
heim (1493/94-1541), genannt Paracelsus, seine drztliche
Einstellung mit wenigen Worten: Durch eine von Herzen
kommende Empathie erkennt der Arzt die Bediirfnisse
seines Patienten, fithlt sich Gott als hochster Heilinstanz
verbunden, lisst sich von seiner Intuition leiten und
griindet seine Entscheidungen auf die eigene Erfahrung
anstelle von trockenem Buchwissen.?

Die folgenden Ausfithrungen sollen einen Einblick in die
oft als eigentiimlich empfundene paracelsische Gedan-
kenwelt geben. Paracelsus lebte an der Wende vom Mit-
telalter zur Neuzeit und trug mit seinen Ideen nicht wenig
zu einer radikalen Umschichtung der damaligen Vorstel-
lungen bei. Moderner ausgedriickt: Er darf zu den rastlo-
sen Genies der Renaissance gezihlt werden, die durch ihre
Einzelleistungen zu einem allgemeinen Paradigmenwech-
sel beitrugen. Die Epoche nach 1500 fiihrte nicht nur zu
einer neuen Ausrichtung im Erleben der Natur und ihrer
wissenschaftlichen Beschreibung, sondern war auch eine
Zeit religiéser und sozialer Umwilzungen, die Zeit der
Reformation und der Bauernkriege.

Hohenheim war ein Einzelginger, der sich mit allen tiber-
warf, die seinen Ideen nicht folgen wollten. 1527 hatte
Paracelsus den Hohepunkt seiner dusseren Laufbahn er-
reicht: Er wurde zum Basler Stadtarzt und Universitits-
lehrer berufen. In einer rastlosen Folge von Vorlesungen
wollte er in wenigen Monaten die gesamte Medizin er-
neuern — nur ein halbes Jahr spiter wurde er mit Schimpf
und Schande aus der Stadt gejagt. Ein weiterer Schlag
folgte 1530, als er in Niirnberg unerwartet mit einem
Druckverbot belegt wurde. So kam es, dass zu seinen Leb-
zeiten nur wenige seiner zahlreichen Schriften gedruckt
wurden. Sein weiterer Weg fiihrte ihn 1531 nach St.Gallen,
wo er den Biirgermeister Christian Studer (1458-1531)
tiber eine lingere Zeit behandelte.> Sowohl Johannes
Kesslers (1502—1574) Sabbata wie auch Johannes Riitiners
(1501-1556) Diarium wissen von diesem Aufenthalt zu be-
richten.? Paracelsus vollendete in St.Gallen sein mehrtei-
liges medizinisches Werk Opus Paramirum, worin er unter

45

anderem den Weg zu einer physiologischen Alchemie auf-
zeigt, die Kérpervorginge erkliren soll.’ In St.Gallen be-
obachtete Paracelsus im August 1531 die Erscheinung des
Halleyschen Kometen, den er in seiner Vfflegung des Com-
meten unverziiglich einer theologischen Deutung zufiihr-
te.’ In der Hoffnung, in St.Gallen endlich auf eine breite
Anerkennung zu stossen, widmete Paracelsus das Opus
Paramirum dem Biirgermeister und Arzt Joachim Vadian
(1484-1551), der ihm jedoch die kalte Schulter zeigte.”
Nach dieser mehrfachen Zuriickweisung, zunichst in
Basel, dann in Niirnberg und schliesslich in St.Gallen,
wandte sich Paracelsus einige Jahre von der Medizin ab
und ergab sich in theologische Schriftstellerei, vermutlich
im Appenzellerland.

1 SWS8, S. 321. Die Paracelsuszitate beziehen sich auf folgende
Ausgaben: Theophrastus von Hohenheim, gen. Paracelsus: Sémtli-
che Werke. 1. Abteilung, Medizinische, naturwissenschaftliche und
philosophische Schriften, 14 Bde. Hg. v. Karl Sudhoff. Minchen und
Berlin 1922-1933, hier abgekdrzt als «SW» mit Band- und Seiten-
angabe. Neue Paracelsus-Edition, hg. v. Urs Leo Gantenbein. Berlin
und New York 2008-, hier abgekdrzt als «NPE». Die von Sudhoff
fur seine Ausgabe gewéhlte eigenwillige und zum Teil problemati-
sche Orthographie wird fiir diesen Aufsatz graphematisch dem
Neuhochdeutschen angeglichen, vgl. zu diesem Vorgehen bei
NPE 1,S. 117-121.

2 Fur die kritische Durchsicht meines Textes bin ich Gertraud und Ru-
dolf Gamper zu Dank verpflichtet.

3 Uber Paracelsus’ St.Galler Zeit wurde schon mehrfach berichtet:
Eduard Schubert u. Karl Sudhoff: Paracelsus-Forschungen, 2. Heft.
Ausfihrliche Documente zur Lebensgeschichte Theophrasts von
Hohenheim. Frankfurt a.M. 1889, S. 123-159; Werner Vogler: Para-
celsus und St.Gallen, in: Nova Acta Paracelsica N.F. 3 (1988), S. 28—
31, Ders.: Ein neues Dokument zum Aufenthalt von Paracelsus in
St.Gallen im Jahre 1533, in: Nova Acta Paracelsica N.F. 3 (1988),

S. 26-27, Edwin Rosner: Studien zum Leben und Wirken des Para-
celsus in St.Gallen, in: Nova Acta Paracelsica N.F. 3 (1988), S. 32—
54, Peter Ochsenbein: Paracelsus in St.Gallen, in: Schweizerische
Rundschau fir Medizin, Praxis 82, no. 51-52 (1993), S. 1496-1500.

4 Vgl Ernst Gétzinger (Hg.): Johann Kesslers Sabbata. Chronik der
Jahre 1523-1539. Zweiter Theil. 1526-1539. St.Gallen 1868,

S. 288-289; Johannes Ritiner, Diarium 1529-1539, hrsg. v. Ernst
Gerhard Rusch, St.Gallen 1996, 1.390, 1.391, 1.538, 11.45.

5 Urs Leo Gantenbein: Paracelus und seine physiologische Alchemie
in St.Gallen, in: Thomas Hofmeier u.a., Alchemie in St.Gallen,
St.Gallen 1999, S. 13-18.

6  Edition in Urs Leo Gantenbein, Pia Holenstein Weidmann (Hg.):
Paracelsus. Der Komet im Hochgebirg von 1531, Zirich 2006.

7 Rudolf Gamper: Paracelsus und Vadian. lhre Begegnung in
St.Gallen, in: Gantenbein, Holenstein Weidmann (wie Anm. 6),

S. 117-130.



SALTERIVS NON SIT, QUI SVVS FSSE POTEST: _ :

Effigies Reee Avveoli Bhiliypi Theophrali Govacelsi, wali awwo 1 493 Wovhis amed: 1 5 41

ﬂwn;@ Co\\}:;}'!dir,’ r:O.ﬁ \.,;:0«;2:."\.,9 QoGefarnes Geren Fpy GeopSraft
: %.‘m;;‘;‘»,g ing aPrevs 472 [B

NIZS_ ; YWIN 168 LHD3D! NUIMY SNIZ,
== e

“von BoBenGeim; Peider Rreyeney .~ 4

(e, =%,

4
$ T
%
¢
#
¢

?

{

4
st

:

Q 1 A
O Rinff D Srginey wan FoB

QrEpitaphiim , ~~
Qem “Beap§elle o O, ~| | <6 Brrald[iBrifs- =
\‘?csnu».,&aapmh 5 ,',_su‘_“':

: Hegrim g | b drud 7
T e || g o | i
£0ut o o8B .:0: bty | o et {r!"'g r e
| e e, G w ey fl, | 0B Topreed 16 o i fon 8
i’ foiven 5 Vi » i, | N Srwen. Ocn, o
g G T e | = oy e
T WP ey iy L
{ ; L 5 %
3w b LT D b et

e e R i, B i i i 0 e e 3 G eD 8 D e,
: el 1 Dby g S ad e |
Yoo _“hp&wkﬂ&l_ﬂv“’__—ﬁﬁﬂum‘ﬁ-&#“f%&}” ;

2] L Oeviom i
||SINT VON'GOT; DES TE

\N /7.

IN_EIN_SPOT

Y

‘d

Paracelsus-Flugblatt von Balthasar Jenichen, Nirnberg, nicht vor
1605 (Kantonsbibliothek St.Gallen, Vadianische Sammlung L 393/1,
auf das Vorsatzblatt geklebt).

Paracelsus stellte sich gegen die Medizin seiner Zeit. Wih-
rend des Mittelalters beriefen sich die Gelehrten vor-
wiegend auf die Autorititen der antiken und arabischen
Medizin wie Aristoteles, Hippokrates, Galen, Celsus,
Avicenna, um nur die bekanntesten zu nennen. Diese
Schriften wurden eifrig diskutiert, interpretiert, aber es
wurde wenig neues Wissensgut hinzugewonnen. An me-
dizinischer Theorie war die Siftelehre allbeherrschend.
Danach befanden sich die vier Humores Blut, Schleim,
gelbe und schwarze Galle im menschlichen Kérper in ei-
nem wohldefinierten Verhiltnis. War dieses Gleichge-
wicht der Sifte gestort, so entstand Krankheit, die durch
Ausleiten der tiberfliissigen Sifte kuriert werden musste.
So liess man zum Beispiel zur Ader, purgierte mit einem
Abfiihrmittel oder einem Brechmittel usw. Die Arznei-
mittel wurden vorwiegend aus dem Pflanzenreich gewon-
nen ohne grosse Zubereitung oder Veredlung.

Paracelsus war mit dieser Doktrin zutiefst unzufrieden.
Durch diese vier Humores wurde nach seiner Meinung
die ganze medizin betrogen.® So schuf er sich ein eigenes

46

System. Treffend skizziert Paracelsus die Grundziige sei-
ner neuen Theorie im Buch Paragranum (1530). Als Kern-
lehre seines Weltbilds postuliert er darin die vier Siulen
der Medizin: die Philosophia, die Astronomia, die Alche-
mia und als vierte Siule die drztliche Tugend.

Mit Philosophia meint Paracelsus die Kenntnis von der
Natur und vom Leben, also eigentlich Naturphilosophie.
Zentral ist in diesem Zusammenhang sein Begriff vom
«Licht der Natur». Dieses Licht beinhaltet eine intuitive
Erkenntnis der Naturzusammenhinge und bildet eine
wesentliche Richtschnur fiir den erfolgreichen Arzt. Die
Natur ist fiir den Arzt deshalb so grundlegend, weil er da-
rin die Grundstoffe fiir seine Medikamente findet, denn
in der natur ist die ganze welt ein apotheken’ und die natur
ist die, die dem kranken arznei gibt."® Deshalb soll der Arzt
aus der Natur wachsen, so ist es vonnéten, dass er aus der
natur geboren werd und nit zu Leipzig oder Wien."" Er soll
also von der Naturkunde herkommen und nicht am tro-
ckenen Wissen der medizinischen Fakultiten zu Leipzig
und Wien kleben bleiben. In der Natur findet sich das
buch der arznei und nicht in irgendwelchen Biblio-

theken.

Die Astronomia, die zweite Sdule, zeigt dem Arzt die ge-
heime Verbindung zwischen der grossen Welt mit der
kleinen Welt des menschlichen Leibes auf. Diese Mikro-
kosmos-Makrokosmos-Lehre geht auf eine uralte Vorstel-
lung der hermetischen Philosophie zuriick, die besonders
in der Renaissance im Kreis der Neuplatoniker eine Wie-
derbelebung fand. Die himmlische Sternenwelt prigt den
irdischen Dingen unsichtbare Krifte auf, die durch be-
stimmte dusserliche Merkmale erkennbar werden. Diese
Signaturenlehre erméglicht es dem Arzt, die Heilkrifte
von Pflanzen, Tieren und Mineralien aufzudecken. Er
muss also der arznei art erkennen nach dem gestirn, denn
der himmel muss dir$s leiten."

Das allein geniigt noch nicht. Die Heilkrifte, die rugend
und krift in der arznei,' sind noch verborgen, sie miissen
erst offenbar gelegt werden. Dies leistet die dritte Siule:
die Kunst der Alchemie.” Durch die Alchemie wird der
Mensch zum Vollender der Schépfung. Die Arznei ist
zwar geschaffen von Gott, aber nicht bereit bis auf's ende,
sonder im schlacken verborgen.'® Die Alchemie muss nun
das unniitz vom niitzen tun," die Dinge zu ihrer Reife fith-
ren. In diesem Sinne fihrt Paracelsus fort:
Dann die natur gibt nichts an tag, das auf sein statt voll-
endet sei, sonder der mensch muss es vollenden. Diese voll-
endung heifSet alchimia. Dann ein alchimist ist der becke,
indem, so er brot bacht, der rebmann, indem, so er wein
macht, der weber, indem, dass er tuch macht. Also, was aus
der natur wachst dem menschen zu nutz, derselbige, der es
dahin bringt, dahin es verordnet wird von der natur, der
ist ein alchimist."®



Die Vollendung kann erst erreicht werden, wenn das Un-
niitze oder sogar Schidliche vorher entfernt wird, denn es
liegt in allen guten dingen auch gift.'” Man muss also dafiir
sorgen, dass das gift hinweggenommen werde; das muss
durch scheiden geschehen.”® Dieser Prozess des Scheidens
des Niitzlichen vom Unniitzem, diese praeparatio ist nichts
als separatio puri ab impuro,” also die Trennung des Rei-
nen vom Unreinen. Die «separatio puri ab impuro»
kommt nun einem zentralen Lehrsatz der paracelsischen
Arzneimittellehre gleich. Sie entspricht dem «Solve et co-
agula» der mittelalterlichen Alchemie, dem Lésen und
Binden. Dieser Prozess erfolgt dadurch, dass die rohen
Arzneistoffe in ihre reinen Bestandteile aufgetrennt und
dann wieder durch einen chemisch-alchemischen Vor-
gang zusammengefligt werden. In Anlehnung daran
nannte Paracelsus seine Heilmittelherstellung und Schei-
dekunst auch ars spagirica,*® spagirei,” spagiric* oder spa-
gyria,” vermutlich basierend auf den griechischen Stim-
men «spao» (trennen) und «agiro» (verbinden). Paracelsus
gebraucht diese Bezeichnung in einer solchen Weise, als
ob sie schon allgemein bekannt wire. Allerdings ist die
«spagirio» sprachlich vor ihm nicht nachweisbar.?

Die Alchemie wird damit zu einer Kunst, die Niederes in
Hoheres umwandelt. Anders ausgedriickt: Der zunichst
noch unsichtbare, reine Wirkstoff wird durch den alche-
mistischen Prozess sichtbar gemacht. Damit besteht die
eigentliche Aufgabe der Alchemie im Sichtbarmachen: So
erdffnets die kunst, die solchs dahin bringet und sichtig
macht.*’ Weiter stiitzt sich die Alchemie wie keine zweite
andere Kunst auf das Experiment auf gut Gliick, wenn sie
Neues finden will: Nun ist in der alchimei ein solcher
brauch, dass man fiir und fiir sucht auf gut hoffnung.*® Das
erfordert vom Alchemisten eine stete Wachsambkeit, in-
dem er mehr auf seine Erfahrung zu bauen hat als auf die
Schriften der Alten: Und was die experienz, die als ein rich-
ter ist, bewihrt oder nit bewibrt, das soll angenommen oder
nit werden.” Die erfahrungsbetonte Methode der Alche-
mie wird damit zum Ausgangspunkt experimenteller Na-
turwissenschaft.

Die geheime und zunichst noch unsichtbare Wirkkraft,
die sich in allen pflanzlichen, mineralischen oder tieri-
schen Stoffen findet, bezeichnete Paracelsus als «Arca-
numy». Nun entspricht nach seiner Vorstellung dem Ar-
canum ein Stern (astrum) im Makrokosmos. Hinter dem
Arcanum steht also ein kosmisches Prinzip, das die hei-
lende Idee oder Potenz versinnbildlicht, die im noch ro-
hen Arzneistoff steckt. Der kranke Leib verlangt gerade-
zu nach einer solchen gereinigten, quasi geistigen Arznei:
er nimmt nichts an mit lust, dann das ihm spiritualisch
ist.** Wird dann das zutreffende Arcanum gefunden und
gelangt nach Verabreichung in den Leib, so erlangt es
seine Hochstform und erstrahlt wie ein regenbogen im
himmel, ein bild oder form im spiegel.’' Dabei besteht der

47

eigentliche Zweck des Arcanums im Beheben der geisti-
gen Krankheitsursache: auszufiibren den geist der krank-
heit.?? Es sollen nicht bloss im Sinne der alten Siftelehre
Symptome bekimpft werden, indem die «materia pec-
cans» (schadhafter Krankheitsstoff) durch drastische Me-
thoden ausgeleitet wird. Paracelsus’ Vorstellungen von
Krankheit und Heilung kommen der Homéopathie sehr
nahe, die von Samuel Hahnemann (1755-1843) entwi-
ckelt wurde.?> Die Kunst des Arztes besteht nun darin,
fur die Heilung jenes Astrum aufzuspiiren, das dem We-
sen des Patienten und seiner Krankheit am besten ent-
spricht. Steht das Astrum einmal fest, ist der Weg zum
heilenden Arcanum nicht mehr weit. Mit seiner blumi-
gen Sprache vergleicht Paracelsus den Arzt mit einem
Jagdhund, der den Arcana nachjagt. So wie der Hund das
Wild in der Nase hat, so muss der Arzt die «anatomei»
(Beschaffenheit) des Kranken vor Augen halten, um die

in Frage kommenden Arcana untereinander zu verglei-
chen.*

Alchemie war fiir Paracelsus noch mehr als Heilmittelzu-
bereitung. In seiner umfassenden Weltsicht, in der
Mensch und Kosmos unzertrennbar verwoben sind, sah
er die Alchemie auch als Gleichnis fiir simtliche Wand-
lungs- und Wachstumsprozesse. Der Schépfer ist der

8 SW8, S. 79 (Paragranum, Vorrede und erste beide Blcher).

9 SW 11, S. 195 (Labyrinthus medicorum errantium).

10 SW 8, S. 140 (Paragranum, letzte Bearbeitung).

11 A.a.O.

12 A.a.0., S. 354-355.

13 SW 8, S. 183-184 (Paragranum, letzte Bearbeitung).

14 SW 8, S. 124 (Paragranum, letzte Bearbeitung).

15 Zur Alchemie des Paracelsus vgl. Urs Leo Gantenbein: Separatio puri
ab impuro: Die Alchemie des Paracelsus, in: Nova Acta Paracelsica
N.F. 11 (1997), S. 3-59.

16 SW 8, S. 187 (Labyrinthus medicorum errantium,).

17 A.a.0., S. 189.

18 SW 8, S. 181 (Paragranum, letzte Bearbeitung).

19 A.a0, S. 197.

20 A.a.O.

21 SW 4, S. 132 (Schileraufzeichnungen zu De Gradibus).

22" A.a.0.; S, 115,

23 SW5, S. 463 (Antimedicus).

24 SW 4, S. 132 (Schuleraufzeichnungen zu De Gradibus).

25 SW 9, S. 55 (Opus Paramirum).

26 A.a.O.

27 SW9, S. 46 (Opus Paramirum).

28 SW 2, S. 174 (Von den Natdrlichen Dingen).

29 SW 11, S. 190 (Labyrinthus medicorum errantium).

30 SW 3, S. 155 (Neun Bicher Archidoxis).

31 SW 11, S. 209 (Labyrinthus medicorum errantium).

32 Paracelsus: Vom Ursprung und Herkommen der Franzosen, ed.
Sudhoff 3 (1930), S. 296.

33 Vgl. Urs Leo Gantenbein: Similia Similibus: Samuel Hahnemann und
sein Schatten Paracelsus, in: Nova Acta Paracelsica N.F. 13 (1999),
S. 293-328.

34 SW 8, S. 365 (Von hinfallenden Siechtagen der Mutter).



gottliche Alchemist, der alles lenkt und zur Reife fiihrt.
Samtliche physiologischen Vorginge sind ein Wirken die-
ser verborgenen Alchemie:

Was macht die birn zeitig, was bringt die trauben? Nichts
als die natiirliche alchimei. Was macht aus gras milch, was
macht den wein aus diirrer erden? Die natiirliche diges-
tion.”

So wie die Alchemisten in der Riickflussdestillation den
Weingeist zirkulieren lassen, so zirkulieren die Sifte in
den «natiirlichen gewichsen» (Pflanzen, Tiere, der
Mensch).*® Im menschlichen Kérper waltet ein Alche-
mist, der «Archdus», und fithrt dort seine Operationen
aus, indem er sublimiert, destilliert und reverberiert.”
Das Laboratorium im Korper ldsst sich genau lokalisieren:
Nun ist der magen der alchimist,® denn die Form des Ma-
gens lisst unweigerlich an eine Retorte denken. Dieser
Alchemist trennt durch die scheidend kraft im magen®von
der Nahrung das Giftige, Unbekémmliche, das gift in sein
sack, das gute dem leib:*°

So hat gott uns ein alchimisten gesetzt, dass das gift, das wir
unter dem guten einnebhmen, nicht als ein gift verzehren,
sonder dasselbig vom guten scheiden. Was wir euch von die-
sem alchimisten erziblen, das sollt ibr wohl vermerken.*!

Auf diese Weise wies Paracelsus den Weg zu einer Chemie
der physiologischen Kérpervorginge. Diese physiologi-
sche Alchemie war seine Antwort auf die Siftelehre.

Die vierte Sdule der Medizin bildet die Tugend. Die Ethik
des Arztes war fiir Paracelsus stark von seinem christlichen
theologischen Denken und religiosen Empfinden ge-

35
36

SW 8, S. 181 (Paragranum, letzte Bearbeitung).

SW 2, S. 195 (Von den Naturlichen Dingen): «Wie die alchimisten in
circulatorio oder pellicano zirculieren den spiritum vini, also zircu-
liert auch das astrum aestivale, das liquidum in den natdrlichen ge-
waéchsen.»

SW 11, S. 188 (Labyrinthus medicorum errantium): «Der archaus,
der inwendig vulcanus hernach, der weiB3 zu zirculiern und prépari-
ern nach den stiicken und austeilung, wie die kunst in ihr selbs ver-
mag mit sublimiern, distilliern, reverberiern etc.»

SW 8, S. 123 (Paragranum, Aufzeichnungen zum 1. und 3. Ab-
schnitt).

SW9, S. 137 (Opus Paramirum).

SW 1, S. 190 (EIf Traktat von Ursprung, Ursachen, Zeichen und Kur
einzelner Krankheiten).

A.a.0.

Fir einen Uberblick (ber die Geschichte der &rztlichen Ethik und ins-
besondere bei Paracelsus vgl. Urs Leo Gantenbein: Medicus ex Deo:
Die arztliche Ethik des Paracelsus im Licht antiker und mittelalterli-
cher Traditionen, in: Nova Acta Paracelsica N.F. 12 (1998), 220-262.
SW 8, S. 264 (Von den hinfallenden Siechtagen).

SW 8, S. 264 (Von den hinfallenden Siechtagen).

SW 7, S. 369 (Spitalbuch).

SW 8, S. 322 (Von den hinfallenden Siechtagen der Mutter).

SW 8, S. 355 (Von den hinfallenden Siechtagen der Mutter).

37

38

39
40

41
42

43
44
45
46
47

48

prigt.”? Wie bei Hildegard von Bingen war fiir ihn die
Barmherzigkeit des Arztes eine Ausdrucksform der Nichs-
tenliebe gegeniiber Armen und mittellosen Kranken und
gehorte zu seinen hochsten Idealen. In seiner Schrift iiber
die Epilepsie (Von den hinfallenden Siechtagen) stellt er die
Barmherzigkeit, den schulmeister der dirzten,” an die erste
Stelle. Sie soll einem Arzt angeboren sein, und das
schlimmste ist, wenn sie diesem fehlt.*

Hohenheim orientierte sich in erster Linie an den Evan-
gelien und besonders an der Bergpredigt. Auf die zentra-
len Begriffe seiner Ethik, nimlich Liebe und Barmherzig-
keit, kommt Hohenheim naturgemiss in jenen Schriften
zu sprechen, die von der Betreuung Armer und Ausges-
tossener handeln, die in besonderem Masse auf solche
Tugenden angewiesen sind. So besinnt er sich im Spizal-
buch (1529) auf den Gedanken des Hospitals als Sammel-
platz fir Bediirftige aller Art, die einen menschlichen Arzt
brauchen, der die Nichstenliebe wirklich lebt. Auch den
angeblich unheilbar Kranken, von denen sich die Arzte
nach alter Tradition abwenden, um durch ihr Unvermo-
gen nicht ihrem Ruf zu schaden, schenkt Paracelsus seine
besondere Aufmerksambkeit, so den Epileptikern im schon
erwihnten Buch Von den hinfallenden Siechtagen (1530),
den Hysterikern in der Schrift Von den hinfallenden Siech-
tagen der Mutter und den Pestkranken in den Drei Bii-
chern von der Pest. Im Spitalbuch finden sich die grossar-
tigen Aussagen zur empathischen Haltung gegeniiber den
Kranken, die sich noch heute jeder Arzt und jede Arztin
auf die Fahne schreiben sollte. Unweigerlich wird man an
das 13. Kapitel des ersten Korintherbriefs des Paulus erin-
nert, wenn Paracelsus von Liebe und Hoffnung spricht:
Das hichst, so wir irzt an uns haben, ist die kunst, nachfol-
gend, das dem gleich ist, ist die liebe, und deren zweien ist

die hoffnung ibr beschluss.”

Die Liebe ist aber nur dann gross, wenn sie sich iiberwin-
den muss. Dies trifft zu bei ekelerregenden Krankheiten
wie Pest und Aussatz. So ruft Paracelsus die Arzte dazu
auf, die Augen nicht zu verschliessen, denn nach dem
Evangelium (Matth. 25,40) hilft er letztlich Gott selbst,
wenn er sich den armen Kranken zuwendet:

Es ist ein grofS und ein hochs, dass uns gott fiir unser augen
lifSt liegen solche kranken — und er ist's selbst. Nun was
gedenkt ihr, dass ibr die augen abwenden? So je in euch ein
getreuer christenlicher blutstropf wire, so sollten ihr hin-
zugehen, raten, helfen, speisen, trinken — und ibr lassent’s
liegen! 16

Auch vor einem grotesken und furchterregenden Erschei-
nungsbild wie einem epileptischen Grand-Mal-Anfall
(«paroxysmus») soll der Arzt nicht zuriickschrecken, son-
dern hinzugehen und dem Leidenden in seiner Not bei-
stehen.”” Wenn sich der Arzt einem Kranken zuwendet,
so hat er in diesem Gott selber geholfen.



Auf der anderen Seite heilt und hilft fir Paracelsus der
Arzt nicht aus sich heraus, sondern Gott wirkt durch ihn:
Dann was der arzt tut, ist nit sein werk.*® Vielmehr ist Gott
der lehrer der arznei,” der recht arzt und die irznei selbst.>°
Ohne Gott ist alles ein narrheit, weswegen wir am ersten
suchen sollen das reich gottes, da liegt der schatz.>' Wenn
sich der Arzt fiir seine Arzneien aus der Natur bedient, so
ist er ein knecht der natur, jedoch gott ist der herr der natur,
woraus folgt, dass der arzt niemands gesund macht, allein
gott gebiet ihm an die start.>?

Die eigentliche Heilung erfolgt also durch Gott, indem er
es ist, der durch den Arzt wirkt. Gott will sich deshalb
nicht offenbaren und verstecke sich geradezu hinter dem
Arzt, weil der Kranke in die irztliche Kunst Vertrauen
schépfen soll.>

Ein neues Licht auf die Aufgaben des Arztes wirft die
Abendmahlslehre des Paracelsus, die mit dem Mysterium
der unbefleckten Geburt Jesu verbunden ist,>* eine Lehre,
die er vermutlich nach seinem Aufenthalt in St.Gallen im
Appenzellerland aufgezeichnet hat. Der Abendmahlsge-
danke wird nicht nur in den noch unedierten Abend-
mahlsschriften behandelt, sondern wird bereits in den
Kommentaren zum Matthdusevangelium entwickelt.”
Den Ausgangspunkt bildet fiir Paracelsus der Limus, der
Lehm oder Erdenkloss, aus dem Gott bei der Schépfung
den Menschen gemacht hatte (Gen 2,7). Dieser Limus
pflanzte sich als eine Art Ursame von Generation zu Ge-
neration fort, von Adam dem Urmenschen iiber Stamm-
vater Abraham bis zu Joseph, dem Gemahl Marias, in
dem der erste Limus endete: Also ist von dem limo Abrahae
der letzt des limi geboren mit namen Joseph, und also dieser
limus in ihm geendt.>®

Das Besondere an der Geburt Jesu bestand nun darin,
dass sich im Neuen Testament ein neuer, nicht auf Adam
zuriickgehender Limus manifestierte und sich mit Maria
vereinigte, sozusagen ein gottlicher Same, ein Fleisch und
Blut von oben herab:

Darum, dass sie [Maria] von einem andern limo war,
mocht sie nit von mannen geschwingert werden, dann die
kinder des ersten limi haben nit natiirliche gemeinschaft
mit den tichteren des andern limi. Darum so gehirt die
einig tochter aus dem andern limo gott zu, uf dass sie ge-
schwingert werd von dem heiligen geist [...] das ist nit
nach menschlichem samen oder willen, sonder gittlichen,
ein fleisch und blut von oben herab.”

Wihrend Adam der erste war, der von der Erde im sterb-
lichem Fleisch geboren worden war, so war Christus die
neue Kreatur, der Erstgeborene vom Himmel herab in ei-
nem ewigen Fleisch. Der Begriff der «<neuen Kreatur» oder
der «neuen Geburt», der auf Paulus zuriickgeht, ist in den
Abendmabhlschriften des Paracelsus von zentraler Bedeu-

49

tung. Christus ist die «<neue Erde», der andere Adam, aus
dem der Mensch neu geboren wird.*®

Durch diese neue Geburt eréffnen sich nun ungeahnte
Mbglichkeiten. Paracelsus fragte sich, weshalb Jesus und
die Apostel in der Lage gewesen waren, Dinge zu tun, die
ein gewShnlicher Arzt nicht vollbringen konnte. Weshalb
konnten sie Wunder vollbringen, Hungrige aus dem
Nichts speisen, Lahme, Blinde und den Aussatz heilen,
Teufel austreiben und sogar Tote auferwecken? Paracelsus
Antwort darauf lautet, dass dies kraft des gottlichen Sa-
mens des Neuen Testaments geschehen konnte:

Aus der kraft haben sie ausgeworfen alle krankbeiten, auch
die krankbeiten, die der alten kreaturen nit miiglich war
zu nehmen [...] nit allein gemeine krankheiten, sonder
auch teufel austreiben, aussitzig reinigen und ein jede
krankheit gesund zu machen.

Die neue Schopfung bleibt aber nicht allein auf Christus
beschrinkt, sondern wird auch auf die Apostel iibertra-
gen. Somit erblickt Paracelsus in der Aussage des Evange-
liums den Aufgang einer neuen apostolischen Medizin.
Genauso wie Gott den Kriutern im Feld und den Wur-
zeln heilende Kraft verliehen hat, so werden nun die Apo-
stel damit ausgestattet:

Also hat Christus auch geben den apostlen den gewalt der
neuen kreatur, dass sie fiirhin im neuen testament sollen
die arznei sein, so die leut sollen gesund machen.®

Damit war eine neue Arznei entstanden, ein neuer Brauch
der Gesundmachung, eine neue vollkommene und himm-
lische Arznei, die nicht mehr auf die Heilmittel aus der
herkémmlichen Apotheke angewiesen war.®!

48 SW 8, S. 265 (Von den hinfallenden Siechtagen).

49 SW 8, S. 208 (Paragranum, letzte Bearbeitung).

50 SW 11, S. 137 (Sieben Defensiones).

51 A.a.0., S. 171-172, in Bezugnahme auf Matth. 6,33 und Matth.
13,44.

52 SW 1, 230 (Volumen Paramirum).

53 Aa.0. S 229.

54 Vgl. Michael Bunners: Die Abendmahlschriften und das medizinisch-
naturphilosophische Weltbild des Paracelsus. Diss. theol. (masch.)
Berlin 1961, fur die folgenden Ausfihrungen vgl. v.a. Urs Leo Gan-
tenbein: Gesundheit und Krankheit in den Matthdus-Kommentaren
des Paracelsus, in: Salzburger Beitrége zur Paracelsusforschung 34
(2000), S. 47-72. Die Edition der Abendmahlsschriften wird in NPE
6 erfolgen, vgl. www.paracelsus.uzh.ch.

55 Edition in NPE 2—4 .

56 Erster Matthduskommentar, Kommentar zu Matth. 1,16. Die Edition
dieses und der folgenden Zitate erfolgt in NPE 2.

57 Erster Matthduskommentar, Kommentar zu Matth. 1,18.

58 Erster Matthduskommentar, Kommentar zu Matth. 1,25.

59 Erster Matthduskommentar, Kommentar zu Matth. 10,1.

60 A.a.O.

61 Erster Matthduskommentar, Kommentar zu Matth. 10,8.



Und so hat Christus einen Unterschied gemacht zwischen
dem alten leiblichen Arzt und dem neuen apostolischen
Arzt. Wihrend die alten Arzte ihre Kunst noch mit harter
Arbeit haben erlernen miissen, bekommen es die neuen
umsonst. Sie miissen kein Buch lesen, kein Experiment
ausprobieren, keiner Erfahrung nachlaufen. Sie bekom-
men es umsonst und umsonst geben sie es den Kranken
weiter:

Hie scheidet Christus den leiblichen arzet und den aposto-
lischen, das ist, den arzet der alten geschopf und den arzet
der neuen geschipf, indem die alten miiefSen mit arbeit
und mit schweifS ibr kunst lernen [...] die neuen aber
haben's gar umsonst, diirfen nichts erfahren, kein buch le-
sen, kein experiment probieren, sich nit diirfen verkosten,
sonder haben’s vergebens allein im wort, das nichts kost.

Mit der neuen Geburt, dem Samen von oben herab, war
fiir Paracelsus eine neue Medizin herangebrochen, die alle
Krankheiten heilen konnte, auch die bisher unheilbaren.
Sie stiitzte sich allein auf die gottliche Heilkraft. Diese
apostolische Medizin ging weit tiber seine bisherigen Vor-
stellungen hinaus. Hatte schon die Lehre von den vier
Sidulen und dem Licht der Natur mit der mittelalterlichen
Medizin gebrochen, so revolutionierte Paracelsus seine
eigene Reform mit seinen theologisch-medizinischen
Vorstellungen ein weiteres Mal.

62 A.a.O.

50



	Heilen bei Paracelsus

