
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Band: 151 (2011)

Artikel: Heilkunde im frühmittelalterlichen Kloster St. Gallen

Autor: Schmuki, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946227

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946227
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heilkunde im frühmittelalterlichen Kloster
St.Gallen

Dr. phil. Karl Schmuki

Das frühe Mittelalter, grob gesprochen die Zeit vom 6. bis

ins mittlere 12. Jahrhundert, gilt unter Medizinhistorikern

als das Zeitalter der Klostermedizin und der Mönchsärzte.1

Aus jener Zeit haben wir für Europa einzig Kenntnis

von Mönchen des Benediktinerordens, die sich

erfolgreich als Ärzte betätigten. Die Ordensregel des heiligen
Benedikt (t 547) erwähnt den Arzt zwar nie direkt, spricht
aber im 36. Kapitel davon, dass die Sorge für die kranken
Brüder über allen anderen Tätigkeiten stehen solle.
Krankendienst sei Gottesdienst; man solle den Kranken so wie
Christus dienen.

Und ein weiterer in Süditalien wirkender Mönchsvater,
Cassiodor (f um 580), schreibt in seinem Lehrbuch über
das Studium der geistlichen und weltlichen Literatur, den

«Institutiones divinarum et saecularium litterarum», über
die Arzte und die mit der Krankenpflege beauftragten
Mönche: «Aber Euch, hervorragende Brüder, spreche ich

an, die Ihr die Gesundheit des menschlichen Körpers mit
eifriger Wissbegierde behandelt. Von jenem werdet Ihr
den Lohn empfangen, von welchem für Irdisches das Ewige

erworben werden kann. Lernet deshalb die Wirkkräfte
der Heilkräuter und die Mischung der Spezereien mit
sorgfältiger Überlegung anzuwenden. Aber setzt die Hoffnung

nicht in die Kräuter und die Rettung nicht in

D £ M£M CI S

'•WAT rJaFtiofxitaqnorfrfegrycpofqmfui my.ni corponf
ßilorrm fiylulx

xcJlocx forum of-ftcix f»ercv* ptd&xtftmprtxß^rrtfrrf
pxfftoriib .vfioiifd.-po-idrawnt maefn Xafcepcrrum

.j Jolart «mfix-i-WwxhoTifurryfjrut-
(ônpxtronm ."ircfîciir irtrf"
enrtbaf fmeero fcuAtoicmixnf'lulfo fncraxlcrrjri'

ayrniriXtjaopoflimr- jronporalifc- x/S&rnx rrffritui •

[cic/to Jrfcrtf n»iJfflin»ninflHrlarniTi.Tviii»iiVTi
!Ww<<| /pocirr,i», (^fwniwiwr rrax-ucr WMnorrpo77.ra/"

Im/.rrfcif"
fprm wcmmtawiAmfconftUtffoyuair Nim

i uifmcthcmx ((Jiiur dno (mfiiuiu- ipfnunm -
dut. " C\nofeff,nr-- quiunm f"*fiyu««.ftlir'J"fTynimrf-

-, rrttm rrrrfmiirrTo Anrfppm» »»Kiwiine
Jm mSfxcnVyrmxfx^frrrefclôtepxzrt
finotifnonfumr jmiram Imtnrumnina6amti'
mprnmfl.iW (.Hinum J«*ior,J,foir,lcrblfx?rortm

Jiffmn-.xrcj- Jepmf-v-ir-yoft kuvfnp
iryfpoosmii .trc| gxtiemxm txnnx Utupix œnucrfof•"

mpArna fxlumi .idpGfbpHlm yfxiHxmcm

qwncflm ym«v£/iiifrfiftunKl^ —

protztdccUecrnf- ß emjcaAt xurrltJxrmeJtcmx

«i'yTPW ö cuti uerfoij.xLofinaknJx
tncajmpofTTBf^uor.^b-m. U.orWp roftrj- fm,b--
reamJmf- JoamlwiT J/rrb<pn * G0M.M.ÛNJI70
ABBXTi.rC0NCW:CMl0WIC^ A\.OMÄ.
ÇHO R.A/VG " i

Abschrift der «Institutiones divinarum et saecularium litterarum»

des Cassiodor, geschrieben im dritten Viertel des 9. Jahrhunderts im

Kloster St. Gallen. Hier der Abschnitt über Ärzte (Stiftsbibliothek

St. Gallen, Handschrift Nr. 199, S. 105 und 106).

menschliche Ratschläge. Denn obwohl es heisst, dass die

Medizin von Gott begründet worden sei, wird doch jener
heilen, der das Leben ohne Ende gewährt. Wenn Euch die

Sprache der griechischen Schriften nicht bekannt sein

sollte, so benutzt vor allem das Kräuterbuch des Diosku-
rides, der mit bewundernswerter Charakterisierung die
Heilkräuter erörtert und darstellt. Hernach leset die in
lateinische Sprache übersetzten Hippokrates und Galenos

aber auch verschiedene Kompendien über die
Heilkunst, die ich Euch mit Gottes Hilfe in unserer Bibliothek
hinterlassen habe.»

Mönche aus den Klöstern waren im frühmittelalterlichen
Europa über die medizinischen Praktiken und Heilkünste

am besten unterrichtet, da es fast nur dort (und an den

Höfen von kirchlichen und weltlichen Würdenträgern)
Bibliotheken gab und Personen, die die Bücher lesen und
selbst schreiben konnten. Viele der von Cassiodor genannten

Schriften und neue Zusammenstellungen von
medizinischen Anwendungen waren in den Klosterbibliotheken
greifbar; die Kunst des Heilens wurde von einem Mönchsarzt

an einen jüngeren Mitbruder weitergegeben.

Geschichten um Notker den Arzt in den
«Casus sancti Galli»

Das Kloster St.Gallen hat das Glück, dass es eine
kontinuierliche Geschichtsüberlieferung vom 9. bis ins 18.

Jahrhundert besitzt.2 Der zweite Chronist des Klosters

war der nach dem Jahr 1000 lebende Mönch Ekkehart IV.

(t um 1060). In seinen «Casus sancti Galli» (in deutscher

Sprache ungefähr: Wechselfälle des heiligen Gallus) ver-

1 Allgemein zur Medizin im Frühmittelalter (kleine Auswahl): Gerhard

Baader und Gundolf Keil (Hrsg.), Medizin im mittelalterlichen

Abendland (Wege der Forschung 363), Darmstadt 1982. - Josef

Semmler, Die Sorge um den kranken Mitbruder im Benediktinerkloster

des frühen und hohen Mittelalters, in: Der kranke Mensch in

Mittelalter und Renaissance, hrsg. von Peter Wunderli (Studia hu-

maniora. Düsseldorfer Studien zu Mittelalter und Renaissance 5),

Düsseldorf 1986, S. 45-59. - Heinrich Schipperges, Der Garten der

Gesundheit. Medizin im Mittelalter, München 1990. - Richard Toell-

ner, Illustrierte Geschichte der Medizin, 6 Bände, Salzburg 1990,

bes. Bde. 1 und 2. - Heinrich Schipperges, Die Kranken im Mittelalter,

München 31993. - Peter Murray Jones, Heilkunst des Mittelalters

in illustrierten Handschriften, Stuttgart 1999. - Birgit Frohn,

Klostermedizin, München 2001. - Kay Peter Jankrift, Krankheit und
Heilkunde im Mittelalter, Darmstadt 2003.

9



•
' '

eh'k tt-pteciirin-rr rennurr- iVcAtntnAtd Atrreeedqt
4'krni quienCmnJb inutnifin-rrairr-Hift enl
qdCpemitid -nmtinw ml peril-habere ualcbAr-

JPupei-uijvtTAU (itffvctv -cundbfua- acyrmnane qq-,

fore edtjetr- AbbArê; Cpfau temper ermmufetuC-de

funeçi eü pAnntrr-alee ici aâ uvruenfunyer- Défunt i

m intra muh$- Licmifpfeennn nwjimr pAtiperit-
Attrrbafhu eipeilf qiuj ipfe bçe reqefmist tuv.ihtr-

CaUmntr fepeUutx? Ckk-deeuna qui itrdiyim ear

tiiu cmr*Aim-Annu quide tnode qua id diyttVi-

memmttn -AtVumpTV 0 e navkera ueiv doetare

picram-e mvdtea- cû mAxiAm tprdtfualuniintfbx

benrrr theeincev qdHid aIui fofhiuinda dienn- Jhc J
xw-ifquide p rrlurn plurvfpilla fecenrr- trruidr
re-eft-in uiniufacUujArt eeett- eVlibrif'qiitb;dx-
Sed hpe qd fnrrc Ad mille-aIui quf dterxnf <K

medenC tnfurniuemr'- fiver mi ormarc detataf
^ e/i ,1 S' r

tilifArrnphenAf Crymnu tverve »rami mem

ende fceh- &rquota. fucey-CACuli regit' Cb ymnu
de? HJ14 turbine' nan inAivirv- Jdr-ymrui beny ^
airip.ni j n q en dirquadk una uerba q<tmitre e

aytveree- d-urtt bebraivc- Ctek decAna twul de
^

fua addvrec inelinatr- \ tieau ennua- Ouifmqyti

Älteste erhaltene Abschrift der «Casus saneti Galli» des St. Galler

Mönchs Ekkehart IV. In der Bildmitte der Beginn des Kapitels über

Notker den Arzt (Stiftsbibliothek St. Gallen, Handschrift Nr. 615,

S. 262).

mittelt er uns nicht trockene Geschichte, nein, er erzählt
eine Vielzahl von interessanten, pfiffigen und heiteren
Anekdoten und Reminiszenzen aus dem Leben von Äbten
und Mönchen, die noch heute die Leser zu faszinieren

vermögen. Aus diesem Grund haben Fachleute diesem

Werk auch das Attribut «das köstlichste Geschichtsbuch
des Mittelalters» gegeben. Darin treffen wir auch den im
Jahre 975 verstorbenen Klosterarzt Notker an, der zur
Unterscheidung von anderen Mönchen gleichen Namens
den Beinamen «Notker der Arzt» erhielt.3 Notker, wohl

vor oder um 900 geboren, war eine Zeitlang am Hofvon
Kaiser Otto dem Grossen tätig und weckte durch einige
spektakuläre Heilungen das Interesse von vielen hochgestellten

Persönlichkeiten.

Im 123. Kapitel der «Casus saneti Galli» führt Ekkehart
IV. den Mönchsarzt Notker ein: De Notkero vero doctore

pictore et medico. Von Notker also, dem Gelehrten, Maler
und Arzt, hätte er zwar, fährt der Chronist fort, Stoff für
einen stattlichen Band, aber er müsse sich kurz fassen. So

erzählt er nur einige wenige Anekdoten, die teilweise in
die Medizingeschichte eingegangen sind.

Als nicht täuschbarer Harnbeschauer erwies sich Notker
bei Herzog Heinrich I. von Bayern. Der Bayernherzog
hatte ihm nämlich statt seines eigenen Urins jenen seiner

schwangeren Kammerzofe zur Untersuchung gesandt
und Notker hatte die Schwangerschaft erkannt (123.

Kapitel). Aus dem Geruch des Blutes diagnostizierte er
Bischof Gaminolf von Konstanz den baldigen Ausbruch der
Pocken, die er ihm anschliessend innert kurzer Zeit heilen
konnte (123. Kapitel), während er eine Hüftgelenksluxa-
tion seines Abtes Purchart I., durch einen Reitunfall
verursacht, nicht mehr vollständig kurieren, aber immerhin
so weit herrichten konnte, dass dieser sich weiterhin
selbständig mit Krücken fortbewegen konnte (97. Kapitel).
Dem geblendeten Mönch Viktor liess er sowohl ärztliche
als auch menschliche Hilfe zuteil werden (77. und 78.
Kapitel). Der mit eiternden Geschwüren behafteten Reklu-
sin Rachildis verscheuchte Notker gemäss der Wiborada-
Vita von aussen mit Räucherwerk die ekelhaften Gerüche

in der Zelle und belebte so die Hoffnung der Kranken.
Der direkte Kontakt und der Zutritt in die Klause war
ihm wegen ihres Inklusinnen-Gelübdes verboten.

Ekkehart IV. charakterisiert den Mönchsarzt Notker, den

er persönlich nicht mehr gekannt hatte, von dem aber seine

älteren Mitbrüder noch Anekdoten erzählten, bezüglich

seiner medizinischen Fähigkeiten folgendermassen:
In der ärztlichen Praxis habe er oftmals erstaunliche und
bewundernswerte Taten vollbracht, denn er sei sowohl in
den medizinischen Lehrsätzen (in ajforismis medicinali-
bus) als auch in den Heilmitteln (speciebus) und in den

Gegengiften (antidotis) sowie in den Hippokratischen
Diagnosen (prognosticis ypocraticis) einzigartig unterrichtet

gewesen. Das medizinische Wissen seiner Zeit war
ihm also geläufig, auch dank dem Vorhandensein einer
reichen Rezept-Literatur in der Bibliothek seines Klosters.

Frühmittelalterliche St.Galler Mönche als Ärzte:
Kerolt, Wolfhari und Iso - Das Formelbuch des

Notker Balbulus4

Auch andere St.Galler Mönche waren als Ärzte tätig: Im
ältesten Nekrologium des Klosters St. Gallen, in Handschrift

Nr. 915, werden die beiden Mönche Kerolt und
Wolfhari, die beide im 10. Jahrhundert lebten und wirkten,

mit der Zusatzbezeichnung «medicus» versehen. Und
der Mönch Iso (t 871) zeichnete sich gemäss der Schilderung

von Ekkehart IV. neben seiner Haupttätigkeit als

Lehrer als exzellenter Arzt aus: «Weil er als vielseitig
Gelehrter Salben herzustellen verstand, heilte er Aussätzige
und Gelähmte, aber auch einige Blinde. Dass er solches

besonders durch die Kraft seiner Heiligkeit zu wirken
vermochte, wurde schliesslich nach langem Verbergen
gewollt oder ungewollt bekannt.» Ekkehart IV. berichtet

10



daraufhin von der Heilung eines blinden Knaben, der von
Iso mit einer Salbe an den Augen behandelt worden war.
Die Heilung geschah, wie dies bei Berichten über
Wundertaten zumeist erzählt wird, jedoch nicht sofort,
sondern erst nach einigen Tagen, was vielleicht weniger für
ein Wunder als vielmehr für die Heilkraft der Salbe

spricht.

Salben treten als Arzneimittel auch im Formelbuch des

Notker Balbulus (t 912) auf.4 Der St.Galler Mönch stellte

wohl nach 890 für seinen Abt Salomon (890-920) Formulare

für Urkunden und Briefe zusammen, wie sie in einer
Kanzlei von damals als Stilmuster oder Vorlagen dienen
konnten. In einem dieser Briefe schreibt Notker: «Damit
Ihr erkennt, dass wir für die Dauerhaftigkeit Eures Lebens

besorgt sind, übersenden wir Euch Drogen und Salben

und Arzneimittel, durch deren Wohlgeruch und Anwendung

und Geschmack Ihr lange leben und uns mit Fug
und Recht lieben möget.» Ein gewisser Austausch von
Rezepten und Medikamenten muss damals unter den Klöstern

und Herrscherhöfen üblich und selbstverständlich

gewesen sein.

Abt Otmar, Begründer des ältesten
Leprosenhauses der Schweiz

Nicht als Arzt, aber vielleicht als Krankenpfleger ansprechen

darf man den zweiten Gründer des Klosters St.Gal¬

len, den Abt Otmar (719—759).'Gemäss der von Walah-
frid Strabo verfassten Lebensgeschichte war Otmar
Begründer des ersten Leprosoriums auf dem Gebiet der

heutigen Schweiz: «Überdies bewegte ihn eine solche

Besorgnis für die Armen, dass er bestrebt war, ihre Pflege
eher persönlich als durch andere auszuüben. Er errichtete

nämlich für die Aufnahme der Aussätzigen, die sich

von den Mitmenschen trennen und abgesondert leben

mussten, ein kleines Spital, nicht weit weg vom Kloster,

jedoch ausserhalb jener Wohnstätten, in welchen die
anderen Armen aufgenommen wurden. Und er schenkte

ihnen auf jede nur mögliche Weise seine persönliche Pflege

so eifrig, dass er das Kloster selbst in nächtlichen Stunden

öfters verliess, um für ihre Krankheit mit einer
bewundernswerten Hingabe an Aufopferung zu sorgen. Er
wusch ihnen beispielsweise die Köpfe und die Füsse,
säuberte eigenhändig ihre eitrigen Wunden und verschaffte
ihnen die notwendige Kost...».

Medizinische Bücher in der Stiftsbibliothek
St.Gallen

Auch heute noch überliefern zahlreiche frühmittelalterliche

Handschriften der Stiftsbibliothek St.Gallen medizinisches

Wissen aus der Zeit von Notker dem Arzt und

Iso.6 Der Medizinhistoriker Karl Sudhoff schrieb dazu im
Jahr 1929: «So besitzt das Stift zu St.Gallen noch eine ganze

Anzahl rein medizinischer Handschrift, die eine kleine
ärztliche Bibliothek grossen historischen Werts für sich

bilden, die der Bruder infirmarius vor allem benutzt
haben wird.» Allein aus der Zeit vom 9. bis ins 11. Jahrhundert,

aus dem Goldenen und Silbernen Zeitalter des Klosters

St.Gallen, bilden heute — neben palimpsestierten
Bruchstücken von medizinischen Texten aus der Spätantike

- zwölf Handschriften medizinischen Inhalts ein
ansehnliches Korpus, wie es nur wenige Bibliotheken besitzen.

2 Dazu Eberhard Url, Das mittelalterliche Geschichtswerk Casus

sancti Galli, in: Neujahrsblatt des Historischen Vereins des Kantons

St.Gallen 109 (1969), S. 1-58. - Karl Schmuki, Klosterchronistik

und Hagiographie des 11. bis 13. Jahrhunderts, in: Werner Wunderlich

(Hrsg.), St.Gallen, Geschichte einer literarischen Kultur. Kloster -
Stadt - Kanton - Region, Bd. 1, S. 181-205. - Werner Vogler,

Klösterliche Geschichtssschreibung in St.Gallen und Pfäfers vom 17. bis

zum 19. Jahrhundert, in: Werner Wunderlich (Hrsg.), St.Gallen.

Geschichte einer literarischen Kultur. Kloster - Stadt - Kanton -
Region, Bd. 1, S. 371-395. - Ratpertus, St.Galler Klostergeschichten

(Casus sancti Galli), hrsg. und übersetzt von Hannes Steiner (Monu-

menta Germaniae Historica. Scriptores in usum scholarum separa-
tim editi 75), Hannover 2002. - Ekkehard IV., Casus sancti Galli

(St.Galler Klostergeschichten), übersetzt von Hans F. Haefele,
Darmstadt4 2002. - Karl Schmuki, Das köstlichste Geschichtsbuch des

Mittelalters. Die St.Galler Klostergeschichten Ekkeharts IV. illustriert

an Handschriften aus der Stiftsbibliothek (Ausstellungskatalog
Stiftsbibliothek 1994/95), St. Gallen 1995. - Heidi Leuppi, Casuum

Sancti Galli Continuatio Anonyma. Textedition und Obersetzung,

Zürich 1987. - Charlotte Gschwind-Gisiger, Conradus de Fabaria

Casuum Sancti Gallui continuatio. Die Geschicke des Klosters St.Gallen

1204-1234, Zürich 1989. Eugen Nyffenegger, Christan der Kuchi-

maister, Nüwe Casus Monasterii Sancti Galli. Edition und
sprachgeschichtliche Einordnung (Quellen und Forschungen zur Sprach- und

Kulturgeschichte der germanischen Völker, Neue Folge 60), Berlin/

New York 1974.

3 Johannes Duft, Notker der Arzt. Klostermedizin und Mönchsarzt im

frühmittelalterlichen St.Gallen (112. Neujahrsblatt, hrsg. vom
Historischen Verein des Kantons St.Gallen), St.Gallen 1972.

4 Johannes Duft, S. 22-26. - Ernst Dümmler, Das Formelbuch des

Bischofs Salomo III. von Konstanz aus dem neunten Jahrhundert,

Leipzig 1857. - Wolfram von den Steinen, Notkers des Dichters

Formelbuch, in: Zeitschrift für Schweizerische Geschichte 25 (1945),

S. 449-490.
5 Johannes Duft, S. 15-19.

6 Johannes Duft, S. 26-32. -Augusto Beccaria, I codici di medicina

del periodo presalernitano (secoli IX, X e XI), Rom 1956. - Peter

Kopp, Vademecum eines frühmittelalterlichen Arztes: die gefaltete
lateinische Handschrift medizinischen Inhalts im Codex 217 und der

Fragmentensammlung 1396 in der Stiftsbibliothek St.Gallen, Aarau/

Frankfurt/Salzburg 1980. -Monica Niederer, Der St. Galler «Botani-

cus». Ein frühmittelalterliches Herbar. Kritische Edition, Übersetzung

und Kommentar (Lateinische Sprache und Literatur des Mittelalters

38), Bern 2005. - Karl Schmuki, Ernst Tremp und Nina Otto,

Heilkräuter und Gartenanlagen im Kloster St.Gallen (Ausstellungskatalog

Stiftsbibliothek St.Gallen 2009/2010), St.Gallen 2010,
bes. S. 21-34.

11



kifet Liiere- 'fbfajtum
Jifcimzi
^Ac^fttxf Jobt-wm
her-LAfAutnA

trer- xr*tsx curw^cerr»
ß^Aet* rx>{Âcto \ ufJim

poi''tu- niifimr vale-

Jtfiimuf
JÇbcArLtirjcvLtf^
I lerhxfattmA, cumm

JaLtfetlX&r^
à-artiuciT-ucliTiem
uv^( iatiACtf
(-»ertafiut rjA. i&enfiuf
fHttf*ytm&TCïA. <|wc4irctr*
melt0t~e1~ inuemf*#- j>°UL-
wl»let*e- tnti-e^fkctr-j

flom^n et~La -rw JA
• »

mtrh
rAnW

i-t

çiim^

.pro ; l«en cem -
| >L'r
xitîflr-rfr»r retiluL iniunlmr
tiiir.®*" luffeufWMp
Ai:ffri't7J'4 rum T U-t-iT*.

lier ht 1-lïrrt femel ciiWfu

^ utuo <xce-oo letutzuf i it.tT

jot&no «uo-j'c/iefV'w

aclipe pbr-nricuivr'ut»
liet- Li » um cum fctohvrc*

I r
-

CM m tnoculof* -
1

arllpe fnf.trernG?3a4&

Xhfuli ocalcinni;
7 Kr i.ï,m xmrat-rmiciC^^e-

urn mfcdpvpum.rro inocutar

tnit tif, SOannefr>pid<"ai$
[ >Prlvnfc» tlra^-.vJ- triumo
LLtr mwr^âc/r, <Cöt/Tsrr~cyuf*

cjuimmif" Aorm"
Kvl.i t-azt-. jureutrsnrMr^Ourr-

Tïf fivnrum Lmf d'LtCtr iitpf-tS

JeLn c&nfp ' ce*r-ctdt&-

tr*mi*f/" {uffimtgaitp.

<\aG*f>mfAolc fum-,

Ausschnitt aus der einzigen Abschrift des St.Galler Botanicus,

geschrieben in der 1. Hälfte des 9. Jahrhunderts, wohl nicht im Kloster

St. Gallen. Hier Rezepte zum Stinkwacholder und zur Bergraute

(Stiftsbibliothek St. Gallen, Handschrift Nr. 217, S. 275a).

Medizinisches Wissen war damals zu einem grossen Teil
mit Kräuterheilkunde gleichzusetzen. Das waren teilweise
ältere Texte aus der Spätantike, die hier abgeschrieben
wurden, das konnten aber auch neu geschaffene
Zusammenstellungen von medizinischen Anwendungen von
Pflanzen und Kräutern, oder — ständig ineinandergreifend

- von Teilen des tierischen Körpers sein. Diesbezüglich

kannte jene Zeit keinerlei Berührungsängste. Gegen

Migräne wurde auch Mäusekot mit Essig auf die Stirne

gelegt, und zur Förderung der Fruchtbarkeit der Frau sollte

diese zerriebene Stockrose in Wein trinken und einen
Gockelhoden roh hinunterschlucken (gemäss dem Hand-
buch eines oberitalienischen Wanderarztes in Ffandschrift
Nr. 217).

Medizinische Bücher findet man auch in den ältesten

Bibliothekskatalogen des Klosters St.Gallen. Unter den

Nachträgen am Ende des ältesten, in der Zeit um 850/860

angelegten Katalogs (in Handschrift Nr. 728) findet man
«an Büchern über Medizinkunst zwei Bände und einen
kleinen Band» (Libri medicinalis artis Volumina II et Iparvus)

sowie «drei Bücher über Medizinkunst in ungebundenen

Heften» (Item libri III medicinalis artis in quaterni-
onibus). Und auch die Verzeichnisse der Privatbibliotheken
der bedeutenden Abte Grimald (841—872) und Hartmut
(872-883) enthielten medizinische Werke, bei Grimald
ein gebundenes (médicinales [sic!] liber unus) und bei

Hartmut ein ungebundenes (medicinalis liber I in quater-
nionibus).

Einer der bekanntesten heilkundlichen Texte in der
Stiftsbibliothek ist der so genannte St.Galler Botanicus. In 62

Kapiteln wird je eine Pflanze vorgestellt und werden
deren medizinische Anwendungen aufgezählt. Der Botanicus

ist eingebunden in die Sammelhandschrift Nr. 217,

in der verschiedene Pergament-Konvolute von ungefähr
gleicher Grösse im 15. Jahrhundert zu einem Band
zusammengefügt wurden. Im vorderen Teil des Buches finden
wir einen theologischen Text von Papst Gregor dem Grossen,

die «Regula pastoralis»; im hinteren Teil sind gleich
drei medizinische Traktate zu finden. Einer davon ist das

gefaltete Handbuch eines oberitalienischen Wanderarztes

aus der Zeit um 800, das dieser mit sich herumzutragen
pflegte. Ein weiterer Traktat ist ein so genannter Bestiari-

us, in dem primär die Heilwirkungen von tierischen

Organen und Produkten beschrieben werden, und der dritte
Text schliesslich ist der St.Galler Botanicus. Die Palette

der Pflanzen im Botanicus ist breit, vom Bilsenkraut über
den Stinkwacholder bis hin zur Alraune. Beim Bilsenkraut

lauten die ersten beiden Anwendungen: «Name der
Pflanze: Bilsenkraut. Es wächst an kultivierten oder wilden

Stellen oder in Gärten. Gegen Taubheit: Bilsenkraut,
der erwärmte Saft mit Rosenöl und Hauswurz wird ins

Ohr geträufelt, das nimmt den Schmerz und heilt das

Gehör; wenn er Würmer hat, zieht es sie heraus. Gegen
Zahnschmerzen: Er soll Bilsenkrautwurzel, in herbem

Wein gekocht, auf den Zahn halten, das nimmt den
Schmerz.» Zu dem früher in der Volksmedizin eine wichtige

Rolle spielenden Sadebaum oder Stinkwacholder

wusste der unbekannte Verfasser: «Gegen Appetitlosigkeit:

Du verreibst vom Sadebaum, gib es ihm zu trinken,
das vertreibt die Appetitlosigkeit. Sorgfältig zerriebene
Sadebaumteile mit Essig und Rosenöl, drei Becher der

Flüssigkeit sollen eingerieben werden, das hilft sehr stark.»

Die Bergraute war, in die Nasenlöcher gegeben, wirksam

gegen Nasenbluten (ad sanguinem profluentem), und eine

Mischung von zerriebener Bergraute, Öl und
abgeschäumtem Honig half gegen Trübungen der Augen.

Vom Ansatz her umgekehrt als der weltweit einzig in der

Stiftsbibliothek überlieferte St.Galler Botanicus ging das

12



Werk «De medicina» des spätantiken Gelehrten und Arztes

Cassius Felix aus dem 5. Jahrhundert vor. Der aus

Nordafrika stammende Autor ging nicht von den einzelnen

Heilpflanzen aus, sondern behandelte in 82 Kapiteln
den menschlichen Körper gewissermassen vom Scheitel
bis zur Sohle. Auf eine kurze Darstellung der Krankheit
und ihrer Ursachen folgen jeweils Therapiehinweise. Die
Stiftsbibliothek besitzt in dieser Abschrift des 11. Jahrhunderts

(Handschrift Nr. 105) eine der wenigen schriftlichen

Uberlieferungen des Werks. Cassius Felix erweist sich

in seinem Werk als ein Anhänger der in der Antike und
im frühen Mittelalter weit verbreiteten Viersäftelehre.
Dieser Ansicht nach entstehen Krankheiten dann, wenn
das natürliche Gleichgewicht der Säfte im Körper (gelbe
Galle, schwarze Galle, Blut, Schleim) durcheinandergeraten

ist.

In der Stiftsbibliothek ebenfalls erhalten ist das Werk
«Medicinae ex (h)oleribus et pomis» (Heilmittel aus
Gemüse und Obst) des im 3. Jahrhundert nach Christus
lebenden römischen Agrar- und Medizinschriftstellers Gar-

gilius Martialis. Es ist in der Handschrift Nr. 752 einer

von fünf längeren und einigen kürzeren Traktaten
medizinischen Inhalts, die den im Kloster St.Gallen um 900
geschriebenen Codex zu einem der wichtigsten medizinischen

Handbücher überhaupt machen. Ähnlich vielseitig
präsentiert sich die Sammelhandschrift Nr. 44. Einer
Abschrift von alttestamentlichen Büchern folgen auf knapp
200 Seiten nicht weniger als 27 medizinische Texte
bekannter und unbekannter Autoren. Allerdings stammt die
Abschrift dieser medizinischen Traktate aus dem
beginnenden 9. Jahrhundert nicht aus dem Kloster St.Gallen;
sie gelangte aber bereits kurze Zeit nach der Entstehung
ins Galluskloster. Ahnlich bietet auch die Handschrift
Nr. 751 eine Fülle von medizinischen Traktaten; dieses

Kompendium, geschrieben und zusammengestellt im
9. Jahrhundert in Italien, enthält auf 500 Seiten nicht
weniger als 39 medizinische Texte.

Der medizinische Bezirk im karolingischen Klosterplan von

St. Gallen. Gezeichnet und beschriftet um 819/830 im Kloster

Reichenau für das Kloster St. Gallen (Stiftsbibliothek St. Gallen,

Handschrift Nr. 1092).

sierte sich Isidor um die etymologische Herkunft des

Begriffs, auch beim Wort «Medizin». Der erste Satz definiert
gleich das Fach: «Die Medizin ist das, was das Wohlergehen

des Körpers erhält beziehungsweise wiederherstellt.»
Im Ii. Buch werden in vier Kapiteln der Mensch und seine

Körperteile (De homine etpartibus eins), ferner dessen

Lebensaltersstufen, Missgeburten sowie die monströsen
Abarten des Menschen vorgestellt. Das 13. Kapitel des

13. Buches äussert sich zur Wirkkraft von Heilquellen (De
diversitate aquarum) und das gesamte 17. Buch befasst

sich mit Landwirtschaft und Gartenbau und tangiert bei
der Präsentation der verschiedenen Pflanzen gelegentlich
auch deren Heilwirkung. Schliesslich handeln das 2. und

3. Kapitel des 20. Buches über die Diätetik, über Speisen
und Getränke (De escis, De potu).

Das Buch über Medizin in den «Etymologien» des
Isidor von Sevilla

Viele der erst im Mittelalter verfassten Texte basierten -
mehr oder weniger stark — auf den «Etymologien» des

Kirchenlehrers Isidor von Sevilla (t 636).7 Dieser fasste im
frühen 7. Jahrhundert das damalige Wissen der Menschheit

in einem Sachlexikon von 20 Büchern zusammen:
Neben der Bibel waren die «Etymologien» eines der
meistgelesenen Bücher des Mittelalters. Allgemein brachte
Isidor der Medizin grosses Interesse und höchste Wertschätzung

entgegen. Das ganze 4. Buch handelt in 13 Kapiteln
über die Medizin (De medicina); immer wieder interes-

Der karolingische Klosterplan von St.Gallen
und die Medizin

Das berühmteste Dokument der Stiftsbibliothek St.Gal¬

len, das direkt und indirekt über medizinische Anwendungen

Auskunft gibt, ist der in der abendländischen

7 W. M. Lindsay (Hrsg.), Isidori Hispalensis episcopi Etymologiarum
sive originum libri XX, 2 Bände, Oxford 1911. - Die Enzyklopädie
des Isidor von Sevilla, übersetzt und mit Anmerkungen versehen

von Lenelotte Müller, Wiesbaden 2008.

13



Kultur- und Geistesgeschichte einzigartige karolingische
Klosterplan von St.Gallen.8 In diesem Idealplan eines

Benediktinerklosters sind auf fünf zusammengenähten
Schafspergament-Blättern im Format hi x 77 cm auch

verschiedene Gebäude und Anlagen gezeichnet, die der

Gesundheit der Klosterbewohner dienen sollen. Gezeichnet

und beschriftet wurde der Plan zwischen 819 und 830

im Kloster auf der Insel Reichenau für das benachbarte

Kloster St.Gallen, das sich in jenen Jahren mit Neubau-

8 Allgemein zum Klosterplan: Hans Reinhardt, Der St. Galler Kloster-

plan (92. Neujahrsblatt, hrsg. vom Historischen Verein des Kantons

St. Gallen), St. Gallen 7 952. - Johannes Duft (Hrsg.), Studien zum
St. Galler Klosterplan (Mitteilungen zur Vaterländischen Geschichte,

hrsg. vom Historischen Verein des Kantons St. Gallen 42), St. Gallen

1962, S. 193-277. - Walter Horn und Ernest Born, The Plan of
St. Gall. A Study of the Architecture and Economy of, and Life in a

Paradigmatic Carolingian Monastery, 3 Bde., Berkeley/Los Angeles/
London 1979. - Günther Binding, Köln - Aachen - Reichenau.

Bemerkungen zum St.Galler Klosterplan (Kölner Universitätsreden 58),

Köln 1981. - Konrad Hecht, Der St. Galler Klosterplan, Sigmaringen

1983. - Alfons Zettler, Die frühen Klosterbauten der Reichenau.

Ausgrabungen - Schriftquellen - St. Galler Klosterplan, Sigmaringen

1988. - Alfons Zettler, St. Galler Klosterplan. Überlegungen zu seiner

Herkunft und Entstehung, in: Charlemagne's Heir. New Perspectives

on the Reign of Louis the Pious (814-840), hrsg. von Peter

Godman und Roger Collins, Oxford 1990, S. 655-687. - Werner Ja-

cobsen, Der Klosterplan von St. Gallen und die karolingische
Architektur. Entwicklung und Wandel von Form und Bedeutung im
fränkischen Kirchenbau zwischen 751 und 840, Berlin 1992. - Alfons

Zettler, Sankt Galler Klosterplan, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 7,

München 1995, Sp. 1155-1158. - Johannes Duft, Der karolingische

Klosterplan in der Stiftsbibliothek St. Gallen, Begleittext zur
Faksimile-Ausgabe, Rorschach 1998- Hans Rudolf Sennhauser, St.Gallen-

Klosterplan und Gozbertbau: zur Rekonstruktion des Gozbertbaues

und zur Symbolik des Klosterplanes (Veröffentlichungen des Instituts

für Denkmalpflege an der ETH Zürich 23), Zürich 2001. - Peter

Ochsenbein und Karl Schmuki (Hrsg.), Studien zum St. Galler

Klosterplan II (Mitteilungen zur Vaterländischen Geschichte 52), St. Gallen

2002. - Andrea zur Nieden, Der Alltag der Mönche. Studien

zum Klosterplan von St. Gallen, Hamburg 2008. - Hanns-Christoph

Picker, Der St. Galler Klosterplan als Konzept eines weltoffenen

Mönchtums. Ist Walahfrid Strabo der Verfasser?, in: Zeitschrift für

Kirchengeschichte 119 (2008), S. 1-29. - Johannes Eckert, Wohne

bei dir selbst. Der Klosterplan als Lebensmodell, München 2009.

Zu den medizinischen und botanischen Teilen des Klosterplans:

Wolfgang Sörrensen, Gärten und Pflanzen im Klosterplan, in:

Johannes Duft (Hrsg.), Studien zum St. Galler Klosterplan (Mitteilungen

zur Vaterländischen Geschichte, hrsg. vom Historischen Verein

des Kantons St.Gallen 42), St. Gallen 1962, S. 193-277. - Heinrich

Konrad, Cucullatus. Vergessene Medizin in den Gärten des St. Galler

Kloster-Planes. Eine kulturhistorische Untersuchung zur frühmittelalterlichen

Mönchs-Medizin, 2 Bde., Innsbruck 1974. - Johannes

Duft, Die Apotheke und der Heilkräutergarten im Hospital des karo-

lingischen Klosterplanes zu St. Gallen, in: Apotheken und Apotheker
im Bodenseeraum. Festschrift für Ulrich Leiner, hrsg. von Ernst Ziegler,

Sigmaringen 1988, S. 13-24. - Karl Schmuki, Ernst Tremp und

Nina Otto, Heilkräuter und Gartenanlagen im Kloster St. Gallen.

Katalog zur Jahresausstellung in der Stiftsbibliothek St. Gallen

2009/10, St. Gallen 2010, bes. S. 13-19.

VcU t*-H
'

rCj '< AO /$//•*' fy/frr:

Strain ffnltmtlïsnm
nacbt -ßsocre fUatrtfTtitikquoodi iRabam'
mann aiiDitoiie TDoitiiluo luipcrapuo KMnctios m.S.éwUi monalhrio
reptrtuoqm jCarminto drganrü tarn dl t>d«tabilio.(j; bortrint cojmofcox
Barum qtiomnoam berbaramvartctate vttfc. 3d i&ytiHfoü abbaten.

f Jrem fjfalmiisMi.Siait ccrmie bdiberat«. et-ftfalmua.i iz.ïaip
Bate puen «.per JJeueraüilem JScoatii.fono IDerotco oedtaim-

(J. 'A& "JiSitj ffiy(rrr<t vi-
'

v d
f.jr. /ffr.

fens .Ii) r Ii)

Frontispiz zur zweiten Druckausgabe des Gartengedichts «De cultu-

ra hortorum» (Hortulus) des Walahfrid Strabo, herausgegeben vom

St. Galler Humanisten und Reformator Joachim Vadian und gedruckt

bei Johannes Weissenburger in Nürnberg. Darstellung eines mit

einem Zaun abgetrennten Gärtchens, in dem vier Frauen Kräuter

hegen, pflegen und pflücken (Vadianische Sammlung in der

Kantonsbibliothek St. Gallen, S 2600).

plänen beschäftigte. Im Gegensatz zur landläufigen
Meinung wurde dieser Plan nie realisiert, aber er besitzt dessen

ungeachtet eine grosse Bedeutung, weil er der einzige
detailliertere «Bauplan» aus dem frühen Mittelalter ist,
den wir kennen.

Im Nordosten der Klosteranlage ist eine umfangreiche
Gebäudegruppe gezeichnet, die man als Spitalanlage
bezeichnen kann. Das Hauptgebäude ist das Spital mit drei

Gebäudeflügeln, das die Beischrift fratribus infirmispari-
ter locus iste paretur trägt. Also etwa: Den kranken
Brüdern soll in gleicher Weise (wie den Oblaten und Novizen
auf der anderen Seite einer kleinen Kirche) dieser Ort
bereitet werden. Nördlich des Spital-Hauptgebäudes steht
das von diesem getrennte, aber zugehörige Ärztehaus (do-

mus medicorum). Um dessen Hauptraum gruppieren sich

drei Nebenräume, eine Apotheke (armarium pigmento-
rum), die eigentliche Wohnung des Arztes (mansio medici

ipsius) und eine Schlafkammer für die Schwerkranken



(cubiculum valde infirmorum), letzteres so etwas wie eine

karolingische Intensivstation.

Zwei weitere, einzeln dastehende Häuser gehören ebenfalls

zur Spitalanlage. Das eine dieser Häuser war als

Gebäude für Aderlass und Abführkuren konzipiert (fleoto-
matis hicgustandum velpotionariis). Dieses war primär für
die gesunden Mönche und Brüder bestimmt, die nicht
der Spitalpflege bedurften. Um die vier Säfte des Körpers
immer wieder in ein optimales Gleichgewicht zu bringen,
wurden auch Gesunde damals regelmässig zur Ader gelassen.

Das zweite Gebäude, gleich daneben situiert, war ein

zweigeteiltes Küchen- und Badehaus. Die Küche sollte
sowohl den Kranken im Spital als auch den zur Ader
gelassenen Mönchen dienen; das in der Küche vorhandene
heisse Wasser konnte auch für die Zubereitung von warmen

Bädern genutzt werden.

Direkt neben dem Ärztehaus, an der Nordostecke der

Anlage, stösst man auf den berühmtesten Garten des St.Gal¬

ler Klosterplans, den Kräutergarten. 16 Heilpflanzen sollten

dort angebaut werden. In mittlerweile stark verblasster

brauner Tinte sind die lateinischen Namen von Salbei,

Krauseminze, Raute, Kümmel, Schwertlilie, Liebstöckel,
Poleiminze (Flöhkraut), Fenchel, Stangenbohne, Pfeffer-

kraut, Frauenminze, Griechisch Heu, Rosmarin, (Pfef-
fer-)Minze, Lilie und Rose eingetragen.

Die Heilkraft von Kräutern im Gartengedicht
«Hortulus» des Walahfrid Strabo

Wie die einzelnen Heilkräuter anzuwenden waren, dazu

äussert sich der Klosterplan nicht. Aber diesbezüglich
hilft ein nur wenige Jahre nach der Entstehung des

Klosterplans vermutlich ebenfalls auf der Klosterinsel Reichenau

geschaffenes Gartengedicht weiter. Verfasser dieses

aus 444 Hexametern bestehenden Gedichts «De cultura
hortorum» (Vom Gartenbau), kurz «Hortulus» genannt,
ist der Reichenauer Gelehrte und Abt Walahfrid Strabo

(808/09-849), der mit seinem Opus eine «Art von
dichterischer Verklärung» (Johannes Duft) des Kräutergartens
im Klosterplan schuf.9 Neben drei einführenden Kapiteln

und einer Widmung an den St. Galler Abt Grimald
(841-872) stellt der Reichenauer Dichter 23 Gartengewächse

vor. Jede der 23 Pflanzen wird von ihm mit
wechselnden Schwerpunkten nach Form, Farbe, Duft, Ertrag
oder Geschmack beschrieben und dann in ihrem
therapeutischen Wert skizziert. Die älteste Abschrift dieses

Gartengedichts liegt seit 1690 als Cod. Vat. Lat. Bibl. Reg.

469 in der Biblioteca Apostolica Vaticana, in der Bibliothek

des Vatikans in Rom. Vor dem Jahr 1600 befand sich
diese Handschrift noch im Kloster St.Gallen; nach dem
Diebstahl durch den Gelehrten Melchior Goldast (1576—

1635) gelangte der Codex auf abenteuerlichen Wegen an

den päpstlichen Hof. Handschriftlich war Walahfrids
«Hortulus» nicht sehr verbreitet; hingegen machten die

Druckausgaben durch den St.Galler Humanisten und

späteren Reformator Joachim Vadian in den Jahren 1510

(Wien) und 1512 (Nürnberg) das Werk recht bekannt. Die
Nürnberger Zweitausgabe zeigt als Titelbild ein hübsches

mittelalterliches Gärtchen, das - wie sämtliche damals im
Bild dargestellten mittelalterlichen Gärten - von einem
Zaun, einem Hag oder einer Mauer umgeben ist. Die
Schilderungen der 23 Heilpflanzen klingen auch in der
einfühlsamen deutschen Nachdichtung in Hexametern
des Heidelberger Mittellateiners Walter Berschin schön,
wie hier bei Salbei und Fenchel:

«Leuchtend blühet Salbei ganz vorn am Eingang des

Gartens,
Süss von Geruch, voll wirkender Kräfte und heilsam zu
trinken.
Manche Gebresten der Menschen zu heilen, erwies er sich

nützlich,

Ewig in grünenderJugend zu stehen, hat er sich verdienet.

Aber er trägt verderblichen Zwist in sich selbst: denn der
Blumen
Nachwuchs, hemmt man ihn nicht, vernichtet grausam
den Stammtrieb,
Lässt in gierigem Neid die alten Zweige ersterben. »

«Auch die Ehre des Fenchels sei hier nicht verschwiegen;

er hebt sich

Kräftig im Spross und erstrecket zur Seite die Arme der

Zweige.
Ziemlich süss von Geschmack und süssen Geruches

desgleichen.

Nützen soll er den Augen, wenn Schatten sie trübend
befallen,

Und sein Same, mitMilch einer trächtigen Ziege getrunken,

Lockre, so sagt man, die Blähung des Magens undfördere

lösend

Alsbald den zaudernden Gang der lange verstopften
Verdauung.

Ferner vertreibt die Wurzel des Fenchels, vermischt mit
dem Weine,

Trank des Bacchus, und so genossen, den keuchenden

Husten. »

9 Hans-Dieter Stoffler, Der Hortulus des Walahfrid Strabo. Aus dem

Kräutergarten des Klosters Reichenau. Sigmaringen 21998. - Hans-

Dieter Stoffler, Kräuter aus dem Klostergarten. Wissen und Weisheit

mittelalterlicher Mönche, Stuttgart 2002. - Walahfrid Strabo, De

cultura hortorum (Hortulus). Das Gedicht vom Gartenbau, eingeleitet

und hrsg. von Walter Berschin, mit Pflanzenbildern von Claudia

Erbar und einem Beitrag «Ein Gärtchen nach Mass» von Wolfgang
Fels (Reichenauer Texte und Bilder 13), Heidelberg 2007.

15



5iC

$W

Spätmittelalterliche medizinische Praxis: Anwendung eines Klistiers,

beschrieben und gezeichnet in einem iatromathematischen Hausbuch

aus der Bodenseegegend, angelegt um 1450 (Stiftsbibliothek

St. Gallen, Handschrift Nr. 760, S. 120).

Von Walahfrid Strabo in seinem «Hortulus» charakterisiert

werden die folgenden Pflanzenarten: Salbei, Raute,
Eberraute, Flaschenkürbis, Melone, Wermut, Andorn,
Fenchel, Schwertlilie, Liebstöckel, Kerbel, Lilie, Schlafmohn,

Muskatellersalbei mit Frauenminze, Minze, Polei-

minze, Sellerie, Betonie, Odermennig, Ambrosia, Katzenminze,

Rettich, Rose.

Das Ende der Klostermedizin im 12. Jahrhundert

Die Periode der Klostermedizin und der Mönchsärzte
endete im 12. Jahrhundert, als die Konzilien von Clermont-
Ferrand (1130) und Tours (1163) den Geistlichen die

Ausübung chirurgischer Tätigkeiten verboten beziehungsweise

für Mönche ein medizinisches Ausbildungsverbot
festlegten. In jener Zeit veränderte auch der zunehmende
Einfluss der damals führenden arabischen Medizin
allmählich die Ausrichtung der ärztlichen Heilkunde in
Europa, die während Jahrhunderten auf dem Niveau der
römischen und griechischen Autoritäten stehen geblieben
war. Es folgte hierzulande die Epoche einer von Arabien
beeinflussten Medizin, die auch als scholastische Medizin
bezeichnet wird. Medizinisches Wissen wurde nicht mehr
einfach in Klöstern von Generation zu Generation
weitergegeben, sondern sie wurde an eigentlichen Schulen, an
den jungen Universitäten und Medizinschulen, gelehrt
und doziert. Die Schule von Salerno südlich von Neapel
war die erste Hochburg ärztlicher Ausbildung in Europa.
Auch in St.Gallen treten nach dem Jahr 1000 keine
Mönchsärzte mehr ins Rampenlicht der Geschichte.

16


	Heilkunde im frühmittelalterlichen Kloster St. Gallen

