Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen
Band: 145 (2005)

Artikel: Alte und Neue Frauenbewegung : ein Vergleich
Autor: Witzig, Heidi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-946265

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-946265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ALTE UND NEUE FRAUENBEWEGUNG -
EIN VERGLEICH

Heidi Witzig

«Die Frau ist frei geboren und bleibt dem Manne an
Rechten gleich». Mit dieser Feststellung in ihrer Prokla-
mation der «Rechte der Frau und der Biirgerin» machte
Olympe de Gouges (1748-1793) 1791 auf ein Geburtsge-
brechen der soeben verkiindeten «allgemeinen Men-
schenrechte» aufmerksam: Diese waren ausschliesslich
fiir Manner gedacht.

Im Europa von 1800, geprigt von einer jahrhundertelan-
gen Tradition der Geburtsvorrechte der oberen gegenii-
ber den unteren Standen, hatte nur schon der Gedanke,
dass alle Menschen = Minner «gleich an Rechten» sein
konnten, etwas Unerhortes und Revolutionares. Olympe
de Gouges war nicht die einzige, die bei diesem einmali-
gen Aufbruch auch die Frauen dabeihaben wollte. Die
Argumentation all dieser Frauen und Manner lief darauf
hinaus, dass Menschenrechte kein Geschlecht hatten:
Wenn Frauen auch Menschen sind, sollen sie teil haben
an den universalen Menschenrechten. In dieser Tradition
stehen die Forderungen nach Gleichberechtigung von
Frauen und Mannern bis heute. Sie griinden auf einem
Rechtsanspruch, der in mehr oder weniger schroffem
Ton eingefordert wird.

Berithmte Vertreterin dieser sogenannt egalitaren Posi-
tion war im 19. Jahrhundert beispielsweise Emilie Kem-
pin-Spyri (1853-1901). Nach einem erfolgreichen Jus-Stu-
dium durfte sie nicht als Anwaltin arbeiten, da sie als
Frau keine aktiven Blirgerrechte besass. So klagte sie
beim Bundesgericht ihre Rechte ein und verlangte, dass
Frauen beim Art. 4 der Bundesverfassung («Jeder Schwei-
zer ist vor dem Gesetze gleich») mitgemeint werden soll-
ten. Um 1890 hatte sie mit diesem Ansinnen allerdings
nicht die geringste Chance. Rund 9o Jahre spater wurde
die Initiative «Gleiche Rechte fiir Mann und Frau» mit
dem Argument bekampft, Frauen seien im Art. 4 der
Verfassung sowieso mitgemeint. Die Gleichstellungsini-
tiative wurde dann 1981 angenommen, Emilie Kempin-
Spyris Forderung war eingelost — wenigstens auf Verfas-
sungsebene.

Es waren jedoch nur wenige, die in der Alten Frauenbe-
wegung auf egalitdren Positionen beharrten. Die meisten
Frauenrechtlerinnen waren iiberzeugt, dass Frauen und
Manner grundverschiedene Wesen seien. Nicht nur die
biologischen Unterschiede, sondern auch die Wesens-
zlige, also Weiblichkeit oder Mannlichkeit, galten ihnen
als angeboren und unverinderlich. Diese Frauen vertra-
ten gesellschaftspolitisch dualistische Positionen, das
heisst sie verstanden sich grundsitzlich als Miitter: Miit-

ter im Familienkreis und Miitter auch im 6ffentlichen Be-
reich. Aufgrund ihrer spezifischen weiblich-miitterlichen
Qualitaten fiithlten sich diese Frauen aufgerufen zum
Dienst an Volk und Heimat. Nach ihrer Uberzeugung
waren sie pradestiniert flir Wirkungsbereiche wie Erzie-
hung, soziale Fiirsorge und Arbeit flir den Frieden - Be-
reiche, in welchen sie sich den Mannern tiberlegen fiihl-
ten. Auch das Frauenstimmrecht forderten sie, um mehr
Wirme und Friedfertigkeit in die «kalte» Politik einflies-
sen zu lassen - das miitterliche Element wiirde das
mannliche ideal erganzen.

Die meisten Manner teilten die Meinung tiber die kom-
plementaren Veranlagungen von Frauen und Maénnern.
Es war ihnen wahrend mehr als hundert Jahren ein leich-
tes, Frauen immer wieder auf die Arbeit in ihren «urei-
gensten» Gebieten zu verweisen und sie zu immer neuen
Dienst-Leistungen anzuspornen. Sozialpolitik und Sozi-
alarbeit waren in der Schweiz des 19. Jahrhunderts weit-
gehend in den Handen gemeinnlitzig engagierter Man-
ner und Frauen. Fir einzelne engagierte Frauen gestaltete
sich die Zusammenarbeit mit Mannern im Bereich der
sozialen Wohlfahrt (z.B. gegen Alkoholismus oder Pro-
stitution) dusserst befriedigend. Sie waren mehrheitlich
organisiert im Schweizerischen Gemeinntitzigen Frauen-
verein (SGF, gegriindet 1888) oder in den konfessionellen
Frauenverbanden. Sie mochten nicht fordern — zum Teil
waren sie auch gegen das Frauenstimmrecht —, sie ver-
liessen sich auf die Einsicht und die Dankbarkeit der
Manner. Diejenigen Frauen, die im Namen der «Miitter-
lichkeit» politische Gleichstellung einforderten, waren
mit ihren Organisationen grossenteils im Bund Schwei-
zerischer Frauenvereine (BSF, gegriindet 1900) vertreten.
Sie erlebten immer wieder mit Bitterkeit die Gering-
schitzung, welche Manner ihren «miitterlichen» Leistun-
gen entgegenbrachten, sobald es um politische Partizipa-
tion und damit um die Teilhabe an der Macht ging.

Im Gefolge der Menschenrechtsbewegungen in den USA
und der antiautoritaren Bewegungen in Westeuropa eta-
blierte sich nach 1968 die Neue Frauenbewegung. Die er-
sten internationalen Demonstrationen, mit Hilfe der Me-
dien wirkungsvoll verbreitet, galten dem Kampf um die
Abtreibung - ein Skandal erster Glite. Damit war der Te-
nor vorgegeben. Es ging nicht mehr um die formale po-
litische Gleichstellung, «ftir die sich niemand interes-
siert»>, wie eine frauenbewegte Demonstrantin an der
Jubilaumsfeier des Ziircher Frauenstimmrechtsvereins
1968 ins Mikrofon rief. Es ging nun um eine grundsatzli-



che Kritik an den Rollenzuweisungen in patriarchali-
schen Gesellschaften, die Frauen als «weibliche Wesen»
prinzipiell zu Abhangigkeit und Zweitrangigkeit ver-
dammten.

Der Kampf um die Unversehrtheit und Autonomie des
weiblichen Korpers verlieh der Neuen Frauenbewegung
inhaltlich und formal Fliigel. In den Siebzigerjahren wa-
ren die neuen «Emanzen» mit ihren farbenfrohen und
lautstarken Umziigen, Informations- und Gesundheits-
zentren, Biicherliden, Frauentreffs und eigenen Zeit-
schriften nicht mehr aus dem Gesellschaftsbild wegzu-
denken. Unter dem Motto «Frausein ist schon» setzte
sich die Neue Frauenbewegung tiber die Erfahrung der
Zweitrangigkeit hinweg und baute ein positives Frauen-
bild auf: Frauen gemeinsam sind stark.

Korperliche Integritit, seelische und geistige Autonomie
der Frauen - unter diesem Motto war die Neue Frauen-
bewegung angetreten und hatte den Kampf gegen die
patriarchalischen Strukturen im Privatleben, in Gesell-
schaft, Wirtschaft, Politik und Wissenschaft aufgenom-
men. In den letzten Jahrzehnten ist in diesen Bereichen
sehr viel aufgearbeitet, kritisiert und bewusst gemacht
worden. Verandert hat sich relativ viel, wenn wir die ge-
setzlichen Zustinde mit denjenigen vor hundert Jahren
vergleichen. Die Rahmenbedingungen beziiglich Gleich-
stellung sind gerechter geworden: 1971 Frauenstimm-
recht, 1981 Gleiche Rechte fiir Frau und Mann in der Ver-
fassung, 1996 (nach einem energischen Frauenstreik
1991) endlich Inkrafttreten des entsprechenden Gesetzes
zur Gleichstellung am Arbeitsplatz, 1988 neues Eherecht,
1992 Vergewaltigung in der Ehe wird Offizialdelikt (Se-
xualstrafrecht).

Doch gemessen an den Anspriichen der Neuen Frauen-
bewegung, die ja eine kulturelle Revolution anstrebte,
hat sich weniger gedndert. Erniichterung iiber die Trig-
heit des individuellen und gesellschaftlichen Emanzipa-
tionsprozesses (zu Hause, im Kinder- und Schlafzimmer,
im offentlichen Bereich, in Managerbiiros, Parlaments-
und Vorlesungssalen - iiberall immer die ewig gleichen
Stolpersteine), Erniichterung iiber den Zusammenhalt
innerhalb der Frauenbewegung: Wo war der Schwung
der Gemeinsamkeit geblieben, wo die schwesterliche So-
lidaritit? Das Phidmonen der Frauenbewegung als
«Durchlauferhitzer» verunsicherte: Viele Frauen starte-
ten in der Frauenbewegung, um sich dann zu professio-
nalisieren und sich in politischen oder beruflichen Insti-
tutionen zu integrieren. So firbten die Anliegen der
Frauenbewegung traditionelle Organisationen, insbe-
sondere im linken Spektrum, die Bewegung selbst wurde

schwicher. 1989 16ste sich die Frauenbefreiungsbewe-
gung (FBB) auf.

Beim naheren Betrachten verliefen die Griaben innerhalb
der Neuen Frauenbewegung nicht so anders als diejeni-
gen im Kampf um Frauenrechte vor hundert Jahren. Die
moderne Version der egalitiren Position war das Behar-
ren auf der These, Frauen und Manner seien nicht als sol-
che geboren, sondern dazu gemacht worden; jede Zeit
habe ihre eigenen Vorstellungen von Mannlichkeit und
Weiblichkeit entwickelt. Natiirlich existiere heute ein
ausgekliigeltes System von Strukturen, das die mannli-
che Vorherrschaft absichere. Ohne die Mittiterschaft der
Frauen jedoch hitte sich, wie beispielsweise Christina
Thiirmer-Rohr versichert, ein solches Diskriminierungs-
system nicht halten, geschweige denn zementieren kon-
nen.

Der Kampf um eine neue Rollenverteilung hatte fiir
Frauen und auch Manner der egalitiren Richtung den
Sinn, das immer noch wirksame Ideal von Weiblichkeit
und Minnlichkeit in der Praxis aufzuweichen. Forderun-
gen nach Teilzeitarbeit und Betreuungsarbeit fiir alle ge-
hen von der Annahme aus, dass die konkrete Praxis auch
Lebensperspektiven und das Selbstbild zutiefst prigt.
Wenn sich die konkreten Lebensumstinde fiir Frauen
und Maénner andern, dann erst konnten sie ihre tiefver-
wurzelten Vorstellungen von Weiblichkeit und Ménn-
lichkeit dndern. Der Kampf um die Gleichstellung, be-
sonders um gleichen Lohn fiir gleiche Arbeit, war und ist
deshalb fiir «egalitdre» Frauen sehr wichtig, ebenso die
Koalition mit gleichgesinnten Mannern von Fall zu Fall.

Davon wollten einige Feministinnen der 198cer Jahre
nichts mehr wissen; sie deuteten das alte dualistische
Modell um. Sie identifizierten die patriarchalen Struktu-
ren als gewalt- und todbringend. Angesichts der unend-
lichen Gewalt gegen Volker, Rassen und Frauen wand-
ten sie sich von der Ménnergesellschaft ab. Fiir radikale
Vertreterinnen wie die Amerikanerin Mary Daly galten
Manner ihrem Wesen nach prinzipiell als Beherrscher
und Vergewaltiger der Frauen und auch der Natur.
Frauen hingegen stiinden ihrem Wesen nach im Einklang
mit der Natur und den lebenserhaltenden Kraften. Nach
Christa Mulack, einer weiteren prominenten Vertreterin
dieser Richtung, war am Anfang die Frau, das «Urbild
des Menschen». Im «kulturellen Feminismus» waren es
nun Frauen, die Bewertungsmasstibe fiir beide Ge-
schlechter setzten.

In den letzten Jahren vor der Jahrtausendwende wuchs
eine junge Generation heran, die mit der Neuen Frauen-
bewegung nicht mehr viel anfangen konnte. Sie wuchs in
einer Gesellschaft auf , wo gleiche Rahmenbedingungen
scheinbar kein Thema mehr waren, und die Ideale der
autonomen Weiblichkeit galten in der jungen Generation
als extrem «uncool». Die Theorien der Postmoderne (das
heisst Nach-Moderne) zeigten ihnen faszinierende Mog-



lichkeiten auf, von den «Grossen Erzahlungen», das
heisst von einem alles erklarenden Weltbild wegzukom-
men - sei es egalitar oder dualistisch ausgerichtet. Unter
dem Motto «Ende der Eindeutigkeit» wird postuliert,
dass die Unterscheidung von Frauen und Mainnern als
biologisch verschiedene Gattungswesen nicht primar sei.
Wissenschaftlerinnen wie Judith Butler postulierten, dass
Normen und Dinge nur tber die Sprache Realitat wiir-

den - das gelte auch fiir die biologische Geschlechtszu-
gehorigkeit. Diese sei keine fixe Realitat, sondern ein
wandelbares kulturelles Konstrukt. Von alten Feministin-
nen wurden diese Denkanstosse als theorielastig und un-
politisch kritisiert. Der Einfluss postmoderner Botschaf-
ten auf die Generation nach der Neuen Frauenbewegung
war und ist jedoch priagend.

Unter Einbezug von: Heidi Witzig, Wo stehen wir Frauen heute? in:
Frauenstandpunkte 3 (1995), S. 4-6; Heidi Witzig, Auszug der
Frauen? Eine Standortbestimmung der feministischen Frauenbewe-
gung, in: Schritte ins Offene 3 (1993), S. 4-6.

Literatur

e Frauengeschichte(n), Dokumente aus zwei Jahrhunderten zur
Situation der Frauen in der Schweiz, hg. Elisabeth Joris und Heidi
Witzig, 4. aktualisierte Aufl. Zarich 2001.

e Gender: Die Tucken einer Kategorie, hg. Claudia Honegger und
Caroline Arni, Zurich 2001.

e Gender Game: Korper-Medien-Blicke-Mannlichkeiten, go drag!
Hg. Marion Strunk, Tubingen 2002.

11

Mesmer Beatrix, Ausgeklammert — eingeklammert, Frauen und
Frauenorganisationen in der Schweiz des 19. Jahrhunderts, Basel
1988.

Redolfi Silke, Frauen bauen Staat, 100 Jahre Bund Schweizeri-
scher Frauenorganisationen 1900-2000, Zurich 2000.

Schmuckli Lisa, Differenzen und Dissonanzen, Zugang zu femini-

stischen Erkenntnistheorien in der Postmoderne, Kénigstein/Tau-
nus 1996.
Voegeli Yvonne, Zwischen Hausrat und Rathaus, Auseinanderset-

zungen um die politische Gleichberechtigung der Frauen in der
Schweiz 1945-1971, Zurich 1997.







	Alte und Neue Frauenbewegung : ein Vergleich

