
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Band: 145 (2005)

Artikel: Alte und Neue Frauenbewegung : ein Vergleich

Autor: Witzig, Heidi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946265

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alte und Neue Frauenbewegung -
ein Vergleich

Heidi Witzig

«Die Frau ist frei geboren und bleibt dem Manne an

Rechten gleich». Mit dieser Feststellung in ihrer Proklamation

der «Rechte der Frau und der Bürgerin» machte

Olympe de Gouges (1748-1793) 1791 auf ein Geburtsgebrechen

der soeben verkündeten «allgemeinen
Menschenrechte» aufmerksam: Diese waren ausschliesslich

für Männer gedacht.
Im Europa von 1800, geprägt von einer jahrhundertelangen

Tradition der Geburtsvorrechte der oberen gegenüber

den unteren Ständen, hatte nur schon der Gedanke,
dass alle Menschen Männer «gleich an Rechten» sein

könnten, etwas Unerhörtes und Revolutionäres. Olympe
de Gouges war nicht die einzige, die bei diesem einmaligen

Aufbruch auch die Frauen dabeihaben wollte. Die

Argumentation all dieser Frauen und Männer lief darauf

hinaus, dass Menschenrechte kein Geschlecht hätten:
Wenn Frauen auch Menschen sind, sollen sie teil haben

an den universalen Menschenrechten. In dieser Tradition
stehen die Forderungen nach Gleichberechtigung von
Frauen und Männern bis heute. Sie gründen auf einem

Rechtsanspruch, der in mehr oder weniger schroffem
Ton eingefordert wird.

Berühmte Vertreterin dieser sogenannt egalitären Position

war im 19. Jahrhundert beispielsweise Emilie Kem-

pin-Spyri (1853-1901). Nach einem erfolgreichen Jus-Stu-
dium durfte sie nicht als Anwältin arbeiten, da sie als

Frau keine aktiven Bürgerrechte besass. So klagte sie

beim Bundesgericht ihre Rechte ein und verlangte, dass

Frauen beim Art. 4 der Bundesverfassung («Jeder Schweizer

ist vor dem Gesetze gleich») mitgemeint werden sollten.

Um 1890 hatte sie mit diesem Ansinnen allerdings
nicht die geringste Chance. Rund 90 Jahre später wurde
die Initiative «Gleiche Rechte für Mann und Frau» mit
dem Argument bekämpft, Frauen seien im Art. 4 der
Verfassung sowieso mitgemeint. Die Gleichstellungsinitiative

wurde dann 1981 angenommen, Emilie Kempin-
Spyris Forderung war eingelöst - wenigstens auf
Verfassungsebene.

Es waren jedoch nur wenige, die in der Alten Frauenbewegung

auf egalitären Positionen beharrten. Die meisten
Frauenrechtlerinnen waren überzeugt, dass Frauen und
Männer grundverschiedene Wesen seien. Nicht nur die

biologischen Unterschiede, sondern auch die Wesenszüge,

also Weiblichkeit oder Männlichkeit, galten ihnen
als angeboren und unveränderlich. Diese Frauen vertraten

gesellschaftspolitisch dualistische Positionen, das

heisst sie verstanden sich grundsätzlich als Mütter: Müt¬

ter im Familienkreis und Mütter auch im öffentlichen
Bereich. Aufgrund ihrer spezifischen weiblich-mütterlichen
Qualitäten fühlten sich diese Frauen aufgerufen zum
Dienst an Volk und Heimat. Nach ihrer Überzeugung
waren sie prädestiniert für Wirkungsbereiche wie Erziehung,

soziale Fürsorge und Arbeit für den Frieden -
Bereiche, in welchen sie sich den Männern überlegen fühlten.

Auch das Frauenstimmrecht forderten sie, um mehr
Wärme und Friedfertigkeit in die «kalte» Politik einflies-

sen zu lassen - das mütterliche Element würde das

männliche ideal ergänzen.

Die meisten Männer teilten die Meinung über die

komplementären Veranlagungen von Frauen und Männern.
Es war ihnen während mehr als hundert Jahren ein leichtes,

Frauen immer wieder auf die Arbeit in ihren
«ureigensten» Gebieten zu verweisen und sie zu immer neuen
Dienst-Leistungen anzuspornen. Sozialpolitik und
Sozialarbeit waren in der Schweiz des 19. Jahrhunderts
weitgehend in den Händen gemeinnützig engagierter Männer

und Frauen. Für einzelne engagierte Frauen gestaltete
sich die Zusammenarbeit mit Männern im Bereich der
sozialen Wohlfahrt (z.B. gegen Alkoholismus oder
Prostitution) äusserst befriedigend. Sie waren mehrheitlich
organisiert im Schweizerischen Gemeinnützigen Frauenverein

(SGF, gegründet 1888) oder in den konfessionellen
Frauenverbänden. Sie mochten nicht fordern - zum Teil

waren sie auch gegen das Frauenstimmrecht -, sie ver-
liessen sich auf die Einsicht und die Dankbarkeit der
Männer. Diejenigen Frauen, die im Namen der «Mütterlichkeit»

politische Gleichstellung einforderten, waren
mit ihren Organisationen grossenteils im Bund
Schweizerischer Frauenvereine (BSF, gegründet 1900) vertreten.
Sie erlebten immer wieder mit Bitterkeit die

Geringschätzung, welche Männer ihren «mütterlichen» Leistungen

entgegenbrachten, sobald es um politische Partizipation

und damit um die Teilhabe an der Macht ging.

Im Gefolge der Menschenrechtsbewegungen in den USA
und der antiautoritären Bewegungen in Westeuropa
etablierte sich nach 1968 die Neue Frauenbewegung. Die
ersten internationalen Demonstrationen, mit Hilfe der
Medien wirkungsvoll verbreitet, galten dem Kampf um die

Abtreibung - ein Skandal erster Güte. Damit war der
Tenor vorgegeben. Es ging nicht mehr um die formale
politische Gleichstellung, «für die sich niemand interessiert»,

wie eine frauenbewegte Demonstrantin an der

Jubiläumsfeier des Zürcher Frauenstimmrechtsvereins

1968 ins Mikrofon rief. Es ging nun um eine grundsätzli-

9



che Kritik an den Rollenzuweisungen in patriarchalischen

Gesellschaften, die Frauen als «weibliche Wesen»

prinzipiell zu Abhängigkeit und Zweitrangigkeit
verdammten.

Der Kampf um die Unversehrtheit und Autonomie des

weiblichen Körpers verlieh der Neuen Frauenbewegung
inhaltlich und formal Flügel. In den Siebzigerjahren waren

die neuen «Emanzen» mit ihren farbenfrohen und
lautstarken Umzügen, Informations- und Gesundheitszentren,

Bücherläden, Frauentreffs und eigenen
Zeitschriften nicht mehr aus dem Gesellschaftsbild
wegzudenken. Unter dem Motto «Frausein ist schön» setzte
sich die Neue Frauenbewegung über die Erfahrung der

Zweitrangigkeit hinweg und baute ein positives Frauenbild

auf: Frauen gemeinsam sind stark.

Körperliche Integrität, seelische und geistige Autonomie
der Frauen - unter diesem Motto war die Neue
Frauenbewegung angetreten und hatte den Kampf gegen die
patriarchalischen Strukturen im Privatleben, in Gesellschaft,

Wirtschaft, Politik und Wissenschaft aufgenommen.

In den letzten Jahrzehnten ist in diesen Bereichen
sehr viel aufgearbeitet, kritisiert und bewusst gemacht
worden. Verändert hat sich relativ viel, wenn wir die
gesetzlichen Zustände mit denjenigen vor hundert Jahren
vergleichen. Die Rahmenbedingungen bezüglich
Gleichstellung sind gerechter geworden: 1971 Frauenstimmrecht,

1981 Gleiche Rechte für Frau und Mann in der
Verfassung, 1996 (nach einem energischen Frauenstreik
1991) endlich Inkrafttreten des entsprechenden Gesetzes
zur Gleichstellung am Arbeitsplatz, 1988 neues Eherecht,
1992 Vergewaltigung in der Ehe wird Offizialdelikt
(Sexualstrafrecht).

Doch gemessen an den Ansprüchen der Neuen
Frauenbewegung, die ja eine kulturelle Revolution anstrebte,
hat sich weniger geändert. Ernüchterung über die Trägheit

des individuellen und gesellschaftlichen
Emanzipationsprozesses (zu Hause, im Kinder- und Schlafzimmer,
im öffentlichen Bereich, in Managerbüros, Parlamentsund

Vorlesungssälen - überall immer die ewig gleichen
Stolpersteine), Ernüchterung über den Zusammenhalt
innerhalb der Frauenbewegung: Wo war der Schwung
der Gemeinsamkeit geblieben, wo die schwesterliche
Solidarität? Das Phämonen der Frauenbewegung als
«Durchlauferhitzer» verunsicherte: Viele Frauen starteten

in der Frauenbewegung, um sich dann zu professio-
nalisieren und sich in politischen oder beruflichen
Institutionen zu integrieren. So färbten die Anliegen der
Frauenbewegung traditionelle Organisationen,
insbesondere im linken Spektrum, die Bewegung selbst wurde
schwächer. 1989 löste sich die Frauenbefreiungsbewegung

(FBB) auf.

Beim näheren Betrachten verliefen die Gräben innerhalb
der Neuen Frauenbewegung nicht so anders als diejenigen

im Kampf um Frauenrechte vor hundert Jahren. Die
moderne Version der egalitären Position war das Beharren

auf der These, Frauen und Männer seien nicht als
solche geboren, sondern dazu gemacht worden; jede Zeit
habe ihre eigenen Vorstellungen von Männlichkeit und
Weiblichkeit entwickelt. Natürlich existiere heute ein

ausgeklügeltes System von Strukturen, das die männliche

Vorherrschaft absichere. Ohne die Mittäterschaft der
Frauen jedoch hätte sich, wie beispielsweise Christina
Thürmer-Rohr versichert, ein solches Diskriminierungs-
system nicht halten, geschweige denn zementieren können.

Der Kampf um eine neue Rollenverteilung hatte für
Frauen und auch Männer der egalitären Richtung den

Sinn, das immer noch wirksame Ideal von Weiblichkeit
und Männlichkeit in der Praxis aufzuweichen. Forderungen

nach Teilzeitarbeit und Betreuungsarbeit für alle
gehen von der Annahme aus, dass die konkrete Praxis auch

Lebensperspektiven und das Selbstbild zutiefst prägt.
Wenn sich die konkreten Lebensumstände für Frauen
und Männer ändern, dann erst könnten sie ihre
tiefverwurzelten Vorstellungen von Weiblichkeit und
Männlichkeit ändern. Der Kampf um die Gleichstellung,
besonders um gleichen Lohn für gleiche Arbeit, war und ist
deshalb für «egalitäre» Frauen sehr wichtig, ebenso die
Koalition mit gleichgesinnten Männern von Fall zu Fall.

Davon wollten einige Feministinnen der 1980er Jahre
nichts mehr wissen; sie deuteten das alte dualistische
Modell um. Sie identifizierten die patriarchalen Strukturen

als gewalt- und todbringend. Angesichts der unendlichen

Gewalt gegen Völker, Rassen und Frauen wandten

sie sich von der Männergesellschaft ab. Für radikale
Vertreterinnen wie die Amerikanerin Mary Daly galten
Männer ihrem Wesen nach prinzipiell als Beherrscher
und Vergewaltiger der Frauen und auch der Natur.
Frauen hingegen stünden ihrem Wesen nach im Einklang
mit der Natur und den lebenserhaltenden Kräften. Nach
Christa Mulack, einer weiteren prominenten Vertreterin
dieser Richtung, war am Anfang die Frau, das «Urbild
des Menschen». Im «kulturellen Feminismus» waren es

nun Frauen, die Bewertungsmasstäbe für beide
Geschlechter setzten.

In den letzten Jahren vor der Jahrtausendwende wuchs
eine junge Generation heran, die mit der Neuen
Frauenbewegung nicht mehr viel anfangen konnte. Sie wuchs in
einer Gesellschaft auf, wo gleiche Rahmenbedingungen
scheinbar kein Thema mehr waren, und die Ideale der
autonomen Weiblichkeit galten in der jungen Generation
als extrem «uncool». Die Theorien der Postmoderne (das
heisst Nach-Moderne) zeigten ihnen faszinierende Mög-

10



lichkeiten auf, von den «Grossen Erzählungen», das

heisst von einem alles erklärenden Weltbild wegzukommen

- sei es egalitär oder dualistisch ausgerichtet. Unter
dem Motto «Ende der Eindeutigkeit» wird postuliert,
dass die Unterscheidung von Frauen und Männern als

biologisch verschiedene Gattungswesen nicht primär sei.

Wissenschaftlerinnen wie Judith Butler postulierten, dass

Normen und Dinge nur über die Sprache Realität wür¬

den - das gelte auch für die biologische Geschlechtszugehörigkeit.

Diese sei keine fixe Realität, sondern ein
wandelbares kulturelles Konstrukt. Von alten Feministinnen

wurden diese Denkanstösse als theorielastig und
unpolitisch kritisiert. Der Einfluss postmoderner Botschaften

auf die Generation nach der Neuen Frauenbewegung

war und ist jedoch prägend.

Unter Einbezug von: Heidi Witzig, Wo stehen wir Frauen heute? in:

Frauenstandpunkte 3 (1995), S. 4-6; Heidi Witzig, Auszug der

Frauen? Eine Standortbestimmung der feministischen Frauenbewegung,

in: Schritte ins Offene 3 (1993), S. 4-6.

Literatur
• Frauengeschichte(n), Dokumente aus zwei Jahrhunderten zur

Situation der Frauen in der Schweiz, hg. Elisabeth Joris und Heidi

Witzig, 4. aktualisierte Aufl. Zürich 2001.

• Gender: Die Tücken einer Kategorie, hg. Claudia Honegger und

Caroline Ami, Zürich 2001.

• Gender Game: Körper-Medien-Blicke-Männlichkeiten, go drag!

Hg. Marion Strunk, Tübingen 2002.

• Mesmer Beatrix, Ausgeklammert - eingeklammert, Frauen und

Frauenorganisationen in der Schweiz des 19. Jahrhunderts, Basel

1988.

• Redolfi Silke, Frauen bauen Staat, 100 Jahre Bund Schweizerischer

Frauenorganisationen 1900-2000, Zürich 2000.

• Schmuckli Lisa, Differenzen und Dissonanzen, Zugang zu

feministischen Erkenntnistheorien in der Postmoderne, Königstein/Taunus

1996.

• Voegeli Yvonne, Zwischen Hausrat und Rathaus, Auseinandersetzungen

um die politische Gleichberechtigung der Frauen in der

Schweiz 1945-1971, Zürich 1997.

11




	Alte und Neue Frauenbewegung : ein Vergleich

