
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Band: 137 (1997)

Artikel: Die Geschichte einer Erzähllandschaft : von den Erzählerinnen und
Erzählern, Sammlern und Schreibern der Sagen aus dem
Sarganserland

Autor: Senti, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946444

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946444
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alois Senti
Die Geschichte einer Erzähllandschaft

Von den Erzählerinnen und Erzählern, Sammlern und Schreibern
der Sagen aus dem Sarganserland





Vorwort

Die vorliegende Untersuchung setzt sich mit der

mündlichen und schriftlichen Überlieferung, den

Erzählerinnen und Erzählern sowie den Sammlern und
Schreibern der Sagen aus dem Sarganserland auseinander.

Seit wann werden Sagen erzählt? Wer waren und
sind die Erzählerinnen und Erzähler, die Sammler und
Schreiber? Wann und wie verschriftlichte sich die

mündliche Uberlieferung? Wie wirkten sich die

tiefgreifenden Veränderungen des technisch-industriellen
Fortschritts und des religiösen Lebens auf die Weitergabe

des traditionellen Sagengutes aus?

Das Sarganserland war während dreihundert Jahren
eine gemeine Herrschaft der sieben, später der acht
alten Orte. Seit 1803 gehört es zum Kanton St.Gallen.
Seine acht Gemeinden zählen gut 30 000 Einwohner.
1850 waren es 14992 (davon 348 Protestanten), 1900
18 828 (1762), 1950 25 060 (3055) und 1990 32 630 (4831).

Neben der Viehhaltung und etwas Ackerbau
entwickelte sich ein bescheidenes dörfliches Gewerbe, das

in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts durch die
Baumwollindustrie ergänzt wurde. Den Alltag
bestimmte jedoch bis in die Mitte des 20. Jahrhunderts
die Land- und Alpwirtschaft. Gemeinsam mit der im
ausgehenden 19. Jahrhundert erstarkten Kirche prägte
sie die Wünsche und Hoffnungen, Befürchtungen und
Ängste der Bevölkerung, aus denen die sagenhaften
Erzählungen entstanden. Der Bedarf an Geschichten, in
denen die Erfahrungen der Voreltern und die eigenen
Erlebnisse zum Ausdruck kommen, ist auffallend.

Die ältesten Erzählungen reichen bis ins ausgehende

Mittelalter zurück. Sie wurden von den Chronisten
des 16. und 17. Jahrhunderts schriftlich festgehalten.1
Den Chroniken folgen im 17. und 18. Jahrhundert die

Aufzeichnungen der Naturforscher.2 Die von den
Verfassern für wahr gehaltenen Berichte wurden von den
Romantikern des frühen 19. Jahrhunderts in die ersten
Sagensammlungen aufgenommen und seither immer
wieder neu bearbeitet. Den Umstand, dass das

Sarganserland schon von der ersten Welle der
Sagenbegeisterung erfasst wurde, hat es dem aus Sargans
stammenden Historiker, Politiker und Sagensammler
Anton Henne zu verdanken. Er hielt die im Elternhaus
und in der Nachbarschaft vernommenen Geschichten
in den zwanziger Jahren fest und wandte sich gleichzeitig

mit der Bitte an die Lehrer und Geistlichen, in
ihrer Umgebung nach Sagen Ausschau zu halten und
ihm diese zuzustellen. Die ersten Texte erschienen 1832
in den von ihm herausgegebenen «Schweizerblättern».
Henne sammelte alles, was seinen mythologischen
Fiktionen entsprach. In den letzten Lebensjahren bereitete

er das umfangreiche Material für den Druck vor. Die
Sammlung erschien 1874, vier Jahre nach seinem
Hinschied, unter dem Titel «Die Deutsche Volkssage».3

Wissenschaftlich war sie bereits überholt. Das hinderte

aber den Herausgeber des dreissig Jahre später
entstandenen Sammelwerks «Sagen des Kantons St.Gal-
len» nicht, an den Vorstellungen der grossen Vorbilder
des zu Ende gegangenen Jahrhunderts festzuhalten.4

Die Abkehr von der deutschen Mythologie erfolgte
erst im 20. Jahrhundert und macht deutlich, wie
gering die Einwirkungen der aufklärerischen Kräfte im
Sarganserland waren.5 Mit Hilfe des St.Galler
Sagenbuches sowie mit den Veröffentlichungen im
«Schweizerischen Archiv für Volkskunde» und in den regionalen

heimatkundlichen Zeitschriften verdoppelte sich
die Zahl der Belege in der ersten Jahrhunderthälfte.
Viel Neues kam freilich nicht mehr hinzu. Die
Aufzeichnungen wurden aber ausführlicher, zum Teil auch
authentischer und, was für ihre Verbreitung ausschlaggebend

war, gewöhnlichen Leserinnen und Lesern

zugänglich. Gleichzeitig verdrängte die Volksreligiosität
des frühen 20. Jahrhunderts die noch vorhandenen
Reste des germanischen Götterglaubens. Dieser Wandel

des Weltbilds fand in den 1974 vom Verfasser
veröffentlichten «Sagen aus dem Sarganserland» seinen

Niederschlag.6
Anhand des aus fünfhundert Jahren stammenden

Materials soll der Versuch unternommen werden, die
Geschichte der sagenhaften Geschichten einer
erzählfreudigen Landschaft bis in unsere Zeit hinein
nachzuzeichnen. Es geht gewissermassen um die volksläufige

Illustration der übernatürlichen oder doch
unerklärlichen Erfahrungen einer langen Vergangenheit.
Der an der Universität Zürich tätige Erzählforscher
Rudolf Schenda fasst die für die Definition der Sage zu
berücksichtigenden Gesichtspunkte wie folgt zusammen:

«Die Sage ist eine mündlich und/oder schriftlich

1 Etterlin, Petermann: Kronica von der loblichen Eydt-
gnoschaft, Ir har komen und sust seltzam strittenn und ge-
schichten, Basel 1507. - Schilling, Diebold: Die Schweizer
Bilderchronik, Luzern 1513, neu bearbeitet von Alfred A. Schmid,
Luzern 1981. -Tschudi, Aegidius: Gallia Comata, Konstanz 1758.

2 Wagner, Johann Jakob: Historia naturalis Helvetiae Curiosa,
Geschichte der natürlichen Merkwürdigkeiten der Schweiz,
Zürich 1680. -Scheuchzer, Johann Jakob: Natur-Geschichte des

Schweitzerlandes, Samt seinen Reisen über die Schweitzerische

Gebürge, 2. Teil, Zürich 1746. - Sererhard, Nicolin: Einfalte
Delineation aller Gemeinden gemeiner dreyen Bünden, Chur 1742,
neu bearbeitet von Oskar Vasella, Chur 1944.
3 Henne-Am Rhyn, Otto: Die Deutsche Volkssage, Leipzig
1874, 2. Auflage 1879.

4 Kuoni, Jakob: Sagen des Kantons St.Gallen, St.Gallen 1903,
unveränderter Nachdruck 1979.
5 Vgl. die aufklärerischen Tendenzen bei Johann Baptist Gallati

im Verzeichnis der Alpen im Weisstannental in den
«Heimatblättern aus dem Sarganserland», Nr. 9/10, Mels 1937, S. 40,
und bei Jakob Albrecht im «Prophet», Neuer Volkskalender auf
das Jahr 1856, Glarus.
6 Senti, Alois: Sagen aus dem Sarganserland, Basel 1974, 2. Auflage

1975, 3. Auflage 1983.

7



produzierte und tradierte Erzählung von einem einzelnen

aussergewöhnlichen, übernatürlichen oder
wunderbaren, wahren oder fiktiven, geglaubten oder
abgelehnten, oftmals datierten/lokalisierten Ereignis
(Erlebnis), die in unterhaltend/didaktischer Absicht
vorgebracht wird und zur Bestätigung oder Erweiterung
des Erfahrungskreises der Rezipienten sowie der
Aufrechterhai tung oder Infragestellung eines jeweils
geltenden Gesellschaftsbildes dient.»7

Die Arbeit stützt sich nicht zuletzt auf das Material,
das der Verfasser in den fünfziger und sechziger Jahren
für die «Sagen aus dem Sarganserland» und in jüngster
Zeit für deren Nachlese im Untersuchungsgebiet
zusammengetragen hat. Soweit auf die Deutung der

Sageninhalte eingegangen wird, handelt es sich
ausschliesslich um Ansichten der Gewährsleute und
Informanten. Am Schluss wendet sich die Studie dem
nicht zu übersehenden Vorgang der Entmythisierung
der Erzähllandschaft zu. Wie wirkt sich das völlig
veränderte Welt- und Gesellschaftsbild der letzten
Jahrzehnte auf die Überlieferung des traditionellen Sagengutes

aus? Wie werden Erfahrungen der Gegenwart
verarbeitet und erzählbar gemacht?

Die Vermittlung des Erzählguts

«Wer romantische Sagen liebt, der findet in allen
vorliegenden Ortschaften und in dem verlassenen Gestein
der verschütteten Burgen reiche Ausbeute, mit Hexen
und Spuckgeschichten vermischt, die dem Volk noch
immer Unterhaltung gewähren», schreibt der Zürcher
Dichter und Maler David Hess (1770—1843) im
Kommentar zu seinem im Sommer 1818 angefertigten
Panorama der Dörfer und Weiler zwischen Sargans und
Marschlins.8 Hätte sich Hess ein Jahr früher zur Pfä-
ferser Badekur entschlossen, wäre er beim Zeichnen des

Panoramas möglicherweise dem Klosterschüler und
späteren Historiker, Dichter und Sagensammler Josef
Anton Henne (1798—1870) begegnet.

Der aus Sargans stammende Anton Henne befasste
sich schon während seines Studiums mit den
sagenhaften Geschichten der engeren Heimat und stellt 1824
fest: «Dort ist das recht eigentliche Sagenland. Der
Sarganser, gross und klein, glaubt heilig an die Bergzwerge,

die oben im Gebirge wohnen, und jetzt nicht mehr
hervorkommen, weil die Menschen verschlimmert
sind; an die Hexen, die, wenn ein Wirbelwind auf dem
Felde Heu aufschleudert, ihr Brautbett machen wollen,

oder als Eulen vors Fenster kommen, als Elstern
ihn vom Baume auslachen, und als Füchse ihm, wenn
er sie schiessen will, mit Respekt zu melden, den Sch...f
in den Flintenlauf halten, und lachend davon rennen.
Die in der Fronfasten Geborenen sehen jetzt noch das
bekannte Landgespenst, das sogenannte Grääggi oder

den Bachschreier bald als Laubsack ohne Rauschen den
Rain hinabtrollen, bald als berghohen Nebelmann in
der Nacht stehn, in allen Thiergestalten erscheinen,
oder gar mit 100 Kutschen durch die Weinberge reiten,
dass Stickel und Ranke zusammenbricht, die jedoch am

Morgen wieder ganz sind.» 9

Den überraschenden «Reichthum an Volkssagen» im
Sarganserland erklärt Henne mit der «Unvermischtheit
des Stammes».10 Unter den sieben Sagen, die er sechs

Jahre später in den «Ritterburgen und Bergschlössern»
veröffentlichte, befinden sich die heute noch bekannten

Erzählungen vom Valeishund und vom Chlousch-

tergritt, vom Versammlungsplatz der Hexen auf dem
Gafarrabüel und von dem nach Gold suchenden
Venediger im Weisstannental. In seiner Sagenbegeisterung

wandte sich Henne an die Lehrer und Geistlichen
im Lande und bat sie, Sagen der näheren Umgebung
aufzuzeichnen und sie ihm zur Veröffentlichung in den
«Schweizerblättern» zuzustellen, wenn möglich, «jedes
Stück zur Erleichterung des Sichtens auf einem eigenen

Blättchen».11 Was er in der 1874 erschienenen

Sammlung «Die Deutsche Volkssage» vorlegte, setzt
sich, wie Peter Pfrunder in seiner im Rahmen des Zürcher

Projektes «Sagenerzähler und Sagensammler der
Schweiz» festhält, zum grössten Teil aus solchen
Zuschriften zusammen.12 Die von Henne selber gesammelten

Texte beschränken sich im wesentlichen auf die
im Elternhaus und in der mütterlicherseits nach Mels
reichenden Verwandtschaft vernommenen Erzählungen.

AufAnton Henne folgte in den sechziger Jahren der
Meiser Lehrer Johannes Anton Natsch (1829-1879). Als
Schreiber der Orts- und Schulgemeinde stand er mit
der Bevölkerung in engem Kontakt. Die ihm zur
Kenntnis gebrachten sagenhaften Vorfälle pflegte er in
ein Tagebuch einzutragen, um sie dann später zu
druckreifen Erzählungen auszuarbeiten.13 Auf diese

7 Schenda, Rudolf: Sage und Kommunikation, in:
Sagenerzähler und Sagensammler der Schweiz, hg. von Rudolf Schenda

und Hans ten Doornkaat, Bern 1988, S. 12.
8 Hess, David: Topographische und historische Beylagen zu der
Ansicht vom Tabor unter dem Kloster Pfeffers, Manuskript,
Zentralbibliothek Zürich. Vierfarbendruck des Panoramas mit
Erläuterungen von Werner Vogler, Bad Ragaz 1983.

9 Henne, Anton: Schweizerische Lieder und Sagen, Basel 1824,
S. 199.
10 Henne, Anton: Rhätische Burgen, in: Die Schweiz in ihren
Ritterburgen und Bergschlössern, hg. von Gustav Schwab, Bd.
2, Chur 1830, S. 360.
11 Henne, Anton: Die vaterländische Volkssage, in: Schweizerische

Lehrerzeitung, Zürich 1863, S. 146.
12 Pfrunder, Peter: JosefAnton Henne 1798-1870, in: Sagenerzähler

und Sagensammler der Schweiz, hg. von Rudolf Schenda

und Hans ten Doornkaat, Bern 1988, S. 331-350.
13 Manz, Werner: Volksglaube und Sage aus dem Sarganserland,

in: Schweizerisches Archiv für Volkskunde, Bd. 25, Basel

1925, S. 234 (Anm.).

8



Weise wurde sein Nachlass zur bedeutendsten Quelle
der 1903 von Jakob Kuoni herausgegebenen «Sagen des

Kantons St.Gallen».14 Von den andern Zuträgern des

St.Galler Sagenbuches hinterliess nur der am Kleinberg
in Flums tätige Lehrer Albert Sprenger (1877-1959)

einige Anmerkungen.15 Der junge Thurgauer erzählt,

wie es ihm auf Umwegen über das Vieh, über Paris,

Amerika und die Italiener gelang, «den Hausvater von
alten Zeiten erzählen zu machen, vom erfahrenen
<Neeni> (Grossvater), vom alten Nachbar <Toni selig>

oder gar von der Zeit, da die <Kaiserlene> im Ländchen
hausten. Und hat man sich tage- oder gar wochenlang
in der gastlichen Gegend aufgehalten, so sind die Leute
bald im klaren, ob sie dem Manne <trauen> können oder

nicht. Ist's einer, der jedes ihrer Worte einer
rücksichtslosen Kritik unterwirft, so findet er die Brücke

zum Herzen des Volkes verschlossen; spielt er dagegen
den aufmerksamen Zuhörer, zeigt er Interesse an der

Erzählung, dann sprudelt der lebhafte Quell der Volkspoesie

immer reichlicher hervor.» Als Ergebnis seiner

Bemühungen liefert Sprenger vier Sagen von den

Wilden Leuten und die Geschichte von der misslun-

genen Erlösung einer ins Schilstal verbannten Jungfer.
Was Sprenger, David Hess und Anton Henne

über die Erzählfreudigkeit der Sarganserländer sagen,
kommt auch in der 1860/62 erschienenen «Werden-

berger Chronik» von Nikolaus Senn (1833—1884) zum
Ausdruck.16 Auf sieben Druckseiten stellt der Buchser
Lehrer und Lokalhistoriker einen nahezu lückenlosen,
vorsichtshalber in die vierziger Jahre zurückdatierten
Sagenkatalog des an das Sarganserland angrenzenden
Bezirks Werdenberg zusammen. Senn erzählt von der
Teilnahme der Hexen an den vom Teufel veranstalteten

Versammlungen und geht auf ihre Verwandlungskünste

und die Abwehrmittel bei Albdruck ein. Er

warnt vor den Gefahren, denen sich der Mensch bei
der Schatzgräberei und bei Begegnungen mit Wiedergängern

aussetzt, und erwähnt die gesteinskundigen
Venediger, einen baumgrossen Lindwurm auf den
Grabser Alpen sowie das folgenschwere Aufgebot ins
Tal Josaphat.

Der einzige Unterschied zwischen dem reformierten
Bezirk Werdenberg und dem katholischen Sarganserland

bestand wohl darin, dass Sagenstoffe im Sarganserland

in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts noch
für wirklich und wahr gehalten und deshalb ohne mentale

Vorbehalte weitergegeben wurden. In einem 1929

vor Mitgliedern des Heimatbundes Sarganserland
gehaltenen Referat «Aus der Hexen- und Zauberküche
des Aberglaubens» erinnerte der in Sargans
aufgewachsene Redaktor Anton Zindel (1872-1931) die
Zuhörer an seine Schuljahre: «Wie manchen Abend sas-

sen Verwandte und Bekannte um den traulichen
Plattenofen in der Stube, um sich durch Geschichte und
Sage die Zeit zu vertreiben. Wie horchte da der Knabe

den Worten der Alten und wie oft getraute er sich kaum
mehr ins Bett ob den gruseligen Sachen, die von
Geistern und Gespenstern, von Hexen und Zauberern an
sein Ohr erklangen. Die Haare standen ihm oft zu

Berge und wilde Träume störten seinen sonst über alle

Massen gesunden Schlaf.»17

Solche Erfahrungen hielten die Kinder in keiner
Weise davon ab, an den Totenwachen in der Nachbarschaft

teilzunehmen. «Ich erinnere mich noch gut»,
meint Anton Zindel, «wie es mir ob all den furchtbaren

Geschichten oft gruselte, dass ich mich kaum mehr
heim wagte und jeden Schatten für ein Gespenst ansah.

Aber gerade dieser Umstand veranlasst die jungen
Leute zum Wachen.»18 In den Jugenderinnerungen
erwähnt Zindel auch die fröhlichen Abende im Herbst,

wenn sich jüngere und ältere Leute zum Enthülsen der
Maiskolben und zum Geschichtenerzählen in den
Bauernhäusern einfanden. Die Unterhaltung beim Türg-
geblettere erschöpfte sich keineswegs in Scherz und
Humor, stellt einige Jahre später der ebenfalls in

Sargans aufgewachsene Lehrer und Volkskundler Werner
Manz (1882—1954) fest, «sondern griff oft sehr stark auf
das Gebiet des Volksglaubens über, wobei vorwiegend
der Geister- und Gespensterglaube eingehende
Berücksichtigung erfuhr».19 Die Geschichten vom Nachtvolk,
vom Künden, von Hexen und vom Schrättlig, von
Grenzsteinversetzern und Füürigä Maanä, von
verschiedenen Dorftieren und vom Grääggi, «die wir Knaben

zu hören bekamen, verfehlten ihre Wirkung nicht.
Mit leisem Gruseln zogen wir, bei Tische sitzend, die

Beine an und getrauten uns fast nicht mehr auf das

<Hüsli> oder auf den Heimweg».
Die in die zweite Hälfte des 19. Jahrhunderts

zurückreichenden Erinnerungen aus Sargans werden in einem

längeren Brief bestätigt, den der Weisstanner Lehrer
und Lokalhistoriker Jakob Grünenfelder (1885-1969)
mehrere Jahrzehnte später und aus einem ganz andern
Blickwinkel geschrieben hat. «Vor 1830 waren die meisten

Menschen zufrieden, wenn sie ein warmes, gut
bedachtes Haus, rechte Kleidung und Nahrung hatten.
Die eigentliche Vermögensvermehrung war das Le-

14 Kuoni, Jakob (wie Anm. 4).
15 Sprenger, Aflbert]: Einige Sagen aus dem St.Galler
Oberlande, in: Schweizerisches Archiv für Volkskunde, Bd. 6, Basel

1902, S. 136-140.
16 Senn, Nikolaus: Werdenberger Chronik, Bd. 2, Chur 1862,
S. 292-298.
17 Zindel, Anton: Aus der Hexen- und Zauberküche des

Aberglaubens, in: Heimatbund Sarganserland: Jahrbuch 1930, S. 3

(Anhang).
18 Zindel, Anton: Volkskundliche Erinnerungen aus Sargans

(Sitten und Gebräuche), Separatabdruck «Sarganserländer»,
Mels 1910, Nr. 48-65.
19 Manz, Werner: Volksglaube und Sage aus dem Sarganserland,

in: Schweizerisches Archiv für Volkskunde, Bd. 26, Basel

1926, S. 210-211.

9



LeisfcKamm

MürtechenstaK
244MIM^S

vMùhlehom

ijchelchamm

PBjhx.238^

3
Foosfock Aèio:
od.RuthenfiM^

Toopa^;

3#ÄF-A
Vf+*i3l a

le^Fr^enberg*^

Ai»/ - wE^wvv.'ViiHJ--i;<"-
V:£p,yS

)urepsj;ock^d'?iz Sar"dona'f^>^
^"SartJonahütfe SAC

^?^^)3azmarHnliom

;-i^. / Q -y-v\H"-'-•,«%}}•'->)1 MWeluna^-f^p#l

^Uenstewr^lar^^^^

»
Uî5î77Zï7^am^?tïalan^?I^^^^^C

®HraM8äi

Trir>sè?^ofn od^jL~'S3rdOTI3d

PiZ Dolf V038
7^^K\NW
¥'flW3$
Ä|i!$f
hW'fàt

pTSrdisbrücke
y~—~~ * --tv-

Landquart

Haldenstein

Sarganserland. Vogelschaukarte

in Parallelperspektive.
Georges Grosjean, Bern.
«Sagen aus dem Sarganserland»,

1974.

bensziel weniger.» Diese Grundhaltung habe die
Lebensweise im Bergdorf geprägt. Grünenfelder erinnert
an die milden Sommerabende, da Männer, Frauen und
Kinder auf der Platzbank neben der Weisstanner
Kegelbahn sassen und einander unterhielten. «Das war die
Zeit der lustigen Abendsitze bei Musik, Gesang, Spiel,
Tanz und des Geschichtenerzählens, auch von
Geistergeschichten, Hexen usw., bis nachts die Kinder sich
nicht mehr getrauten ins Freie oder im unbeleuchteten

Haus ins Bett zu gehen. Aber erzählen und herzlich

lachen konnten jene Menschen.»20 Der hochbetagte

Lehrer betrachtete das überlieferte Erzählgut vor
dem ihm vertrauten geschichtlichen und religiösen
Hintergrund und legte Wert darauf, die seiner
Meinung nach zur blossen Unterhaltung erfundenen
Geschichten klar von den glaubwürdigen Erfahrungen der
ernstzunehmenden Erzähler zu trennen.

Einer, den diese Sorge kaum beunruhigt haben dürf¬

te, war der in ärmlichen Verhältnissen am Flumserberg
aufgewachsene Zürcher Tramführer und Schriftsteller
Eugen Mattes (1904-1980). Er hatte in den Schulferien

das Vieh eines Bauern zu hüten. Diese Hüterbubenzeit

verklärend, schildert er in den fünfziger Jahren
die «herrlichen Tage der Bergeinsamkeit» in Flums.
«Und am Abend die Sagen und Geistergeschichten, die
Erzählungen der Männer und Frauen, wenn wir beim
Unschlittlicht im kleinen Stübchen sassen. Da wurde
berichtet, wie man den Gamadürschler jauchzen
gehört, der das schlechte Wetter ankündige. Vom glühenden

Hund im Gasellawald, vom brennenden Mann,
der in Quatembernächten vom Vais nach der Acheren
laufe und tausend andere Geschichten, die von den
Erzählern selbst erlebt worden sein wollten. Und mir

20 Brief von Jakob Grünenfelder, Weisstannen, 26. September
1966.

—



standen vor Angst die Haare zu Berge, und ich traute
mich kaum mehr auf die Triel (Nachtlager) im Stall zu

klettern aus Angst, der Leibhaftige packte mich
eigenhändig am Hintern.»21

Von der Sache her ebenso unbeschwert wie Mattes

mag der Sarganser Kassian Locher (1906—1987) die
Erzählabende im Elternhaus und den Feierabend auf den

wechselnden Werkplätzen erlebt haben. «1926 wurden
auf unserer Alp Tamons Verbesserungen vorgenommen,

woran sich 15 bis 20 Ortsbürger beteiligten. Ich

war den ganzen Sommer über Koch. Das Menü
bestand abwechslungsweise aus Tatsch (Mehlspeise) und
Hörnli mit wacker Käse und einer Bölläschwäizi
(gedünstete Zwiebeln) darüber. Vorarbeiter war der

damalige Alpvogt Adolf Peter aus der Malerva [...] Alle
Abende wurde nach dem Nachtessen diskutiert. Aus

jener Zeit stammen meine Erinnerungen.» Locher fass-

te sie 1984 unter dem Titel «Erzählungen aus einem
Leben» zusammen.22 Sie gewähren einen bemerkenswerten

Einblick in die Alltagsrealität der schwierigen
Jahre zwischen den beiden Weltkriegen, als die jungen
Leute den Weg in die neue Zeit grossenteils ohne jede

Berufsbildung suchen mussten.
Zu Lochers Generation zählte die Mehrzahl der

Frauen und Männer, die in die Befragung für die 1974
erschienenen «Sagen aus dem Sarganserland» einbezogen

wurden.23 In den grossen, zwei, drei Generationen
umfassenden Familien bot das Geschichtenerzählen

häufig die einzige Unterhaltung. Ausser Haus waren es

die erwähnten Totenwachen und Anlässe wie das

Maisenthülsen, die zur Abwechslung im Alltag beitrugen.
Zu den weiteren Schnittpunkten der dörflichen
Erzählkultur zählten die Stubeti, der sonntägliche Kirchgang,

das Hanfbrechen, Holzen und Laubsammeln.
Erzählt wurde natürlich auch in den Werkstätten der

Handwerker, in den Wirtshäusern, aufden Alpen, beim
Gemeinwerk der Ortsgemeinden sowie im Militärdienst.

Eine nicht zu unterschätzende Rolle in der

Vermittlung von Erzählstoffen spielten die Störnäherinnen

und Schneider, die Hausmetzger, Kabisschnetzer
und Hausierer.

Im Vordergrund des alltäglichen Erzählens standen
aber nicht die Sagen, sondern eigene und fremde
Erlebnisse und Erfahrungen sowie die Tagesaktualitäten.
Soweit es sich dabei um sagenhafte oder sagenbildende

Vorfälle handelte, fielen sie ganz einfach unter die

«äigätümlenä Sachä» oder unter die weitgefächerten
Geistergeschichten. Den erst in unserem Jahrhundert
über die Volkskalender und den Schulunterricht in die

Umgangssprache aufgenommenen Begriff der Sage
kannte man noch nicht. So kommt er im Aufsatz des

aus Wangs gebürtigen Benediktinerpaters Pirmin Willi
(1905-1966) über das Erzählen beim gemeinsamen
Maisenthülsen noch nicht vor.24 Zur Diskussion
stehen vor allem geeignete Verhaltensmassregeln für den

Fall, dass man eines Tages selber dem Übernatürlichen
und Unerklärlichen begegnen sollte. An dieser
Möglichkeit bestehen innerhalb der Gesprächsrunde keine
Zweifel. Die von den Erzählenden angeführten Zeugen

sind glaubwürdig genug. Es handelt sich um die

Eltern, um nahe Verwandte und im Dorfbekannte
Personen. Für besonders glaubwürdig werden auch
reformierte Informanten angesehen, denen man keine

Voreingenommenheit nachsagen kann.

Willi kommt das Verdienst zu, als erster die bis dahin

vernachlässigten Scheinsagen aufgegriffen und neben

die eigentlichen Sagen gesetzt zu haben. Die, für sich

betrachtet, eher unter die Schwänke und Anekdoten
fallenden Scheinsagen bilden seit jeher einen festen und
unverzichtbaren Bestandteil der mündlichen
Sagenüberlieferung.25 In den Gesprächen schlüpfen sie in
die vertrauten Formen der sagenhaften Erzählungen
und enden zur Überraschung der Zuhörer statt im
Übernatürlichen und Unerklärlichen im Harmlosen.

Scheinsagen lockern das Erzählte auf und zeigen, dass

nicht nur Ängstliche und Abergläubische, sondern
auch Unvoreingenommene und Furchtlose einer
Sinnestäuschung zum Opfer fallen können und Vorsicht

angezeigt ist. «Iech ha d'Erfahrig gmacht», meint ein

junger Teilnehmer an Pirmin Willis Gesprächsrunde,
«ass me si in derige Sache gärehaft trügt. Winn me, gär

an drnou Orten und zu gwüssne Zyte, drnou etsches

gsiet ader ghöürt, und nid grad weiss was es ist, dinn
meint men esie gschwing, es gäng nid mit rächtä Dinge
zue, und winn me s dinn ghöürig undersuecht, sen isch

nämis ganz Natürlis.»26
Als der Verfasser der vorliegenden Untersuchung in

den fünfziger und sechziger Jahren die Befragung für
die «Sagen aus dem Sarganserland» aufnahm, entschied

er sich für eine minimale Systematik. Er suchte die ihm
bekannten und von dritter Seite empfohlenen
Erzählerinnen und Erzähler zu Hause auf und nahm, wie es

heute den Anschein macht, an den letzten Erzählrunden

teil. Das waren durchwegs unterhaltsame, zum Teil

unvergessliche Gespräche mit Frauen und Männern,
die fast alles zur Sprache brachten, was ein zu Hause

gelassener Fragebogen enthielt. «Aber auch einzeln auf-

21 Mattes, Eugen: Aus meiner Jugend, in: Pflug, Pfadfinder-

Zeitung, Flums 1951, S. 1-3.
22 Briefvon Kassian Locher, Sargans, 17. März 1981. - Vgl.
Locher, Kassian: Erzählungen aus einem Leben, Zürich 1984
(Privatdruck).

23 Senti, Alois (wie Anm. 6).

24 Willi, Pirmin: Bern Türggeblettere, in: Schweizer
Volkskunde, Bd. 45, Basel 1955, S. 52-61.

25 Senti, Alois: Anekdoten, Schwänke und Witze aus dem

Sarganserland, Mels 1988, S. 65-67, Nr. 125,126,127,132, S. 81, Nr.

194, S. 95, Nr. 252, 255, 256, S. 97-98, Nr. 260, 261, 262, 264,
265, S. 134, Nr. 419, S. 154, Nr. 506, S. 292-293, Nr. 1102, S. 342,
Nr. 1320; Senti, Alois (wie Anm. 6), S. 460-467.
26 Willi, Pirmin (wie Anm. 24), S. 56.

II



Das Maisenthülsen oder
«Türggeblettere», die Stubeti
und die Totenwachen sowie
die auf den Alpen und in den
Wäldern gemeinsam verrichteten

Arbeiten gehörten zu
den Schnittpunkten der
Erzählkultur. «St.Galler
Kalender», 1886.

gesuchte ältere Leute freuen sich, mit jemandem über
diese Fragen sprechen zu können, der sich dafür
interessiert und nicht alles für nutzlos hält, was sie ein Leben

lang in ihrer Erinnerung bewahrt haben, in den letzten

Jahren aber oft nicht einmal mehr in der eigenen
Familie zu erwähnen wagten [...] Dann gibt ein Wort
das andere, und unversehens kommen Dinge zur Sprache,

die ohne diesen Anstoss vielleicht gar nie mehr
erzählt worden wären.»27

Die in der Regel unangemeldeten Besuche führten
zu zwei, drei Stunden dauernden Gesprächen, in denen
— oft nicht ohne neue Ergriffenheit - auf die eigenen
Erfahrungen und die unvergesslichen Ereignisse im
Leben der Eltern und Grosseltern eingegangen wurde.
In der Gesamtheit des erhobenen Materials lassen die

1974 erschienenen «Sagen aus dem Sarganserland» so

etwas wie ein Gerüst der zur ersten Hälfte des 20.
Jahrhunderts gehörenden Identität zwischen dem
weltlichen und dem religiösen Alltag erkennen. Die
Gewährsleute beriefen sich denn auch immer wieder auf
bestimmte Geistliche, die sie im Religionsunterricht
und in der Predigt in diesem Glauben bestärkt und
sagenhafte Vorfälle zur Unterweisung herangezogen
haben. Josef Schlegel in Flums formulierte es so: «Wär
glaubt, gsiet halt mings schu in dem Lääbä.»28 Die
hauptsächlichsten Gewährsleute werden im Anhang
der Sammlung namentlich erwähnt und gewürdigt.
Ohne diese Frauen und Männer und ihr Erzählen gäbe
es keine Sagen, jedenfalls keine Sagensammlungen.

Bemerkenswert ist, mit welcher Zurückhaltung die
Sagensammler und Schreiber auf die eigenen
Erfahrungen der Gewährsleute reagierten. Eigene Erfahrungen

der Gewährsleute wurden von den Sammlern gros-
senteils für zu persönlich gehalten und mit den Scheinsagen

beiseite gelegt. Sie passten nicht in die aus dem
19. Jahrhundert übernommenen Erzählmuster. Heute

wird diesen, inzwischen rar gewordenen Erlebnissen
und der Art des Erzählens viel Aufmerksamkeit
geschenkt. Die Erzählweise verrät oft schon nach den
ersten Worten und Sprechpausen, was die Erzählenden
selber vom Erzählten halten, wo sie sich sicher fühlen
und wo sie auf Distanz gehen möchten. Vereinzelt
kommt es vor, dass Erzählerinnen und Erzähler eigene
Erfahrungen in der dritten Person oder mit vertauschten

Namen und Örtlichkeiten mitteilen und die
Reaktionen der Zuhörer abwarten. Einer eigenen
Untersuchung würdig wäre auch der Umgang der Erzählenden

mit dem Konjunktiv, diesem vielleicht sichersten
Zeichen ehrlichen Erzählens.

Ohne das in den fünfziger Jahren klein und unauffällig

gewordene Tonbandgerät wären solche
Gespräche, ob sie nun in einer Tischrunde oder zu zweit
geführt werden, nicht wort- und lautgetreu festzuhalten.

Das Kassettengerät ist unentbehrlich. «Die etwa
vertretene Befürchtung, ein Tonbandgerät könnte ein
Gespräch nachteilig beeinflussen, hat sich hier nicht
bewahrheitet und scheint auf der falschen Vorstellung
des mit dem Mikrophon ausgerüsteten Reporters zu
beruhen [...]»29 Den Gewährsleuten wurde zugesichert,
soweit es überhaupt angezeigt erschien, dass die
Tonbänder nur für die Übertragung des gesprochenen
Worts und keinesfalls anderweitig eingesetzt oder gar
aus der Hand gegeben würden. Gegenseitiges Vertrauen,

die gewohnte Umgebung und Ruhe gehören zu den
Voraussetzungen für ein gutes Gespräch ohne
aufdringliche Fragen und störende Unterbrechungen. Das
soll nicht heissen, dass nur in der Mundart erfasste
Texte den Anspruch auf Authentizität erfüllten. Au-

27 Senti, Alois (wie Anm. 6), S. 451-452.
28 Senti, Alois (wie Anm. 6), S. 452-455, 458.

29 Senti, Alois (wie Anm. 6), S. 469.

12



Bei schönem Wetter traf man sich abends vor den Häusern. Es

wurde gespielt, gesungen, musiziert und erzählt. Auf der langen
Bank in Vättis hat als zweiter Knabe von rechts der spätere
Sagenerzähler Robert Wobmann (1899-1976) Platz genommen.
Foto «Vättis anno dazumal», 1990.

thentisch können auch Schriftdeutsch festgehaltene
Sagen sein, wenn sie von den Sammlern unverändert
und unter Bezugnahme auf die angetroffene
Erzählsituation aufgezeichnet werden.

Der Umstand, dass Sagen es vor allem mit der
Vergangenheit zu tun haben, birgt die Gefahr in sich,

Gegenwart und Zukunft zu vernachlässigen. Wenn
Sagensammler ihre Arbeit am Schreibtisch gelegentlich
durch Gespräche mit den Gewährsleuten und
Informanten unterbrechen, ist das kein Schaden. So stellte
sich erst bei der in den letzten Jahren für die Nachlese
der «Sagen aus dem Sarganserland» durchgeführten
Nachbefragung heraus, wie stark sich die Lebens- und
Erzählgewohnheiten im Untersuchungsgebiet im
Laufe der letzten drei Jahrzehnte verändert haben.30

Unter den älteren Leuten wurden zwar erneut
Erzählerinnen und Erzähler angetroffen, die in der Lage

waren, den einen oder andern sagenhaften Vorfall aus

ihrer näheren Umgebung zu erzählen. Gewährsleute,
die mit mehreren Geschichten aufwarten konnten,
waren hingegen rar. Oft hatten sie schon jahrelang
keine solchen Geschichten mehr erzählt und waren
infolgedessen aus der Übung geraten. Was an Erzählstoffen

vorhanden war, wirkte vielfach bruchstückhaft
und summarisch. Den jüngeren, dreissig- bis

fünfzigjährigen, mitten im Erwerbsleben stehenden Frauen

und Männern scheinen sagenhafte Geschichten kein
Thema mehr zu sein.

Auch unter den Jugendlichen und Schülern hält sich
das Interesse am heimatkundlichen Schrifttum in

Grenzen. Nur ausnahmsweise wurden Schülerinnen
und Schüler angetroffen, die in der Lagewaren, die eine

oder andere Sage aus der Wohngemeinde zu erzählen.

In 1994 und 1996 mit Viert- und Fünftklässlern in Vil-
ters und Wangs geführten Gesprächen stellte sich heraus,

dass diesen die zentrale Sagengestalt der beiden

Dörfer, der Valeishund, kaum mehr bekannt ist.31 Nur
ein einziger Knabe wusste in Wangs, dass der schwarze,

einäugige Flund mit dem Schlüsselbund am Hals nach
Mels unterwegs ist. Der geschichtliche Hintergrund
der Erzählung war auch ihm nicht bekannt. Das gleiche

trifft auf das noch bis in die Mitte unseres
Jahrhunderts vielen Kindern vertraute Leben aufden Alpen
zu. Keine Schülerin und kein Schüler in Wangs wusste

noch von den Wilden Leuten. Die Wetterprognosen
der Medien erübrigen die einst so zahlreichen Vorzeichen

eines Wetterumsturzes. Das früher im ganzen
Sarganserland bekannte Grääggi kannten die Schüler
kaum mehr dem Namen nach. Dabei zeigten sie sich

an Sagen durchaus interessiert.
Was den Kindern abhanden gekommen sein muss,

ist das magische, sagenbildende und sagenfördernde
Weltbild der Voreltern. Traditionelle Sageninhalte sind

zu Hause kein Gesprächsthema mehr. Und die
erwähnten Umschlagplätze der volkstümlichen Prosa

gingen im Laufe der letzten Jahrzehnte verloren. Unter
den Schülern von Flums waren schon 1984 nur noch

Spuren einstiger Erzählfreudigkeit festzustellen. Eine
Ausnahme machten die Kinder am Kleinberg. Ihnen

30 Senti, Alois: Nachlese zu «Sagen aus dem Sarganserland» (in
Vorbereitung).
31 Die Befragungen der Schüler erfolgten in Flums-Dorf 1984,

im Taminatal 1988, in Flums-Kleinberg 1993, in Vilters 1994 und
in Wangs 1996. Ergebnisse älterer, vergleichbarer Untersuchungen

liegen nicht vor.

13



waren die wichtigsten Sagen der unmittelbaren Umgebung

1993 noch bekannt. Sie waren auch in der Lage,
Gehörtes mit zu Hause vernommenen, eigenen
Geschichten zu ergänzen. An einer 1988 im Taminatal
vorgenommenen schriftlichen Befragung über die
Vergletscherung der Alp Sardona beteiligten sich 130
Schüler und Schülerinnen.32 39 Knaben und Mädchen
konnten die Sage summarisch nacherzählen. Gut die
Hälfte der Befragten, die den Vorfall zuhinterst im Cal-
feisental kannten, gaben das Heimatbuch «St.Galler-
land» als Quelle an. Die Befragung bestätigte die
bereits in Flums gemachte Beobachtung, dass die
Vermittlung von Sageninhalten, sofern sie überhaupt noch
erfolgt, fast ausschliesslich an das Buch gebunden ist.
Das heisst, nicht mehr Gehörtes, sondern Gelesenes
entscheidet darüber, ob Sageninhalte noch weitergegeben

werden. Eines Tages dürfte wohl auch das
Gedruckte von der viel einfacheren Bildsprache der
Zeitschriften und des Fernsehens abgelöst werden. Anzeichen

dafür sind vorhanden.
Betroffen von dieser Entwicklung sind sowohl die

Tradierungswege als auch die traditionellen Inhalte
und Formen der Sagen. Was inmitten des Wandels
Bestand haben dürfte, scheint das Verlangen der
Menschen nach Geschichten zu sein, in denen Hoffnungen,

Befürchtungen und Ängste des Alltags zum
Ausdruck kommen. Die als Antwort darauf entstehenden
Erzählungen ereignen sich aber nicht mehr im Dorf
oder in der näheren Umgebung. Schulhäuser und
Betriebe, Autobahnen und Flugplätze, Ferienreisen und
Fernsehsendungen sind die Orte des Geschehens. Die
in die Geschichten einbezogenen Menschen sind in der
Regel weder den Erzählern noch den Zuhörern oder
Lesern bekannt und infolgedessen auch nicht zu
erreichen. Ihre Verbreitung finden die allgemein für wahr
gehaltenen Berichte vor allem über die Tagespresse und
die Zeitschriften. Aus diesem Grunde ist von
Zeitungssagen die Rede.33

Die weitgehende Angleichung der Lebensweise auf
dem Land an jene in den Städten bringt es mit sich,
dass die ursprünglich Urbanen Geschichten heute auch
in den Dörfern erzählt und wieder vergessen werden.
Es macht den Anschein, dass die modernen Zeitungssagen

kurzlebiger als die traditionellen Sagen sind. Wer
erinnert sich noch der Zeitungsberichte über den
schwarzen Panther der vierziger Jahre in Flums und an
die geheimnisvolle Autostopperin auf der Autobahn im
Rheintal oder an die im Kanton Graubünden
beobachteten Ufos? Wie war es mit der die Schüler in den
siebziger Jahren würgenden schwarzen Hand und der
auf der Hochzeitsreise auf einem Bummel über den
Markt in Kairo spurlos verschwundenen deutschen
Blondine? Was war mit den in den ersten achtziger Jahren

als Hexen verunglimpften Frauen in Flums? Erst
Anfang 1996 sah sich ein grosses, auch aus dem Sar¬

ganserland besuchtes Freizeitunternehmen in Deutschland

gezwungen, gegen in den Medien kursierende
Horrorgeschichten über den Organraub an
verschleppten Kindern einzuschreiten.

Dies eine Anzahl von im Sarganserland georteten
neuen sagenhaften Erzählungen. Sie zeigen, wie sich
Ängste in der Bevölkerung im ausgehenden 20.
Jahrhundert konkretisieren. Die Erzählforschung geht
davon aus, dass auch diese neuen, modernen Texte
gesammelt und aufbewahrt werden sollen. Authentisch
festgehaltene Erzählstoffe können dazu beitragen,
den geistesgeschichtlichen Wandel in der Gesellschaft
nachzuzeichnen und verständlicher zu machen. Gleichviel,

ob es sich um traditionelle oder um moderne
Erzählungen handelt, schriftlich fixierte Sagen gewähren
einen oft vernachlässigten Einblick in den Alltag der
gewöhnlichen Leute. Soweit die Erzählungen in der
Mundart der Gewährsleute und Informanten
festgehalten werden, stellen sie zudem einen Vorrat an
datierbarer, wirklich gesprochener Sprache dar und
liefern sowohl der Sprachwissenschaft als auch der
Volkskunde einen beachtlichen Materialfundus für
zahlreiche Fragestellungen.

Die Geschichten der Chronisten
und Naturforscher

Freude am Erzählen brachte dem Sarganserland einen
auffallenden Reichtum an sagenhaften Geschichten.
Nachweisen lässt sich dieser Zusammenhang freilich
nur für die letzten zweihundert Jahre. Wie es in den

vorangegangenen Jahrhunderten um das Erzählen und
die Weitergabe des sagenhaften Erzählguts stand, ist
nicht bekannt. Es darf aber wohl davon ausgegangen
werden, dass sich die Gewohnheiten im Sarganserland
mit jenen anderer Landesgegenden deckten. Überliefert

wurde aber nur das, was die Gelehrten als

aufzeichnungswürdig erachteten. Dabei spielte der Zufall
eine entscheidende Rolle. Ohne den Zufall hätte das

am Rande der damaligen Eidgenossenschaft gelegene
Sarganserland wohl keinen Eingang in die Chronistik
gefunden.34 Die Chronisten des 15., 16. und 17.
Jahrhunderts verliessen sich in erster Linie auf die Archivalien

der Obrigkeit, der Amtsleute und der Geistlichkeit.

Daneben verarbeiteten sie auch eigene Beobachtungen

und Gehörtes. Der eine oder andere von ihnen
aufgezeichnete Vorfall mag im Laufe der Zeit in den

32 Senti, Alois: Die Vergletscherung der Alp Sardona, in: Kurt
Furgler von Valens, Mels 1989, S. 125-136.
33 Brednich, RolfWilhelm: Sagenhafte Geschichten von heute,
München 1994.
34 Tschudi, Aegidius (wie Anm. i), S. 313. «[...] dieses Sangan-
ser Land gehört denen sieben Orthen, und endet hier der Eyd-
gnossen Gebieth.»

14



ttvnrctjtttettjen/
Jna&ent fcte vitfilI vn(ü vrt'3cr|î<în^cit 'ja cftjcn/
J©aß ÇaÇït fy vo^fttrt/mtt ctncr madît PaCfc

2lfê fy vn&gepranbt gafcnt'jm &mrx>aft>
J&eit efcßrn Çcrrcn »PrtcÇ von f<*vA>cit fernen fry

«ti$crm«r bem fye fcä. w«cö;m fy.

*£>rtß rttltcfoSf«* vtfcrfafôn W|crMen-
2>nc$ PtPttfeit $cer«nfct/*>it$ vffofppcSen.
VB&efUflcn jrcri itPcrmttttw^cwaPt groß
2ln$ccß bann fit$$imptgcgen $ocjÇtifer ftfoji.
3<tr jnrvbic Pri/icnÇctt (SottMenât foC.

jötc ju fc£mcc#en j/î /wen gcttcfai wet
£$aßaWcß in Itcfîaicrt^&tt vetatât.
lP<e oudfoavefwt/ï jr titflcSt.

IV fycÇnttt cftfumpt m vnfremPanfc.
21fj* fy ft<# P«iï> *>(?cr rm^emeefter #anfc

<3ltc§ «Pô ein fu$g |ut fcucjg vnT ip
2lÔo ma<#rc»r fy au<# fur©«« miff-
*£>011 foicÇccn woftcnfc fy Çtc fci^Çafômtr pliPcit».

Öy gtcn^cttltc&crfcdtmfc^ mm fr fePt triPcu
2lf(*©u<# Pcftgeti wa^cwtffto» afâim }ag
1P« fy PcUPcn werent î>c» |<wc» mjj.

'ÏDfectti efroß tvuti^cr^ctfSfn 3» bec

roten ftPcÇen Sefefte» j'/î fco fy von
vnfcrc» Vinnen vcrpr«nfcf jfl wofien,

JÖtoHMfß jfiiu bec com (tftßen etti wub% PefcÇcit
-Qaß $4&itt ettiieÇ fcfmfforltt# mo^cn federt/
(Sac $m mer^Plic^grog wunfôcr$a<§w'
><£$ mag eint fin ßerij nitgttag erweitern/
2lPßfcte rot file# fconvm1>£nia?«t^ cfepwufct.
T>tt$ man fcanwd? fc&âwtvrfilfarids
Irst facmmttÇûflî wie bûmttpâtj Ç«t geffinteltj
yLag fc«|î twV% factamit vffeitn fîctn vnuerwePtjt'
3n fo:ntfccr ßoffyen oit mafen empfangen vonßity
tBtn0ec vernünftiger menfe# fcurcS fit*. ont}/
<®ag nitgnâgfam vflecpcrt fc«ß ieicÇett groß,
¥>rid wie bie macÇe jotted jft fo ^tuitbPoß/

Das Hostienwunder in der 1499 eingeäscherten «roten kilchen»
in Sennwald. Reimchronik von Nikiaus Schradin, 1500.

Amtsstuben besprochen oder von Geistlichen als Ex-

empel verwendet worden sein und so eine gewisse

Verbreitung erlangt haben.

RudolfSchenda ist diesen Fragen nachgegangen und
stiess dabei auf einen grossen, nur zum Teil gehobenen
Schatz an sagenhaften Geschichten.35 Da geht es

zunächst einmal um die kriegerischen Ereignisse während
des Schwabenkriegs, die Spannungen zwischen den

konfessionellen Lagern nach der Reformation und die

zahllosen, in diesem Umfeld beobachteten göttlichen
Wunderzeichen. Sie stehen neben den Schilderungen

von Raubüberfällen, Naturkatastrophen und Verbrechen.

Später setzen sich die Naturforscher mit
Erdbeben, Überschwemmungen, Feuersbrünsten und Unheil

verkündenden Himmelserscheinungen auseinander.

In der Chronistik gelangt fast alles zur Darstellung,
was Gott der Menschheit an Strafen verhängte und was
andere und die Schreiber selber im Sinn und Geist der

Auftraggeber davon hielten. Geschichtsschreibung war
noch Geschichtenschreibung. Die Chronisten verfolgten

lehrhafte Ziele. Ihre Wundergeschichten hatten das

Walten Gottes sichtbar zu machen. Das illustrieren
auch die drei im Untersuchungsgebiet spielenden
Ereignisse aus dem frühen 16. Jahrhundert: das Hostien-
wunder in Sennwald, der Frevel auf der St.Luzisteig
und die Entrückung eines Pferdehändlers zwischen

Sargans und Walenstadt.
Das Sennwalder Hostienwunder fällt unter die

Denkwürdigkeiten des Schwabenkriegs. Festgehalten
wurde das Ereignis vom Luzerner Gerichtsschreiber
und Chronisten Petermann Etterlin (1430/40—1509).

Etterlin zufolge brachen in der Karwoche 1499 deutsche

Landsknechte über den Rhein und brandschatzten

Gams, Sax, Salez, die rote Kirche und mehrere Häuser

in Sennwald und im Griesererhof.'6 Nach ihrer
Rückkehr fanden die beim Überfall geflohenen
Sennwalder die im Sakramentshäuschen der eingeäscherten
Kirche aufbewahrte Hostie «schnewiss, hüpsch un un-
versert» auf dem Stein liegend. Dem Chronisten
lieferte der Vorfall einen neuen Beweis, dass sich Gott im

Kampf gegen das Reich auf der Seite der Eidgenossen
befand und dies in Sennwald durch ein Wunder sichtbar

werden liess.

In der zweiten Geschichte versuchen die
Landsknechte die nach der Legende auf der St.Luzisteig vom

35 Schenda, Rudolf: Das papierene Dasein der Sagen, in:
Sagenerzähler und Sagensammler der Schweiz, hg. von Rudolf
Schenda und Hans ten Doomkaat, Bern 1988, S. 18-90.
3 6 Etterlin, Petermann (wie Anm. 1), 107. Blatt. - Schradin, Nikiaus:

Der Schwabenkrieg vom Jahre 1499, in: Der Geschichtsfreund,

Mittheilungen des Historischen Vereins der fünf Orte,
Bd. 4, Einsiedeln 1847, S. 24-25. Das Sennwalder Hostienwunder

wurde von Nikolaus Senn in die 1860/62 erschienene «Wer-

denberger Chronik», S. 106, übernommen. Volkstümlich wurde

es im bald nach dem Schwabenkrieg reformiert gewordenen
Werdenberg nicht.

15



heiligen Luzius noch mit eigener Hand gebaute
Kapelle in Brand zu stecken. Da erschien ihnen ein Mann
«in wysem claid» und hielt sie von diesem Frevel ab.

Das bezeugte ein sterbender Landsknecht in der
Beichte. Der unbekannte Chronist des Tirolerkriegs
schliesst daraus: «Sind grosen zeichen von dem lieben
herrn Sant Lud.»37

Der dritte Vorfall der älteren Chronistik trug sich
zwischen Sargans und Walenstadt zu und fand in der
«Schweizer Bilderchronik» von Diebold Schilling (um
1460—1515) Aufnahme.38 Es handelt sich um die
Entrückung eines Pferdehändlers, der mit zwei Knechten
und vielen Pferden im Sarganserland unterwegs war
und in einem Stadel übernachtete. In der Nacht weckte

ihn ein Geräusch. Er befürchtete einen Uberfall. Es

waren aber keine Diebe, sondern es war ein Gespenst,
das ihn ergriff und auf einen hohen Berg im Appen-
zellerland entführte. Dort erblickte er eine Frau in
einem weissen Kleid, die ihm das Zeichen gab, ihr zu
folgen. Als er erwachte, befand er sich vor der St.-Anna-
Kapelle in Oberstammheim, einem vor der Reformation

bekannten Wallfahrtsort im Zürcher Oberland.
Die Knechte befürchteten, man würde ihnen bei ihrer
Rückkehr das Verschwinden des Meisters zur Last

legen. Glücklicherweise trafdieser aber einige Tage später

wohlbehalten ein und schilderte den Hergang seiner

Entrückung und die wunderbare Errettung durch
die heilige Anna von Oberstammheim.

Ebenso vorbehaltlos wie die genannten Geschichten
wurde von Aegidius Tschudi (1505-1572) die in Sargans
verbreitete Sage vom Untergang der in der Nähe des

heutigen Bahnhofs gelegenen Stadt Urtel in die «Gallia

Comata» aufgenommen.39 Aus seiner Landvogtszeit
mit dem sumpfigen Vorland des Rheins vertraut, führt
der Glarner Geschichtsschreiber Urtel unter den in der

Eidgenossenschaft «zu Grund gegangenen Städt» an.
Im Gegensatz zu den Geschichten von Etterlin und
Schilling dürfte es sich hier um ein über Jahrhunderte
auch mündlich tradiertes Ereignis handeln. Seinerzeit
habe man im Ried noch häufig Spuren der versunkenen

Stadt angetroffen, schreibt Anton Henne unter
Berufung auf Tschudi in den 1830 erschienenen «Ritterburgen

und Bergschlössern» und erhärtet die Überlieferung

mit dem Hinweis, dass man noch «täglich auf
sonderbare Ziegelstücke, Urnenhenkel mit halbgriechischen

Buchstaben, Mauerwerk und Waffenreste»
stosse.40 Nach einer Einsendung in der lokalen Presse

waren es gar zwei Städte, Urtelium und Ratelium mit
Vild als Vorstadt, die im Urtel einem Bergsturz zum
Opfer gefallen sind. Stadt und Rathaus sollen eines
ungerechten Urteils wegen samt den Richtern im Ried
versunken sein.41

Ende des 17. und Anfang des 18. Jahrhunderts folgten

den Chronisten die Naturforscher. Lind das

Sarganserland wartet mit zwei von ortskundigen Zeugen

bestätigten Drachengeschichten auf. Der Zürcher
Stadtarzt Johann Jakob Wagner (1641-1695) erzählt in
der 1680 erschienenen «Historia naturalis Helvetiae
Curiosa» von einem vor zwanzig Jahren am Wangserberg

beobachteten Bergdrachen von ungeheurer Grösse,

der sich auf seinen Hinterfüssen auf Mannshöhe
aufrichtete.42 Rauhe Schuppen bedeckten seinen Leib.
Gesicht und Ohren hatten etwas von einer Katze, und
sein Schwanz mass ungefähr drei Ellen. Über den

Bauch des Drachen zogen sich braunrote Striemen

gleich dicken, angeschwollenen Adern; sein Rücken

war mit Borsten und der Kopf mit einem Kamm
besetzt. Dem Informanten Wagners, Andreas Roduner,
Landschreiber und Bannerherr der Herrschaft Hohen-
sax, und seinem Adjunkten gelang es, den Weg fortzusetzen,

indem sie dem Drachen auswichen.

Wenige Jahre später wurde dem Arzt und Naturforscher

Johann Jakob Scheuchzer (1672—1733) ein ähnlicher

Vorfall aus Quinten mitgeteilt.43 Im Dörfchen am
rechten Ufer des Walensees überraschte ein im Schatten

einer grossen Tanne liegender Drache den
Einheimischen Meier. Das Ungeheuer hatte Füsse und Flügel

mit roten Flecken, die fast wie Silber glänzten.
Wenn es Atem holte, tönte es wie ein Seufzen. Zuweilen

schüttelte der Drache seine schillernden Flügel. Der
Gewährsmann des Zürcher Alpenforschers fürchtete
sich und zog sich sogleich zurück. Zwei Tage später entlud

sich ein schreckliches Unwetter mit Hagelschlag
über dem See und bestätigte unter der Bevölkerung die
verbreitete Meinung, wonach Drachen Sturm und
Gewitter ankünden.

Der für seine Zeit eher skeptische Universalgelehrte
unternahm mehrere Alpenreisen und besprach die

ihm zur Kenntnis gebrachten Merkwürdigkeiten auch
mit Bauern und Alplern. Noch 1723 befasste sich
Scheuchzer einlässlich mit dem Phänomen der
Drachen und Lindwürmer und gelangte zur Ansicht, «dass

37 Die Acta des Tirolerkriegs nach der ältesten Handschrift, hg.
von Constanz Jecklin, Chur 1899, S. 7, 9. Der Chronist fügt
hinzu: Die «Küngschen» versuchten vergeblich, die Kapelle in
Brand zu stecken, und erkannten, «dass es nit ain üblicher man
gewäsen ist».
38 Schilling, Diebold (wie Anm. i), Fol. 339. Nachdem sich der
Stadel, in dem der Pferdehändler übernachtete, «by eim capelli
in einer gassenn» befand, könnte es sich um die Heiüg-Kreuz-
Kapelle oder die im 17. Jahrhundert in Abgang geratene St.-
Katharina-Kapelle auf der Halbmil handeln.
39 Tschudi, Aegidius (wie Anm. 1), S. 211. «Theils zerstöhrte -
theils gar zu Grund gegangene Städt in der Eydgnossschaft: Weesen

an dem Walensee, ist jetzt ein Dorf. Urteil im Sarganser-
Land, ist gar nichts mehr.»

40 Henne, Anton (wie Anm. 10),S. 249.
41 Peter, Werner: Urteil, in: Sarganserländische Volks-Zeitung,
18. August 1909.
42 Wagner, Johann Jakob (wie Anm. 2), S 249.
43 Scheuchzer, Johann Jakob (wie Anm. 2), S. 237 (Fünfte Bergreise

des Jahres 1706).

16



Wangser Berg-Drache.
Um 1660 benachrichtigte
Andreas Roduner den Zürcher

Gelehrten Johann Jakob

Wagner über einen am
Wangserberg beobachteten
Drachen. Von einer ähnlichen

Begegnung in Quinten
erhielt auch Johann Jakob
Scheuchzer Kenntnis. Der
Wangser Drache in Scheuch-

zers Itinera per Helvetiae

alpinas regiones, Bd.2,
Leyden 1723, Tafel 10.

aus den angebrachten Schweizerischen Drachen-Ex-
empeln und deren Vergleichung mit ausländischen,
klar sey, dass es solche Thiere gebe, sie mögen nun eine
besondere Art der Thieren ausmachen, oder, wie viele
wollen, Missgebuhrten von Schlangen seyn; denn man
siehet, dass nicht alle von einerley Art sind, einige sind
geflügelt, andere ohne Füsse, welche zu den Schlangen
gehören, und noch andre haben Füsse, welche man mit
besserm Recht mit den Eidexen vergleicht. Sie sind
auch an der Farbe, Schuppen, und Figur der Theilen
verschieden.» Mit den in der «Natur-Geschichte
des Schweitzerlandes» verbreiteten Berichten trug
Scheuchzer zweifellos dazu bei, dass die Existenz von
Bergdrachen im Sarganserland noch in der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts nicht für unmöglich
gehalten wurde.

Ein ähnlicher, die mündliche Überlieferung
stabilisierender Einfluss der Chronistik lässt sich auch am
Beispiel des Knochenfunds im Calfeisental nachweisen.

Als der Seewiser Pfarrer Nicolin Sererhard (1689—

1756) das Material für seine 1742 erschienene «Einfalte
Delineation aller Gemeinden gemeiner dreyen Bünden»

zusammentrug, erzählte man ihm in der Bündner

Herrschaft, dass die Malanser im Calfeisental, wo

sie schon damals Eigentümer der Malanseralp waren,
«menschliche Todten Knochen in der Erden gefunden,
daraus man geschlossen, es müssen vor Zeiten Riesen

an selbigen Orten gewohnet haben».44 Dabei handelt
es sich um die erste Erwähnung der später in einer
Mauernische des St.-Martins-Kirchleins aufbewahrten
Knochen. Die Nachricht vom Knochenfund im
Calfeisental wurde sowohl von der lokalen Geschichtsforschung

als auch von den Sagensammlern in immer
neuen Varianten weitergegeben.

Obschon es Nicolin Sererhard nicht schwerfiel, mit
unglaubhaften Geschichten fertigzuwerden, überliess

er es im vorliegenden Fall doch den Lesern, das Erzählte
mit der Wirklichkeit in Übereinstimmung zu bringen.
In dieser Hinsicht unterscheidet sich der Bündner Pfarrer

bereits von den Chronisten des 16. und 17.
Jahrhunderts. Er stützt sich zwar noch ausdrücklich aufden

Erinnerungsschatz seiner Eltern und Amtsbrüder, wagt
es aber, in umstrittenen Fragen nach dem Vorbild
Scheuchzers in den Dörfern nachzufragen. Über
bestimmte Fälle, etwa über die sowohl im Bündnerland

44 Sererhard, Nicolin (wie Anm. 2), S. 204-205. Die Malanser
nennen die Alp Calfeisenalp.

17



als auch im Sarganserland weitverbreiteten Erzählungen

von den Wilden Leuten, macht sich Sererhard sogar
lustig.45 An den bösen Schlossherren, den Geistern und
verzauberten Tieren hält er hingegen fest und gibt den
Lesern zu bedenken, dass menschliche Vernunft
möglicherweise doch nicht ausreiche, um auf Anhieb alles

zu verstehen. «Alle traditiones von unss etwas seltsam
vorkommenden Dingen und Begebenheiten der lieben
frommen Alten glatt verwerfen, wann wir sie nicht
sogleich allsobald mit unsern fünf Sinnen capiren können,

dunkt mich auch nicht raisonable zu seyn, dann
also kämen wir um viel Wahrheiten.»46

Die Autoren des 18. Jahrhunderts sahen in den

Darlegungen, die später, aus ihrem grösseren Zusammenhang

herausgerissen, Eingang in die Sagensammlungen
fanden, wie erwähnt, noch keine Sagen im heutigen
Sinn. Für sie waren es bemerkenswerte, lehrreiche
Beispiele der Geschichtsschreibung. So stehen bei Johann
Jakob Scheuchzer Drachengeschichten neben

Heiligenlegenden und Begegnungen mit Grenzsteinversetzern

neben Erfahrungen der Alpler mit dem
Viehrücken. Die Kommentare, mit denen sich Scheuchzer

vorsichtig der Wirklichkeit nähert, und der Spott
Sererhards über bestimmte Ereignisse bestätigen die
These. Und dennoch ging im 18. Jahrhundert die Zeit
der ohne jede Scheu erzählten Geschichten ihrem
Ende entgegen.47 Mit andern Worten, indem die
Sammler in den Dörfern ihr Interesse an Volkserzählungen

bekundeten und gar danach fragten, begannen
sich die Geschichten zu verändern und zu
verselbständigen.

Der Wunderglaube des späten Mittelalters ging
verloren und wurde durch die weit ins 19. Jahrhundert
hinübergreifende Verzauberung der Natur der
Romantik abgelöst. Gleichzeitig erhielten schon damals

nur noch bedingt ernstgenommene Geschichten das

von den Aufklärern zweifellos unbeabsichtigte und
unerwartete Prestige konservierungswürdiger Museumsund

Ausstellungsstücke.48 In den aufkommenden
Volkskalendern ergänzen Berichte über Katastrophen,
Unglücksfälle und Verbrechen, Missgeburten bei Mensch
und Tier, Scheintote und Kuriositäten aller Art das

Leseangebot. Und die sich parallel zur mündlichen
Überlieferung ausbreitende Schriftlichkeit wirft, wenn auch

unter andern Vorzeichen, die schon im Zusammenhang

mit den Chroniken gestellte Frage auf, «wie weit
Sagen autochthones Kulturgut, mündlich tradierter
Erinnerungsschatz des nicht alphabetisierten Volkes
oder aber geistiger Besitz und literarisch vermitteltes
Wissen der jeweiligen Bildungsschicht waren».49 Eine
endgültige Antwort auf dieses Problem gibt es
einstweilen nicht, meint Rudolf Schenda, aber die Diskussion

über die Geschichte des Erzählens und des
Festhaltens von Sagen sollte zu neuen Forschungen anregen.

Auf der Suche nach dem Mythischen

Am Anfang des 19. Jahrhunderts wurden die Chronisten

und Naturforscher von den Historikern und
Germanisten der mythologischen Schulen Deutschlands

abgelöst. In romantischem Eifer machten sie sich auf
die Suche nach den einfachen Erzählungen aus dem

Volk, bearbeiteten und ordneten sie, und waren
überzeugt, auf die Erinnerungen an die heidnisch-germanische

Vergangenheit gestossen zu sein, als «unsere
Eltern noch auf den gletscherlosen Höhen ihr Sennenleben

hinlebten» und sich mit Geschichtenerzählen den
Abend verkürzten.50 Als Vorbild dienten die 1816 und
1818 von den Brüdern Grimm herausgegebenen «Deutschen

Sagen».51 Im Laufe weniger Jahrzehnte erschienen

in Deutschland, Österreich und der Schweiz
Dutzende von Sagensammlungen. Poetisiert und literari-
siert fanden die Erzählungen auch in den Volkskalendern,

Unterhaltungszeitschriften und Almanachen der
Romantik Eingang.

Im Sarganserland darf es als glückliche Fügung
angesehen werden, dass sich Anton Henne der ersten
Sammler-Generation anschloss. Der 1798 geborene
und in Sargans aufgewachsene Henne besass, wie sich
sein Sohn Otto Henne-Am Rhyn fünfzig Jahre später
erinnert, «eine besondere Vorliebe für die Mythologie»
und die damit verbundene «Ergründung der
Beziehungen zwischen Natur und Religion und die Auffindung

von Spuren der Naturverehrung und der
Personification von Naturdingen in allen Glaubens- und
Cultformen».521810 kam der Knabe in die Schule der
Benediktiner in Pfäfers. Als er an seinem 19. Geburtstag

die Gelübde ablegen sollte, verliess er aber das Kloster.

Es folgten zwei Jahre Lyceum in Luzern. Dann zog
er nach Heidelberg und Freiburg, um sich sprachlichen,

geschichtlichen und philosophischen Studien zu
widmen. 1825 wurde er in Heidelberg promoviert.

Am Fellenbergschen Institut in Hofwil trat Anton
Henne 1822 seine erste Stelle an. Er unterrichtete
Geschichte und Deutsch. Vier Jahre später wählte ihn der

Regierungsrat des Kantons St.Gallen zum Stiftsarchivar

und übertrug ihm kurz darauf auch die Verwaltung
des Staatsarchivs. 1834 wurden ihm die Fächer
Geschichte und Geographie an der katholischen Kan-

45 Sererhard, Nicolin (wie Anm. 2), S. 182.

46 Sererhard, Nicolin (wie Anm. 2), S. 183-184.

47 Schenda, Rudolf (wie Anm. 35), S. 40.
48 Schenda, Rudolf (wie Anm. 35), S. 41.

49 Schenda, Rudolf (wie Anm. 35), S. 11.

50 Henne, Anton: Die heimische mythische Volkssage, in:
Monatsblätter des Schweizerischen Literarischen Vereins, Bern 1859,
S. 7.
51 Brüder Grimm: Deutsche Sagen, hg. von Hans-Jörg Uther
und Barbara Kindermann-Bieri, München 1993.

52 Henne-Am Rhyn, Otto: Die Deutsche Volkssage, Leipzig
1879, S. IX (Vorwort).

18



tonsschule anvertraut. Gleichzeitig entfaltete er
ungewöhnliche publizistische Aktivitäten. Nach Schwierigkeiten

mit seinen Vorgesetzten berief ihn die Universität

Bern 1842 als ausserordentlichen Professor der
Geschichte. Nachdem sich die überfällige Beförderung
immer wieder verzögert hatte, kehrte Henne 1855 nach

St.Gallen zurück und arbeitete in seinen letzten
Lebensjahren als Stiftsbibliothekar und Sekretär des

kantonalen Erziehungsdepartements.
Der häufige Stellenwechsel Anton Hennes war eine

Folge seines politischen Engagements. Als Mitglied der

Freisinnigen Partei liess er sich in den frühen dreissi-

ger Jahren in den Verfassungsrat und in den Grossen

Rat des Kantons St.Gallen wählen und beteiligte sich

über die Kantonsgrenzen hinaus an den grossen
politischen und konfessionellen Auseinandersetzungen. Er
gab Zeitungen und Zeitschriften heraus, trat als Volksredner

auf und schuf ein allein schon von seinem Umfang

her respektables dichterisches und historisches
Werk.53 Auf das Sammeln und Ordnen von Sagen entfiel

im Vergleich zu den abertausend Versen des Dichters

nur ein bescheidener Anteil seiner publizistischen
Tätigkeit. Von Bedeutung waren ihm die Sagen vor
allem in den ersten und letzten Schaffensjahren.

Noch vor seinem Studienabschluss erschienen 1824

in Basel die «Schweizerischen Lieder und Sagen».54Das
228 Seiten zählende Buch enthält die ersten Sagen Hennes

aus dem Sarganserland. Es erfuhr drei Jahre darauf
eine zweite, erweiterte Auflage. Henne erzählt noch in
Versen - was er später ablehnte — von der Gabe der
Wilden Leute für erwiesene Hebammendienste, vom
Versehgang des Meiser Dekans nach Wangs und vom
verzweifelten Sprung eines jungen Paars über die
Passati-Wand bei Sargans. Er erwähnt den Sarganser
Kinderschreck Froshaas und die Undankbarkeit der
Wilden Leute auf der Berschner Alp. Die erste Auflage

der «Lieder und Sagen» enthält ferner die Liebesgeschichte

«Waldmädchen», in der viel Sagenhaftes
angedeutet wird. Aus heutiger Sicht hält das Buch nicht,
was sein Titel verspricht. Die nur bruchstückartig
erwähnten Sagen eingeschlossen, sind es in der ersten
Auflage fünf und in der zweiten, 264 Seiten zählenden
Auflage ganze zehn Erzählungen aus Sargans und seiner

Umgebung.
Den Grundstock der Sagen aus dem Sarganserland

lieferte Henne erst einige Jahre später in Gustav
Schwabs Sammelwerk «Die Schweiz in ihren
Ritterburgen und Bergschlössern».55 Im 1830 in Chur
gedruckten zweiten Band würzt er die Ritterburgen-Romantik

mit sagenhaften Einschüben. Er erinnert an das

von Aegidius Tschudi her bekannte, im Urtel versunkene

alte Sargans und erwähnt den Grauen Meiser, der
in den Mailänderkriegen von einer vornehmen Dame
ins Haus gerufen und bewirtet wird. Die Gastgeberin
kennt sich auf dem Gafarrabüel, dem Hexenversamm-

Josef Anton Henne (1798-1870) von Sargans. Historiker,
Politiker und Dichter. Henne veröffentlichte 1824 die
«Schweizerischen Lieder und Sagen». 50 Jahre später erschien
als Sammelwerk «Die Deutsche Volkssage».

lungsplatz im Weisstannental, aus und gesteht, dort
«manchen vergnügten Abend» verbracht zu. haben.
Henne erzählt auch von einem Venediger, der im
Weisstannental nach Gold sucht und sich später einem jungen,

heimwehkranken Reisläufer gegenüber erkenntlich

zeigt, indem er ihn einen Blick nach Hause tun
lässt. Erstmals werden die auf schwarzen Rossen durch
das Weisstannental galoppierenden Stiftsdamen von
Schänis erwähnt. Zu den insgesamt sieben Sagen der

«Ritterburgen und Bergschlösser» gehört auch die bis
heute lebendig gebliebene Erzählung vom Valeishund.
Schliesslich enthält der Beitrag noch ein Gedicht über
den gewaltsamen Tod des letzten Nidberger Vogts.
Quellen werden nicht genannt.

Diesen Mangel versuchte Anton Henne in den ab

1832 herausgegebenen «Schweizerblättern» zu
beheben.56 Die monatlich erscheinende Zeitschrift ermög-

53 Reinacher, Karl Heinrich: Josef Anton Henne, St.Gallen
1916. Pfrunder, Peter (wie Anm. 12), S. 331-350. Reinacher be-
fasst sich mit dem frühen literarischen Werk Hennes, Pfrunder
liefert die erste Untersuchung über den Sagensammler.
54 Henne, Anton (wie Anm. 9). Die zweite, erweiterte und
ebenfalls in Basel erschienene Auflage von 1827 trägt den Titel
«Lieder und Sagen aus der Schweiz».

55 Henne, Anton (wie Anm. 10), S. 243-262 und 343-405.
56 Henne, Anton: Alte Volkssagen aus der Schweiz, in:
Schweizerblätter, St.Gallen 1832, Heft 4, S. 67-68; 5, S. 19-22;
6, S. 14-17; 8, S. 53-55; 9, S. 42-45 (mit Gegendarstellung
Valeishund) und 1833, Heft 5, S. 310.

19



lichte es ihm, die Leserschaft um die Zustellung von
Sagentexten zu bitten. Was das Sarganserland
anbelangt, ging es Henne um die Aufarbeitung der im
Familien- und Bekanntenkreis vernommenen Sagen. Die
Reihe beginnt im vierten Heft des ersten Jahrgangs mit
der Erzählung von der absichtlich aus dem Betruf
ausgeschlossenen Kuh, die anderntags auf dem Hüttendach

liegt. Darauf folgt die Begegnung zwischen Christen

Chüng und den Geistersennen auf einer Weiss-
tanner Alp. Henne nennt weder im einen noch im
andern Fall den Namen der Alp. Erst in der dritten Sage,
bei der Gabe der Geistersennen, ist die Rede von der
Ragazer Alp Pardiel. Der Hirte lernt nach bestandener

Mutprobe den Kuhreihen zu singen.
Im fünften Heft folgen die Erzählungen vom im oberen

Stafel (Stufe des Viehauftriebs) zurückgelassenen
Melkstuhl, den ein mutiger Hirte zu holen wagt, und
von der an die Alpler ergangenen Warnung vor
Nachlässigkeit bei der Betreuung des anvertrauten Viehs. Ein
Hirte, der eine Kuh erfallen lässt, muss das Verschulden

nach seinem Tod sühnen, indem er das Tier in
bestimmten Nächten den steilen Hang hinauf trägt.
Ohne Ortsangaben erwähnt Henne die erlösungsbedürftigen

Grenzsteinversetzer. Die darauf folgenden
Hexensagen verraten den Abstand des Mythologen zu
den übersinnlichen Ereignissen. Es geht um Peter Geel,

Anton Henne und seine Frau Friederika geborene Stählin mit
den acht Kindern im Bürgerregister Sargans. Die aus dem Allgäu

stammende Familie erwarb 1782 das Sarganser Landrecht.

der einen Fuchs in einem Sack nach Hause trägt und
erschrocken von sich wirft, als dieser in der Nähe des

Stadtgrabens unversehens zu sprechen beginnt, den
missratenen Sprung einer Pfarrköchin von der Alp Palf-
ris auf die andere Seite des Tals und das Erlebnis des

Sarganser Spielmanns Hans Jöri, der auf dem Vaduzer

Galgen den Hexen zum Tanz aufspielen muss. Das
fünfte Heft schliesst mit der beim Tiergarten unterhalb
von Mels vernommenen Musik und dem Spott der

Sarganser über die in der Ewigkeit im Schaaner Ried
Grüsch (Kleie) sortierenden alten Jungfern.

Im sechsten Heft erzählt Henne zunächst vom
Nachtvolk, das einem Flumser Lehrer den bevorstehenden

Tod ankündet. Daraufnimmt er das bereits aus
den «Ritterburgen und Bergschlössern» bekannte
Motiv des Valeishundes in einer neuen Fassung
nochmals auf. Er verweist auf die jahrhundertelangen
Grenzstreitigkeiten zwischen Vilters und Wangs, die
den Grafen Wilhelm zu einem Augenschein im Valeis-
tobel veranlassten. «Da soll ein Filterser, als Kundschaft
aufgerufen, betheuert haben: die Marke liege, wie er
sie bezeichnete, so wahr der Schöpfer ob ihm sei. Er
hatte aber einen hölzernen Milchlöffel im Hute, was
im Landesdialekte doppelsinnig lautet. Der Streit
wurde 1459 entschieden. Filters gewann. Seither aber,

geht, wie jedes Kind weiss, der Lügner als der bekannte

Valeis-Hund, von jener Stelle an, ein Schlüsselbund
am Hals und in verschiedenen Tönen schreiend, als

Landesgespenst, dem Berge nach bis vor das Rathhaus
in Mels.» Wie ernst man den Bericht damals aufge-

20



nommen hat, erhellt eine im neunten Heft von Vilters
erreichte Gegendarstellung des Sachverhalts. Nicht
mehr ein Vilterser, sondern ein Wangser soll im Pro-

zess um die Grenzziehung im Valeis meineidig geworden

sein. Das Heft schliesst mit den im Wirbelwind
tanzenden Hexen, dem als Druck- und Quälgeist
auftretenden Schrättlig, dem Grääggi und den in Elstern
verwandelten Hexen.

Nach einem kurzen Unterbruch wird sarganserlän-
disches Erzählgut im achten Heft der «Schweizerblätter»

nochmals aufgenommen, und zwar mit einer Sage

von den Wilden Leuten auf einem Berschner Mai-
ensäss. Henne erwähnt das im Sarganserland bis in
unser Jahrhundert hinein geglaubte Viehrücken auf
den Alpen und erinnert an eine in Wangs verheiratete

Sarganserin, die nach dem Erlebnis des Zweiten
Gesichts sterben muss. Im neunten Heft wird davor
gewarnt, mutwillig Steine ins Wasser zu werfen. In den
Wildsee geworfene Steine sollen schon ein Unwetter
ausgelöst haben. Unterhalb des Wildsees, in der
Schwarzen Runs, schöpft ein gesteinskundiger Venediger

Goldwasser. Darauf folgt das Bockschinden, die
Wette eines waghalsigen Burschen um eine Kuh. Als
letzten Vorfall aus dem Sarganserland vermerkt Henne
im fünften Heft des zweiten Jahrgangs der
«Schweizerblätter» noch die Schatzsucher am Gross Sächser in
den Flumser Alpen. Gesamthaft kam Henne in seiner
Zeitschrift auf 35 Texte aus der deutschsprachigen
Schweiz. 25 Belege beziehen sich auf Sargans und seine
nähere Umgebung. Auf der ständigen Suche nach dem

Mythischen bereicherte er das Erzählgut mit heute nur
noch schwer lesbaren historisch-mythologischen
Spekulationen.57

Bei ihrer Herausgabe blieben Anton Hennes Sagen
nicht unbeachtet. Als die «Schweizerblätter» 1835 ihr
Erscheinen aber einstellen mussten und der Autor keine
weiteren Sagen mehr veröffentlichte, gerieten sie in
Vergessenheit. Möglicherweise war es auch die schlichte,

ungeschönte Form von Hennes Sagen, welche die
Kompilatoren der zweiten Sammlerwelle fernhielten.
Erst 1853 erschienen unter den Titeln «Das Bockschinden

ob Valeis», «Der Pfaffenköchin Tapp» und «Der
Geistertanz unterm Galgen» drei von Johann Jakob
Reithard (1805—1857) poetisierte Texte Hennes.58 Reithard

sah in den 562 Seiten zählenden «Geschichten und
Sagen aus der Schweiz» den Vorläufer eines möglichst
vollständigen Sammelwerks aller «uns bekannt gewordenen

Sagen des Schweizervolkes in der einfachen
Urform». Dazu sollte es aber nicht kommen. Andere
Sagenschreiber befanden sich bereits unterwegs. 1854
brachte der in der Schweiz niedergelassene deutsche
Literat Georg Clemens Kohlrusch (1818-1892) das
«Schweizerische Sagenbuch» heraus.59 Er übernahm 14
Texte von Anton Henne. Anders der Westfale Theodor
Vernaleken (1812-1877). Seine 1858 erschienenen «Al¬

pensagen» enthalten nur eine Sage aus dem Sarganserland,

und zwar ausgerechnet die von Henne übergangene

Gründungssage des Klosters Pfäfers.60

Als Henne 1854 in die Stiftsbibliothek nach St.Gal¬
len zurückkehrte, nahm er die in den dreissiger Jahren
unterbrochene Arbeit an den Sagen wieder auf. In den
Zettelkästen lagen mehrere hundert Texte. 1859

schreibt er in einem längeren, in den «Monatsblättern
des Schweizerischen Literarischen Vereins» veröffentlichten

Beitrag über die mythischen Volkssagen gar von
über tausend Belegen und stellt deren Veröffentlichung
in Aussicht.61 Erneut wandte er sich an die Lehrerschaft,
in den Dörfern nach Sagen Ausschau zu halten. Der
Aufruf scheint gelesen worden zu sein. Henne äussert
sich 1863 in der «Schweizerischen Lehrerzeitung»
befriedigt: «[Meine] seit vielen Jahren mit Liebe angelegte
Sammlung von Volkssagen [ist] in die Tausende
angewachsen, wovon über 130 dem Heimatkantone
angehören.»62

Wenige Wochen vor seinem Tod im November 1870

war es Anton Henne noch vergönnt, das Vorwort für
die während fünfzig Jahren zusammengetragene
Sagensammlung zu schreiben. Er ging davon aus, dass das

umfangreiche Werk in zwei Bänden erscheinen sollte.
Sein Hinschied verzögerte dann aber das Unternehmen.

Die Sammlung wäre wohl nie erschienen, wenn
sich Hennes im Staatsarchiv tätiger Sohn Otto Henne-
Am Rhyn nicht darum bemüht hätte. Er fand in Leipzig

einen Verleger, der die Sammlung als Ganzes und
mit einer zusätzlichen Einleitung versehen 1874 unter
seinem Namen herausbrachte.63 Das 560 Seiten
umfassende Buch trägt den Titel: «Die Deutsche Volkssage.

Beitrag zur vergleichenden Mythologie mit
eingeschalteten tausend Original-Sagen». Inhaltlich gliedert

es sich in die drei grossen Kapitel: Tiersagen,
Dämonenwelt und Götter- und Heldensagen. Die
fortlaufend numerierten Texte werden von lehrhaften
Kommentaren des Sammlers zusammengehalten. Über
die Aufnahme des Buches ist nichts bekannt. 1879 kam
es immerhin zu einer zweiten, «völlig umgearbeiteten
Auflage» unter dem Titel: «Die Deutsche Volkssage im
Verhältnis zu den Mythen aller Zeiten und Völker mit

57 Henne, Anton: Volkssage und Dichtung unserer Voreltern,
in: Schweizerblätter, St.Gallen 1832, Heft 7, S. 1—10; 8, S. 1—11;

9, S. i—15; 10, S. 17-20, und 12, S. 35-37.
58 Reithard, Johann Jakob: Geschichten und Sagen aus der
Schweiz, Frankfurt 1853, S. 364-367, 370-373 und 378-379.
59 Kohlrusch, C[lemens]: Schweizerisches Sagenbuch, Leipzig
1854, S. 257-284 (Kantone Graubünden und St.Gallen).
60 Vernaleken, Theodor: Alpensagen, Wien 1858. Die
Gründungssage des Klosters Pfäfers (Nr. 227) entnahm Vernaleken
Heinrich Kranecks Sammlung «Die alten Ritterburgen und
Bergschlösser in Hohen-Rhätien», Chur 1837, S. 25.
61 Henne, Anton (wie Anm. 50), S. 8.

62 Henne, Anton (wie Anm. 11), S. 146.

63 Henne-Am Rhyn, Otto (wie Anm. 3).

21



peulfdje ^oflbfage,

Sßeitvag 5-111* bcvgleirfjcnbcu 9)h)tl)oh>gie ^

eiiijejüjalicltii laufend ©rigiiial-Sagtit.

Dr. fto ^Cllltcs^1» iWfjp,
Strfajl« ber r(?ifI4ii6lc M S^ntijnToIW un!» [<incr fiullur*, bit

.JMturßtjtfiityc bft neuem 3eit*, btb ,äii<K« bcraftijilcrien* «.

9Man b»nt oft im [toi
îion ot-eu ber tin bum

$«b SRitiiMitfc loti G, t
llnb fa

:« SinÇe (cfl
Etc along cctiSiitn mil btu aSinben ;

Gin[t moi ber Ç|at> non UBolkm r
9!mt twiß ibit Stiiicr meÇr ju finbtn.

3<Çfnnb.

Otto Henne-Am Rhyn
(1828-1914), Staatsarchivar
und Kulturhistoriker in
St.Gallen. Altester Sohn

von Anton Henne. Herausgeber

der 1874 unter dem
Titel «Die Deutsche Volkssage»

erschienenen
Sagensammlung Anton Hennes.

Titelblatt der ersten Ausgabe
der von Anton Henne
gesammelten und von seinem
Sohn Otto Henne-Am Rhyn
herausgegebenen «Deutschen

Volkssagen». 1879

folgte eine zweite Auflage.

über tausend eingeschalteten Original-Sagen».64 Der
veränderte Aufbau des auf 736 Seiten angewachsenen
Buches verrät die ordnende Hand Otto Henne-Am
Rhyns.

Von der Aussage her blieb das Werk der von Anton
Henne schon 1832 in den «Schweizerblättern» und 1859

in den «Monatsblättern des Schweizerischen Literarischen

Vereins» entworfenen deutschen Mythologie
treu.65 Er war überzeugt davon, dass sich alle Mythen
oder Sagen auf Vorgänge in der Natur und deren
Verehrung zurückführen lassen. Im Vorwort der «Deutschen

Volkssage» werden die grossen Vorbilder
angeführt. Was die Texte aus dem Sarganserland anbelangt,
so sind es in der ersten Auflage 34 und in der zweiten

50 — bezogen auf die insgesamt über 1000 Belege der
erweiterten Ausgabe von 1879 also 5 Prozent. Vergleicht
man die Sarganserländer Sagen aber mit den 380 aus
der deutschsprachigen Schweiz stammenden Belegen,
so sind es immerhin 13 Prozent. 23 Texte gehen auf die

zwanziger und ersten dreissiger Jahre zurück, und 27
Texte kamen in den sechziger und siebziger Jahren
hinzu. Alles in allem: Das Material aus dem Sarganserland

erfuhr einen beträchtlichen Zuwachs. Dem
Inhaltsverzeichnis des Sammelwerks folgend, geht es um
nachstehende Motive:

Beim Tiergarten, dem bewaldeten Hügel unterhalb
von Mels, hört man nachts kegeln, die Tiefe des Wangsersees

lässt sich nicht ergründen, und die Pfarrkirche
von Sargans ruht auf einem grundlosen Wasser oder
auf einer riesigen Kröte. Darauf folgen die aufgrund
der Vilterser Gegendarstellung neu gefasste Sage vom
Valeishund, der Kampfdes Stiers mit einem Lindwurm
und die Erfahrungen der Meiser Burschen mit dem
Plonser Nachtfohlen. Eine grössere Gruppe bilden die
Alpensagen: Auf der Valenser Alp Lasa hören die Hir¬

ten eine ganze Herde durch die Luft treiben, Sennen
sind verpflichtet, jeden Abend den Alpsegen zu rufen,
Wilde Leute und Venediger im Taminatal und aufeiner
Tscherlacher Alp. Zwei knappe Sätze verweisen
erstmals auf das Geschehen mit der Flumser Sennenpuppe,

ein Ereignis, das in der mündlichen Uberlieferung
der Gemeinde eine herausragende Bedeutung erlangen
sollte. Den 1854 erschienenen «Bündnerischen Volkssagen»

entnahm Otto Henne-Am Rhyn das Blüemlis-
alp-Motiv, die Vergletscherung der zuhinterst im Cal-
feisental gelegenen Alp Sardona.66 An Gespenstern werden

erwähnt: das in Flums der Seez entlang wandelnde

Äuliwybli, die Feurigen Männer am runden Tisch
des eben erst abgetragenen Flumser Rathauses, der
sieben Sommer lang das Beil schärfende fremde Hirt in
den Flumser Alpen, das Sarganser Städtli-Gespenst im
Schlapphut und ein der Grenze zwischen Mels und
Flums entlang reitender Richter. Am Schluss führt die
«Deutsche Volkssage» die literarische Gestalt Tannhu-
sers im Tiergarten in die sarganserländische Sagenwelt
ein.

Hinsichtlich der Kriterien für die Aufnahme der
Texte in die Sammlung verhielten sich die Herausgeber

grosszügig. Ihre einzige Bedingung war, dass sich
die Einsendungen in ihr mythologisches System
einfügen liessen. Dieser Raster erklärt, weshalb in den
«Deutschen Volkssagen» gut erzählte Sagen, freihändig
gekürzte Schreibtischfassungen und schülerhaft
unbeholfen formulierte Beiträge nebeneinanderstehen und

64 Henne-Am Rhyn, Otto (wie Anm. 52).

65 Henne, Anton (wie Anm. 50 und 57).
66 Senn, Nikolaus: Bündnerische Volkssagen, o.O. 1854, S. 7.
Erstmals erwähnt Daniel Bernet den Vorfall im «Neujahrsblatt
auf das Jahr 1836», hg. vom Wissenschaftlichen Verein in St.Gal¬
len, St.Gallen 1836, S. 31.

22



warum den Lesern empfohlen wird, das Sammelgut
nicht mit den literarisch aufgearbeiteten Kunstsagen
der Zeitschriften zu verwechseln.67 Aus heutiger Sicht
ist zu bedauern, dass die Verfasser den Quellen keine

grössere Aufmerksamkeit schenkten. Die flüchtigen
Quellenvermerke sind nicht mehr zu überprüfen und
lassen zwischenhinein sogar den Verdacht aufkommen,
die im Vorwort der Sammlung angeführte Literatur
könnte auch dazu benützt worden sein, Lücken
aufzufüllen. Die näheren Aufschluss versprechende, am
Lehrerseminar Münchenbuchsee entstandene und von
Anton Henne benutzte Sagensammlung Hess sich nicht
finden.68

Klammerbemerkungen wie «Erzählte meine Mutter»,

«Erzählte meiner Mutter die alte Katharina Aggeier

von Wisstannen, die den Christen wohl gekannt»,
«Erzählte meine Grossmutter», «Habe ich vom Vater

gehört» und «Das erzählen viele» bestätigen nur, dass

Anton Henne, wie erwähnt, keine Feldforschung im
heutigen Sinn betrieben hat. Er bemühte sich zwar wie
die Brüder Grimm zeitlebens «zur Wurzel, ja zum Kern
des Volkes hinabzusteigen» und ihm anhand der
erzählten Sagen die «Urzeit am Sternhimmel» zu enthüllen.

In Wirklichkeit blieb es aber beim guten Vorsatz.
Daran vermag auch sein Bekenntnis nichts zu ändern,
wonach er die Sagen und Lieder schon mit der
Muttermilch aufgenommen und nicht nachgegeben habe,
«bis er durch Umherstreifen in der Wildniss unserer
Gebirge einige Brunnen gefunden zu haben glaube, aus
denen die urdeutsche Heldensage sprudelt».69 Wenn er
das Volk ebenso ernst wie den Nachweis des germanischen

Mythen-Erbes genommen und etwas über die
Gewährsleute und die näheren Umstände seines
Umherstreifens hinterlassen hätte, wäre er von der
Erzählforschung wohl früher zur Kenntnis genommen worden.

Die Romantik, die er in seinen Studienjahren in
Heidelberg und Freiburg in ihrer Blütezeit erlebt hatte,und
der Glaube an die germanische Götterwelt begleiteten
den Sarganser Sagensammler bis ins hohe Alter und
wirkten sich auf sein gesamtes Schaffen, auf die
Geschichtsforschung, die Dichtung und den dafür
besonders anfälligen Randbereich der Sagenforschung
aus. Alles, was er in diesen Bereichen unternahm, diente

dem Ausbau des mythologischen Gebäudes. Das

grosse Ziel bestand in der Veredlung des Volkes. Mit
den Sagen hoffte er nicht zuletzt dessen Selbstbe-
wusstsein zu wecken und den Identifikationsprozess zu
fördern. Was die Mythologie beziehungsweise den
germanischen Götterglauben angeht, bedurfte es mehrerer

Generationen, bis die Sagen wieder wichtiger wurden

als das System, das sie untermauern sollten.
Von diesem Gedankengut durchdrungen und getragen

von einem starken Heimatgefühl, hat sich Anton
Henne des sarganserländischen Sagengutes angenom¬

men und dieses, wenn auch nicht wortwörtlich, so doch

ungeschönt festgehalten. Diesem Grundsatz blieb er
auch seinen Zuträgern gegenüber treu. «Ich Hess [die
Texte] sozusagen unverändert, wie sie aus des Volkes
Mund kommen», heisst es im Vorwort zur «Deutschen

Volkssage».70 An den nötigen Fähigkeiten, Sagentexte
zu poetisieren und zu literarisieren, hätte es ihm nicht
gefehlt. Die mitunter mangelnde Nähe zu den
Menschen und Örtlichkeiten ist in Anbetracht seiner

lebenslangen Ortsabwesenheit verständlich. Henne
kannte Sargans, Mels und Pfäfers aus seinen Jugendjahren.

Spätere Kontakte beschränkten sich auf einige
politische Auftritte. Ohne seine frühen Aufzeichnungen

wären aber selbst im sagenträchtigen 19. Jahrhundert

keine Sagen aus dem Sarganserland im Druck
erschienen. Und niemand kann die Frage beantworten,
wie sich die mündliche Überlieferung der Sagenstoffe
ohne Anton Henne entwickelt hätte.

Die Verschriftlichung der

Mündlichkeit

Dreissig Jahre nach Anton Hennes Sammlung kamen
in St.Gallen Jakob Kuonis «Sagen des Kantons St.Gal-
len» heraus.71 Den äusseren Anlass dazu bot das

Jubiläumsjahr 1903. Ohne die Jahrhundertfeier des Kantons

wäre das Buch wohl kaum in Erwägung gezogen
worden. Der Kanton St.Gallen ist alles andere als eine

geschlossene Sagenlandschaft. Das erfuhr der Herausgeber

des Sammelwerks, als er, dem Beispiel Hennes

folgend, die Lehrerschaft im Kanton aufforderte, nach

Sagen Ausschau zu halten.
Das Echo auf den Aufruf war sehr unterschiedlich.

Aus St.Gallen und aus dem Fürstenland, wo man Kuoni
wohl am besten kannte, ging fast kein Material ein. Am
Bodensee und im Unterrheintal gewann er fünf
Zuträger, von denen einer immerhin zwölf Sagen lieferte.
Relativ wenig Texte kamen auch im Linthgebiet und
am oberen Zürichsee zusammen. Es beteiligten sich

zwar mehrere Informanten an der Umfrage, das

Ergebnis blieb aber ebenso bescheiden wie im Toggen-

67 Henne-Am Rhyn, Otto (wie Anm. 52), S. X (Vorwort).
68 Die Sagensammlung von Seminardirektor Sebastian Zuber-
bühler (1809-1868) entstand in den Jahren 1850 und 1851 am
Lehrerseminar in Münchenbuchsee (BE). Sie ist nicht auffindbar.
Die angeführten 41 Zuträger stimmen mit den Schülerverzeichnissen

überein. Der Seminarist Rudolf Stucki stammt aus
dem Amtsbezirk Thun. Wie er zu den Sagen aus Flums kam, ist
ein Rätsel. Eine Verwechslung mit einem Schüler aus dem
Sarganserland scheint unwahrscheinlich. Das Bürgerregister von
Sargans kennt keinen Rudolf Stucki, der in Betracht fallen
könnte.
69 Henne, Anton (wie Anm. 57), Heft 7, S. 4-5.
70 Henne-Am Rhyn, Otto (wie Anm. 52), S. X (Vorwort).
71 Kuoni, Jakob (wie Anm. 4).

23



burg. Aus dem Bezirk Werdenberg hingegen erhielt
Kuoni von drei Zuträgern gut fünfzig Texte. Und aus
dem Sarganserland sandten ihm vier Sammler gar über
hundert Belege. Dazu kam noch ein Nachlass aus Mels,
so dass die beiden Bezirke Werdenberg und Sargans
schliesslich mehr als die Hälfte aller Texte des St. Galler

Sagenbuches auf sich vereinigten.
Kuoni scheint das Ergebnis, das offensichtliche

Gefälle zwischen dem kargen Norden und dem
erzählfreudigen Süden des Kantons, nicht überrascht zu
haben. Er geht im Vorwort der Sammlung nicht darauf

ein. Vielleicht hat der 1850 in Maienfeld geborene
Lehrer und Schriftsteller sogar damit gerechnet. Kuoni
stammte aus sehr einfachen Verhältnissen und
unterrichtete nach dem Besuch des Lehrerseminars Schiers
im Glarnerland und im Toggenburg.72 Mit dreissig Jahren

kam er nach St.Gallen und zählte bald einmal zu
den angesehensten Lehrern der Stadt. 1904 wurde er
Aktuar der Schulgemeinde St.Gallen. Dieses Amt versah

er bis zu seinem altersbedingten Rücktritt im Jahre
1918. Seine letzten Jahre verbrachte Kuoni in Maienfeld,

wo er sich vorab lokalhistorischen Arbeiten
widmete. 1928 starb er im Alter von 78 Jahren.

Einen Namen machte sich Jakob Kuoni mit
pädagogischen Abhandlungen und erfolgreichen
Jugendschriften. Die Sagen befanden sich eher am Rand seiner

schriftstellerischen Aktivitäten. Seine Absicht war
es, das geht aus dem Vorwort der Sammlung klar hervor,

«ein handliches, leicht verständliches Volksbuch»
für die Familie und den heimatkundlichen Unterricht
zu schaffen. Wenn man den Unterrichtsstoff auf
heimischer Erde suche, finde und zu gestalten verstehe,
mache man den Kindern und damit dem Volke die Heimat

lieb. Ohne Henne im Vorwort zu erwähnen, teilte

Kuoni nicht nur diesen Identitätsgedanken mit dem
Verfasser der «Deutschen Volkssage», sondern auch
dessen mythische Vorstellungen. Alles Übernatürliche
in der Sagenwelt hatte für ihn heidnischen Ursprung.
Es trete dem christlichen Glauben aber nicht hindernd
in den Weg, sondern lasse diesen nur in einem viel
schöneren Lichte erglänzen, «da wir auf einem einfachen
Wege zur Einsicht darüber gelangen können, wie sehr
der heidnische Kultus unserer Väter das gläubige Herz
belastet hat und wie glücklich wir uns preisen, diesen
Schrecknissen entrückt zu sein». Langjährige Erfahrung

lehrte den reformierten, dem Freisinn nahestehenden

Herausgeber des Sagenbuchs, der zu erwartenden

Kritik, die Sagen könnten dem schädlichen
Aberglauben Vorschub leisten, rechtzeitig vorzubeugen.
«Nichts liegt unserer Absicht ferner!», schreibt er. «Wir
wollen belehren und aufklären.» Kuoni vergleicht die
ausgewählten Sagen mit der «Hauschronik unserer
Väter» und bezeichnet sie als «wichtigen Teil der
Volksreligion», als «Gesetzbuch», das in seiner Weise das
Gute pflege und das Böse bekämpfe.

Was dem mehrere Seiten umfassenden Vorwort der

«Sagen des Kantons St.Gallen» fehlt, sind Angaben
über die Beschaffung der Texte und über die Herausgabe

des 305 Seiten zählenden, rasch nacheinander in
zwei Auflagen erschienenen Sagenbuches. Im Untertitel

der ersten Auflage heisst es: «Dem st.gallischen

72 Blattmann, Heidi: Jakob Kuoni (1850-1928), in: Sagenerzähler

und Sagensammler der Schweiz, hg. von Rudolf Schen-
da und Hans ten Doornkaat, Bern 1988, S. 397-418.
73 Die Quellen Jakob Kuonis in der Schreibweise des St.Galler
Sagenbuchs: Chr. Albrecht (4 Texte); Albrecht, Erinnerungen
(12); Nach Dr. E. Buss (1); O. Giger (14); Dr. Franz Fäh,
Geschichte der Gemeinde Wallenstadt (1); Nach Dr. A. Henne (6);
Dr. Henne-Am Rhyn, Deutsche Volkssage (16); H. Herzog,
Schweizersagen (2); L. Jäger/«Oberländer Anzeiger» (23); Ed.
Kaiser (1); Nach Fl. Kaiser, Festschrift (1); M. Klotz, St.Galler
Blätter (1); J. Natsch (49); W. Peter (1); Nach J. J. Reithards
Gedicht (1); Rob. Rizzi (3); N. Senn, Chronik (1); F. W. Sprecher,
Jahrbuch des Schw. Alpenklub (3); A. Sprenger (20); Sutermei-
ster, Schwizer Dütsch (1); J. B. Stoop (25); Ferd. Stoop (3); G.
Tschirki (2); K. Tschirki (1); A. Zindel-Kressig, in Schw. Archiv
für Volkskunde (1); Mündlich (6); Ohne Quellenangabe (11).

Einige Nummern umfassen Varianten. Die Anzahl Texte
übersteigt daher jene der Nummern. Nicht verwendete Einsendungen

veröffentlichte Kuoni in den Jahren 1905-1907 unter dem
Titel «Historischer Kleinkram» in den «St.Galler-Blättern».
74 Natsch, Günther E.: Johannes Anton Natsch, 1829 bis 1879,
in: Terra plana, Mels 1979, Heft 2, S. 11-14.
75 Beim Manuskript, das Jakob Kuoni für die «Sagen des Kantons

St.Gallen» vorlag, handelt es sich um zwei, sehr
wahrscheinlich aus den sechziger Jahren stammende, vom Historischen

Verein des Kantons St.Gallen verwahrte Bände im
Quartformat. Sie tragen den nicht von der Hand des Verfassers
gesetzten Titel «Sagen aus dem Oberland». Die Texte sind von 1

bis 73 numeriert (wobei die Nr. 61 übergangen wurde). 49 Texte
beziehen sich auf sagenhafte Vorkommnisse im Sarganserland.
Der Rest setzt sich aus Sagen aus Gemeinden ausserhalb des
Bezirks, Gedichten mit sagenhaften Inhalten und Ausführungen
zum Volksglauben im Sarganserland zusammen. Kuoni
übernahm praktisch alle Sagentexte von Natsch. Da und dort liess
er eine historische Einführung fallen. Im übrigen redigierte er
zurückhaltend und behutsam. Ausser dem von Kuoni benützten

Manuskript blieben zwei kleinere Handschriften von Natsch
erhalten. Die erste umfasst 18 numerierte Sagen und trägt den
Titel «Sagen aus dem Sarganserlande, gesammelt von Joh. Ant.
Natsch in Mels 1862». Das zweite, zurzeit nicht auffindbare
Manuskript ergänzt die erste Folge mit 10 weiteren, nicht
numerierten Sagentexten. Sie wurden 1957/58 von P. Pirmin Willi
unter dem Titel «Sagen aus Mels» wortgetreu veröffentlicht.
Zwischen den «Sagen aus dem Oberland» und den 18 Texten der
ersten Schrift bestehen offensichtliche Parallelen. Für die
Fortsetzung trifft das nicht zu. Sie dürfte erst später entstanden sein.
Das gilt wahrscheinlich auch für die 7 von Werner Manz einem
Tagebuch des Meiser Sagensammlers entnommenen Texte. Es
handelt sich dabei um flüchtige Notizen, die sich weder vom
Umfang noch von der Form ber mit den andern Texten
vergleichen lassen. Natsch, Johannes Anton: Sagen aus dem Oberland,

Manuskript der Kantonsbibliothek (Vadiana) St.Gallen
(Nachlass Paul Immler); Sagen aus dem Sarganserlande,
Manuskript der Kantonsbibliothek (Vadiana) St.Gallen, S 66 K;
Sagen aus Mels, in: Sarganserland, hg. von Pirmin Willi, Mels
1957, Nr. 11/12, S. 93-96; 1958, Nr. 1/2, S. 1-8. Manz, Werner
(wie Anm. 13), S. 234-236.

24



Jakob Kuoni (1850-1928),
Lehrer und erfolgreicher
Jugendschriftsteller in
St.Gallen. Herausgeber der

1903 zur Jahrhundertfeier
des Kantons St.Gallen
erschienenen «Sagen des Kantons

St.Gallen».

Titelblatt der ersten Ausgabe

der «Sagen des Kantons
St.Gallen». Für die zweite

Auflage wurden die vorhandenen

Satzformen verwendet.

1979 erfolgte ein
unveränderter Nachdruck der

ersten Auflage.

Sagen
des Kantons St.Gallen.

JDern [i. galllfdjen Volke

ju feiner trfen ®enienarfettr geiutbntet

"jf. Kuoni, Celjrer.

PU 10 lUufuaUMUtt nad} pljotcar. Jufiialjmtti neu gdja&lnfler & SanMjm in §1. ßaUtn.

Dom {]. Seglernngsrole fnboenlionifrt.

W:

Volke zu seiner ersten Centenarfeier gewidmet von J.

Kuoni, Lehrer. Mit 16 Illustrationen nach photogr.
Aufnahmen von Schobinger & Sandherr in St.Gallen. Vom
h. Regierungsrate subventioniert.» Fast ebenso knapp
wie der Dank für den Druckkostenbeitrag fällt auch

jener an die Mitarbeiter aus. Kuoni unterlässt es, die

Zuträger der Texte vorzustellen oder zu würdigen.
Vermerke wie «N. Senn, Tagebuch», «Vonbun», «Albrecht,

Erinnerungen» oder «mündlich» dürften schon damals

wenig hilfreich gewesen sein. Auch die gedruckten und
handschriftlichen Quellen führt er nur beiläufig und
gekürzt an. Dabei hätte Kuoni das Vorhaben ohne die

Hilfe seiner Kollegen gar nicht realisieren können. Der
vielbeschäftigte Lehrer und Publizist musste sich schon

von der Zeit her auf die Auswahl, die Redaktion und
die Anordnung der Texte sowie auf gelegentliche, der

Verständlichkeit dienende Kommentare beschränken.
Auf das Sarganserland bezogen, vervierfachte Kuo-

nis Sammlung den aus der «Deutschen Volkssage»
bekannten Sagenbestand auf einen Schlag. Von den

insgesamt 506 Sagen des St.Galler Sagenbuches entfallen
nicht weniger als 199 auf den Bezirk Sargans. Verteilt
auf die hauptsächlichsten Quellen und Zuträger -
Frauen beteiligten sich nicht an der Umfrage - ergibt
sich folgendes Bild: «Die Deutsche Volkssage» 22 Texte,
handschriftlicher Nachlass Natsch 49, Johann Baptist
Stoop 25, Albert Sprenger 20, Ludwig Jäger (inkl. die

mit «Oberländer Anzeiger» gekennzeichneten Belege)

23, Oswald Giger 14 und Jakob Albrecht 12. Ein halbes

Dutzend Belege scheint Kuoni im Gespräch mit den

Informanten und aus Briefen vernommen und selber

festgehalten zu haben. Sie tragen den Vermerk «mündlich».

In der Regel befassten sich die Zuträger nur mit
Ereignissen in ihrer nächsten Umgebung. Uber die

Gemeindegrenze hinaus sammelte nur Johannes Anton

Natsch. Die restlichen Texte gingen Kuoni von
vereinzelten Einsendern zu, oder er entnahm sie
bestehenden schweizerischen Sammlungen. Bei 11 Nummern

fehlen Quellenhinweise.73
An vorderster Stelle unter den Zuträgern aus dem

Sarganserland steht der Meiser Altertumsforscher
Johannes Anton Natsch (1829-1879).74 Der in St.Gallen

ausgebildete Lehrer, Schulaktuar und Schreiber der

Ortsgemeinde Mels sammelte alles, was er für alt und
erhaltenswert hielt. Sein besonderes Interesse galt den

frühgeschichtlichen Fundstellen. Zur Oberschicht der
Gemeinde gehörend, wurde er eines der ersten
Mitglieder des Historischen Vereins des Kantons St.Gal¬

len. Weshalb sich seine Verbindungen mit St.Gallen
nicht aufdas Sagenprojekt Hennes auswirkten, ist nicht
bekannt. Die Vorstellungen der beiden Sagensammler

lagen möglicherweise zu weit auseinander. Während
Henne nach kurzen, ungeschönten Texten zur
Ausgestaltung seines mythologischen Gebäudes suchte, hatte
Natsch eine ausgeschmückte und landschaftlich
eigenständige Arbeit vor Augen. Diese Annahme würde auch

die Frage beantworten, warum Natsch bereits literari-
sierte Sagenthemen ebenfalls in seine Sammlung
aufnahm.

Was das alltägliche Erzählen im Sarganserland als

solches anbelangt, war Natsch gegenüber dem in Bern
und St.Gallen wohnhaften Anton Henne zweifellos im
Vorteil. Das Leben in den Dörfern und die Verhältnisse

in der Land- und Alpwirtschaft waren ihm in allen
Einzelheiten vertraut. Mit gut fünfzig eigenen Texten

gehört Natsch zu den bedeutenden Sagensammlern des

19. Jahrhunderts.75 Daran ändern die widrigen
Umstände nichts, die dazu beigetragen haben, dass die

Sammlung nur teilweise und erst mehr als dreissig Jahre
nach seinem Tod veröffentlicht wurde. Es handelt sich

2-5



4-*'

%*1 ty*\ 1~Y-> tfCc-*- fi-iZ*-yC*-^'C-

-yy-iy, SS 'ft't'tôc-£ 4

4- yv+t*

Johannes Anton Natsch
(1829-1879), Lehrer und
Altertumsforscher in Mels.
Bedeutender Sagensammler
des 19. Jahrhunderts. In
zwei handschriftlichen Bänden

hinterliess er die heute
in der Kantonsbibliothek
(Vadiana) verwahrten
«Sagen aus dem Oberland».

Für Jakob Kuoni wurde die

Sagensammlung von Johannes

Anton Natsch zur
wichtigsten Quelle. Mehr als ein
halbes Hundert Texte der

«Sagen des Kantons St.Gal-
len» gehen auf den Meiser
Sagensammler zurück.

um druckreif gestaltete Texte ohne Vor- oder Nachwort.

Johannes Anton Natsch starb 1879, im gleichen
Jahr, in dem Hennes «Deutsche Volkssagen» in zweiter
Auflage erschienen, im Alter von fünfzig Jahren. Sein
Nachlass zerstreute sich. Glücklicherweise fanden
wenigstens die Sagen den Weg nach St.Gallen. Der
Historische Verein überliess sie in der Folge dem Herausgeber

der «Sagen des Kantons St.Gallen». Heute
befindet sich das Manuskript in der Kantonsbibliothek
in St.Gallen.

Grösser war der zu bewältigende redaktionelle
Aufwand Kuonis bei den novellistischen Texten des Vätt-
ner Lehrers Ludwig Jäger (1854-1906). Von ihm lagen
oft zwei, drei Varianten der gleichen Erzählung vor.
Einzelne Motive hatte Jäger im «Oberländer Anzeiger»
fast bis zur Unleserlichkeit zerdehnt. Wie Natsch, so

war auch Jäger Absolvent des inzwischen nach
Rorschach verlegten kantonalen Lehrerseminars. 1877
übernahm der junge Lehrer die Gesamtschule seines
Heimatdorfes Vättis und unterrichtete etwa hundert
Kinder. 1890 verlor er seine Frau. Mit diesem
Schicksalsschlag einhergehende Probleme führten vier Jahre

später zur Frühpensionierung Jägers. Wenig einträgliche,

oft erniedrigende Ämtchen hielten ihn am Leben.
1906 starb Ludwig Jäger nach längerer Krankheit im
Alter von 52 Jahren. In seiner Sammeltätigkeit und
Schriftstellerei beschränkte sich der Vättner Lehrer auf
das ihm vertraute Taminatal. Was dort nicht zu finden
war, entnahm er Gelesenem, oder er ergänzte es aus
eigener Fantasie. Wertvoll sind die erst vor wenigen
Jahren im Buch «Vättis anno dazumal» veröffentlichten

Sagentexte in der Mundart von Vättis.76 Gewährsleute

nennt Jäger nicht.
In Flums reihte sich Bankverwalter Johann Baptist

Stoop (1861—1931) unter die Mitarbeiter Kuonis.77 Auch

er war ein ehemaliger Zögling des Lehrerseminars
Rorschach. Nach ersten, unbefriedigenden Berufserfahrungen

in Flums und im Toggenburg studierte Stoop
einige Semester in Basel und kam dann als erster
Verwalter des örtlichen Bankinstituts nach Flums zurück.
Neben seiner beruflichen Arbeit befasste er sich mit
historischen, geographischen und botanischen Fragen
und gehörte zum Kreis der frühen Mitarbeiter des

Schweizerdeutschen Wörterbuchs in Zürich. In jungen
Jahren war er zudem eifriges Mitglied des Schweizerischen

Alpenklubs. Die für die «Sagen des Kantons
St.Gallen» gesammelten Sagen der Gemeinde Flums
zeichnen sich durch ihre Volksnähe aus. Alles lässt darauf

schliessen, dass Stoop die Erzählungen ungeschönt
festgehalten hat. So wurden Sagen in Flums um die
Jahrhundertwende und bis tief in unser Jahrhundert
hinein erzählt. Schade, dass der Sammler keine Angaben

über sein Vorgehen und die Gewährsleute hinterlassen

hat.
Auch in Walenstadt gelang es Kuoni, einen Kollegen

für sein Vorhaben zu gewinnen. Der aus Berschis
stammende und in Walenstadt tätige Lehrer und
Organist Oswald Giger (1816-1907) sammelte in Walenstadt,

Berschis und Tscherlach.78 Auch in seinem Fall
dürfte es sich um Originalbeiträge handeln. Sie lagen
allerdings länger als bei Stoop auf dem Schreibtisch des

hochbetagten Sammlers. Das heisst, es fehlt ihnen die
Unmittelbarkeit der von Johann Baptist Stoop
gelieferten Beiträge. Am linken Ufer des Walensees fielen
Jakob Kuoni nur fünf Sagentexte zu.

76 Vättis anno dazumal, hg. von Axel Zimmermann, Mels 1990.
77 Gadient, Rudolf: Johann Baptist Stoop, in: Terra plana, Mels
1995, Heft 3, S. 53-56.
78 Mitteilung von Paul Gubser, Walenstadt.

26



Diesen Mangel verstand Jakob Albrecht (1827-1897)

in den 1888 erschienenen «Erinnerungen an das St.Gal¬

ler Oberland» wettzumachen.79 Seinen in Walenstadt

gedruckten «Erinnerungen» entnahm Kuoni zwölf

Sagen, die Albrecht aus Hennes «Schweizerblättern» so

gekonnt in die Mundart von Sargans übertragen hatte,
dass sie lange für Texte aus erster Hand gehalten wurden.

Albrecht wirkte von 1856 bis i860 an der

Kantonsschule in St.Gallen und dürfte sich häufig mit
Anton Henne getroffen haben. Mit Henne verband ihn

ja nicht nur die Herkunft, sondern auch der politische
Radikalismus des Kulturkampfs und die Abkehr von
der Kirche. 1863 verliess Albrecht St.Gallen und
unterrichtete bis kurz vor seinem Tod am Progymnasium
Biel Latein und Deutsch.

Schliesslich ist unter den Mitarbeitern Kuonis noch

der aus Dussnang (TG) stammende, von 1896 bis 1900

an der Gesamtschule von Flums-Kleinberg tätige Lehrer

Albert Sprenger (1877-1959) anzuführen.80 Auf ihn
dürfte Kuoni durch die Veröffentlichung einiger Sagen

aus Flums im «Schweizerischen Archiv für Volkskunde»

gestossen sein. Sprenger überliess ihm in der Folge
das in Flums gesammelte Material.

Die Sagen vom «Geldschatz am Girenbtihel» und von der

«Steckenfahrt» in der Handschrift «Sagen aus dem Oberland»

von Johannes Anton Natsch. Insgesamt zählt die Sammlung

72 Nummern. Dazu kommen noch 28 verstreut aufgefundene
Texte und Varianten.

Wie Kuoni die schon in den siebziger Jahren
erstmals erschienene Broschüre «Ragaz-Pfäfers» des Raga-

zer Reallehrers und Lokalhistorikers Flavian Kaiser

(1840-1902) übersehen konnte, ist ein Rätsel.81 Bad

Ragaz und das Taminatal lagen ihm schon herkunfts-

mässig nahe. Er hätte der Schrift 16 Sagen entnehmen
können: die Sage von der am Valenser Kirchenfest von
Hexen ausgelösten Lawine, die Erzählungen von der

Entheiligung des Heiligen Abends und des im Schwarzsee

ertrunkenen Weisstanner Hirten sowie den mit
goldenen Ringen, Spangen und Ketten erfüllten Traum
eines Ziegenhirten am Wangsersee. Auch die Folgen
des Bildersturms in Valens werden von Kaiser erstmals

erwähnt.
Alles in allem lässt die von Kuoni getroffene

Auswahl an Texten darauf schliessen, dass er sich von
seinem mythologisierenden Vorwort nicht einengen liess.

Ohne Bedenken griff er auch auf Vorfälle aus der
Geschichte zurück. So enthält das St.Galler Sagenbuch
mehrere ätiologische und historische Sagen. Man
erfährt Näheres über die Herkunft von Ortsnamen und

warum das Kloster Pfäfers nicht in der Rheinebene,

79 Geel, Jean: Jakob Albrecht, Bad Ragaz 1927. Verstreute Sagen

in den «Erinnerungen an das St. Galler Oberland», Walenstadt
1888.

80 Sprenger, AJlbert] (wie Anm. 15), S. 136-140.
81 Kaiser, Flfavian]: Ragaz-Pfäfers und ihr Excursions Gebiet,
Bad Ragaz 1876.

27



sondern im Taminatal gebaut wurde. Historischen
Hintergrund haben auch die Erinnerungen an die Pest
und die Hungerjahre des frühen 19. Jahrhunderts, die
Kämpfe zwischen den Franzosen und den Österreichern

sowie die Legende vom heiligen Martin, der mit
dem Pferd den Sprung von der Spitze des Ringelbergs
ins Calfeisental hinunter wagt.

Zahlreiche, grossenteils erstmals veröffentlichte
Texte beziehen sich auf das Sterben und die jenseitige
Welt. In Heiligkreuz begegnet ein Bauer auf dem
Heimweg einigen Männern mit einem grossen
Leiterwagen. Sie transportieren ein Jauchefass, in dem ein
Landvogt seine zu Lebzeiten begangenen Sünden büsst.
Am Kleinberg in Flums reitet ein parteiischer Richter
dem Roll entlang und weist den zerstrittenen Nachbarn

den rechtmässigen Grenzverlauf. Auf der linken
Seite des Schilsbachs wandelt der Chetteler. «Der
Ketteier, ein Gespenst mit klirrender Kuhkette, geht vom
Fäsch aus durch den alten Alpweg über den Crappa,
im Dirsch mitten durch den Stall, auf Fadella durch
das Scheiterhaus zwischen Haus und Gaden, durch
den Pfaffenacker, über Muttli, Brünisberg, Zusli, Bülz,
Zünaberg, wo er sich an dem langen Wassertrog eine
Weile aufhält, weiter über Mutta, durch Cabertscha,
Süssenberg, Erb, Säss und hinab ins Äuli am Schilz, wo
er ein schwarzweiss geflecktes Rind <aufmetzget>. Das
Bertsch Annamarili im Pfaffenacker hat ihn mit der
Kette rasseln hören; der Beeler Jüsti hat ihn im Muttli

gesehen, aber an ihm keinen Kopf erkennen können.
Der Jöreler Jüsti auf dem Zünaberg erzählte, er habe
einmal einen mit einem Haupt Vieh gegen sich kommen

sehen. Plötzlich sei er ihm aus den Augen
gekommen. Er holte eine Laterne, um die Tritte im
Neuschnee zu verfolgen, fand aber nichts. Es muss der
Ketteier gewesen sein, ein Viehdieb, der zur Strafe wandeln

muss.»8z

Auf der Alp Ladils im Taminatal ist es der Stofel-
schlarpi, ein Käsedieb, der im Jenseits keine Ruhe
findet. In Bad Ragaz stiehlt das Bühl-Anneli nachts
weiterhin Obst und wird dabei ertappt. Auf der Wangser
Alp Gamidaur hilft ein fremder Hirt bei der Arbeit.
Abends schärft er wortlos eine Axt. Mit dieser Axt
schlägt der Zusenn am Ende des siebten Sommers dem
aus dem Schwarzsee auftauchenden Stier das vordere
linke Bein ab und erlöst mit der mutigen Tat den fremden

Hirten. Auf die Hilfe der Hinterbliebenen zählt
auch ein in Flums verstorbener Vater, dem die Gnade
zuteil wird, sich seinen Kindern zu zeigen und die
Familie dadurch zu veranlassen, begangenes Unrecht
wiedergutzumachen. Ein neues Thema in die Erzähllandschaft

bringt Kuonis Sammlung mit dem in Walenstadt
und Flums belegten Gottesurteil, jener mittelalterlichen,

mit Gottes Beistand bewerkstelligten
Überführung eines Mörders, und mit der Vorladung ins Tal
Josaphat.

Kuonis in der Jugend in Maienfeld geprägtes
Sagenverständnis brachte es mit sich, dass er auch die ihm
zugestellten Erzählungen von Ungeheuern in die

Sammlung aufnahm. Dazu gehören ein sakrilegisch
getauftes Schaf auf den Flumser Alpen und die Drachen
auf der Wangser Alp Gamidaur und im Drachenloch
des Gelbbergs hoch über Vättis. Zum gefürchteten
Plonser Fohlen gesellen sich in Mels das Dorfschwein
und in Flums der den spät heimkehrenden Hochwis-
nern bei der Seez-Kapelle auflauernde schwarze Hund.
Neu sind ferner die im sumpfigen Riedland der Seez

herumhüpfenden Irrlichter oder Feurigen Männer
sowie die Erzählungen von den Wilden Leuten auf den

Alpen. Sie werden zwar schon in der «Deutschen Volkssage»

erwähnt, erfahren aber in der Sammlung Kuonis
sowohl im Taminatal als auch im Seeztal eine auffallende

Zunahme. Die eigensinnigen Wilden Leute helfen

den Bauern bei der Arbeit in Feld und Stall, erteilen

gute Ratschläge, nehmen Geschenke entgegen und
verschwinden eines Tages, niemand weiss wohin. In der
Nähe der Wilden Leute halten sich die Geistersennen,
die Wetterkünder, das Alpmueterli, die Nebel- und
Schneemannli sowie der Büscheler aus dem Murgtal
auf. Mit den Geistersennen, die in den verlassenen

Alphütten ihrer gewohnten Arbeit nachgehen, werden
die Geschichten vom vergessenen Melkstuhl und von
der Wahl der in drei Farben bereitgestellten Milch
verknüpft.

Eine Ausweitung erfuhren bei Kuoni auch die von
Henne bewusst vernachlässigten dämonologischen
Sagen, die Erzählungen von Begegnungen mit dem
Bösen. Der Teufel erscheint auf der Alp Bödem in
Flums als Überzähliger unter den Karten spielenden
Burschen, er leitet die Hexenversammlungen auf dem
Gafarrabüel und sorgt zwischenhinein sogar einmal für
mehr Gerechtigkeit auf Erden, indem er einen bösen
Schlossherrn auf Gräpplang vierspännig in die Hölle
begleitet. Das Sagenbuch wartet, wenn auch mit
erhobenem Mahnfinger des Herausgebers, mit einer
beträchtlichen Anzahl Hexensagen auf. Hexen verursachen

Schaden aller Art, verwandeln sich in Füchse und
Katzen und werden dabei entlarvt. Als aufden Rat eines
zu Hilfe gerufenen Kapuziners von drei Kühen in zwei
Ketten die mittlere erschlagen wird, findet man die
Frau des Gemeindevorstehers anderntags tot im Bett.
Zu den dämonologischen Sagen zählen ferner die
Varianten des schon von der «Deutschen Volkssage» her
bekannten Schrättligs.

Fast ebenso zahlreich sind die Geschichten, in denen
es darum geht, einen verborgenen Schatz zu heben und
auf diese Weise zum schnellen Geld zu kommen. Gold
und Silber sind in den Sagen nicht nur in den Mauern
der Schlösser und Burgen, sondern auch in mehreren

82 Kuoni, Jakob (wie Anm. 4 S. 182-183.

28



Ludwig Jäger (1854-1906),
Lehrer in Vättis. Ein
gewandter Mitarbeiter der

regionalen Presse. Am
wertvollsten unter den von ihm
gesammelten Sagen sind die

in der Mundart von Vättis
festgehaltenen Texte.

Zeichnung Toni Nigg, Chur.

Johann Baptist Stoop
(1861-1931), Lehrer und
erster Verwalter der Spar- und
Credit-Cassa Flums. Die von
ihm für die «Sagen des Kantons

St.Gallen» zusammengetragenen

Sagen zeichnen
sich durch eine auffallende
Volksnähe aus.

Felshöhlen und Bächen, ja selbst in Kellern ganz
gewöhnlicher Häuser versteckt. Ein Venediger, der einige

Tage am Flumser Kleinberg beherbergt wurde, verriet

dem Gastgeber beim Abschied, dass sein Haus auf
Gold stehe. «Der Bauer blieb ungläubig und spottete
darüber. Das Venedigermannli entfernte sich zürnend.
Der Schatz blieb ungehoben.»83 Als erfahrener Lehrer
wusste Jakob Kuoni um die Spannung, die unter Kindern

entsteht, wenn es um das Auffinden von Schätzen

geht.
Wie wurden Jakob Kuonis «Sagen des Kantons

St.Gallen» aufgenommen? Eduard Hoffmann-Krayer,
Vizepräsident und Redaktor der eben erst gegründeten
Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde, begrüss-
te das Erscheinen des Buches.84 Nicht ganz geheuer
erschien ihm das mythologische Vorwort der Sammlung.
Er hält die Einleitung für zu lakonisch, «abgesehen
davon, dass wir die allzu weit gehenden Verknüpfungen

unserer Sagengestalten mit den germanischen
Gottheiten nicht billigen». Ansichten, wie der Sami-
chlaus sei auf Wuotan und der Teufel auf Thonar
zurückzuführen, würden in dieser Schroffheit von
keinem Mythologen anerkannt. Auch der Anordnung der

Sagentexte nach Bezirken beziehungsweise nach
Gemeinden mag der Rezensent in Basel nicht beipflichten.

Anstelle der geographischen Einteilung hätte er
einer stofflichen den Vorzug gegeben. «Abgesehen von
diesen Unterlassungssünden begrüssen wir die Sammlung

auf das lebhafteste; denn sie erschliesst uns den

Sagenschatz einer Landesgegend, in der die Volkskunde

in den letzten Jahren allzugeringe Pflege gefunden
hat. Als eine besonders erfreuliche Thatsache muss es

überdies hervorgehoben werden, dass das Unternehmen

durch eine Subvention von Seiten der st.gallischen
Regierung ermöglicht worden ist.»

Die Sonntagsbeilage des «St.Galler Tagblatts», die
«St.Galler Blätter», kündigten das Sagenbuch als

sinnvolles Weihnachtsgeschenk an. Die Sagen «stellen eine

Quelle köstlichen Phantasiegenusses, schlichten
Behagens, wie mannigfaltiger mehr wissenschaftlich zu
nennender Denkanregung dar und in ihrer schlichten

Fassung mögen sie einer Leserschaft in allen
Volksschichten Freude machen». Der Rezensent der «St.Gal¬

ler-Blätter» vermisst allerdings ein kritisches Quellen-
verzeichnis.85 In den «Mitteilungen über Jugendschriften»

des Schweizerischen Lehrervereins wird Kuonis
Sammelwerk ebenfalls gelobt und der «reiferen Jugend,
der Lehrerschaft und dem Volk recht warm empfohlen».86

Der von Kuoni anvisierten Leserschaft dürften
die genannten Mängel kaum aufgefallen sein. Die
germanische Götterwelt des Vorworts beunruhigte sie

nicht, und was die geographische Anordnung der Sagen

anbelangt, so kam ihr diese entgegen. Den Leserinnen
und Lesern des Buches ging es in erster Linie um die

Sagen der eigenen Gemeinde und der unmittelbaren
Nachbarschaft. Was darüber hinaus vorhanden war,
interessierte nur wenige.

Wie erwähnt, erfuhren die «Sagen des Kantons
St.Gallen» gleich nach ihrem Erscheinen eine zweite,
unveränderte Auflage. Wie gross die beiden Auflagen

83 Kuoni, Jakob (wie Anm. 4 S. 163.

84 Hoffmann-Krayer, Eduard: J. Kuoni, Sagen des Kantons
St.Gallen, in: Schweizerisches Archiv für Volkskunde, Bd. 6,
Basel 1902, S. 306-307.
85 Sagendes Kantons St.Gallen, in: St. Galler-Blätter, Sonntagsbeilage

zum St.Galler Tagblatt, St.Gallen 1902, Nr. 46, S. 367.
86 Sagen des Kantons St.Gallen, in: Mitteilungen über
Jugendschriften an Eltern, Lehrer und Bibliothekvorstände von
der Jugendschriften-Kommission des Schweiz. Lehrervereins,
Basel 1903, Heft 26, S. 18-19.

29



waren und warum die zweite Auflage, unter Verwendung

der bestehenden Satzformen, in einem andern
Verlag untergebracht wurde, ist nicht bekannt.87 Der
Ladenpreis lag trotz des Druckkostenbeitrags der
Regierung bei 5 Franken. Dieser Betrag stand damals für
den Kauf eines Buches im Sarganserland nur wenigen
Familien zur Verfügung. So kam es, dass der Rest der
zweiten Auflage Ende der dreissiger Jahre zum
herabgesetzten Preis von Fr. 2.50 angeboten wurde. Erst 1979
erfolgte ein unveränderter Nachdruck.88 Die in den

sechziger und siebziger Jahren vorgenommene Befragung

für die «Sagen aus dem Sarganserland» ergab, dass

die Gewährsleute vereinzelt von Kuonis Sagenbuch
wussten. Angetroffen wurde es aber nur in zwei von
mehr als 300 Haushaltungen.89 In Flums erinnerte
man sich, dass «ds rout Buech» (die zweite Auflage des

St.Galler Sagenbuchs weist einen weinroten Einband
auf) in den vierziger Jahren von einem Kaplan zur
Auflockerung des Religionsunterrichts verwendet
wurde.

So bescheiden sich die heute noch eruierbaren
Auswirkungen der «Sagen des Kantons St.Gallen» ausnehmen,

so stellten sie für das Sarganserland damals doch
ein Ereignis dar. Mit dem Sagenbuch Jakob Kuonis
vollzog sich die Verschriftlichung der bis dahin in der

Uberlieferung sagenhafter Erzählstoffe vorherrschenden

Mündlichkeit. Die Verschriftlichung wirkte sich
zweifellos stabilisierend auf den in seiner Glaubwürdigkeit

aufgewerteten Sagenbestand aus. An Sagen
interessierten Frauen und Männern stand nun ein Buch
zur Verfügung, das es ihnen ermöglichte, jederzeit darauf

zurückzugreifen. Es ist anzunehmen, dass einzelne
Familien und Lehrer vom Angebot des Herausgebers
Gebrauch machten. Ausschlaggebend ist: die Tradierung

der Sagen erfolgte nunmehr auf zwei parallel
verlaufenden Wegen.

Abschied vom germanischen
Götterglauben

Der erste, dem die «Sagen des Kantons St.Gallen»
zustatten kamen, war der Verfasser des Beitrags über Land
und Leute des St. Gallerlands in der offiziellen Denkschrift

zur Feier des hundertjährigen Bestehens des

Kantons, Redaktor und Schriftsteller Georg Baumber-

ger (1855-1931).90 Ihm ermöglichte es Jakob Kuoni, die
eigenen, in Mels und Quarten vorgenommenen
Recherchen zu überprüfen und zu ergänzen. Auf den 21

Druckseiten, in denen es um die Sagen des Kantons
geht, entfallen nicht weniger als 23 Ereignisse auf das

Sarganserland, darunter sechs noch unbekannte
Vorfälle: die Nachricht des Bruders aus dem Jenseits, die
wankenden Grabkreuze auf dem Meiser Friedhof, Folgen

des Spotts über das Weihwasser, eine wandelnde

Kindsmörderin in Mels und zwei Erlebnisse auf den

Alpen am Nebensee.

Baumberger benötigte nicht mehr als zwei, drei
Sätze, um ein sagenhaftes Ereignis zu registrieren. Nur
im Fall der Weisstanner Brüder Seppi und Heiri holte
er weiter aus. Die beiden leichtsinnigen Musikanten
versprechen sich, einander nach dem Tod über die im
Jenseits angetroffene Situation zu unterrichten. Heiri
stirbt bald darauf. Als sich Seppi nach einiger Zeit
nichtsahnend auf dem Heimweg befindet, geseilt sich

plötzlich ein Mann zu ihm, in dem er mit Schrecken
seinen verstorbenen Bruder erkennt. Wie vereinbart,
orientiert ihn dieser über sein Befinden in der andern
Welt. Es gehe ihm soweit gut, er verdanke es aber nur
dem Vaterunser, das er zu Lebzeiten täglich gebetet
habe. Nach dieser Begegnung gab Seppi «das lockere

Geigerhandwerk auf und heiratete ein wackeres

Mädchen, das ihm noch sechs gesunde Kinder schenkte,

aus denen eine beträchtliche Nachkommenschaft
hervorging. Der Seppi ist später eines erbaulichen
Todes gestorben. Trägt sich aber in seiner Nachkommenschaft

ein trauriges oder freudiges Ereignis zu, so

hört man den Geigerheiri auf seiner Geige so traurigschöne

Weisen spielen, dass, wer es hört, weinen
muss».91

Wie Jakob Kuoni stützte sich auch Baumberger auf
das mythologische Erbe des 19. Jahrhunderts und
glaubte die Leserinnen und Leser noch auf den
«urgermanischen Zug» in den Sagen aufmerksam machen

zu müssen.91 Der Abschied der Sagensammler und
Sagenschreiber von den Vorstellungen der grossen
Vorbilder nahm mehrere Jahrzehnte in Anspruch. Das zeigen

auch die ersten Veröffentlichungen der beiden

Sarganser Sagensammler Anton Zindel und Werner Manz.
Ihre ersten Arbeiten stehen noch voll unter dem Ein-
fluss des zu Ende gegangenen Jahrhunderts. So ortet
Manz die letzten «Reste einstiger Wuotan-Verehrung»
im Brauchtum und Spuk der heiligen zwölf Nächte

87 Die erste Auflage der «Sagen des Kantons St.Gallen» erschien

1903 im Verlag Wiser & Frey, St.Gallen. Für die zweite, ohne
Jahrzahl erschienene Auflage wechselte das Buch zum Verlag
Werner Hausknecht & Co, St.Gallen. Die Auslieferung der
ersten Auflage erfolgte bereits im Herbst 1902.
88 1979 brachte die Edition Olms, Zürich, einen Reprint der
Ausgabe Wiser & Frey heraus. Der Nachdruck enthält im
Anhang Ausschnitte aus einem 1929 in der Buchdruckerei Hans
Bühler, Pratteln, erschienenen Nachruf aufJakob Kuoni.
89 Senti, Alois (wie Anm. 6), S. 300.
90 Baumberger, Georg: Aus der St.Galler Sagenwelt, in: Der
Kanton St.Gallen 1803-1903. Denkschrift zur Feier seines

hundertjährigen Bestandes, St.Gallen 1903, S. 690-711. Die offizielle

Denkschrift erschien ein halbes Jahr nach dem Sagenbuch
Kuonis. Baumberger konnte das Sammelwerk Kuonis noch zum
Vergleich heranziehen.

91 Baumberger, Georg (wie Anm. 90), S. 703-705.
92 Baumberger, Georg (wie Anm. 90), S. 703.

30



(25. Dezember bis 6. Januar) und geht davon aus, dass

in den Sagen vom Grääggi und vom Bachgschräi
«Nachklänge» des wilden Jägers und Heeres überliefert
würden.93 Auch Zindel sucht den offenbar erwarteten
Bezug zur germanischen Götterwelt in dem in tausend

Stimmen schreienden Grääggi und im Schlapphut-
Städtligespenst dingfest zu machen.94

Der in Sargans aufgewachsene Anton Zindel
besuchte das Lehrerseminar in Rorschach.95 Er nahm den

Lehrerberuf jedoch nicht auf, sondern liess sich
anschliessend zum Telegraphisten ausbilden. Zwanzig
Jahre verbrachte er in diesem Beruf in Schaffhausen.
Über Chur, wo er sich 1927 pensionieren liess, kam er
ins Sarganserland zurück und betreute in den letzten

Lebensjahren die Redaktion der freisinnigen «Sargan-
serländischen Volkszeitung». In den Jahren des Ersten

Weltkriegs führte Zindel das Hotel «Schwefelbad» in
Sargans. Schon in Schaffhausen befasste er sich immer
wieder mit volkskundlichen Anliegen seines
Heimatstädtchens. Als seine bedeutendsten Arbeiten sind wohl
die 1906 im «Schweizerischen Archiv für Volkskunde»
erstmals erschienenen Jugenderinnerungen und die in
der gleichen Zeitschrift veröffentlichten Schwänke und
Schildbürgergeschichten aus dem Sarganserland
anzusehen.

In seinem ersten, 1898 im «Schweizerischen Archiv
für Volkskunde» publizierten Beitrag erzählt Zindel
vier bis dahin nicht gedruckte Sagen: woher Sargans
seinen Namen hat, zwei starke Männer tragen die
Marmorsäulen der Sarganser Pfarrkirche auf den Bauplatz,
ein zorniger Calfeiser Riese verdreht den Torriegel in
der Schlossmauer, und der Verputz der Grabnische
eines unwürdigen Abtes in Pfäfers will nicht trocknen.96
Den eher flüchtig notierten Ereignissen liess Zindel
ohne jeden Querverweis sechs in der «Deutschen

Volkssage» enthaltene Texte folgen. Die fehlende
Eigenleistung scheint der aufmerksamen Redaktion
Eduard Hoffmann-Krayers entgangen zu sein. Als
ungleich wertvoller erwiesen sich die zweite und dritte
Lieferung von Erzählungen aus dem Jahr 1907.97 Bei
diesen 18 Texten geht es tatsächlich um bäuerliche
Alltagsrealität im Sarganserland.

Auf dem zwischen Sargans und Bad Ragaz gelegenen

Baschärhof werden zwei Kälber in der gleichen
Kette angetroffen. Beim Castelsbüel grasen in der
Morgenfrühe noch an der Krippe festgebundene Kühe. Ein
Älpler erfährt das Viehrücken, und im Stall eines

Selbstmörders macht ein Schwein den Beistand eines

Kapuziners erforderlich. Zwei im Amperdell-Stadel
übernachtende Knechte werden zusammen mit ihren
Pferden nach Feldkirch entrückt. Aufder Sarganser Alp
Tamons lassen sich zwei Jäger von einer Schar Katzen
überraschen. Zindel nahm auch das von Anton Henne
her bekannte Motiv des Zweiten Gesichts wieder auf.
Am Turm des Schlosses sammelt ein alter Sarganser Sal¬

peter. Er erblickt unter sich unversehens einen andern,
der auch Salpeter sammelt, aber keinen Kopf hat. Ein
junger Sarganser wäscht sich am Brunnen unterhalb
des Städtchens. Plötzlich steht ein Überzähliger neben
ihm.

Angaben über seine Gewährsleute macht Zindel
nicht. Er wäre sicher in der Lage gewesen, sie zu
liefern, wenn ihn die Redaktion darauf aufmerksam
gemacht hätte. So bleiben die Fragen offen, wer Zindel
die Geschichte des mit dem Horn um Hilfe rufenden
Wächters auf Palfris erzählt und die auf der Meiser Alp
Mädems zu beobachtenden Erdhügel für Gräber
gehalten hat. Zusammen mit diesen weit zurückliegenden

Ereignissen liess Zindel einige Sagen aus Wangs,
Flums und aus dem Taminatal folgen. In Wangs soll
eine Bettlerin Abend für Abend gejammert haben:
«Gebt mir ein Licht, gebt mir ein Licht.» Mit der Zeit
erbarmte sich ein Bauer und schenkte ihr ein Licht. Die
Bettlerin wies es aber zurück. Zornig rief der Mann:
«So geb Dir Gott das ewige Licht und mache, dass Du
fortkommst.» Darauf verschwand die Alte und wurde
nie mehr gesehen. Neu sind auch Zindels Texte von der
Unwetter ins Toggenburg vertreibenden Wetterglocke
in Flums und von den Feurigen Männern, die,

ausgerüstet mit Rahmkellen und einer Waage, in
bestimmten Nächten durchs Taminatal nach der Alp
Sardona reiten.

Zwei Jahre nach Zindels Beiträgen folgten, ebenfalls

im «Schweizerischen Archiv für Volkskunde», die
ersten Ergebnisse der von Werner Manz zwischen den

Ruinen Freudenberg und Gräpplang unternommenen
ethnographisch-volkskundlichen «Streifereien». In der

Einleitung klagt er über die geringe «Beute», die dabei
anfalle.98 Diese Befürchtungen sollten sich aber, wie
sich zeigte, als verfrüht erweisen. Manz sah sich 1913

gezwungen, das im Laufe der Jahre gesammelte Material

auf zwei Publikationen aufzuteilen. Zunächst
erschienen als Dissertation die «Beiträge zur Ethnographie

des Sarganserlandes»99. Den Rest übernahm die
Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde unter dem

93 Manz, Werner: Das Kultische in unserem «Samichlaus»,

Separatabdruck der «Sarganserländischen Volkszeitung», Bad

Ragaz, 5. und 8. Dezember 1924.

94 Zindel, Anton: Sagen und Volksglauben, in: Schweizerisches
Archiv für Volkskunde, Bd. 2, Basel 1898, S. 162.

95 Heimatblätter aus dem Sarganserland, hg. von Freunden
heimatlicher Geschichte, Mels 1931, Nr. 19.

96 Zindel, Anton (wie Anm. 94), S. 162-163.

97 Zindel, Anton: Sagen aus Sargans und Umgebung, in:
Schweizerisches Archiv für Volkskunde, Bd. 11, Basel 1907, S.

131-135; Bd.12, 1908, S. 277-278.
98 Manz, Werner: Volksglauben aus dem Sarganserlande, in:
Schweizerisches Archiv für Volkskunde, Bd. 13, Basel 1909,
S. 206-208.
99 Manz, Werner: Beiträge zur Ethnographie des Sarganserlandes,

Zürich 1913 (Dissertation).

31



Anton Zindel (1872-1931),
Lehrer, Telegraphist und
Redaktor in Schaffhausen
und Sargans. Er sammelte
neben den Sagen auch
Schwänke und Schildbürgergeschichten

aus dem
Sarganserland. 1906
veröffentlichte Zindel
Jugenderinnerungen.

Werner Manz (1882-1954),
Lehrer in Zürich. Der in
Sargans aufgewachsene
Volkskundler veröffentlichte
in der Mitte der zwanziger
Jahre im Schweizerischen
Archiv für Volkskunde
59 Sagen aus Sargans und
seiner Umgebung.

Titel «Volksbrauch und Volksglaube des Sarganserlandes»

in ihre Schriftenreihe.100 Mit dem grossenteils im
Feld erhobenen Stoffschuf sich Manz eine solide Basis

für seine späteren publizistischen Aktivitäten. In den

zwanziger und dreissiger Jahren zählte er zu den
gefragten Mitarbeitern populärwissenschaftlicher
Publikationen zur Volkskunde. Er verfasste eine ganze
Anzahl kulturhistorischer Beiträge, die zum grösseren Teil
in der «Sarganserländischen Volkszeitung» erschienen
und als Separatabdrucke weit gestreut wurden. Manz
wuchs in einer der wenigen reformierten Familien in
Sargans auf. Er besuchte das Lehrerseminar Küsnacht
und studierte anschliessend in Zürich Geographie und
Volkskunde. Eine in Sargans angebrachte Gedenktafel,
die Werner Manz zusammen mit Anton Henne und
Jakob Albrecht zeigt, hält das Andenken an den 1954
verstorbenen Lehrer und Volkskundler wach.

In den zwanziger Jahren stellte Manz die im Laufe
der Jahre notierten Sagen zusammen. Der Beitrag
erschien in den Jahrgängen 1925 und 1926 des
«Schweizerischen Archivs für Volkskunde».101 Damit nahm der

Sagenbestand im Sarganserland um 59 Texte und mehrere

Varianten zu. Bemerkenswert sind vor allem die
Berichte, welche die Mutter des Sammlers, Sophie
Manz-Geel (1850—1927), im Städtchen zusammentrug
und ihrem Sohn nach Zürich sandte. Die mit den vollen

Namen und genauen Orts- und Zeitangaben
versehenen Erlebnisse von Nachbarn und Bekannten
vermitteln einen gültigen Querschnitt der in den Jahren
des Ersten Weltkriegs in Sargans erzählten sagenhaften
Vorfälle. Manz stellt in der kurzen Einleitung, die er
der Sammlung vorausgehen lässt, fest: «Die Sage spiegelt

das ganze Empfinden des Volkes, seine Philosophie
wieder, die sich redlich bemüht, über den Lauf der
Dinge ihre Gedanken zu machen.»

Zu Beginn der ersten Folge sühnt ein Wucherer der

Hungerjahre 1816/17 sein Verschulden. Die Sarganser
begegnen dem Wandelnden zwischen Azmoos und
Vild und erkennen ihn an den feurigen Augen. Am
Hang unterhalb der Splee-Kapelle winkt ein kopfloser
Jenseitiger den Vorübergehenden mit einer Laterne.
Chäschpi-Hans-Joggel will ihn erkannt haben, weigert
sich aber standhaft, den Namen zu nennen. Auf einem
schmalen Rasenband der Gonzenwand geht ein grauer

Mann und in der Walchi, zwischen Wangs und Mels,
einer ohne Kopf. Zwei Fuhrmänner aus Sargans erlösen

in Walenstadt ein niesendes Mädchen mit den Worten:

«Hälf dr Gott, winns drmit ghulfän ischt.» In Bad
Ragaz nahm Manz die weisse Jungfer der Ruine
Wartenstein und die Pfäferser Klosterköchin, die sich aus

Verzweiflung in die Tamina hinunterstürzt, in den
Sagenkatalog auf.

Kassian Lutz erzählte Sophie Manz ein Erlebnis seines

Vaters, des alten Chäschpi. Als der Störschneider
auf dem Weg nach Vilters den Grossbach überqueren
wollte, erkannte er unter dem Steg den Valeishund,
«der seinen grossen Schwanz um denselben gewickelt
hatte und sich auf diese Weise festhielt. Auch das grosse

feurige Auge mitten im Kopfe und den Schlüsselbund

am Halse will der Betreffende gesehen haben, der
sich angesichts des gespenstigen Tieres ganz ruhig
verhielt und sich schon halb mit dem Gedanken vertraut
machte, umzukehren. Schliesslich fasste er Mut und
gewann durch einen Sprung über den Schwanz das

100 Manz, Werner: Volksbrauch und Volksglaube des
Sarganserlandes, Basel 1916.

101 Manz, Werner: Volksglaube und Sage aus dem Sarganserland,

in: Schweizerisches Archiv für Volkskunde, Bd. 25, Basel

1925, S. 229-238, 286-290; Bd. 26, 1926, S. 71-78, 202-212.

32



andere Ufer. Die Begegnung mit dem Valeishund zog
keine nachteiligen Folgen nach sich.»102 Bei den
Vorfällen, die sich ausserhalb von Sargans ereigneten — es

geht um sieben Belege —, beruft sich Manz auf
Tagebuch-Aufzeichnungen von Johannes Anton Natsch.103

Auf Natsch gehen auch der Protokollauszug über eine

landläufig bekannt gewordene Schatzgräberei in Mels
und die Erzählung des von einem schwarzen Hund
bewachten Schatzes auf Freudenberg zurück.

In der zweiten Lieferung treibt der Teufel den ihm
verbundenen Jägern die Gemsen in Schussweite. Ein
Flumser, der im Besitz der Gabe des Blutstillens ist,
verliert diese Fähigkeit aus Leichtsinn. Im Weisstannen-
tal kommt es nach einer derben Verwünschung zu einer

Zwittergeburt. Breiten Raum nehmen drei Hexengeschichten

und die in der zweiten Hälfte des 19.
Jahrhunderts unter jungen Männern so beliebte Schatz-

gräberei ein. Manz schildert in allen Einzelheiten die
Steckenfahrt von drei Mädchen. Ein neugieriger Bursche

folgt ihnen und wäre wohl nie mehr nach Hause

zurückgekehrt, wenn es ihm nicht im letzten Augen¬

blick gelungen wäre, sich am linken Zopf eines der drei
Mädchen festzuhalten. Als der Vilterserbach bei einem
Unwetter das Dorf bedroht, läuten die Vilterser die

Wetterglocke und das Kapellglöcklein. Letzteres
erweist sich als stärker. Eine schwarze Katze, die aufeinem
Baumstamm den Bach herunterreitet, verkündet es

lauthals. Einem Jäger wird durch Hexenwerk die

Schussabgabe verhindert. So wie die vorerwähnte
Steckenfahrt der drei Mädchen, ist auch die Erzählung
vom armen Knecht, dem es ausnahmsweise einmal
gelingt, einen Schatz zu heben, ohne Ortsangabe.
Authentischer erscheinen die Varianten von den
Felsköpfen des Gross Sächser in den Flumser Alpen und
die von den Berschner Schatzgräbern auf dem Hügel
von St.Georgen gemachten Erfahrungen.

Die dritte Folge weist eine ganze Auswahl von Themen

auf: Wetterkündungen in Vilters, Valens, Flums

ioz Manz, Werner (wie Anm. 101), Bd. 25, S. 234.

103 Manz, Werner (wie Anm. 101), Bd. 25, S. 234 (Anmerkungen).

Als zuverlässigste Mitarbeiterin
des in Zürich tätigen

Lehrers Werner Manz erwies
sich dessen Mutter Sophie
Manz-Geel (1850-1927).
Sie hielt die in der Nachbarschaft

in Erfahrung gebrachten

sagenhaften Geschichten
schriftlich fest und liess sie
ihrem Sohn zugehen. -
Letzte Seite des Briefs mit
der Erzählung «Die Grafentochter

vom Schloss Sargans
und der Mönch vom Kloster
Pfäfers». Sophie Manz
ergänzte die Mitteilung mit
der Bemerkung: «Dies soll
eine wahre Geschichte und
historisch niedergeschrieben

- ^ v I " ^ ' - " "
1

~

I L. y i* r. O **/j iV öy n f,t /. fl

lO ' 9
/ äJ-O

- I - ^

dl UvTVo-

JW'WM^JA aul-W- i/Oxv^-

<4»h.|>H. Vw6 »

(a

33



und Berschis, Schuld und Sühne von Älplern, die aus

Nachlässigkeit oder Bosheit ein Tier erfallen lassen und
es nach ihrem Tod immer wieder über den steilen Hang
hinauftragen müssen. Wie das Schatzsuchen in den

Schründen des Gross Sächser, so greift Manz auch den

bereits bekannten Vorfall mit der Sennenpuppe auf der
Flumser Alp Ruhegg auf und bereichert die Uberlieferung

mit neuen Einzelheiten. Es folgen die Geschichten

des nach einem Streit um Grund und Boden im
Mädemser Ried versunkenen Meineidigen, eines

erlösungsbedürftigen Grenzsteinversetzers in Sargans,
einer Pfaffenkellnerin in Vilters und der von Georg
Baumberger erstmals erwähnten Chapfen-Jungfer in
Mels sowie einer ganzen Auswahl von Wiedergänge-
rinnen und Wiedergängern (ds Zällerwybli in Flums,
ds Spleïwybli und ds Schlosshaldämandli in Sargans).
Zwei Vorfälle aus Heiligkreuz erzählt Manz in der

Mundart von Sargans: die Begegnung eines
Heiligkreuzers auf dem Weg nach Wangs mit dem Walchi-
Geist und das Erlebnis einer Bettlauberin mit dem

Grääggi.
Sagenstoffe, wie sie Anton Zindel und Werner Manz

gesammelt und aufgearbeitet haben, gehörten bis tief
ins 20. Jahrhundert zum allgemeinen Erzählvorrat im
Sarganserland. Thematisch umfassen sie alles, was einer
Erzählrunde Belehrung und Unterhaltung versprach.
In der vierten und letzten Folge wendet sich Manz noch
den Schloss-Sagen zu. Er erwähnt die geheimen,
unterirdischen Gänge, die in der Nähe der Schlösser und

Burgen umgehenden weissen Frauen, das angebliche
Recht der Feudalherren auf die Brautnacht und die

Bestrafung eines bösen Schlossherrn auf Gräpplang
durch den Teufel. Der Teufel macht den übermütigen
Tyrannen zu seinem Sattelross und fährt mit ihm zur
Hölle. Während dieses Ereignis in Flums mehrfach
angetroffen wurde, ist es bisher nicht gelungen, irgendwelche

Anhaltspunkte für die in der letzten Lieferung
breitgetretene Erzählung von einer im Kloster Pfäfers

misshandelten Grafentochter zu finden. Die in Sargans
entstandene und von Manz ausgeschmückte
Geschichte wäre einem Unterhaltungsblatt besser
angestanden als der Zeitschrift der Schweizerischen Gesellschaft

für Volkskunde.
Wie verhielt es sich mit der Verbreitung der von Werner

Manz gesammelten Sagen? Das eine oder andere

Heft des «Schweizerischen Archivs für Volkskunde»
dürfte den Weg ins Sarganserland gefunden haben.

Damit hatte es aber wohl sein Bewenden. Aus den

Befragungen ergaben sich keine Anzeichen eines Rücklaufs.

Anderen Publikationen des frühen 20. Jahrhunderts

erging es übrigens nicht besser. Gemeint sind die

1910 von Pfarrer August Julius Waldburger (1871-1947)

in das reich illustrierte Buch «Ragaz-Pfäfers»
aufgenommenen Sagen von den Wilden Leuten und den
Waisern im Taminatal und die in den Jahrgängen 1917

bis 1920 im «St. Galler Kalender» veröffentlichten Sagen

aus Valens und Pfäfers.104 Diese Publikationen richteten

sich an eine dünne Oberschicht der Bevölkerung
und an die Kurgäste von Bad Ragaz. Von den

gewöhnlichen Leuten wurden sie nicht beachtet, obschon

sich die Verfasser bemühten, nicht nur Bekanntes

aufzubereiten, sondern auch neue Stoffe zu liefern.
So wird der Raubüberfall des 1787 in Deutschland

hingerichteten Räubers Haniggel auf der Ragazer Alp
Pardiel im «St.Galler Kalender» erstmals erzählt. In
einer weiteren, in der Mundart von Valens literarisier-

ten Sage drängt ein Venediger einen Stier in den Wildsee.

Sein Brüllen kündet den Älplern seither den

Wetterumschlag. Ein junger Hirte bringt den Mut auf, den

vom Senn absichtlich auf der Alp Lasa liegengelassenen

Melkstuhl zu holen. Authentischer als diese drei

von den Verfassern geschönten Erzählungen sind die

kurzen Texte aus Pfäfers. Es geht dabei um
Lichterscheinungen im Bovelried und auf dem Dachreiter des

Dorfkirchleins, um das Nachtvolk und einen
ungetreuen, nachts der Pfäferser Friedhofmauer entlang
wandelnden Klosterverwalter. In bewährter Kalender-
Manier warnt der freisinnige «St.Galler Kalender» die

Leserinnen und Leser vor den Gefahren der Selbsttäuschung.

Auf den ersten Blick unerklärliche Begebenheiten

sollen nicht gleich für bare Münze genommen
werden.

Nachhaltiger als die erwähnten Veröffentlichungen
wirkten sich die ab 1931 erscheinenden «Heimatblätter
aus dem Sarganserland» auf die Weitergabe und den
Bestand des sagenhaften Erzählgutes aus.IOS Die
monatliche Beilage des «Sarganserländers» enthielt in den

ersten drei Jahrgängen neben historischen Aufsätzen 25

Sagen aus dem Einzugsgebiet und kam in viele Haushalte.

19 Texte entnahm die Redaktion den «Ritterburgen

und Bergschlössern» sowie den «Schweizerblättern».

Wahrscheinlich hielt man die hundertjährigen

Texte Anton Hennes nicht nur für die ältesten,
sondern auch für die wertvollsten. Neu waren nur einige
Texte aus Sargans. Der Bahnangestellte Johann
Albrecht (1865-1937) lieferte die Erzählungen vom Splee-
Grüüsch, vom Ackerngritt, vom Wettihund und vom
Giisler sowie einige Erinnerungen aus der Franzosenzeit.

Unter dem Splee-Grüüsch verstand man in
Sargans ein bei der Splee-Kapelle und auf dem Burgweg
durch den Hufschlag von Pferden und das Klirren von
Waffen verursachtes Geräusch. Das Ackerngritt, ein

104 Waldburger, A[ugust] Julius: Ragaz-Pfäfers, Bad Ragaz 1910,
S. 130-137. Ferner: Sagen und Uberlieferungen aus dem Taminatal,

in: St.Galler Kalender, St.Gallen 1917-1920. Die Initialen
F. R. und B. könnten für Förster Bernhard Rupp und dessen

Freund Hans Nigg stehen. Mitteilung von Josef Kühne, Valens.

105 Heimatblätter aus dem Sarganserland. Die im Verlag des

«Sarganserländers» herausgegebenen «Heimatblätter» erschienen

von 1931—1939.

34



Pirmin Willi (1905-1966)

aus Wangs. Benediktinerpater
des Klosters Engelberg.

Pater Pirmin Willi versuchte
die ihm vertrauten Sageninhalte

zu klären und in sein

christliches Weltbild
einzuordnen. Als erster Sammler
erkannte er die Bedeutung
der Scheinsagen.

Jakob Grünenfelder (1885-
1969), Lehrer und
Lokalhistoriker in Weisstannen.
Wie Pater Pirmin Willi
betrachtete er die sagenhaften
Erzählungen im geschichtlichen

und religiösen Kontext.
Er unterschied klar zwischen
den glaubwürdigen und den
der blossen Unterhaltung
dienenden Erzählungen.

Pferdegespann mit einer Kutsche, nahmen die Sarganser

bei der früheren Verladestation des Bergwerks und
im Urtel wahr. Vom Wettihund hiess es, dass er mit
glühenden Augen und einem Schlüsselbund am Hals
neben der Wetti heraufkomme. Und beim Giisler handelt

es sich um das schon von Anton Zindel erwähnte
Städtligespenst, den schwarzen Mann im Schlapphut,
der vor langer Zeit das Sarganser Wappentier zu hüten
hatte. Wichtig für die Weitergabe der volkstümlichen
Erzählstoffe war vor allem, dass die Sagen nun auch
gewöhnlichen, von ihrer Veranlagung her aber
aufnahmebereiten, ja interessierten Leserinnen und Lesern in
die Hände kamen. Mit den Veröffentlichungen in den
«Heimatblättern» trat neben die bis anhin - trotz des

St.Galler Sagenbuches — immer noch vorwiegend
mündliche Sagenüberlieferung eine allgemein zugängliche

Schriftlichkeit. Gehörtes konnte anhand von
Gedrucktem überprüft werden.

Ein zweiter Schritt in die gleiche Richtung erfolgte
1948, als das Schweizerische Jugendschriftenwerk das

Heft «St.Gallersagen aus dem Sarganserland»
herausbrachte.106 Das von Lehrer Willi Gantenbein (1902—

1972) in Steinach verfasste und von Walter Sigg
illustrierte SJW-Heft enthält 18 Sagen aus dem Sarganserland.

Fast die Hälfte davon entfällt auf Wangs. Dieses

Ungleichgewicht führte zur ungeklärten Vermutung,
Gantenbein habe das Rohmaterial des Heftes vom
heimatkundlich engagierten Pirmin Willi in Wangs
erhalten. Konkrete Anhaltspunkte dafür bestehen aber
keine. Weder die Inhalte noch die Erzählweise der
Sagen erhärten die Annahme. Sicher ist nur eines: Von
den Schulen wurde das Heft sehr gut aufgenommen.
Sein merkwürdiger Titel und der Umstand, dass kein
Text wirklich neu oder authentisch war und Quellen
nicht genannt werden, beunruhigte die Lehrer und

Schüler ebensowenig wie die stilistischen Unzulänglichkeiten.

Ungleich wichtiger war ihnen, endlich
Sagen aus der nächsten Umgebung zu besitzen und
lesen zu können.

1955 veröffentlichte Pater Pirmin Willi in der
«Schweizer Volkskunde» einen im Sarganserland zwar
unbeachtet gebliebenen, aber aufschlussreichen Aufsatz

über das Maisenthülsen in Wangs.107 Der Kinder
und Erwachsene zusammenführende Brauch gehörte
bis in die sechziger Jahre hinein zu den bevorzugten
Umschlagplätzen der mündlichen Sagenüberlieferung.
Willi schildert in der Mundart von Wangs den fiktiven
Gesprächsablauf beim Maisenthülsen und lässt die
Teilnehmer ihren Vorrat an sagenhaften Geschichten
ausbreiten und kommentieren. Neben bereits bekannten

Ereignissen liefert die Wangser Erzählrunde auch

neue Erfahrungen, insgesamt nicht weniger als 16

Texte, in denen es vorab um persönliche Erlebnisse der
Erzähler während der Sommerung des Viehs auf den

Alpen geht: Schadenzauber der Hexen bei der
Milchverarbeitung, Viehrücken und Wetterkündungen.
Anhand mehrerer Scheinsagen loten die Gesprächsteilnehmer

auch die Möglichkeiten der Selbsttäuschung
aus.

Die kurzen, volksnahen Texte Willis verstärken die
Zweifel an seiner Mitarbeit am erwähnten SJW-Heft
«St.Gallersagen aus dem Sarganserland». Es fehlen die
Parallelen in den Motiven und Themen. Letzteres trifft
auch auf die Sagen zu, die Willi in den für die
«Geschichte der Gemeinde Mels» verfassten Beitrag ein-

106 Gantenbein, Willi: St.Galler Sagen aus dem Sarganserland,
Schweizerisches Jugendschriftenwerk (SJW), Nr. 310, Zürich
1948.

107 Willi, Pirmin (wie Anm. 24), S. 52-61.



Als Ersatz des jahrelang
vergriffenen SJW-Heftes
«St. Gallersagen aus dem
Sarganserland» kamen 1985
die «Sarganserländer Sagen»
heraus. Die hochdeutsch
gefassten Texte basieren
inhaltlich und formal auf den

1974 erschienenen «Sagen

aus dem Sarganserland» von
Alois Senti.

1948 erschienen im
Schweizerischen Jugendschriftenwerk

(SJW) die «St. Gallersagen

aus dem Sarganserland

». Lehrer Willi Gantenbein

(1902-1972) in Steinach

ermöglichte es den
Schülerinnen und Schülern,
Sagen in der Schule und zu
Hause zu lesen.

geflochten hat.108 In der Abhandlung über die Meiser
Kirchen- und Pfarreigeschichte streift der Engelberger
Benediktinerpater zahlreiche sagenhafte Ereignisse und
versucht, indem er sie in sein christliches Weltbild
einordnet, eine Antwort auf die entscheidende Frage zu
geben, ob und wie weit unsere Vorfahren wohl «die
Kraft und die innere Freiheit aufbrachten, über diese
unheimlich und dämonenerfüllt erscheinende Welt
hinauszuschauen und den wirklichen Gott zu suchen».
Er zeigt sich überzeugt davon, dass es erst durch die

Ausbreitung des Christentums möglich wurde, «die
alten Orts- und Landesgötter [...] als Teufel, Hexen,
Gespenster und dergleichen» in die Sage abzudrängen
und mir Hilfe der Engel und Heiligen zu überwinden.

Zwei Jahre später erschienen in der «Schweizer
Volkskunde» noch 22 Sagen aus dem Nachlass des

Flumser Lehrers Anton Eberle (1876—1948).109 In welcher

Absicht der Aufsatz entstanden ist, geht aus der

von Ernst Geel angeregten Veröffentlichung nicht hervor.

Anhaltspunkte über die benutzten Quellen sind
nur spärlich vorhanden. Der Beitrag beginnt mit einem
aus den «Sagen des Kantons St. Gallen» bekannten
Schlossherrn auf Gräpplang und dem Grenzstreit
zwischen den Gemeinden Mels und Flums auf der Alp Mä-
dems. Aus der Sicht Eberles ist es nicht ein Flumser,
sondern ein Meiser, der dabei meineidig wurde. Unter
den Wiedergängern befinden sich das Näppermandli
und die bis in die Mitte unseres Jahrhunderts
wandelnde Kindsmörderin im Eisenherrenhaus in Flums.
Dem Tobelbach entlang rauscht nachts als prallgefüllter

Laubsack das Grääggi. Ein Bauer am Kleinberg
erwähnt einen Drachen, der einst in einer tiefen Höhle
auf dem Flumserberg gehaust haben soll.

In Fortsetzung der 1939 eingestellten «Heimatblätter

aus dem Sarganserland» wagte sich der Heimatbund

Sarganserland 1953 an die Herausgabe der monatlich
dem «Sarganserländer» beigelegten Schrift «Sarganserland».

So bescheiden sich die bis 1969 erscheinende
Publikation ausnahm, bot sie dem Azmooser Lehrer
und Lokalhisroriker Jakob Kuratli (1899-1981) doch die

Möglichkeit, in den Jahrgängen 1956 und 1957 die
Geschichte und die Sagen der Walser auf Palfris in
Wartauer Mundart zu veröffentlichen.110 Das Geschehen

in der hochgelegenen Walsersiedlung Palfris wurde
von den Gewährsleuten und Sagensammlern im
Sarganserland stets in die Erzähllandschaft einbezogen.
Ein Jahr später folgten die von Pirmin Willi aus dem
Nachlass von Johannes Anton Natsch transkribierten
Sagen.1" Sagen bereichern schliesslich auch die
«Geschichte der Ortsgemeinde Weisstannen» von Jakob
Grünenfelder.112 Auch sie erschienen im Periodikum
des Heimatbundes Sarganserland.

108 Willi, Pirmin: Von Ursprüngen und Schicksalen des
Kirchspieles Mels, in: Geschichte der Gemeinde Mels, Mels 1973, S.

88, 97. Die Jubiläumsschrift enthält noch in zwei weiteren
Beiträgen Sagen aus Mels: in der zuhanden der Bezirks-Lehrer-
konferenz verfassten «Geographisch-historischen Skizze von
1870» und im Aufsatz «Sagenumwobene Heimat - tiefverwur-
zeltes Brauchtum».
109 Eberle, Anton: Sagen aus dem Sarganserland, in: Schweizer
Volkskunde, hg. von Ernst Geel, Bd. 47, Basel 1957, S. 1-6.
110 Kuratli, Jakob: Di gfreyta Walser am Gunza un im Pilfriis,
in: Sarganserland, hg. vom Heimatbund Sarganserland, Mels
1956, Nr. 1-12, S. 1-94; 1957, Nr. 1-12, S. 1-87.
in Sagen aus Mels von Johannes Anton Natsch, übertragen von
Pirmin Willi, in: Sarganserland, hg. vom Heimatbund
Sarganserland, Mels 1957, Nr. u/12, S. 93-96; 1958, Nr. 1/2, S. 1-8.
112 Grünenfelder, Jakob: Beiträge zur Geschichte der Ortsgemeinde

Weisstannen, in: Sarganserland, hg. vom Heimatbund
Sarganserland, Mels 1964, Nr. 3/4, S. 17-32, Nr. 7/8, S. 49-64;
1965, Nr. 1/2, S. 1-16, Nr. 516, S. 33-48, Nr. 9/10, S. 65-80; 1966,
Nr. 8/9, S. 57/84.

3d



Ein «Kompendium der Volksreligion»

Was sich um die Jahrhundertwende in den «Sagen des

Kantons St.Gallen» abzuzeichnen begann und in den

folgenden Veröffentlichungen von Anton Zindel und
Werner Manz deutlich wurde, bestätigten in den sechziger

und siebziger Jahren die Ergebnisse der für die

«Sagen aus dem Sarganserland» vorgenommenen
Befragung: An Motiven und Themen brachte das 20.
Jahrhundert nicht mehr viel Neues."3 In der einen oder
andern Form war vor hundert Jahren schon fast alles

vorhanden. Was 1974 hinzugekommen ist, das ist die
Authentizität in der Vielfalt der vom Verfasser gesammelten

Erzählstoffe. Zum ersten Mal wurden alle acht
Gemeinden des Sarganserlandes in eine Befragung
einbezogen und der blosse Zufall etwas eingeschränkt. Das

Erzählte wurde nicht mehr stichwortartig notiert und
später am Schreibtisch ausformuliert, sondern in der

von den aufgesuchten Gewährsleuten gesprochenen
Sprache samt der angetroffenen Erzählsituation
festgehalten. Ein Register nennt die Namen, das Alter, den
Beruf und den Wohnort der Gewährsleute.

Der in Flums aufgewachsene Verfasser der «Sagen

aus dem Sarganserland» trug das Erzählgut seiner

engeren Heimat im Laufe von sieben Jahren in der
Freizeit zusammen. Er benutzte das ihm aus der
journalistischen Berufsarbeit vertraute Tonbandgerät und
konnte - was noch einige Jahre zuvor nicht möglich
war - die ihm erzählten Geschichten wort- und
lautgetreu aufnehmen und in die Schrift übertragen. Im
Gegensatz zu seinen Vorgängern suchte er vor allem
mit den gewöhnlichen Leuten ins Gespräch zu kommen.

Buchgestalterisch ordnete er die rund 1500 Belege

und Varianten wie Jakob Kuoni nach Gemeinden.
Den Ausschlag dafür gaben verlegerische Überlegungen.

Die Nachfrage konzentriert sich in erster Linie auf
Sagen aus der nächsten Umgebung der Käufer. Um den

Ansprüchen der Erzählforschung Rechnung zu tragen,
wurde das Inventar mit einem zwölf Spalten
umfassenden Sach-, Personen- und Ortsregister ergänzt. Es

ermöglicht den Benützern des Buches, ein Motiv
jederzeit in den grösseren regionalen Zusammenhang zu
stellen. 13 nach der Natur angefertigte Federzeichnungen

des in Bolligen (BE) wohnhaften Grafikers und
Malers Heiner Bauer (1922-1981) bereichern das in den
Schriften der Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde

in Basel erschienene Buch.
Die erste Auflage der «Sagen aus dem Sarganserland»

war nach wenigen Wochen vergriffen, so dass der Verlag

1975 eine zweite und 1983 noch eine dritte Auflage
folgen liess. Die Gesamtauflage liegt bei 3000
Exemplaren. Auch in der Fachwelt fand die Sammlung eine

gute Aufnahme. Der Direktor des Instituts für Volkskunde

an der Universität Freiburg i.Br., Lutz Röhrich,
sprach von einem «glücklichen Ereignis für die Er¬

schliessung von Sagenquellen» und empfiehlt das 495
Seiten starke Buch den Studierenden, die sich mit
Feldforschung auf dem Gebiet der Volksprosa befassen

wollen, zur Lektüre."4 In der «Schweizerischen

Kirchenzeitung» verglich der Seelsorger und Volkskundler

Walter Heim die «Sagen aus dem Sarganserland»
mit einem «Kompendium der Volksreligion», in der
Generationen aufgewachsen sind und die das kulturelle

Antlitz einer ganzen Landschaft geprägt hat."5

Mitte der achtziger Jahre brachte der Sarganserländer

Verlag eine 55seitige, mit elf Zeichnungen des

Luzerner Grafikers Werner Hofmann illustrierte
Broschüre heraus: die «Sarganserländer Sagen»."6 Sie boten
den Schulen einen Ersatz für das vergriffene Sagenheft
des Schweizerischen Jugendschriftenwerks (SJW). Die
Schriftdeutsch gefasste Broschüre erfuhr 1988 eine
unveränderte zweite Auflage und wurde von Peter
Keckeis für den 1987 in der Reihe «Sagen der Schweiz»
erschienenen Band «St.Gallen/Appenzell» herangezogen."7

Die in Zürich herausgekommene, 357 Seiten

zählende, mit älteren Abbildungen ausgestattete
Sammlung der St.Galler und Appenzeller Sagen enthält

91 Texte aus dem Sarganserland.
Das Ziel der vor mehr als zwanzig Jahren erschienenen

«Sagen aus dem Sarganserland» war eine möglichst
repräsentative Bestandesaufnahme des mündlich und
schriftlich überlieferten Erzählguts. In dieser Absicht
wurden neben dem originären Sammelgut auch

Varianten, Schwundformen und Bruchstücke sowie im
Druck erschienene Texte aufgenommen. Der Verfasser

setzte sich mit der in den Dörfern angetroffenen
Erzählsituation auseinander und würdigte die hauptsächlichsten

Gewährsleute. Befürchtungen, die Erzählerinnen

und Erzähler würden die Namensnennung
nachträglich bedauern, bewahrheiteten sich nicht.
Trotz der ungewöhnlichen Verbreitung, die das Buch
im Sarganserland erfuhr, ergaben sich in dieser Hinsicht

keine Probleme. Die grossenteils in den sechziger
und frühen siebziger Jahren vorgenommene Befragung
bestätigte vielmehr die schon von Anton Henne
betonte Erzählfreudigkeit der Bevölkerung. Das Sammelergebnis

erbrachte zudem den Beweis, dass es in Er-

113 Senti, Alois (wie Anm. 6). Mit einem Vorwort von Robert
Wildhaber. Der Buchausgabe ging ein Vorabdruck der in der
Gemeinde Flums gesammelten Sagen im «Schweizerischen
Archiv für Volkskunde», Bd. 65, Basel 1969, S. 127-179 voraus.
114 Röhrich, Lutz: Die Sagensammlungen der Alemannischen
Schweiz in der Gegenwart, in: Alemannica, Bühl/Baden 1976,
S. 460-464; Erzählforschung, in: Grundriss der Volkskunde, hg.

von Rolf W. Brednich, Berlin 1994, S. 443.
115 Heim, Walter: Probleme der Volksreligion, in: Schweizerische

Kirchenzeitung, Luzern, 17. August 1978, S. 486.
116 Senti, Alois: Sarganserländer Sagen, Mels 1985, 2. Auflage
1988.

117 Keckeis, Peter (Hg.): Sagen der Schweiz. St.Gallen/Appen¬
zell. Mit einem Vorwort von Alois Senti, Zürich 1987.

37



Alois Senti

gen
aus dem Sarganserland

Alois Senti (1930), Redaktor
aus Flums in Köniz. Die

1974 erschienene Sammlung
«Sagen aus dem Sarganserland»

entstand aufgrund
einer in allen Gemeinden
des Sarganserlandes
durchgeführten Befragung. Zur
Ausrüstung des Sammlers

gehörte neben dem
Tonbandgerät auch ein
Zeichenblock.

Schutzumschlag der «Sagen

aus dem Sarganserland».
Das Buch enthält die wort-
und lautgetreu festgehaltenen

Erzählungen von rund

300 Gewährsleuten und
Informanten; insgesamt etwa

1500 eigenständige Belege
und Varianten.

haltungsgebieten wie im Sarganserland nach wie vor
möglich war, Sagen zu sammeln.

Der aus Walenstadt gebürtige und in Basel tätige
Sagenforscher Robert Wildhaber (1902-1982) geht im
Vorwort auf die für das Sarganserland typische
Interessen- und Milieudominanz der Viehhaltung ein: «Eine

Kuh war für einen Sarganserländer immer wichtiger
und schöner als ein gewalttätiger Schlossherr oder

ein verkümmertes, erlösungsbedürftiges Schlossfräulein.

»n8 Eine weitreichende Erneuerung der Gebäu-

lichkeiten auf den Alpen, festliche Alpgottesdienste,
aufwendige Alpabfahrten und Viehschauen unterstreichen

die Schlussfolgerungen Wildhabers bis auf den

heutigen Tag. Im übrigen besteht eine weitgehende
inhaltliche Übereinstimmung mit den Sagensammlungen

aus Graubünden, Vorarlberg und dem Kanton Uri.
Die breit angelegte Befragung brachte es mit sich, dass

nicht mehr von einer Begegnung mit dem Nachtvolk
oder einem Fall von Schadenzauber, sondern von
mehreren, unabhängig voneinander erzählten Ereignissen

zum gleichen Thema die Rede ist, und zwar vielfach

aus erster Hand. Dazu kommen zahlreiche Vorfälle, die

von den früheren Sammlern übergangen oder

vernachlässigt wurden.
Im historischen Umfeld geht es zunächst um den

von den Bauern beklagten Verlust der einst viel
ertragreicheren Alpen und der bis in die höchsten Höhen
hinaufreichenden Wälder, um die ins Calfeisental, ins

Weisstannental und auf Palfris zugewanderten Walser

und deren Grösse und ungewöhnliche Kräfte. Zu den

Schlössern und Burgen gehören geheime, unterirdische

Gänge. Im Hof des Schlosses Gräpplang wird ein

Untertan gezwungen, einen Apfel vom Kopfe seines Sohns

zu schiessen. Der Schütze betet, zielt, schiesst und trifft.
An die Geschichtsschreibung gebunden sind auch die

Reminiszenzen an die letzten Pestzüge. Erzählungen
aus der Franzosenzeit und aus den Hungerjahren des

frühen 19. Jahrhunderts rücken der mündlichen
Überlieferung schon näher. So waren ältere Gewährsleute in
den sechziger Jahren noch durchaus in der Lage,
Geschichten von den Franzosen und den Kaiserlichen zu
erzählen. «Üüserä Uuruurniini, där ischt am Bärg joub
dähäim gsii. Diä heïgen gsi d Franzousä chuu. Si hind

na chünnä säägä, wo si mit dä Kanunä ufigfaarä sind

dur ds Port. Duä heïgen si tinggt, jaa, das sei' dä

Herbscht gsii, jetz müend mier mit dä Cheïs fort, sus

nünd si äim alls. Ä Schwy heïgen si na im Stall gluu.
Mit dä Cheïs seïgen si ufi in ds ouber Guet. Det heïgen
si na im Staadel ä Loch usägschlaagä und dr Cheïs dry
ai tuä und zueteggt mit Häu. Wo si fertig gsii seien und

aiglueget heïgen, seïgen d Franzousä schu chuu. Und
das Schwy heïgen si usägluu und em dr Grind abghauä
und fort mit em.»"' Nur noch bruchstückhaft sind die

Erinnerungen an die Jagd auf die letzten Bären und
Wölfe sowie an die gefährliche Arbeit im Eisenbergwerk

im Gonzen.
Im religiösen Bereich erweitern Legenden von der

heiligen Margreth im Taminatal und vom heiligen Bruder

Klaus, der 1446 an der Schlacht bei Ragaz

teilgenommen haben soll, den Themenkatalog. Es geht um
die Herkunft von Heiligenstatuen und Altären in der

Reformation. Mehrere Sagen spiegeln die von den

reformierten Sammlern übersehenen Folgen der

Übertretung religiöser Gebote. Es geht um die Strafen nach

dem Spott über die Messe und beim sakrilegischen
Gebrauch des Tauf- und Altarsakraments, bei der

Missachtung des Tanzverbots, der Unterlassung des all-

118 Senti, Alois (wie Anm. 6), S. 8.

119 Senti, Alois (wie Anm. 6), S. 69 (Johann Kalberer, Wangs).



abendlichen Betrufs auf den Alpen und die
Sonntagsentheiligung sowie die Geringschätzung des religiösen
Brauchtums überhaupt. In fast allen Pfarreien erinnert
man sich frommer Geistlicher und in besonderer
Gottverbundenheit lebender Frauen und Männer. In Mels
windet sich ein ganzer Kranz von Geschichten um die

heilige Einfalt eines Kapuziners, und in Flums

überzeugt ein ins Pfarrhaus zitierter Bergler den Pfarrer
wortlos von seiner ungewöhnlichen Frömmigkeit.120

Eine starke Zunahme erfuhren auch die Totensagen.
Sterbende künden Verwandten und Bekannten ihr
Ableben durch ein im nachhinein für untrüglich gehaltenes

Zeichen. In allen Pfarreien kommen Varianten des

Nachtvolks und des Zweiten Gesichts hinzu. Neu ist
die im Taminatal erzählte Schicksalssage von der Stunde,

welche da ist, und vom Mann, der noch fehlt: «Sind
dou no Sacha vu dr Groussmueter, vum Brueder vu dr
Groussmueter. Vu dem wüsst i au no nämes. Dia hind
hinder Raggoul gholzet, Holz ghaua. Und dua seï der
Brueder am Morga spöüter chuu. Und vourhär he'i a

Stimm grüeft im Wald joub, dr Toud war dou, aber dr
Maa no nit. Und eba das weïr dä Brueder gsii. Und wo
der chuu ischt, häts a a Stund nohär erschlaaga. Das
isch Tatsach wour.»121 Der mit der Gegend eng ver¬

bundene Vorfall wird so zurückhaltend und karg
formuliert, dass den Zuhörern Zweifel an der Wahrheit
des Erzählten fast unmöglich sind. Auch die Sagen von
den aus einem Fenster ihres Hauses den eigenen
Leichenzug beobachtenden Toten sind neu. In Sargans:
«Dr Vater hät verzeih, seï ämoul äinä gstorbä. Und wos
nä im Sarg gka heïen und ä zum Huus ussiträit heïend,
heï'g där ufäinersmoul oubä zumenä Pfischter usäglue-

get, under em Tach ussä. Si heïen müessä ä Kapäzyner
haa. Där heï nämis ä Chessili gka und seï dinn in ds

Wysstanner Toubel yhi mit em. Winn nämis äsou gsii
seï, heï mä nid törfä reïdâ mit dä Kapäzyner. Diä heïen
schwer träit, und gschwitzt heïen si, bis si däjenä gsii
seien.»122

Unter den Jenseitigen nennen die Erzählerinnen und
Erzähler eine ganze Anzahl beim Namen: dr Alpärous-
ni, dr Buscheier, dr Fäderähans, dr Ggaueler, dr Stoll-
ni, ds Chapfäfräuli, ds Näppermandli, ds Plyschwybli,
ds Zällerwybli und so weiter. In diesem Leben waren
die Wiedergänger Mörder oder Ermordete, Vieh- und
Käsediebe, Wucherer und Betrüger, Grenzsteinversetzer

und Meineidige. Der Valeishund in Wangs, eine der
bis in die jüngere Zeit wohl bekanntesten Sagengestalten,

beansprucht in den «Sagen aus dem Sarganserland»

Die Kirchen, Kapellen und Friedhöfe wurden bis in die Mitte
des 20. Jahrhunderts auch ausserhalb der Gottesdienstzeiten
aufgesucht. Friedhof der St.-Justus-Kirche in Flums um 1940.
Foto Theo Frey, Weiningen bei Zürich.

120 Senti, Alois (wie Anm. 30).
121 Senti, Alois (wie Anm. 6), S. 150 (Hermann Riederer,
St. Margretenberg).
122 Senti, Alois (wie Anm. 6), S. 43 (Albert Bertsch, Sargans).

39



Josef Albrecht (1887-1974),
Landwirt in Weisstannen.
Fast gehörlos, erinnerte sich
Albrecht im Gespräch an
alles, was sich im Weisstan-
nental im Laufe der letzten
Jahrzehnte zugetragen hatte.
Die Skizze entstand im
Gespräch mit dem hochbetagten

Erzähler.

Alfred Kühne (1894-1980),
Landwirt und Älpler in
Vasön. Kühne verbrachte 65

Sommer auf den Alpen des

Taminatals und verfügte
über einen beträchtlichen
Erzählvorrat, auf den er mit
grosser Sicherheit jederzeit
zurückgreifen konnte.

sechs Druckseiten und macht das Anliegen des Sammlers

deutlich, wichtige Ereignisse, wie den jahrhundertelangen

Streit zwischen den Viltersern und Wangsern
um Weidrechte im Valeis, mit mehreren, aus ganz
unterschiedlichen und voneinander unabhängigen
Quellen stammenden Berichten zu dokumentieren.

Mit den Totensagen nahm auch der Bestand an dä-

monologischen Erzählungen im 20. Jahrhundert stark

zu. Im Vordergrund halten sich der den Menschen
immer wieder in Versuchung führende Teufel und ihm
willfährige Hexen. Als Schrättlig quälen die Hexen
Erwachsene und Kinder. «Z Sargaas seï das passiert. A
Chind heïg äifacht nid wellä schloufä z Nacht. Duä
säägi d Nouchpüüri, wo sis wider ämoul drvuu gka he'i-

gen, si sollen em doch ä Hächlä uf ds Brüschtli bindä.
Dä verche'frtäwääg. D Spitz ywindig. Aber si heïgens

disäwääg gmacht. Und am Morgä seï d Nouchpüüri an
derä Hächlä ghanget.»123 Den Gefahren des Bösen in
besonderer Weise ausgesetzt waren die Älpler auf den

entlegenen, früher zum Teil schwer zugänglichen
Alpen. Ein Beispiel dafür liefern die Vorkommnisse um
die Flumser Sennenpuppe, die in der Sammlung ebenso

ausführlich dargelegt werden wie die Erlebnisse mit
dem Valeishund.

Nach der Alpabfahrt, wenn die jungen Hirten ihren
Mut beweisen müssen, indem sie den vergessenen
Melkstuhl des Senns holen, begegnen sie den Geistersennen,

von denen die Jäger und Enziansammler
behaupten, dass sie über den Winter in den verlassenen

Alphütten hausen. Der Stäi-Sepp, ein unerschrockener
Weisstanner Jäger, übernachtete einmal in der alten
Hütte der Alp Obersiez: «Und duä seïs ebän yhä chuu

gä sinnä und gän anggä. Duä häi är halt, was er nid hett
sellä. Ar häi grüeft, si seilen jetz rüebig sy dou niidä.
Seï aber nid rüebig wordä. Duä häi er ai grüeft: <Jetz

gang ä Gottsnamä äwäg, und sus gang in ds Tüüfels-
namä!> Aber das seï nid äwäg. Duä hät er ds Gweïr gnuu
und in d Hüttä ai gschossä. Und nohär ischt äinä dur
d Läiterä ufä chuu und hät nä truggt. Zoi truggt an d

Wand, bis er nümä hät chünnä liggä. Ar hät chünnä
machä, was er hät wellä. Där seï nid äwäg. Seï gsii, we
winn er ufenä Süüberi (Nachgeburt) ai gryfti. Zumenä
Palggä usi hät er müessä. Zur Tüür usi hät er nümä
chünnä. Und hät dr ganz Taag gka, bis er dähäim gsii
isch. Är häi blous meï müügä häi. Und isch duä be vier-
zähä Taagä chrangg gsii. Dr Stäiseppli isch drzue ä

frächä gsii. Dem häts nid gad gschwind gfurchtä. Är
hät duä na uf em Boudä jus gwuunt.»124

Im ganzen Bezirk erschreckt und narrt schliesslich
das Grääggi Kinder, Männer und Frauen. Im oberen
Bezirksteil heisst das Grääggi Bachgrääggi, Bachgschrai
oder Zipser. «Sind jetz zwinzg Jour siter», erzählt ein

Wangser. «Ich bi dä Herbscht an ds Bärgli ufi. Um di
zwäi umä. Am luterä hälä Taag. Dou chunts dm Bäch-

li nou ahä und hät halt gräägget we dr Tüüfel. Iech haa

tinggt, gräägg du wägä mynä. Und schu isch mer über
ä Grind duuri gjuggt, dr Huet isch in d Lüft und d

Pfyfä verreggt. Iech haa dr Huet ghoult und d. Pfyfä
wider aazündt und bi wyters. Uf em Wääg niidä hät
dr Choogä aagfangä lachä und glachet was er hät

müügä.»I2S Mit Hilfe eines groben Rasters fallen auch
das Nachtfohlen, ein in der ersten Hälfte des 20.
Jahrhunderts noch gefürchteter Aufhocker, das

Dorfschwein und die zahlreichen schwarzen Hunde, aber

nicht alle, unter die dämonologischen Sagen.

123 Senti, Alois (wie Anm. 6), S. 32-33 (Anna Dietrich-Bigger,
Vilters).
124 Senti, Alois (wie Anm. 6), S. 275 (Josef Albrecht,
Weisstannen).

125 Senti, Alois (wie Anm. 6), S. 84 (GeorgGrünenfelder, Wangs).

40



Lina Giger-Meli (1897-1988),
Posthalterin in Wangs.
Lina Giger kannte die sich
während der Nacht im Freien
und in der Kirche aufhaltenden

Armen Seelen, den
Schadenzauber der Hexen und das

am Laurenzentag verheissene

Gold.

Josef Schlegel (1887-1977),
Landwirt und Alpler in
Flums. Schlegel wuchs in der
Obhut einer erzählfreudigen
Grossmutter am Vorderberg
auf und galt über Jahrzehnte
als unangefochtener Bewahrer
und Vermittler des in der

weitläufigen Gemeinde
überlieferten Erzählguts.

Neu und anders als in den vorangegangenen Sammlungen

sind in den «Sagen aus dem Sarganserland»
neben der zum Ausdruck kommenden Volksreligiosität
die Authentizität und die Vielfalt des gesammelten
Materials. Diesen Reichentum hat das Buch den gut 300
Frauen und Männern zu verdanken, die Gehörtes,
vereinzelt sicher auch Gelesenes, ein Leben lang im
Gedächtnis festhielten und bereit waren, mit dem Sammler

darüber zu reden. Die Liste der hauptsächlichsten
Gewährsleute beginnt mit dem über neunzigjährigen
Fuhrmann Johann Ackermann (1879-1980) in Heiligkreuz,

der die Erzknappen des Gonzen-Bergwerks noch
gekannt und in jungen Jahren selber im alten Bergwerk
gearbeitet hat. In Wangs und Vilters erwiesen sich Lina
Giger-Meli (1897-1988) und Rangier-Lokomotivführer
Johann Babst (1889—1981) als kompetente Gewährsleute

ihres Dorfes. Carolina Meyer-Vogler (1889—1977) in
Bad Ragaz schöpfte aus dem Erzählvorrat einer
alteingesessenen Familie. Sie verfügte über ein ausgezeichnetes

Gedächtnis. Im Taminatal zählten Landwirt und
Posthalter Eiermann Riederer (1904-1992), Paulina
Schwitter-Egger (1910-1994) und der auf 65 Alpsommer

zurückblickende Landwirt Alfred Kühne (1894-
1980) zu den herausragenden Erzählerinnen und
Erzählern. Der damals fast achtzigjährige Senn Alfred
Kühne in Vasön erzählte seine Geschichten mit einer
Sicherheit, die ihn selber zu überraschen schien.

Im mittleren Bezirksteil begegnete der Sammler dem
bereits erwähnten Jakob Grünenfelder und dem Landwirt

JosefAlbrecht (1887—1974). Dem kenntnisreichen
Lehrer und Lokalhistoriker Grünenfelder gelang es, das

Erzählgut des Weisstannentals zu ordnen und aus
seinem Glauben heraus zu deuten und zu werten. Sagen
waren ihm und Berta Wildhaber-Wildhaber (1887-
1979) in Flums Zeichen des Glaubens und der jensei¬

tigen Welt. Fast gehörlos, erinnerte sich JosefAlbrecht
in seinem Stübchen an alles, was das Weisstannental
im Laufe der Zeit je bewegt haben mag. Ein ähnlicher
Glücksfall wie Albrecht war der Flumser Landwirt und
Alpler Josef Schlegel (1887-1977). In ihm besass die

weitläufige Gemeinde während Jahrzehnten einen
treuen Bewahrer des mündlich überlieferten Erzählgutes.

In Berschis nahm der Verfasser im Fiaus des

Landwirts und Jägers Christian Manhart (1895-1979)
möglicherweise an den letzten Erzählrunden des Landes

teil.
Was die in den «Sagen aus dem Sarganserland» zum

Ausdruck kommende religiöse Grundhaltung anbetrifft,

dürfte es sich bei den Sagen um einen der
sichersten Indikatoren des am Ende des 19. und am
Anfang des 20. Jahrhunderts von einer Mehrheit der

Bevölkerung gelebten Glaubens handeln. Aus diesem
Blickwinkel ist Walter Eleims Vergleich des Sagenbuchs
mit einem «Kompendium der Volksreligion» zu
verstehen. Eine vor ihrem Abschluss stehende Nachlese

zur Sammlung versucht das Erzählgut des

Untersuchungsgebiets, insbesondere die 1974 noch nicht
bekannten oder als solche erkannten Sagen und die in den
letzten Jahren angefallenen Texte zusammenzufassen
und durch ein Gesamtregister zu erschlossen.126 Der
Bestand an Sagentexten aus dem Sarganserland wird
sich dadurch von 1500 auf über 2200 Belege und die
Zahl der Gewährsleute und Informanten auf 450
erhöhen, so dass zu gegebener Zeit im Sinne von Lutz
Röhrich von einer «ziemlich erschöpfenden
Bestandesaufnahme» der Volksprosa im Sarganserland
gesprochen werden kann.127

126 Senti, Alois (wie Anm. 30).

127 Röhrich, Lutz (wie Anm. 114), S. 460.

41



Zeichen und Fakten der

Entmythisierung
Von sich aus erzählen heute ältere Frauen und Männer,
auch solche, die durchaus in der Lage dazu wären, kaum
mehr Sagen der traditionellen Art. Die grossen Familien,

in denen sie aufgewachsen sind, und die
Erzählrunden, an denen sie in jungen Jahren noch
teilgenommen haben, gehören der Vergangenheit an. Das
Erzählen unter Nachbarn hat seinen Kurswert einge-
büsst. Nicht selten beschränken sich die Kontakte auf
die eigene Familie. Was die jüngeren, noch in der

Ausbildung oder im Berufsleben stehenden Leute angeht,
so nehmen sie abends am dörflichen Vereinsleben

(Turn- und Musikvereine, Trachtengruppen usw.) teil
und besuchen am Wochenende die in der näheren

Umgebung stattfindenden Veranstaltungen.
Das heisst, von den früheren Formen der Geselligkeit

und der eingangs gerühmten Erzählfreudigkeit ist

wenig geblieben. «Vu sötigem redt hüt niemert meï»
oder «Derigs isch nüt meï umä» bekam der Verfasser in
den letzten Jahren oft zu hören. Am wenigsten scheint
die Entwicklung den historischen oder historisch
anmutenden Erzählungen anzuhaben. Älpler, die in jungen

Jahren noch selber Brennholz aufden obersten Sta-

fel einer Alp trugen oder wenigstens davon erzählen

hörten, lassen sich gern in ein Gespräch über die Zeiten

ein, in denen die Winter milder waren und die

Baumgrenzen viel höher hinauf reichten. Das waren
die Zeiten, in denen man die Kühe noch dreimal täglich

melken konnte. Klimaverschlechterungen brachten

es mit sich, dass die milchtreibenden Kräuter
ausstarben. In jener unbestimmten Vorzeit müssen die Alp
Sardona im Calfeisental vergletschert und das Dörfchen

auf der Alp Fursch in Flums spurlos verschwunden

sein. Das in diesen Sagen überlieferte Wissen hält
den Erkenntnissen der Forschung natürlich nicht
stand, aber es kommt dem Bedürfnis entgegen, die
nähere Umgebung zu erkunden und besser zu verstehen.

Ähnlich verhält es sich, wenn bei Bauarbeiten alte

Mauerreste zum Vorschein kommen. Die Funde werden

gleich mit den umliegenden Burgen und Schlössern

in Verbindung gebracht. Für geheime, unterirdische

Gänge zwischen den Herrschaftssitzen interessieren

sich auch Schüler. Sie lassen sich nach wie vor für
die Suche nach einem der mündlichen Überlieferung
zufolge in der Franzosenzeit vergrabenen Kirchenschatz

begeistern. Solche Gespräche sind heute aber
auf den Geschichtsunterricht angewiesen. Ohne die
Schriftlichkeit der Geschichtsschreibung würde sich
niemand mehr der ins Calfeisental, nach Weisstannen
und Palfris zugewanderten Walser erinnern, und die
Vorfälle aus der Reformationszeit und aus den
Pestjahren wären längst vergessen. Mit dem Vergessen

haben selbst Ereignisse aus unserem Jahrhundert zu
kämpfen. Ein Beispiel dafür liefern die
Himmelserscheinungen über den Churfirsten im Jahre 1938. Die
Erzähler scheinen unsicher, ob es sich dabei wirklich
um ein Vorzeichen des Zweiten Weltkriegs handelte
oder ob es nur ein Nordlicht war. Ein solches wurde

allerdings auch 1870 und 1914 beobachtet. Kommt das

Gespräch auf die Landung von Ausserirdischen, halten
sich die Informanten an die aus den Medien bekannte

Berichterstattung, der eine überraschende Glaubwürdigkeit

zugestanden wird.
Schwieriger gestalten sich die Dinge im Bereich der

in der ersten Jahrhunderthälfte noch so zahlreichen
und lebendigen Totensagen. Wenn es um die andere

Welt, um das Jenseits und die Jenseitigen geht, sind es

die völlig veränderten religiösenVorstellungen, die das

Gespräch prägen. Auch kirchentreue Gewährsleute
äussern sich auffallend zurückhaltend. Anlass zu echten

Auseinandersetzungen geben bis heute die
unerklärlichen Zeichen, die im nachhinein mit dem Ableben

von Verwandten und Bekannten in Verbindung
gebracht werden: das Künden. Man ist nach wie vor
überzeugt, dass Sterbende in der Lage sind, Kräfte
freizumachen, die von Dritten auf grosse Distanzen

wahrgenommen werden. «Grad toud umgke'iä, winns nid
stimmt» heisst es in allem Ernst. Ein 1870 zuhanden
der Sarganserländer Bezirks-Lehrerkonferenz verfasster

Bericht schildert das für das Sarganserland typische
Phänomen wie folgt: Als die Kirchenglocken von Mels
das Ableben des Kapuzinerpaters Fidelis Steinmann
verkündeten, begann das Porträt einer bei den
Lehrschwestern in Menzingen(ZG) eingetretenen Novizin
an der Stubenwand während vollen fünf Minuten zu

pendeln. «Die Leute verwunderten sich darüber, hielten

das Porträt mit der Hand, wobei sie gar nichts

verspürten. Sobald sie [es] aber wieder [los-] Hessen,

läutete es wieder hin und her, so lange es in der Kirche
läutete [...] Dies sahen nicht nur einige Leute, sondern
eine ganze Stube voll, die man herbeigerufen.»128

Wie das Künden, so gehörte und gehört auch das

Nachtvolk zu den Vorzeichen des Sterbens. Unter den
Gewährsleuten der «Sagen aus dem Sarganserland»
bestand die übereinstimmende Meinung, dass es sich
beim Nachtvolk um die in der Pfarrei Verstorbenen
handle, die ihren im Gebet verbundenen Wohltätern
rechtzeitig eine Warnung zugehen lassen. Die von der

Erzählforschung den Geisterumzügen zugeordnete
Totenschar erinnert an die früher brauchtümlichen Ver-

128 Vorfall beim Tod von Pater Fidelis (nicht Fridolin) Steinmann

(1793—1870). Vgl. Geographisch-historische Skizze von
1870. Conferenzaufgabe für die Lehrerkonferenz des Bezirks

Sargans, in: Geschichte der Gemeinde Mels, Mels 1973, S. 251. Nach
dem Professbuch der Kongregation der Lehrschwestern vom
heiligen Kreuz in Menzingen handelt es sich um ein Porträt von
Schwester Emilie (Paulina) Good (1851-1893).

42



sehgänge und Leichenbegängnisse. Erfahrungen mit
dem Künden und dem Nachtvolk machten auch

aufgeklärte und liberal denkende Frauen und Männer.
Notwendig sei nur so etwas wie eine innere Bereitschaft
oder Veranlagung. Mehr brauche es nicht. Relativierend

räumen die Gewährsleute ein, dass nicht jede
Erscheinung des Nachtvolks zwingend einen Todesfall in
der Pfarrei nach sich ziehen müsse. In Fällen, in denen
eine Kündung oder das Nachtvolk ausbleiben, geht
man davon aus, dass der oder die Verstorbene offenbar

gut und ausreichend auf den Tod vorbereitet war. Das
auf den alten Kirchenwegen betend dem Friedhof
zustrebende Nachtvolk wird seit einigen Jahren nur noch
selten erwähnt. Die Grosseltern scheinen es noch
gesehen, die Eltern noch gehört zu haben, und die Enkel
können sich unter der nächtlichen Prozession der
Armen Seelen und der jenseitigen Welt nichts mehr
vorstellen. Ähnlich erging es den hintergründigen
Erzählungen vom Zweiten Gesicht. Auch dieser Begriff
ist heute nicht mehr geläufig. «Ischt halt ebä bidingg-
li, wümän äinä uuni Spiegel gsiet», meint ein Erzähler
in Sargans, wo das Motiv am dichtesten belegt ist.129

Anton Flenne registrierte es schon 1832: «Barbara Luz,
von Sargans, in Wangs verheiratet, sah in der Küche
hinter sich, erblikte sich selber, schauderte, legte sich
ins Bett und starb schnell.»130

Älteren Gewährsleuten dienen die Totensagen ge-
wissermassen als Scharnier zwischen dem Diesseits und
dem Jenseits. Sie glauben, dass sich die Verstorbenen
noch während einer unbestimmten, oft aber längeren
Zeit in der Nähe ihrer Angehörigen aufhalten und sich
daraufverlassen, dass diese für ihr Seelenheil beten und
Messen lesen lassen. Man ist überzeugt, dass die
Beziehungen zwischen den Verstorbenen und den Hin-
terbliebenen über den Tod hinaus bestehen bleiben.
Jakob Grünenfelder umschrieb den Sachverhalt für sich
und seine Mitbürger in Weisstannen mit den Worten:
«Sie glauben auch an das Weiterleben der Seelen nach
dem Tode des Leibes, dass Sündhaftes am Tatorte ge-
büsst werden muss und Gottes Barmherzigkeit einem
der Hilfe bedürftigen Verstorbenen, sofern er dessen

würdig ist, die Möglichkeit verleihen kann, sich
irgendwie zu melden.»131 Die Geschichten des untreuen
Kühers, der ein ihm verhasstes Tier erfallen lässt und
es nach seinem Tod immer wieder den Hang hinauftragen

muss, sind ein Exempel dafür. Wie ernst der Vorfall

bis in unser Jahrhundert hinein genommen wurde,
geht aus seiner grossen Verbreitung und dem Umstand
hervor, dass die Namen der schuldig gewordenen Hirten

verschwiegen werden. Bessergestellte Bauern haben
die Untat zu verzeihen und den Geschädigten das
verlorene Tier zu ersetzen. Ohne die Hilfe der
Hinterbliebenen wäre es nicht möglich, die Schuldigen von
ihrer Pein zu erlösen.

Nach einem Mord oder Selbstmord werden die

Toten solange als Wiedergänger angetroffen, als sie

ohne Gewaltanwendung am Leben geblieben wären.
Von einem auf dem Heimweg nach Mädris
ausgeraubten und ermordeten Meiser heisst es, dass er noch
Jahre nach der schrecklichen Tat vom Mörder im Kel-
lersbüntli zum Tobel getragen und hinuntergeworfen
wurde.132 Kam es in einer Gemeinde zu einem Selbstmord,

ging es meist nicht lange, bis der Tote als

Wandelnder angetroffen wurde: «Im Stäigs, im Wäldli jusä,
hät si dr Schurs Chrischti erhinggt. Das wäiss ich na.
Wo duä dr Vater ämoul gä fueterä isch am Morgä, heï

er all tinggt, was für äinä chunt jetz dou über ä Haag
yhä? Cha där tumm Choogä nid dur d Strouss guu?
Duä, won er nöücher zoä gsii seï, hei er gsiä, ass er käi
Grind häi. Sei er näbet em verbei Sei ebä in ds Wäldli

ufi.»133 In der Regel tragen die Wiedergänger ihre
alten, offenbar schon zu Lebzeiten getragenen Kleider.
Erscheinen sie in Weiss, was den Hinterbliebenen im
Traum bis heute widerfährt, glaubt man darin ein
Zeichen baldiger oder bereits erfolgter Erlösung zu erkennen.

Ein Berschner, der einen Totschlag durch Flucht
ausser Landes ungesühnt liess und nach seinem Ableben

als schwarzer Hund im Dorfumging, verfärbte sich
im Laufe der Jahre. Eines Tages wies er nur noch am
Schwanzende einen schwarzen Tupfen auf.134

Sagengestalten, mit denen sich eine ganze Gemeinde

identifiziert, wie etwa der Valeishund in Wangs,
lösten bis in die Mitte unseres Jahrhunderts lebhafte und
kontroverse Diskussionen aus. Unter den älteren Leuten

erinnert der einäugige, schwarze Hund mit dem
Schlüsselbund am Hals heute noch an einen vor mehreren

hundert Jahren um Grund und Boden verübten
Meineid im Valeis. In nicht näher bestimmten Nächten

hat der Meineidige seither vor Gericht in Mels zu
erscheinen. «Viele wollen ihn auf seinem Gange
bemerkt haben», schreibt Anton Henne schon 1830,

«geben aber nach der Landesmythologie vor, er könne
nicht erlöst werden, weil er Thiergestalt habe!»135 Für
die Lebenskraft der Wangser Sage vom Valeishund sprechen

Erfahrungen aus den letzten Jahrzehnten und

spontane Reaktionen aus Wangs auf eine 1988 erfolgte
bildliche Darstellung des Hundes in der Zeitschrift
«Terra plana». Die Redaktion wurde am Telefon
belehrt, dass der Hund anders aussehe.136

129 Senti, Alois (wie Anm. 6), S. 43.
130 Henne, Anton (wie Anm. 56), S. 54.

131 Grünenfelder, Jakob: Beiträge zur Geschichte der Ortsgemeinde

Weisstannen, in: Sarganserland, hg. vom Heimatbund
Sarganserland, Mels 1966, Nr. 10/11/12, S. 79.
132 Geographisch-historische Skizze von 1870 (wie Anm. 128),
S. 251.

133 Senti, Alois (wie Anm. 6), S. 231.

134 Senti, Alois (wie Anm. 6), S. 405-406.
135 Henne, Anton (wie Anm. 10), S. 397.
136 Terra plana, Mels 1988, Heft 1. Mitteilung von Josef
Tschirky, Mels.

43



Die Volkskalender des 19. Jahrhunderts standen in einem

zwiespältigen Verhältnis zu den Sagen. Sie suchten ständig
nach merkwürdigen und spannenden Geschichten und warnten

ihre Leserinnen und Leser gleichzeitig vor Betrügereien
mit Geistern und den Folgen des Aberglaubens. - Junge
Leute, die mit Hilfe von Zaubersprüchen Schätze und Geld zu
erlangen hoffen. «Bündner Kalender», 1867/1896.

Anlass zu Diskussionen kann auch die Frage geben,
ob Wiedergänger von den Tieren tatsächlich erkannt
werden. Während es unter den Menschen die
Fronfastenkinder sein sollen, die mehr sehen als andere, wird
diese Fähigkeit unter den Tieren vor allem den Pferden

und dem an den Hinterläufen mit Knorpeln
ausgerüsteteren Hund, dem «Spöürälihund», zugeschrieben.

Einschränkend fügen die Gewährsleute aber

hinzu, dass die Geister von den Tieren nicht erkannt,
sondern einfach wahrgenommen würden. Das heisst,
die Geister seien in der Lage, Gestalten anzunehmen,
die wohl von den Tieren, nicht aber von den Menschen
gesehen werden. «Winn s nüt wer, chünnt e Tier au nüt
mergge drvu.»137 Wiedergänger, die den Menschen und
Tieren allzu sehr zur Last fallen und mit den üblichen
Mitteln nicht zu erlösen sind, werden von hiefür
geeigneten Geistlichen an entfernte Orte verbannt. Die
Schilderungen solcher Verbannungen nehmen oft
anekdotische Züge an. Nicht ganz ernst scheinen auch
die Grenzsteinversetzer, Schwirrämandli und Niesgeister

genommen worden zu sein. Sie sind mit einer trä¬

fen Antwort auf ihre stereotypen Fragen zu erlösen. Oft
reichte schon ein herzhaftes «Hälf dr Gott!».

Die im Zusammenhang mit den Erzählungen von
den Grenzsteinversetzern erwähnten Füürigä Maanä
oder Irrlichter, die unheimlichen Lichterscheinungen
im sumpfigen Riedland der Seez, gehörten lange zu den
beliebten Gesprächsthemen bei der Stubeti. Sie wurden

allerdings schon vor der Jahrhundertwende mit den

im Ried aufsteigenden Sumpfgasen in Verbindung
gebracht und als Beweis herangezogen, dass die meisten
Sagen auf durchaus natürlichen Vorgängen beruhten
und mehr mit der Angst der Lebenden als mit den Seelen

der Verstorbenen zu tun hätten.138 Gesprächsstoff
lieferten auch die bis in unser Jahrhundert hinein nach

Begegnungen mit Jenseitigen aufgetretenen
gesundheitlichen Schäden. Heute setzt ein über Nacht
angeschwollener Kopf keinen Wiedergänger mehr voraus.
Das Übel kann durch den Stich einer Nachtmücke oder
durch die Berührung mit Tierhaaren verursacht worden

sein. Die Betroffenen melden sich kaum mehr an
der Klosterpforte der Kapuziner in Mels, sondern beim
Arzt.

Es fällt auf, dass sich die Geistererscheinungen im
Winterhalbjahr zwischen Allerheiligen und Karfreitag

137 Willi, Pirmin (wie Anm. 24), S. 61.

138 Grünenfelder, Emil: Geschichte des Seezunternehmens von
1851 bis 1965, Mels 1965, S. 15.

44



und in den Quatemberwochen häufen und vor allem
in die Nacht fallen. Mit dem Betenläuten in der
Morgenfrühe scheint die Zeit der Jenseitigen abzulaufen.
Sie scheuen das Licht. Nach einigen Gewährsleuten
reichte schon ein brennendes Zündholz oder eine
Kerze, um sie loszuwerden. So überrascht die Annahme

kritischer Informanten nicht, dass nicht zuletzt die
Elektrifizierung viel zum Rückgang der
Geistererscheinungen beigetragen haben soll. Ihrer Ansicht nach
verscheuchte die elektrische Strassenbeleuchtung vor
allem die Burschen, die sich auf ihren nächtlichen
Streifzügen ein Vergnügen daraus machten, ängstliche
Mitbürger und Mitbürgerinnen zu täuschen und zu
erschrecken. Für die meisten Gewährsleute waren es

jedoch die Bannsprüche und Ablassverfügungen der
Kirche, welche die in der zweiten Hälfte des 19.
Jahrhunderts überhandnehmenden Geistererscheinungen
auf ein einigermassen erträgliches Mass reduzierten.
«Heïg dinn nämä Pöüpscht gka, wos uf d Sytä proucht
heïgen», stellt Johann Gall in Berschis erleichtert
fest.'39 Namentlich erwähnt werden die Päpste Pius IX.
(1846/1878), Leo XIII. (1878/1903), Pius X. (1903/1914)
und Benedikt IV. (1914/1922).140

Während sich die Gewährsleute in den Totensagen
selber einzubringen versuchen und das eine oder
andere im guten Sinne bewirken, gehören sie in den
übersinnlichen Erlebnissen mit den Betroffenen schon im
voraus zu den Verlierern. Werner Manz hat sich des

Themas in der ganzen Vielfalt seiner Ausformungen in
der 1916 erschienenen Schrift «Volksbrauch und
Volksglaube des Sarganserlandes» ausführlich angenommen.'41

Schlüsselfigur der übersinnlichen Erzählungen
ist der Teufel, eine mittelalterlich, oft fast theatralisch
anmutende Gestalt. Wo der Böse jemanden in Not und
Verzweiflung antrifft, verspricht er rasche und
unkomplizierte Hilfe. Als Überzähliger gesellt er sich
unter die Kartenspieler und Sonntagsschänder. Der
Teufel lockt Falschmünzer und Schatzgräber ins Abenteuer,

verhilft ihm ergebenen Jägern zu auffallendem
Jagdglück und verführt junge Leute zur Teilnahme an
verbotenen Tanzanlässen. Stets fordert er den
höchstmöglichen Preis: das ewige Leben. Er versteht sich
durchaus als der grosse Widersacher Gottes und spielt
handkehrum den dummen Teufel.

Wenn sich der Teufel mit leichtsinnigen Burschen
aufeine Schatzgräberei einlässt, stellt er den Besitzlosen
das grosse Geld in Aussicht. Gold und Silbersollen sich
haufenweise in bestimmten Felsnischen, im Gemäuer
der Burgen und Schlösser, in Höhlen und gewöhnlichen

Kellern befinden. Wenn es sein muss, buckelt es

der Teufel in einem Sack bis unter die Haustüre. Die
Schatzgräber haben nur die vorgeschriebenen Worte zu
sprechen und das notwendige Zeremoniell einzuhalten.

Zu Schwierigkeiten kommt es meist erst ganz am
Schluss des Verfahrens. Aus der zweiten Hälfte des

19. Jahrhunderts sind mehrere Fälle von Schatzgräberei
bekannt geworden, die für die Beteiligten ohne den

Beistand eines Geistlichen ein schlimmes Ende
genommen hätten. Auf die Hilfe eines Geistliehen sind
auch jene Menschen angewiesen, bei denen sich auf
dem Todbett herausstellt, dass sie sich dem Teufel
verschrieben haben. Ohne geistliche Gewalt weicht der
Böse keinen Schritt von der Seite der Sterbenden.

Auch in den Erzählungen von den Hexenversammlungen

aufdem Gafarrabüel im Weisstannental, aufder
Wangser Alp Mugg oder auf dem Tiergartenhügel
unterhalb von Mels tritt der Teufel auf. Jeder Schadenzauber,

den die Hexen ausüben, geht nach Ansicht der
Gewährsleute auf ihn zurück. Sie sind das Werkzeug
des Bösen. Mit seiner Hilfe verwandeln sie sich in Pferde,

Füchse, Katzen, Elstern und Hummeln. In den
Gesprächen wird betont, dass natürlich schon lange
niemand mehr an solche Dinge glaube. Es fällt auf, dass

die Sagensammler schon im 19. Jahrhundert eine
gewisse Vorsicht walten liessen. Ihre Geschichten von den
nächtlichen Steckenfahrten der Hexen und vom
Beschlagen der Hufe von in Pferde verwandelten Hexen

139 Senti, Alois (wie Anm. 6), S. 465.

140 Senti, Alois: Entmythisierung, in: Enzyklopädie des
Märchens, Bd. 4, Berlin 1984, Spalten 38-42. Vgl. auch Stichworte
Distanz, Erzählen, Erzähler, Feldforschung, Glaubwürdigkeit,
Information und Realitätsbezug.
141 Manz, Werner (wie Anm. 100).

45



So wie das Heu an den steilen

Hängen des Weisstan-
nentals noch wie früher
unter Dach kommt, werden
da und dort bis heute
sagenhafte Geschichten
erzählt. In den Dörfern im
Tal führte die wirtschaftliche

und gesellschaftliche
Entwicklung der letzten
dreissig Jahre aber zu einer

grundlegend veränderten
Lebensweise und Erzählsituation.

Traditionelle Sagen
sind etwas Altmodisches
geworden, für das kaum mehr
Zeit vorhanden ist. Foto
Pius Rupf, Flums.

msk:TS-Ä - T A
•••«vVsfcy. « «Sä*. I, 'M »» .ans ' mBSÈKt&t*ak c ,-.;v '

erwähnen weder den Ort des Geschehens noch die
Namen der Beteiligten. Dies im Gegensatz zu den

zwar weniger spektakulären, dafür aber jüngeren
Hexengeschichten. In Dutzenden von Belegen werden
die verdächtigten Frauen schonungslos beim Namen

genannt. Jakob Grünenfelder zeigte sich in den sechziger

Jahren besorgt über den in Mels zu beobachtenden

Hexenglauben und nahm die der Hexerei bezichtigten
Frauen ausdrücklich in Schutz. «Si gind Almousä, meï
as diä Hüüser, wo di Häiligä dry sind.»141

Nicht nur die Sammlung «Sagen aus dem
Sarganserland», auch die Nachlese der neunziger Jahre lässt

allen verbalen Vorbehalten zum Trotz nicht übersehen,
dass bestimmte Möglichkeiten des Schadenzaubers von
den Gewährsleuten nicht ganz ausgeschlossen
werden.143 Man will wissen, dass es Hexen gibt, und zwar
nicht nur nach den Vorstellungen früherer Generatio¬

nen, sondern auch im Glauben der Geächteten selber.

Wie anders soll man sich ein Unglück erklären? Das

auf mehreren Alpen bis ins 20. Jahrhundert hinein
erlebte Viehrücken wird stets einer Hexe, dem Schrätt-

lig oder der Zauberei eines böswilligen Kollegen
zugeschrieben. Der Berichterstatter der Bezirks-Lehrerkon-
ferenz von 1870 stellt fest: «In den letzten Jahren noch
ist dieses Rücken in den Alpen Tamons, Mädems und
Siez vorgekommen. In mehreren Alpen wird zur
Abwendung solcher und ähnlicher Vorfälle von den

Knechten alle Abende das <Ave Maria> gerufen und ein

gemeinschaftliches Gebet verrichtet mit dem Johan-

142 Senti, Alois (wie Anm. 6), S. 462.

143 Senti, Alois (wie Anm. 30). 1980 und 1983 musste in Flums
die Gemeindebehörde wegen angeblicher Hexerei einschreiten.
Die Vorfälle wurden von der Boulevardpresse aufgegriffen. Vgl.
«Blick», 17. März 1983.

46



nes-Evangelium, welches auch daheim vom
Futterknechte im Stalle oft gebetet wird.»144 Erklärungsversuche,

wonach das Viehrücken durch ein Erdbeben
oder durch eine unerwartet auf dem Hüttendach
erscheinende Katze verursacht worden sein könnte, lassen

die Informanten nur bedingt gelten. Schliesslich
hat jeder schon einmal davon gehört, dass sich Hexen
in Katzen verwandeln können.145

Unter die dämonologischen Sagen reiht die
Erzählforschung auch die Begegnungen der Jäger und
Enziansammler mit den sich über den Winter in den
verlassenen Alphütten aufhaltenden Geistersennen ein.
Sie lieferten den Sagenerzählern variantenreichen
Gesprächsstoff. Ebenso zäh hielten sich die Erfahrungen
der Bauern und Hirten mit Kühen und Ziegen, die sie
bei der Kontrolle im Stall zu zweit in der gleichen Kette
vorfanden. Die Erörterung der in einem solchen Fall
zu teffenden Massnahmen erforderte oft den grösseren
Aufwand als die Schilderung des Ereignisses selber.
Letzteres trifft auch auf den Schadenzauber zu, den
Kinder und Kleinvieh zu erleiden hatten. Die
Gewährsleute gingen davon aus oder bestritten es zumindest

nicht, dass Menschen und Tiere der schwarzen
Magie ausgesetzt seien. Ein Kind, das von einer
bestimmten Person gelobt, eine Ziege, die gestreichelt
wurde, beide liefen Gefahr, auf diese Weise krank
gezaubert zu werden. Sie wurden verschrien. Ebenso
verworren war das Vernageln. Hasserfüllte Menschen
schlugen, eine Formel sprechend, einen Nagel in den
Stamm eines gesunden Baums. Ging der Baum daran
zugrunde, war auch das Leben des vernagelten
Menschen verwirkt.

Im Bett wurden Kinder, häufiger jedoch Erwachsene,

vom meist unsichtbaren, aber auch in Gestalt eines

Fuchses, einer Katze, eines Vogels oder einer Hummel
erscheinenden Schrättlig gequält. Auch das war
Hexenwerk. Inzwischen tun sich die Gewährsleute nicht
mehr so leicht, alle Probleme der Verdauung und der
Blutzirkulation kurzerhand dem Schrättlig zuzuschreiben.

Die ärztlichen Ratgeber der Zeitschriften und die
medizinischen Sendungen des Fernsehens haben den
Informationsstand verbessert. Häxäbrüschtli (Absonderung

der Brustwarzen) eines Neugeborenen geben
keinen Anlass mehr zu einer Besegung. Die Säuglingsschwester

erklärt die Erscheinung als Unregelmässigkeit
im Hormonhaushalt des Kleinkindes. Floroskope

und esoterische Schriften lassen die Zauberbücher und
von Hand geschriebenen Gebetszettel der Voreltern
weit hinter sich zurück. In den Wochenzeitschriften
bieten Hellseher und Geistheiler regelmässig ihre Dienste

an. Sie haben manche Aufgaben, die über Generationen

den Kapuzinern im Kloster Mels und einzelnen
Geistlichen zufielen, übernommen. Wer heute noch
Gsägnets und Gwiches (geweihte Schutzmittel, Wachs,
Kräuter usw.) aus dem Kloster erwartet, macht es so
unauffällig als möglich. Man möchte nicht ins Gerede
kommen.

Nicht viel einfacher als mit dem Teufel und seinem
Anhang war der Umgang mit den Naturdämonen.
Gemeint sind die Wilden Leute aufden Alpen, das Nachtfohlen,

das Dorfschwein und das Grääggi. Die Wilden
Leute halfen den Bauern einst in Haus und Stall bei
der Arbeit. Im Krankheitsfall wussten sie guten Rat und
mochten den Föhn nicht leiden. «Das isch ganz früe-

144 Geographisch-historische Skizze von 1870 (wie Anm. 128),
S. 250.
145 Senti, Alois (wie Anm. 6), S. 464.

Die veränderten Verhältnisse
haben die angestammte

Erzählkultur überzogen und
gewissermassen eingedeckt.
Wie tief die Aufschüttung
ist, wird sich erst herausstellen,

wenn das Verschwundene

und Vergessene eines

Tages in neuer Form wirksam

werden sollte. Parkplatz
auf Tannenboden am Flum-
serberg. Foto Pius Rupf,
Flums.

47



ner gsii», erklärte Josef Schlegel in Flums und verstand

darunter die Zeit vor der Reformation. Im Laufe des

19. Jahrhunderts scheinen die zwerghaften und
unberechenbaren Wilden ihre hochgelegenen Wohnstätten
aufgegeben zu haben. «Di Wildä Lüt gits nümä. We

wetts es au na gii, inerä so nä Wält, wo an nüt me'i

glaubt? Diä sind dä stillnäwääg uuszougä, ich wäiss au
nid wohy. Aber si sind nümä umä», meinte eine ältere

Frau in Flums.146 Unter den Dorftieren fürchteten die

jungen Burschen vor allem das Nachtfohlen, das sie auf
dem Fleimweg von der Stubeti verfolgte. Flums und
Mels kannten auch das Dorfschwein, das sich ähnlich
wie das Fohlen verhält. Es versucht, den Nachtschwärmern

auf den Rücken oder an die Kehle zu springen.
Am bekanntesten aber war bis in die Mitte des 20.

Jahrhunderts zweifellos das Grääggi oder Bachgschräi.
Kein anderes Gespenst verstand es, Kinder und
Erwachsene ebenso wirkungsvoll zu überraschen, zu
erschrecken und zu foppen. Abgesehen vom Blöken der
Schafe und vom Gurren der Tauben, versteht sich das

Grääggi auf alle Tierstimmen. Manche wollen es nicht
nur gehört, sondern auch gesehen haben. Sie schildern
es als Laubsack, als Bettdecke, als Katze, als Nachtvogel,

Schafbauch, Wurzelstock oder Kratten. Das Grääggi

lärmt den Bachläufen entlang, gleitet lautlos über
die Rebberge hinunter und verhöhnt die Wanderer aus
dem Geäst eines Baums. Den oft erst in den Morgenstunden

nach Hause zurückkehrenden Burschen diente

das Gespenst als beliebte Ausrede. Sie gaben vor, das

Grääggi habe sie die ganze Nacht verführt und erst bei
Betenläuten entlassen. In den letzten Jahrzehnten
übernahm der Naturdämon Aufgaben des Totenvogels. Sein

durchdringender Schrei kündete in Flums das Ableben

von Verwandten und Bekannten. Eine zeitgemässe

Deutung des vielstimmigen Naturdämons stammt aus
Berschis: «Amenä Oubet isch das gsii, zerscht isch ä

Gwitzgetä (Geschrei) gsii, we winn Fäärli umä weïren
[...] Noi hind Hinnä ggatzget, und noi wider isch gsii,
we winn Chelber pöüggeten [...] Das seï ä Seil, wo albig
Tier queilt hät. Für das muess si wandlä.»147 Von den

Jägern und aufgeklärteren Zuhörern wird das Geschrei
des Grääggis mit dem Ruf der Ohreule, dem Geraunze

des Dachses und der Todesangst des vom Fuchs

geschlagenen Hasen erklärt.
Der Realitätseinbruch der letzten drei Jahrzehnte

betrifft alle Bereiche der traditionellen Volkserzählung,
am auffallendsten jedoch die Totensagen und die dä-

monologischen Sagen. In diesen beiden, von der Kirche

beeinflussten Bereichen vollzogen sich tiefgreifende

Veränderungen. Was in der Bevölkerung bis ins 20.
Jahrhundert hinein an glaubensmässigen Überzeugungen

und Vorstellungen verankert schien und zum Alltag

gehörte, droht zu erlöschen. Die Verschriftlichung
der Volkserzählung vermochte die Entmythisierung
nicht aufzuhalten.148 Ungleich vielseitiger orientierte

und mobil gewordene junge Menschen kennen die

Sagengestalten, welche ihre Grosseltern und Eltern noch

ängstigten, nicht mehr. Auch dann nicht, wenn sie in
den Schuljahren davon gelesen haben. Den Teufel und
die Hexen bringen sie mit der Fasnacht in Verbindung,
und das Grääggi ist ihnen kaum mehr dem Namen nach
bekannt.

Dass mit dem Verzicht auf das Unerklärliche,
Jenseitige und Böse in den Sagen auch wertvolle

Erfahrungen und Wahrheiten verloren gehen, beunruhigt
vorderhand nicht. Kein Mensch scheint die
zurückbleibende innere Leere wahrzunehmen. Niemand fragt
sich, was es heisst, wenn ein Wissen von Generationen
im Laufe weniger Jahre verschwindet und die Kinder
ohne mythische Inhalte aufwachsen. Was die
Sagensammler und Sagenschreiber anbelangt, so werden sie

sich künftig wohl weniger mit der Vermittlung von
Erzählstoffen als mit einer Art von Spurensicherung
beschäftigen. Spurensicherung für den Fall, dass die in
Gang befindliche Auflösung des Hergebrachten doch
nicht die Idylle des 21. Jahrhunderts einläuten sollte
und die längst vergessen geglaubten Sageninhalte eines

Tages in neuen, heute noch unbekannten Formen des

Okkulten wirksam werden. Dann könnten die von den

Erzählerinnen, Erzählern, Sammlern und Schreibern

festgehaltenen Sagen der Erinnerung nachhelfen.

146 Senti, Alois (wie Anm. 30).

147 Senti, Alois (wie Anm. 6), S. 404.
148 Sagenstoffe aus dem Sarganserland wurden von Philemon
Kalberer, Gotthilf Isler, Werner Manz, Alois Send, Josef
Tschirky, P. Pirmin Willi und Hans R. Witzig literarisiert oder
in kulturhistorischen Beiträgen aufgearbeitet.

48



Glossar

Ackerngritt Wilde Jagd.
Äuliwybli—» Geister.
Albdruck —» Schrättlig.
Alpärousni^r Geister.

Alpmueterli —» Wetterkiindung.
Alpsegen, Segensgebet der Alpsennen.
Arme Seelen, Seelen der Verstorbenen, die sich noch im —»

Fegfeuer aufhalten.
Bachgschräi —» Grääggi.
Bockschinden, sich an den Kniekehlen über einem Abgrund kopfüber

aufhängen (Mutprobe).
Böser Blick, von schwangeren Frauen und Kindern gefürchteter
Einfluss zauberkräftiger Menschen (Hexen).
Brautnacht, angebliches Recht der ersten Nacht.
Büscheler —» Geister.

Chapfäfräuli —» Geister.
Chetteler—» Geister.

Chlouschtergritt —> Wilde Jagd.
Dorfschwein, Aufhocker, springt nächtlichen Heimkehrern an
den Hals und würgt sie. —» Nachtfohlen.
Drache, ursprünglich Lindwurm.
Entrückung, Entführung eines Menschen durch göttliche oder
dämonische Mächte auf bestimmte Zeit.
Fäderähans —» Geister.

Fegfeuer, Aufenthaltsort der Armen Seelen. Hinterbliebene sind
in der Lage, die Dauer des Aufenthalts durch gute Werke zu
verkürzen.

Fronfastenkinder, sehen mehr als andere. —> Quatemberwochen.
Froshaas, Kinderschreck in Sargans.
Fuchs, häufiges Hexentier.
Füürigi Maanä, Lichterscheinung. —» Irrlicht.
Gabe der Geistersennen, Geschenk an junge Hirten nach bestandener

Mutprobe. —» Geistersennen.
Gamadürschler —» Geister.
Geister, —> Jenseitige oder —> Wiedergänger erscheinen vielfach
ohne Kopf und in altertümlicher Kleidung. Begegnungen
können einen gesundheitlichen Schaden verursachen. Geister
können erlöst werden.
Geistersennen, böse —» Jenseitige, die sich über das Winterhalbjahr

in den verlassenen Alphütten aufhalten.
Gespenster, in weniger klaren Umrissen erkennbare —> Geister.

Wiedergänger.
Ggaueler Geister.
Giisler, Sarganser Städtligespenst. —» Schlapphut-Städtlige-
spenst.
Gottesurteil, Gott selber enthüllt vor Gericht Schuld oder
Unschuld eines Angeklagten.
Grääggi, Naturdämon, typische Sagengestalt des Sarganserlandes.

Kann alle Tierstimmen, ausgenommen die Symbole des

Göttlichen (Taube, Schaf), nachahmen. Im oberen Bezirksteil
auch Bachgschräi oder Zypser.
Hexe, in den Sagen meist unverheiratete, ältere Frau. Verübt als

Werkzeug des Teufels Schadenzauber, kann sich in Tiere
verwandeln (Füchse, Katzen usw.). —» Steckenritt, —» Schrättlig.
Himmel, Ort der Seligen und des himmlischen Vaters. Abschluss
des menschlichen Lebens. —» Offener Himmel.
Hölle, Ort des Teufels und der Verdammten, qualvoll vorenthaltene

Anschauung Gottes.
Hostienwunder, sichtbar gewordene Kraft einer konsekrierten
Hostie.
Irrlicht, nächtliche Lichterscheinung im Freien. Seelen unge-
taufter Kinder, ruhelose Grenzsteinversetzer und Selbstmörder.
—=» Füürigi Maanä, —> Wiedergänger.

Jenseitige, aus der jenseitigen in die diesseitige Welt zurückkehrende

Verstorbene. —» Wiedergänger, —» Geister.
Katzen, in Tiergestalt agierende Hexen.
Künden, Signale der Sterbenden an ihre Verwandten und
Bekannten.

Kuhreihen, Eintreiblied der Alphirten.
Lindwurm, ursprüngliche Bezeichnung des Drachen. Schlan-
genähnliches, mit Flügeln ausgestattetes Fabeltier.
Nachtfohlen, Aufhocker, springt nächtlichen Heimkehrern auf
den Rücken, erzeugt Angstgefühl. —» Dorfschwein.
Nachtvolk, Arme Seelen einer Pfarrei ziehen nachts prozessionsweise

auf den alten Kirchwegen zum Friedhof. Nachtvolk
erinnert an die eigene Endlichkeit und kündet das Ableben von
Dritten.
Näppermandli —> Wetterkünder.
Nebelmannli —> Wetterkünder.
Niesgeist —» Geister.
Nordlicht, Lichterscheinung am Himmel mit banger Vorbedeutung.

Offener Himmel, helles Lichtfenster im Wolkengefüge des Himmels.

—* Kündung.
Pfaffenkellnerin, Pfarrersköchin.
Plyschwybli —> Geister.
Quatemberwochen, Buss- und Fasttage am Mittwoch, Freitag
und Samstag der ersten Woche der Fastenzeit, nach Pfingsten,
der dritten Woche im September und im Advent. —>

Fronfastenkinder.

Schatzgräberei, Versuch, mit Hilfe von Zauberei zum schnellen
Geld zu kommen. Misslingt meist wegen ungeschickten
Verhaltens.

Schlapphut-Städtligespenst —> Geister.
Schlosshaldämandli —» Geister.
Schneemandli —» Wetterkünder.
Schrättlig, Quälgeist auf dem Nachtlager. Im Sarganserland
häufig als Katze handelnde Hexe.
Schwirrämandli, schlägt Schwirren oder Wuhrpfähle in die Erde.

Sennenpuppe, tötet Älpler, die sie geschaffen haben. Vorfall in
Flums warnt vor Folgen der Pflichtvernachlässigung und der

Verletzung der hergebrachten Ordnung auf den Alpen.
Splee-Grüüsch —» Wilde Jagd.

Spleïwybli^> Geister.
Steckenritt, nächtliche Flüge der Hexen.
Stofelschlarpi —» Geister.
Stollni—» Geister.
Stubeti, Abendsitz der Burschen bei den Mädchen.
Tal Josaphat, Ort des Weltgerichts. Vorladung vor Gottes
Gericht.

Tannhuser, Sagengestalt in Mels.
Teufel, Widersacher Gottes. Aufenthaltsort die Hölle. Bringt
Menschen in Versuchung. —» Überzähliger, —» Hölle.
Totenwache, nächtliche Gebetswache der Angehörigen und
Nachbarn im Haus der aufgebahrten Leiche.

Überzähliger, Teufel mischt sich unter Spielende.
Ungeheuer, durch sakrilegische Taufe ausgewachsene Tiere.
Untergegangene Orte undAlpen, Erklärung des Verlusts schöner
Siedlungen und Alpweiden durch frevelhaftes Verhalten der
Menschen.
Untreuer Küher, lässt Tier erfallen und muss die Untat nach dem
Tode sühnen. —» Wiedergänger.
Valeishund, in Tiergestalt wandelnder und daher nicht erlösbarer
Wiedergänger. Sagengestalt in Wangs, Mels und Vilters.
Venediger, Erinnerung an im Gebirge nach Edelmetall suchende

Italiener.
Versehgang, Spendung der Sakramente an Sterbende durch den
Priester.

49



Viehrücken, Schadenzauber aufden Alpen. Ganze Herden wechseln

auf unerklärliche Weise ihren Standort.

Wetterkündung, Vorzeichen eines Wetterumschlags auf den

Alpen.
Wetterläuten, Glockenzeichen zur Abwehr von Unwettern. Die
Kraft des Geläuts hängt mit der Weihe der Glocken zusammen.
Wettihund—» Gespenster.
Wiedergänger, Mörder und deren Opfer kehren aus der jenseitigen

Welt zurück.
Wilde Jagd, gespenstige Reiter, die durch die Luft fahren.

Wilde Leute, kleinwüchsige, gleichzeitig hilfsbereite und
boshafte Waldmenschen.

Zällerwybli —> Geister.
Zweites Gesicht, Gabe der Hellseherei.

50


	Die Geschichte einer Erzähllandschaft : von den Erzählerinnen und Erzählern, Sammlern und Schreibern der Sagen aus dem Sarganserland

