
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Band: 112 (1972)

Artikel: Notker der Arzt : Klostermedizin und Mönchsarzt im frühmittelalterlichen
St. Gallen

Autor: Duft, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946471

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946471
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


if:--'

-•'-*^•2-
fj fa

' *

irk!

- ^ / wriJ •-' ' ,Af& - V/"
'V.V ;'f';.;.'"--/'vÀM5' './ 'v.- G:;: 'vr

;. ...jr.

r.~Whtâ rMi^- » -M&&$&&. MJ

mM*
H|?IHHBHH

g®fe'i'?Ä'3a' ff*'; <; Ai

• I • I ;.. j
f ^-ï

DMp^4r5T • ** fis» «•*...- '„4

ipss®fe l|'.^. --v
•< m jh&

I - -

: Ia A
m i\. -vV-. *> •

' -.: v t
-• .• /.

^ -/* "
TBBfeï

3g

EBGIRtlfët A'i '
S. vj- Jc-A: »> 1

,;' 'ÄE«:
f

ni IfiiplS 111i» •^tSKHffi

t-Ö

"i
ï&È

0M
fï#!

•y-;. V
: S'Äf
Vt.

.4'!
HEfgaWHiK
ftêj

.V. • %gm>i

• >a;'-
'

W®

- - •' iGlËiirat Hü
>À

-ir > •1
'

VGÄÄ^ i,.
k' "**' \: '.".'i

2 '%
*.$§*?%* "ES--

Pifel ' '

' m
'

a ;
<

1

^3®f B i>» r <riSs

wm m
I I> V '."> "

ËK&sy&uB

;.• ; A'-' J?•-£

ii2. Neujahrsblatt

Herausgegeben vom Historischen Verein des Kantons St.Gallen

Notker der Arzt
Klostermedizin und Mönchsarzt

im frühmittelalterlichen St.Gallen

Von

Johannes Duft

' i 1
w v. |

'?

g.-T 7Wm-ivo->l
WmimmÊs%.

J$ Wm

il WÊIÊm
s?- mt. r

i M j

rr.-- :MQiŒma

m. .'i

teMs8?ÄiBim
' C'' : 1

* ".t. i p iI I®

I * /
i I# "

iisl
i, A'"-

" rl. » « ^
isÊ^%33¥Ê6m

jj^Js .-'"V.-Hùïïlr v

S3

éri
HKS-a^ • -îaf
f."-" '! s

M. ;j--; NI
St

f
1

r;.^Ä.'Ä':;::
',jV>Vr jjfig« ;.®T '.

--

'. ';.'a

AjNV:'*y>

' .'* • '

| | ||
us



112. Neujahrsblatt
Herausgegeben vom Historischen Verein des Kantons St.Gallen

VSV

Notker der Arzt
Klostermedizin und Mönchsarzt

im frühmittelalterlichen St.Gallen

Von

Johannes Duft

1972

Fehr'sche Buchhandlung St.Gallen



Inhaltsverzeichnis

Einleitung Geschichtliche Grundlagen 5

1. Veranlassung 5

2. Begriffs- und Zeitbestimmung 6

3. Historische Persönlichkeiten 6

4. Stift-sanktgallische Quellen 8

5. Medizingeschichtliche Literatur 8

6. Abkürzungen 12

I. Kapitel Klostermedizin in St.Gallen 13

1. Regel St.Benedikts 13

2. Krankenpflege St.Otmars 15

3. Hospiz für irische Pilger 16

4. Krankengeschichten in Heiligen-Viten 17

A. In der Gallus-Vita 17

B. In der Otmar-Vita 18

C. In der Wiborada-Vita 19

D. Zusammenfassung 20

5. Geburt durch Kaiserschnitt 20

6. Mönche als Aerzte 22
A. Mehrfache Bezeugungen 22
B. Iso in St.Gallen und Moutier 23
C. Ekkehart I. und der Lahme 24

7. Notker der Stammler 25

A. Notkers Stammeln 25
B. Notkers Formelbuch 26

8. Medizin in Schule und Bibliothek 26
A. Literarische Grundlagen 27
B. Mittelalterliche Bibliothekskataloge 29

9- Medizinische Handschriften 30
A. Ueberreste aus der Spätantike 30
B. Handschriften des 9-bis 11. Jahrhunderts .31
C. Handschriften des 14. und 15. Jahrhunderts 32

10. Karolingischer Klosterplan 32
A. Gästehäuser 33

B. Spitalanlage 33
C. Heilkräutergarten 34

D. Walahfrids Hortulus 35

11. Zusammenfassung im Blick auf Notker den Arzt. 36



II. Kapitel Der Mönchsarzt Notker 39

1. Quellen 39

2. Notker als Mensch 41

3. Notker als Mönch 42

4. Notker als Künstler 43

5. Notker als Arzt 45

A. Der schwangere Herzog 45

B. Der blatternkranke Bischof 47
C. Der geblendete Mönch 47

D. Der hinkende Abt 48
E. Der sterbende Lehrer 49
F. Die schwärenbehaftete Inklusin 50

III.Kapitel Notker und die Ottonen 52

1. Beziehungen Ottos I. zu St.Gallen 52

A. Im Rahmen der Reichspolitik 52

B. Im Licht der Ungarnschlacht 53

2. Beziehungen Notkers zu Otto I. und II 55

A. Entsendung von Mönchsärzten 55

B. Notker als Hofarzt 56

3. Besuch der Ottonen in St.Gallen 58
A. Erzählung Ekkeharts IV 58
B. Tatsächliches Ereignis 58

4. Schluss: Die Seelenapotheke 60

Anhang Verzeichnis der Abbildungen 62

Register der Orte und Personen 64



EINLEITUNG

Geschichtliche Grundlagen

Das Kloster St.Gallen, dessen Name an den Einsiedler

Gallus im 7. Jahrhundert erinnert, dessen eigentliche
Gründung aber durch den Abt Otmar im Jahr 719

vollzogen worden ist, blieb dank seinem in der
Stiftsbibliothek1 überlieferten literarischen Nachlass2 über

die Säkularisation von 1805 hinweg für viele historische

Disziplinen weltbekannt und oft genannt: nämlich

allgemein in schrift- und kunstgeschichtlicher
Hinsicht, inhaltlich besonders für Bibelwissenschaft,
Patristik und Liturgik, für Musik- und
Literaturgeschichte, für lateinische und deutsche Philologie,
aber auch für Rechts- und sogar für Medizingeschichte.

Die grossen Medizingeschichten nennen
deshalb seit über anderthalb Jahrhunderten meistens auch
dieses klösterliche •—• vorab frühmittelalterliche —
St.Gallen. Die genauen und vollständigen Kenntnisse
sind ihnen bis heute aber noch nicht zugespielt worden;

das Versäumnis soll deshalb auf diesen Blättern
nachgeholt werden.

Hiefür sei einleitend eine Art Grundlegung geboten:

Sie nenne die Veranlassung für dieses anscheinend

erstmalige Unternehmen; sie erkläre die im Titel
aufscheinenden Begriffe; sie scheide die gleichnamigen

historischen Persönlichkeiten voneinander; sie

führe schliesslich die einschlägigen Quellen und die

medizingeschichtliche Literatur an.

i. Veranlassung

Am 14. August 1972 jährt sich zum tausendsten Mal
der für die sanktgallische Geschichtsschreibung un-
vergesslich gebliebene Tag, an welchem Kaiser Otto
der Grosse mit der Gemahlin Adelheid und dem Sohn

1 Die Literatur ist mit einer gewissen Vollständigkeit aufgeführt
bei JOHANNES Duft, Die Stiftsbibliothek Sankt Gallen, Der
Barocksaal und seine Putten BS, 5. Bd.), Konstanz/Lindau
1961, S. 87 ff., sodann mit zeitbedingten Nachträgen im kleinen

Führer von J. DUFT, Stiftsbibliothek Sankt Gallen,
Geschichte, Barocksaal, Manuskripte, Uznach 2 1970, S. 23—27.

2 Handschriften-Kataloge: Gustav Scherrer, Verzeichnis der
Handschriften der Stiftsbibliothek von St.Gallen, Halle 1875;
ALBERT Bruckner, Scriptoria medii aevi helvetica, Denkmäler

schweizerischer Schreibkunst des Mittelalters, 2. und
3. Bd., Genf 1936 und 1938; E. A. LOWE, Codices latini anti-
quiores, Part VII, Oxford 1956. -—- Sonderbestände der Stifts-

OttoII. die Abtei St.Gallen durch seinen Besuch

ausgezeichnet hat. Dabei grüsste und ehrte er einen Mann,
der zwar schon ein blinder Greis war, der früher
jedoch als Arzt, sogar als sein Hofarzt gewirkt hatte:

Notker, den zweiten berühmten Träger dieses in
St.Gallen häufig gebrauchten einheimischen Namens.

Dieses Millenarium ist Anlass genug, aus der sankt-

gallischen Kulturgeschichte das Sonderthema
Medizingeschichte zu erheben. Es soll sich nun aber nicht
auf das Verhältnis zwischen Otto und Notker, also

auf die Beziehung zwischen Kaiser und Arzt beschränken

— davon wird das dritte Kapitel erzählen. Es soll
auch nicht nur über Notker den Arzt und damit über
das 10. Jahrhundert handeln — ihm sei das zweite

Kapitel gewidmet. Sondern vorerst soll Notkers
geistiger Umkreis, in dem er erzogen worden ist, es

sollen also die heilkundlichen Voraussetzungen, wie
sie sich ihm in St.Gallen angeboten haben können und
wie sie jedenfalls bis heute in der Stiftsbibliothek
zahlreich fassbar geblieben sind, aufgezeigt werden —
darüber wird das erste Kapitel berichten.

Der diese Studie schreibt, betreut seit einem
Vierteljahrhundert die Stiftsbibliothek zu StGallen; er ist
also nicht Mediziner, sondern Mediävist, nicht Arzt,
sondern Historiker. Er wird deshalb die Sprache und
die Methoden seiner Disziplin handhaben; die
fachmedizinischen Folgerungen überlässt er den Vertretern
jener Fakultät. Wenn er sich, sozusagen verpflichtet
durch das Millenarium des Kaiserbesuches, mit diesem
faszinierenden Thema befasst, geschieht es in der

Ueberzeugung, dass für geschichtliche Erkenntnisse
die beiden Wissenschaften zusammenzuarbeiten
haben, ja, dass der Historiker dem Mediziner das

geschichtliche Material zu liefern hat. Es geschieht hier
umso bereitwilliger, als Medizingeschichte zur Bil-

bibliothek sind in den folgenden, gleichfalls chronologisch
angeführten Veröffentlichungen inventarisiert: JOHANNES
Duft und Peter Meyer, Die irischen Miniaturen der
Stiftsbibliothek St.Gallen, Ölten 1953 (englisch 1954), S. 65—83;
ALFRED A. Schmid, Die Buchmalerei des XVI. Jahrhunderts
in der Schweiz, Ölten 1954, S. 144—154; SVEN STELLING-

MlCHAUD, Catalogue des manuscrits juridiques de la fin du
XIIe au XIVe siècle en Suisse, Genève 1954, S. 122 f.;
AUGUSTO BECCARIA, I codici di medicina del periodo presa-
lernitano (secoli IX, X e XI), Roma 1956, S. 364—394;
KLAUS Gamber, Codices liturgici latini antiquiores Spi-
cilegii Friburgensis subsidia, Vol. 1, 1. und 2. Halbband),
Freiburg/Schweiz 2 1968.

5



dungs- und Geistesgeschichte des Mittelalters gehört,
damit aber zum Lehrbereich, den der Verfasser seit

einem Jahrzehnt nebenberuflich an der Universität
Innsbruck betreut.

2. Begriffs- und Zeitbestimmung

Die zusammengehörenden Ausdrücke «Klostermedizin»

und «Mönchsarzt» —• auch umgekehrt verwendet

als «Mönchsmedizin» und «Klosterarzt» — sind

in der Medizingeschichte zu einigermassen feststehenden

Begriffen geworden. Sie beziehen sich auf den

abendländischen Kulturkreis im Unterschied zum
byzantinischen und zum arabischen, und sie bezeichnen

darin einen bestimmten Zeitraum.
Wenn das Jahrtausend von 500 bis 1500, das man

Mittelalter nennt, in die beiden Hälften früheres und

späteres Mittelalter aufgeteilt wird, gehört die Klostermedizin

grösstenteils zur früheren, überschreitet aber
doch die Jahrtausendmitte. Sie umfasst die Periode,

von welcher erwin h. ackerknecht3 feststellt: «Mönche

spielten eine vorherrschende Rolle in der ärztlichen

Praxis und in der Zusammenfassung medizinischer

Texte», also ausgerechnet in dem, was hier an
der Gestalt Notkers in unserm zweiten und dritten
Kapitel sowie an den Handschriften der Stiftsbibliothek

in unserm ersten Kapitel nachgewiesen werden
soll. «Die Periode der monastischen Medizin endete
offiziell mit dem Konzil von Clermont 1130, das den
Mönchen die Ausübung ärztlicher Tätigkeit untersagte,

weil sie eine zu starke Störung für das

weitabgewandte Mönchsleben bedeutete... Auch aus
einem anderen Grunde näherte sich die monastische
Periode ihrem Ende. Der Einfluss der arabischen
Wissenschaft für die abendländische Welt sollte auch
die Richtung der Medizin ändern.» 4

Damit folgte der «monastischen Medizin» die «ara-
bistische Medizin». Sie wird auch «scholastische Medizin»

genannt, was nun aber nicht mit scholastischer
Philosophie und Theologie verwechselt werden darf.
Scholastisch besagt, dass diese Medizin nicht mehr
einfach in Klöstern tradiert, sondern dass sie in eigentlichen

Schulen, nämlich an den jungen Universitäten,
doziert wurde, — gleich übrigens wie die Philosophie
und die Theologie, die deshalb nun auch scholastisch
hiessen und heissen.

3 Kurze Geschichte der Medizin, Stuttgart 1959, S. 67.
4 Ebd., S. 68 f.
5 Moderne Medizin im Spiegel der Geschichte, Stuttgart 1970,

S. 187 f.
6 Ebd., S. 188: «Eine Geschichte der Medizin, die ihre Kriterien

aus der automatisch fortschreitenden Medizin als Natur-

Für Heinrich SCHIPPERGES5 ist ebenfalls die Zeit
vom 6. bis zum 12. Jahrhundert — also dieser «riesige
Zeitraum von einem halben Jahrtausend, da man
in Europa durchwegs nur die Benediktiner als Vertreter

der Heilkunde findet» — jener «Zeitraum, den

man deshalb auch mit Recht als die Epoche der
Klostermedizin, das Zeitalter der Mönchsärzte, bezeichnet
hat». Er nennt es «die wohl eigenartigste und
sicherlich auch unbekannteste Epoche in der
Geschichte der Medizin». Noch sei man zu keinem Urteil,
das ernst zu nehmen sei, gekommen; noch habe man
die Quellen nicht untersucht, da die Forschungstendenzen6

höchst unzureichend seien.

Aus St.Gallen sollen deshalb, im Sinn eines bescheidenen

Beitrags an die Medizingeschichte, die trotz
allem nicht wenigen Namen und Fakten, die bekannt
geblieben sind, mitgeteilt werden. Sie liegen aber fast
ausschliesslich in der Zeit vor dem Jahre 1000, weshalb

im Untertitel dieser Studie der Begriff
«frühmittelalterliches St.Gallen» — das heißt: früheres
Mittelalter im Unterschied zum späteren Mittelalter —
Verwendung findet. Es ist übrigens die klassische
Periode der «Mönchsmedizin», die für karl sudhoff7
die Zeit des 5. bis 10. Jahrhunderts umfasst hat. Dass
aber in diesem Begriff noch mehr als nur ein
Zeitraum und eine Trägerschaft enthalten sind, deutet
dieser für seine Zeit führend gewesene Medizinhistoriker

im gleichen Zusammenhange an: «Dafür hat das

Christentum mit den praktischen Konsequenzen einer
erbarmenden Erlösung und der Heilung alles
Menschenleides gerade für das Objekt der Medizin, den
leidenden und kranken Menschen, in einer Weise
Ernst gemacht, die selbst über die Asklepios-Anhänger
hinausging, wie sogar der Wiederhersteller der
Asklepios-Verehrung, Kaiser Julianus, anerkannte, der den
Christen auf diesem Gebiete der Versorgung der Kranken

und Unheilbaren und anderer Elenden nachzueifern

befahl.»

3. Historische Persönlichkeiten

Im Mittelpunkt der so formulierten stift-sanktgalli-
schen Medizingeschichte steht Notker II., genannt der
Arzt. Er war Zeitgenosse des Abtes Notker und des

jüngeren Notker Labeo sowie zweier oder gar dreier
Mitmönche namens Ekkehart; der vierte Ekkehart
aber war ihr Geschichtsschreiber. Stefan sondereg-

wissenschaft nimmt, mehr also einer Heiltechnik als einer
Heilkunde, ist wenig geeignet, die historischen Methoden für
eine solche Untersuchung zu entwickeln, geschweige das

Organ eines adäquaten Verständnisses.»
7 Kurzes Handbuch der Geschichte der Medizin, Berlin 1922,

S. 157 f.

6



GER8 betont zu Recht: «Mit den Namen Notker und
Ekkehart sind überhaupt die beiden Leitnamen der
St.Galler Bildungsgeschichte vom 9- bis 11. Jahrhundert

gegeben.» Sie werden auch in diesen Blättern vielfach

auftreten, weshalb einleitend deren gegenseitige
Unterscheidung vorgenommen werde.

Dabei seien den Namen die Epitheta mitgegeben,
wodurch die sanktgallischen Mönche selber diese ihre
Mitbrüder von andern unterschieden und auch vor
andern ausgezeichnet haben: Sie wurden spontan in
das noch erhaltene Totenbuch9 eingeschrieben und
sind ebenso knappe wie klare Charakterisierungen
dieser Menschen und ihrer besonderen Stellung
geblieben. Die Geburtsjahre sind bei allen unbekannt;
die Tage und meistens auch die Jahre des Todes als
der Geburt zum ewigen Leben sind dagegen
festgehalten worden.

Von den in Urkunden und Memorialbüchern
zahlreich überlieferten Trägern des Namens Notker seien
die folgenden angeführt:

— Notker i., von den Zeitgenossen und von ihm sel¬

ber Balbulus-Stammler genannt, heute als Poeta-
Dichter gepriesen10, Schöpfer mittellateinischer
Sequenzen, gestorben am 6. April 912. Im
Totenbuch11: Obitus... et Notkeri magistri, qui se-

quentias composuit (Hinschied Notkers des Lehrers,

der Sequenzen «komponiert» hat).

—-Notker Ii., von den Zeitgenossen Medicus-Arzt
und Piperisgranum-Pfefferkorn, später auch Phy-
sicus-Arzt genannt, dazu als Dichter und Maler
bekannt geblieben, gestorben am 12. November
975. Im Totenbuch12: Obitus Notkeri benignis-
simi doctoris et medici (Hinschied Notkers, des

überaus gütigen Gelehrten und Arztes).

-— Notker der Abt, dessen Regierung die Jahre 971—
975 umfasste, ein Neffe des Arztes Notker, ge-

8 Althochdeutsch in St.Gallen, Ergebnisse und Probleme der
althochdeutschen Sprachüberlieferung in St.Gallen vom 8. bis
ins 12. Jahrhundert BS, 6. Bd.), 1970, S. 79. Dort
S. 79—112 und 182 f. ausführlich über Notker den
Deutschen, S. 119—123 und 183 über Ekkehart IV. — Ferner
sei hier verwiesen auf das von WOLFGANG STAMMLER bzw.
KARL Langosch herausgegebene Verfasserlexikon «Die
deutsche Literatur des Mittelalters » : über die Ekkeharte Bd. I
(1933) 527—541, über die Notkere Bd. V (1955) 735—792.
Vgl. auch LThK2: über die Ekkeharte Bd. III (1959) 780 f.,
über die Notkere — allerdings ohne Notker II. — Bd. VII
(1962) 1051 f.

9 Stiftsbibliothek St.Gallen: Codex 915, S. 298—353; Abschrift
in Codex 453, S. 125—204. Editionen: durch Ernst DÜmm-
ler und Hermann Wartmann in MVG XI (1869),
S. 1—124; durch H. WARTMANN in MVG XIX (1884),
S. 369-—463; durch Franz Ludwig Baumann in MGH,
Necrologia Germaniae torn. I (1888), S. 462-—487.

10 So erstmals und konsequent WOLFRAM VON DEN STEINEN,
Notker der Dichter und seine geistige Welt, Darstellungs-

storben am 15. Dezember 975, also einen Monat
nach seinem Onkel. Im Totenbuch13: Obitus Notkeri

abbatis venercmdi (Hinschied Notkers, des

verehrungswürdigen Abtes).

-—Notker in., schon zu Lebzeiten oder jedenfalls kurz
nach dem Tod Labeo-Grosslippiger und Teutoni-
cus-Deutscher genannt, althochdeutscher UeberSetzer

und Sprachschöpfer, gestorben am 29. Juni
1022. Im Totenbuch14: Obitus... Notkeri doctis-
simi atque benignissimi magistri (Hinschied Notkers,

des überaus gelehrten und gütigen Lehrers).
Sodann seien die berühmten Träger des Namens

Ekkehart, auch sie alemannischer Abstammung wie
die Notkere, voneinander unterschieden; es sind nicht
fünf, wie man bisher annahmlä, sondern vier:

— ekkehart i., genannt Decanus und somit Stellver¬

treter des Abtes, Onkel von vier Neffen im
gleichen Kloster St.Gallen (Ekkehart II. und III., Notker

III., Abt Purchart II.), mittellateinischer Dichter,

gestorben am 14. Januar 973. Im Totenbuch16:
Obitus Ekkehardi magistri (Hinschied Ekkeharts
des Lehrers).

— ekkehart Ii., genannt Palatinus-Höfling, Lehrer
am Hof des Kaisers Otto und Dompropst in Mainz,
gestorben am 23. April 990. Im Totenbuch17:
Obitus Ekkehardi magistri et presbyteri (Hinschied
Ekkeharts des Lehrers und Priesters).

— ekkehart iii., genannt Minor-Jüngerer, Kloster¬
dekan wie sein Onkel, gestorben am 21. März
eines unbekannten Jahres. Im Totenbuch18:
Obitus... et piae memoriae Ekkehardi decani
(Hinschied des in frommem Angedenken verbleibenden
Ekkehart des Dekans).

— ekkehart iv., Lieblingsschüler Notkers III., anek¬

dotenreicher Geschichtsschreiber, mittellateinischer
Dichter und althochdeutscher Glossator, gestorben

und Editionsband, Bern 1948. Dort auch kurz über die
anderen Notkere, vgl. Darstellungsband Register S. 635.

11 Codex 915, S. 313.
12 Codex 915, S. 346.
13 Codex 915, S. 352.
» Codex 915, S. 326.
15 Vgl. ELMAR Lechner, Vita Notkeri Baibuli,

Geistesgeschichtlicher Standort und historische Kritik, Ein Beitrag zur
Erforschung der mittelalterlichen Hagiographie MVG
XLVII, 1972), S. 165—170. Er weist dort endgültig nach,
daß der sogenannte Ekkehart V. oder Minimus, der im 13.
Jahrhundert die kompilatorische Vita des Notker Balbulus
verfasst haben soll, eine Erfindung ihrer Herausgeber im
16. Jahrhundert ist. Beigefügt sei, dass diese Vita weder für
Notker den Stammler noch für Notker den Arzt historischen
Quellenwert besitzt, sondern dass ihr unbekannt gebliebener
Verfasser die drei sanktgallischen Notkere zu einer einzigen
Persönlichkeit verschmolzen hat; über Notker den Arzt unter
diesem Gesichtspunkt ebd. S. 181 f.

16 Codex 915, S. 300.
17 Codex 915, S. 316. is Codex 915, S. 311.

7



am 21. Oktober um 1060. Im Totenbuch19: Obitus
Ekkehardi magistri, monachi atque presbyteri
(Hinschied Ekkeharts des Lehrers, Mönches und
Priesters).

4, Stift-sanktgallische Quellen

Dass für die soeben genannten Persönlichkeiten aus

dem 9- bis 11. Jahrhundert selbst im kurzen Ueber-

blick genügend Einzelheiten zu ihrer Unterscheidung
angeführt werden konnten, weist auf das Vorhandensein

sicherer und ergiebiger Geschichtsquellen hin.
Das trifft in und für St.Gallen bekanntlich zu. Es sind

im Hinblick auf die Namen und Fakten, die in der

folgenden Darstellung zu Wort kommen werden,
besonders diese Gruppen:

— Urkunden, die im Stiftsarchiv erhalten geblieben
sind und eine Fülle von Orten und Personen, dabei

auch alle hier aufscheinenden, als historisch
verbürgen: allein aus dem 8. bis 10. Jahrhundert sind

es 873 Originalurkunden, darunter 97 Königsund

Kaiserdiplome.20
-—• Memorialbücher, die in der Stiftsbibliothek und im

Stiftsarchiv gleichfalls original erhalten geblieben
sind und die Persönlichkeiten aus jenen frühen
Jahrhunderten unmittelbar bezeugen: neben den

Nekrologien21 sind es das Professbuch und das

Verbrüderungsbuch22.

— Annalen, die wiederum in der Stiftsbibliothek und
im Stiftsarchiv überliefert sind und geschichtliche
Ereignisse mit den Namen der beteiligten
Persönlichkeiten unmittelbar wiedergeben.23

—Heiligenviten, die in der Stiftsbibliothek und in zahl¬

reichen anderen abendländischen Bibliotheken
erhalten geblieben sind und die als Quellen sowohl
für die frühe Geschichte St.Gallens als auch wegen
ihrer Wunderberichte für die Medizingeschichte

19 Codex 915, S. 343.
20 Sie sind herausgegeben worden von HERMANN WARTMANN

in den drei ersten Bänden des Urkundenbuches der Abtei
Sanct Gallen, Zürich 1863 und 1866, St.Gallen 1882. Zur
Archivgeschichte vgl. PAUL STAERKLE, Die Rückvermerke
der altern St.Galler Urkunden MVG XLV), St.Gallen
1966.

21 Siehe hier Anmerkung 9-
22 Editionen: durch Emil Arbenz in MVG XIX (1884), S.

1—194; durch PAUL PIPER in MGH, Libri confraternitatum
Sancti Galli, Augiensis, Fabariensis (1884), S. 1-—144.

23 Editionen: durch ILDEFONS VON ArX und GEORG Heinrich
Pertz in MGH, Scriptorum torn. I (1826), S. 50—65 und
69—85; durch Carl Henking in MVG XIX (1884), S.

195—368.
24 Editionen: durch ILDEFONS VON Arx in MGH, Scriptorum

torn. II (1829), S. 1—34; durch BRUNO KRUSCH in MGH,
Scriptorum rerum Merovingicarum torn. IV (1902), S. 229—
337.

25 Editionen: durch I. VON Arx in MGH, Scriptorum torn. II

dienen können: es sind die Viten der
«Hausheiligen» Gallus24, Otmar23 und Wiborada26.

— Casus sancti Galli, d. h. die vorab in der Stiftsbiblio¬
thek erhaltene Geschichtsschreibung des Klosters
St.Gallen über den Zeitraum von rund 600 bis

1329, begonnen von Ratpert im 9. Jahrhundert,
weitergeführt von sechs Fortsetzern im 11. bis

13. Jahrhundert, abgeschlossen vom erstmals
deutsch schreibenden Christian Kuchimeister im
14. Jahrhundert.27
Für Notker den Arzt und die Medizingeschichte des

9. und 10. Jahrhunderts kommt der von Ekkehart
IV. im 11. Jahrhundert verfasste Teil dieser
einzigartigen Klostergeschichte in Betracht. Er wird hier,
unter Zugrundelegung der ältesten erhaltenen
Handschrift28, zitiert nach der zwar ungenügenden,

aber noch immer nicht ersetzten Ausgabe von
Gerold Meyer von knonau 29. Die deutsche
Wiedergabe der Berichte Ekkeharts wird hier jeweils
unter Mitberücksichtigung der gleichfalls nicht voll
genügenden gedruckten Uebersetzungen30, unmittelbar

aus dem lateinischen Text vorgenommen;
sie soll möglichst sinngetreu sein, jedoch den
Regeln der heutigen deutschen Sprache entsprechen.

— Medizingeschichtliche Handschriften, wie sie in der
sanktgallischen Stiftsbibliothek aus dem Zeitalter
der sogenannten Klostermedizin verhältnismässig
zahlreich überliefert worden sind, dazu auch die
damaligen Grundschriften geistlicher und weltlicher

Bildung überhaupt, nicht zu vergessen als
einzigartige Quelle der karolingische Klosterplan.

5. Medizingeschichtliche Literatur

Der kleinen Bibliographie raisonnée, die sich auf
unsere besondere Themastellung beziehen soll, sei ein
unmittelbar einschlägiges Heft vorangestellt:

(1829), S. 40—58; durch J. DUFT, Sankt Otmar, Die Quellen

zu seinem Leben BS, 4. Bd.), 1959.
26 Die Editionen sind genannt bei Eva IRBLICH, Die Vitae

sanctae Wiboradae, Ein Heiligen-Leben des 10. Jahrhunderts
als Zeitbild SA aus Schriften des Vereins für Geschichte
des Bodensees und seiner Umgebung, 88. Heft), St.Gallen
1970, S. 28—32.

27 Die Editionen sind genannt bei Eberhard URL, Das
mittelalterliche Geschichtswerk «Casus sancti Galli», in 109.
Neujahrsblatt, hrsg. vom Historischen Verein des Kts. St.Gallen,
St.Gallen 1969, S. 3—58.

28 Es ist Codex 615 der Stiftsbibliothek, geschrieben gegen 1200;
Ekkeharts Original besteht nicht mehr.

29 Ekkehard (IV.) Casus sancti Galli MVG XV/XVI),
St.Gallen 1877.

30 Die neueste ist jene von Hanno HelblinG: Ekkehard IV.,
Die Geschichten des Klosters St.Gallen Die Geschichtschreiber

der deutschen Vorzeit, 3. Gesamtausgabe, Bd. 102),
Köln/Graz 1958. Frühere Uebersetzungen bei E. URL (s. hier
Anmerkung 27), S. 32.

8



Tafel I — St.Magnus heilt einen Blinden

Miniatur in der lateinischen Magnus-Vita
gezeichnet vom Sanktgaller Mönch Luitherus im 12. Jahrhundert

Codex 565 der Stiftsbibliothek St.Gallen — Beschreibung S. 20 und 62



— hanno CAPREZ: Die Klostermedizin Ciba-Zeit-
schrift, Band 11, Nr. 126, S. 4637—4668, Basel

1951). Darin ist StGallen mit einigen
Handschriften, dem Klosterplan sowie den Mönchen
Otmar, Iso und Notker II. erwähnt (S. 4654 f.,
4657 f.). Eine aufschlussreiche Bibliographie zum
Thema ist beigegeben (S. 4667 f.).

Von den frühen Medizingeschichten sei hier nur
jene angeführt, deren Verfasser ihretwegen den Ehrentitel

eines «Vaters der medizinischen Geschichtsschreibung»
31 erhalten hat:

— KURT Sprengel: Versuch einer pragmatischen
Geschichte der Arzneykum.de. Von diesem fünfbändigen

Werk, das in Halle erstmals 1792—99 sowie
in dritter Auflage 1821—28 erschien, dazu auch
französisch und italienisch übersetzt wurde, kommt
der 2. Teil (3. Auflage 1823) in Betracht, darin
die «Ausübung der Arzneykunst durch die Mönche»

(S. 473-—490). Der Verfasser, Botaniker und
Mediziner sowie Professor in Halle, wirft den
Mönchen zwar vor, sie hätten «die wissenschaftliche

Bearbeitung der Medicin... aus Einfalt,
Aberglauben und Abscheu vor allem Nachdenken und
aller profanen Gelehrsamkeit» vernachlässigt.
Trotzdem gesteht er ein, dass sie es gewesen seien,
die im Abendland seit dem 6. Jahrhundert «fast
ausschliesslich die Arzneykunde, als ein Werk der
Liebe und Barmherzigkeit, als eine Pflicht ihres
religiösen Standes» ausgeübt hätten. Weil sie aber
«des Namens der Aerzte unwürdig» seien, müsse
man sie «fromme, fanatische Krankenwärter» nennen.

Interessanterweise wird unter den berühmtesten

derselben Notker II. von St.Gallen recht
positiv angeführt (S. 486 f.).

Von den Medizinhistorikern und Medizingeschichten
des 20. Jahrhunderts seien in chronologischer

Reihe die folgenden genannt:

— MAX neuburger: Geschichte der Medizin. Vom
zweibändiges Werk dieses Professors für
Medizingeschichte an der Universität Wien kommt der
I.Teil des II.Bandes, Stuttgart 1911, in Betracht,
darin «Die Medizin im frühen Mittelalter» (S. 241
bis 278). Es ist allerdings der Zeitraum, den er
gering einschätzt; aus St.Gallen wird «von einer
Wunderkur des hl. Gallus an der kranken Tochter
des Herzogs Cunzo» berichtet32 (S. 265), aber
auch über den karolingischen Klosterplan (S. 271),

31 So J. L. Pagel, der zusammen mit E. Wunschmann über
Kurt Sprengel in der Allgemeinen Deutschen Biographie,
35. Bd., Leipzig 1893, S. 296—299, geschrieben hat.

32 Es handelt sich nach den Erzählungen der von Wetti und
Walahfrid Strabo im 9. Jahrhundert verfassten Gallus-Vita
(s. hier Anmerkung 24) in Wirklichkeit um einen Exorzismus,

wodurch Fridiburga, die Tochter des Alemannen-Herzogs

über die Aerzte Iso und Notker II. (S. 272) und
über das Leprosorium St. Otmars (S. 276 Anm. 2).

— KARL sudhoff: Kurzes Handbuch der Geschichte
der Medizin 3. und 4. Auflage der 1898
erschienenen Einführung in die Geschichte der
Medizin von J. L. pagel), Berlin 1922. Der
Verfasser, Professor der Medizingeschichte an der
Universität Leipzig, betitelt sein einschlägiges Kapitel
eher positiv als «Erste Regungen zur Aneignung
des Erbes der Antike im Abendlande» (S. 154
bis 166). St.Gallen ist darin nur kurz im
Zusammenhang mit dem hiesigen Klosterplan genannt
(S. 159), die «Mönchsmedizin» (S. 157 f.) aber mit
der hier schon bei der Begriffsbestimmung zitierten

Würdigung. - Vom gleichen, in seiner Wissenschaft

führend gewesenen Forscher verlangt hier
auch der folgende Sammelband Erwähnung, wenn
er auch nicht eine systematische Medizingeschichte
ist:

— KARL sudhoff: Ausgewählte Abhandlungen. Zum
75. Geburtstage herausgegeben von henry e. si-
gerist, und zwar passenderweise in sudhoffs
Archiv für Geschichte der Medizin, 21. Band, Leipzig

1929. In einem der dortigen Aufsätze («Aus
der Geschichte des Krankenhauswesens im früheren

Mittelalter») ist der St.Galler Klosterplan
ausführlich und fachmännisch behandelt worden
(S. 187—197).

— Walter Artelt: Einführung in die Medizinhisto-
rik. Ihr Wesen, ihre Arbeitsweise und ihre
Hilfsmittel, Stuttgart 1949. Der Verfasser, Professor
für Geschichte der Medizin und Leiter des Sencken-
bergischen Institutes an der Universität Frankfurt
a. M., legt hier das bisher erste «Lehrbuch der
medizinhistorischen Methodik» vor. Für die
Medizingeschichte definiert er den «Gegenstand als
medizinisch; aber ihre Methoden sind die des Historikers

und Philologen, sind geisteswissenschaftlich»
(S. V). Wo er von der «kritischen Auswertung
der Quelle» handelt, wird — anscheinend zum
einzigen Mal — St.Gallen mit Notker II. kurz erwähnt
(S. 128); es geschieht aber zu kritisch, wie hier
noch nachzuweisen sein wird. — Als Anhang bietet
Edith heischkel, des Verfassers Gattin und selber

Professor für Medizingeschichte und Direktor
des Institutes an der Universität Mainz, den Ueber-
blick «Die Geschichte der Medizingeschichtschreibung»

(S. 202—237).33

Gunzo in Ueberlingen, vom bösen Geist befreit worden sein
soll.

33 Vgl. auch ihre Habilitationsschrift: Edith HEISCHKEL, Die
Medizingeschichtschreibung von ihren Anfängen bis zum
Beginn des 16. Jahrhunderts Abhandlungen zur
Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften, Heft 28),
Berlin 1938.

9



— PAUL Diepgen: Geschichte der Medizin. Die histo¬

rische Entwicklung der Heilkunde und des ärztlichen

Lebens. Von den drei Bänden kommt der

erste, Berlin 1949, darin der Abschnitt über «Heilkunde

im mittelalterlichen Abendland» und zwar
im frühen Mittelalter (S. 191—201) in Betracht,

wo St.Gallen nur im Zusammenhang mit dem

Klosterplan erwähnt ist (S. 200 f., 226). Der
Verfasser, damals Professor für Medizingeschichte in
Mainz, beurteilt diese Zeit bewußt positiv (S. 201):
«Jedenfalls erfährt das Niveau der Medizin im
karolingischen Zeitalter eine bedeutende Steigerung.

Eifrig um die Erhaltung der von der Antike
überlieferten Schätze bemüht, verfügen diese
Kleriker zum Teil über eine gründliche humanistische

Bildung. Sie haben manches dazu beigetragen, dass

die antike Heilkunde nicht nur rezipiert, sondern
auch ihre kommende Weiterbildung vorbereitet
wurde. Die Zeit von 400 bis 1050 ist für die
Medizin keineswegs steril geblieben.»

— ERWIN H. ACKERKNECHT: Kurze Geschichte der Me-
dizinu, Stuttgart 1959; Therapie von den Primitiven

bis zum 20. Jahrhundert55, ebd. 1970. Der
Verfasser, Professor für Medizingeschichte und
Direktor des entsprechenden Instituts an der Universität

Zürich, behandelt das Mittelalter jeweils nur
kurz: Im erstgenannten Buch (S. 67) ist er der
Ansicht, dass «die Bedeutung der monastischen Medizin»

nicht überschätzt werden dürfe, wobei gleich
ein nicht ganz zutreffender Hinweis auf die «Bibliothek

des Klosters St.Gallen» erfolgt; im andern
(S. 43 f.) wird die «lateinisch geschriebene
mittelalterliche Medizin» als eine «recht kümmerliche
Sammlung übersetzten antiken Erbes, vermischt
mit keltischen oder germanischen Elementen»
beurteilt, worauf dann aber die Klostergärten und der
St.Galler Klosterplan gewürdigt werden.

— HEINRICH SCHIPPERGES: Moderne Medizin im Spie¬

gel der Geschichte, Stuttgart 1970. Dass der
Verfasser dieses auch für den praktizierenden Arzt
geschriebenen Taschenbuches, Professor und
Direktor des Instituts für Geschichte der Medizin
an der Universität Heidelberg, die «Heilkunde im
Lateinischen Mittelalter» (S. 182—201) nicht
gering einschätzt, zeigen seine Hinweise auf die
«ungemein dynamischen Momente» jenes Zeitalters:
Entfaltung eines systematischen Spitalwesens,
Aufbruch der öffentlichen Gesundheitspflege, Entstehung

der europäischen Universität. Er versteht das

31 Aus der amerikanischen Erstausgabe, betitelt «A short History
of Medicine», übersetzt von J. WlERIES.

35 Mit einem Anhang: Geschichte der Diät.

Mittelalter nicht als «tristen Monolog des
abendländischen Geistes», sondern als «offenen Dialog
der lateinischen Kultur mit allen Kulturbereichen
der alten Welt und mit dem Orient». Zwar
verdanke man der Klostermedizin «keine technischen
Errungenschaften in der Heilkunst», dafür aber
die «Tradierung des antiken Bildungsgutes», dazu

«jene formale Zucht, die die Medizin der frühen
Universitäten begründen half» und schliesslich
«äusserst fruchtbare Ansätze zu einer christlichen
Anthropologie, die jedoch erst aus den Quellen
herauszuarbeiten wäre, wofür heute kaum Ansätze

vorliegen». St.Gallen ist nicht genannt, hätte aber
manchen typischen Beleg liefern können.

Diesen allgemeinen Medizingeschichten seien zwei
reichillustrierte Prachtwerke mit besonderer Thematik,
die zur Klostermedizin direkte Beziehungen besitzt,
beigefügt:

— rainer Schnabel: Pharmazie in Wissenschaft und
Praxis, dargestellt an der Geschichte der
Klosterapotheken Altbayerns vom Jahre 800 bis 1800,
München 1965. Der St.Galler Klosterplan ist darin
grundlegend verwertet (S. 13 ff.).

-—-Robert herrlinger: Geschichte der medizinischen
Abbildung (1. Band: Von der Antike bis um
1600), München 1967. Unter den vielen
Reproduktionen ist kein sanktgallisches Manuskript
anzutreffen. Das ist verständlich, besitzt doch die
Stiftsbibliothek zwar medizinische Texte, nicht aber
medizinische Bilder, mindestens keine sogenannten
«Lehrbilder»36, also keine direkten und bewussten
Wiedergaben medizinischer Vorgänge, sondern
höchstens —- und auch diesbezüglich nicht
zahlreich — einschlägige «Schmuckbilder», nämlich
Illustrierungen von Wunderberichten in Heiligen-
viten (besonders in Codex 602 aus der Mitte des
15. Jahrhunderts).

Nicht von einem Medizin-, sondern von einem
Architekturhistoriker wurde das gleichfalls einschlägige

und grosszügig illustrierte Heft verfasst:

— Ulrich CRAEMER; Das Hospital als Bautyp des
Mittelalters, Köln 1963. Begreiflicherweise ist der
StGaller Klosterplan als eine Art Urtyp verwertet
(S. 13 ff.).

Die Medizingeschichte widmete ihre Aufmerksamkeit
auch einzelnen Regionen. Von solchen Darstellungen

verdienen hier die folgenden als benachbarte
aufgeführt zu werden:

36 Diese Terminologie findet sich bei Erich Bethe, Buch und
Bild im Altertum, aus dem Nachlass hrsg. von ERNST
KIRSTEN, Leipzig und Wien 1945. Sie wird von R. HERRLINGER
S. 23 bewusst aufgenommen.

10



— karl BAAS: Zur Geschichte der mittelalterlichen
Heilkunst im Bodenseegebiet, in Archiv für
Kultur-Geschichte, herausgegeben von georg
steinhausen, 4. Band, Berlin 1906, S. 129—158. Der
Verfasser37, der als Arzt und Medizinhistoriker
bekannt wurde, erwähnt auch die benachbarte
Schweiz, dabei den St.Galler Klosterplan (S. 130).

— karl BAAS: Mittelalterliche Gesundheitspflege im
heutigen Baden Neujahrsblätter der Badischen
Historischen Kommission, Neue Folge 12), Heidelberg

1909. Derselbe Verfasser nennt aus St.Gal-
len das «priesterärztliche Wirken des hl. Gallus»
(S. 7), das Leprosorium St. Otmars (S. 8), das

sanktgallische Formelbuch (S. 9 f.), ferner das

Klosterplanspital (S. 8 ff.) sowie die Mönchsärzte
Iso und Notker II., der jedem Leser von Scheffels
«Ekkehard» bekannt sei (S. 10).

— Bernhard milt: Beitrag zur Kenntnis der mittel¬
alterlichen Heilkunde am Bodensee und
Oberrhein, in Vierteljahrsschrift der Naturforschenden
Gesellschaft in Zürich, Jahrgang LXXXV, 1940,
S. 263—321. In dieser gründlichen Darstellung
eines fachkundigen Medizinhistorikers werden aus
St.Gallen Gallus, Iso und Notker II. (S. 265, 268)
kurz erwähnt.

Einschlägige Untersuchungen sind auch über die
Schweiz angestellt und veröffentlicht worden; hie-

von seien hier die beiden grundlegenden, verfasst von
Aerzten in Zürich, angeführt:

— Konrad Meyer-Ahrens: Oie Aerzte und das Medi-
cinalwesen der Schweiz im Mittelalter, erschienen
1862 in dem von Rudolf virchow in Berlin
herausgegebenen Archiv für pathologische Anatomie
und Physiologie und für klinische Medicin, im
24. Band (S. 225—250 und 465—502) und im 25.
Band (S. 38—90). In der zweiten dieser drei Folgen

(S. 466 ff.) werden die sanktgallischen
Mönchsärzte Iso und Notker II. ausführlich und
zutreffend behandelt.

— Conrad brunner: Ueber Medizin und Krankenpflege

im Mittelalter in schweizerischen Landen
Veröffentlichungen der schweizerischen Ge-

37 Ueber ihn Neue Deutsche Biographie, I.Bd., Berlin 1953,
S. 478.

38 Einige kleinere Beiträge seien hier angeführt: JOSEPH MÜLLER,

Die Heilkunde einst und jetzt, Vortrag gehalten in
St.Gallen, ebd. 1891 (in diesem allgemeinen Ueberblick des

in St. Fiden/St.Gallen tätig gewesenen Arztes ist S. 13 Notker

II. erwähnt); R. G. MAEDER, St.Gallen in alter und
neuer Zeit, Pharmazie- und medizingeschichtlicher Rückblick,
in Schweizerische Apotheker-Zeitung, Bd. 71, 1933, S. 453—
459; Robert M. Alther, Streiflichter auf das alte St.Gal-

sellschaft für Geschichte der Medizin und
Naturwissenschaft, 1. Heft), Zürich 1922. In diesem
umfangreichen und sehr beachtlichen Heft, worin das

ärztliche Ethos und die vaterländische Verbundenheit

des Verfassers gleicherweise zum Ausdruck
kommen, werden die sanktgallische Klostermedizin

und die sanktgallischen Mönchsärzte erstmals
ausführlich, wenn auch nicht aus den Originalquellen

und nicht immer mit unvoreingenommenem
Verständnis gegenüber dem Mittelalter,

dargestellt. Diese dankenswerte Studie wird deshalb
in diesen Blättern mehrmals zitiert werden.

Zum Schluss dieser .Bibliographie seien
medizingeschichtliche Veröffentlichungen aus St.Gallen
genannt, selbst wenn sie den Zeitraum, der hier als
«Klostermedizin» definiert worden ist, nicht ausführlich

oder überhaupt nicht behandeln38:

— Rudolf perrola: Das öffentliche Medizinalwesen
der Stadt St.Gallen im 17. und 18. Jahrhundert

Zürcher medizingeschichtliche Abhandlungen,
9. Band), Zürich/Leipzig/Berlin 1926.

— edwin muheim: Zur Geschichte des Hebammenwesens

und der staatlichen Gebäranstalt St.Gallen
Zürcher medizingeschichtliche Abhandlungen,

17. Band), Zürich/Leipzig 1941. Darin ist Notker

II. kurz erwähnt (S. 8 f.).

— CARL WEGELIN: Geschichte des Kantonsspitals
St.Gallen, St.Gallen 1953. Darin ist St.Otmar,
wenn auch für das 9- anstatt für das 8. Jahrhundert,
kurz genannt (S. 1).

— Bernhard milt: Vadian als Arzt Vadian-Stu-
dien, 6. Band), herausgegeben von conradin
bonorand, St.Gallen 1959. Darin ist die
mittelalterliche Heilkunde St.Gallens mit einigen Namen
und Fakten gestreift (S. 29—34 passim).

— MAX feurer: Hundert Jahre Aerzteverein des Kantons

St.Gallen, St.Gallen 1962.

— PAUL staerkle: Die Leibärzte der Fiirstäbte von
St.Gallen, in Rorschacher Neujahrsblatt, 57. Jahrgang

S. 75—86 und 58. Jahrgang S. 91—106,
Rorschach 1967 und 1968. Die aufschlussreiche Studie
des mit den Quellen bestens vertrauten langjäh-

lische Apothekenwesen, ebd., Bd. 95, 1957, S. 398—402;
Carl Wegelin, Die Pest im alten St.Gallen, in St.Galler
Tagblatt, Nr. 396/398 vom 25-/26.8.1963; Johannes Duft,
Mittelalterliche Medizin-Handschriften in der Stiftsbibliothek
St.Gallen, Zum Besuch der Deutschen Gesellschaft für
Geschichte der Medizin, Naturwissenschaft und Technik am
2. Okt. 1963 in St.Gallen, in St.Galler Tagblatt, Nr. 456 vom
29.9. 1963; ders., Regula sanitatis, Medizinische
Handschriften in der Stiftsbibliothek St.Gallen, in Der Weisse

Turm, VI/5, Biberach an der Riss 1963, S. 15—18.

11



rigen Stiftsarchivars39 befasst sich nicht mit Mönchsärzten,

sondern mit Berufsärzten aus dem Laienstand

vom 13. bis zum 18. Jahrhundert.
Dieser bibliographische Ueberblick zeigte, dass die

sanktgallische Klostermedizin zwar nicht unbekannt
geblieben, dass sie aber bis heute noch nicht
zusammenhängend erforscht und dargestellt worden ist. Das
Versäumnis soll auf diesen Blättern nachgeholt werden.

6. Abkürzungen

BS — Bibliotheca Sangallensis, hrsg. von Johannes
duft, 1.—4. Band Zürich und Lindau/Konstanz
1957—1959, 5. Band Konstanz und Lindau 1961,
6. Band St.Gallen und Sigmaringen 1970.

DA Deutsches Archiv für Erforschung des Mittelalters.

Marburg/Lahn bzw. Köln und Graz 1950 ff.

39 Was PAUL STAERKLE einleitend schreibt, gilt auch für den
Verfasser der hier vorliegenden Blätter: «Nicht ohne eine
gewisse Scheu begebe ich mich auf das Feld der
Medizingeschichte. Das stammelnde A. a. a., das einst der Prophet
Jeremias seinem göttlichen Gebieter und Auftraggeber
entgegenstellte, könnte meine Befangenheit am besten illustrieren.

Was mich irgendwie aufzumuntern vermag, dürfte mit

LThK2 Lexikon für Theologie und Kirche, 2.
Auflage, hrsg. von josef höfer und karl rahner.
10 Bände und Register. Freiburg i. Br. 1957 bis

1967.

MGH Monumenta Germaniae Historica.

MVG Mitt(h)eilungen zur vaterländischen
Geschichte, hrsg. vom Historischen Verein in St.Gal¬
len bzw. des Kantons St.Gallen. St.Gallen 1862 ff.

SA Separatabzug bzw. Sonderabzug bzw. Sonderdruck.

UBSG Urkundenbuch der Abtei Sanct Gallen. 1.

und 2. Teil hrsg. von der Antiquarischen Gesellschaft

in Zürich, bearbeitet von Hermann
wartmann, Zürich 1863 und 1866. 3.—6. Teil hrsg.

vom Historischen Verein des Kantons St.Gallen,
bearbeitet von h. wartmann, placid bütler,
TRAUGOTT SCHIESS, JOSEF MÜLLER, PAUL STAERKLE,

St.Gallen 1882—1955.

der Frage verknüpft sein, ob die Brosamen, die vom Tisch
der historischen Forschung fallen und dem einen und andern
dienen können, einfach dem Nirwana überantwortet oder
vom Besen der Gleichgültigkeit hinweggerafft werden sollen.
Gerade der Medizin-Historiker ist auf möglichst viele
einzelne Nachrichten angewiesen, um zu einem allgemeinen
Urteil zu gelangen.»

Notkers Namenszug im Professbuch der Abtei St.Gallen
Dieser Eintrag, der von einem Sanktgaller Mönch namens Notker stammt, dürfte von Notker II., dem Arzt, geschrieben worden

sein. Für ihn spricht der Umstand, dass wenige Zeilen später der Martertod Wiboradas (926) eingetragen worden ist- einige
Jahre zuvor dürfte Notker der Arzt seine Profess abgelegt haben. Auf derselben Seite 16, unmittelbar über der Erwähnung' Wiboradas,

steht allerdings nochmals von anderer Hand ego notker eingeschrieben.
Auf Notker den Arzt verwies schon PAUL Piper, Libri confraternitatum Sancti Galli, Augiensis, Fabariensis, MGH Berlin 1884
S. 126. Zu dieser Professbuch-Seite ist ferner einzusehen P. ILDEFONS Herwegen, Geschichte der benediktiiiischen '

Professformel'
Beiträge zur Geschichte des alten Mönchtums und des Benediktinerordens, Heft 3/II), Münster i. W 1912 S 33 f Die Seite

ist wiedergegeben bei PAUL M. KRIEG, Das Professbuch der Abtei St.Gallen (Stifts-Archiv Cod. Class. 1. Cist B 3 B 56)
Phototypische Wiedergabe mit Einführung und einem Anhang Codices liturgici e Vaticanis praesertim delecti phototvpice express!)
Augsburg 1931, Tafel XVI, dazu dort S. 17—19.

12



ERSTES KAPITEL

Klostermedizin in St.Gallen

Im Elend, das die Völkerwanderung über das weite
Abendland ausschüttete, in Seuchen und Hungersnöten1,

welche ganze Länder veröden Hessen, in
den Kriegen, welche wie Wellen über die Jahrhunderte

hinbrausten, in der «sozialen und geistigen
Problematik eines Grossreiches»2, wie es das karo-
lingische Imperium gewesen ist, überhaupt in den
«Miseriae»3 sowohl der Grossen als auch der Kleinen

waren die Klöster die Heilsstätten und die
Heilstätten. Sie verkündeten das religiöse Heil — die Heiligung

— und spendeten damit die seelische Kraft zum
Ueberleben. Sie bemühten sich aber auch um das
irdische, leibliche Heil — die Heilung — und vermittelten
dadurch mindestens Hoffnung und Linderung. Von
dieser jedenfalls heilsamen, wenn vielleicht auch
wegen beschränkter Hilfsmittel oft nicht wirklich
heilenden Funktion der mittelalterlichen Klostermedizin
sind die Medizingeschichten selbst bei kritischer
Einschätzung oder gar Abschätzung der Mönchsärzte
allgemein überzeugt; der hier vorausgegangene
Literaturüberblick hat es ungewollt nachgewiesen.

Wie sich das Kloster St.Gallen im früheren Mittelalter

— vorläufig noch ohne den direkten Einfluss
Notkers des Arztes —• daran beteiligt und betätigt hat,
sei jetzt anhand der schriftlichen Zeugnisse dargelegt.
Sie lassen die monastischen und zugleich die medizinischen

Grundlagen, bei den letztern sowohl die praktischen

als auch die theoretischen, sichtbar werden, wie
der junge Notker sie in seiner klösterlichen
Wahlheimat angetroffen und studiert, dann aber selber
benutzt und wohl auch vermehrt hat. Ihre Bedeutung

ist überlokal, ja typisch für die abendländischen Klöster

vor der und um die Jahrtausendwende.

i. Regel St. Benedikts

Am Anfang auch dieser klösterlichen Betätigung steht
das Buch, das für alle und alles die Regel bot: die
Regula sancti Benedicti. Von ihren Handschriften4,
die nach jener der Bibel die zahlreichsten des gesamten

altchristlichen Schrifttums sind, liegen die beiden
grundlegenden ausgerechnet in der Stiftsbibliothek zu
St.Gallen: Es ist einerseits der Codex 914, der als der
beste Textzeuge unter allen erhaltenen gilt (denn
sowohl der Autograph Benedikts, der angeblich um das

Jahr 529 niedergeschrieben worden sein soll, als auch
das nach 787 hergestellte Normalexemplar für Karl
den Grossen sind verloren; das St.Galler Exemplar ist
dessen indirekte Abschrift, die nach 817 wohl in
St.Gallen selber und nicht —- wie man meistens noch
annimmt — in Aachen für die Reichenau angefertigt
worden ist); andererseits ist es der Codex 916, der
zwischen den lateinischen Textzeilen bereits die
althochdeutsche Interlinearversion aufweist5 (er ist
gleichfalls im frühen 9. Jahrhundert—'wiederum nicht
auf der Reichenau, sondern in St.Gallen—geschrieben
worden).

Diese für das Kloster St.Gallen seit dem Jahr 747
bis zu seiner Aufhebung 1805 verbindlich gewesene
Benediktus-Regel6 bietet zwar keine fachmedizini-

1 Vgl. beispielsweise FRITZ CURSCHMANN, Hungersnöte im
Mittelalter, Ein Beitrag zur deutschen Wirtschaftsgeschichte
des 8. bis 13. Jahrhunderts Leipziger Studien aus dem
Gebiete der Geschichte, Bd. VI, Heft 1), Leipzig 1900.

2 So lautet der Untertitel des Zugegebenermassen etwas tendenziösen

Buches von HEINRICH FICHTENAU: Das karolingische
Imperium, Zürich 1949-

3 Die Formulierung ist entnommen dem Buch von LOTHAR
BORNSCHEUER: Miseriae Regum, Untersuchungen zum Krisen-

und Todesgedanken in den herrschaftstheologischen
Vorstellungen der ottonisch-salischen Zeit Arbeiten zur
Frühmittelalterforschung, Schriftenreihe des Instituts für
Frühmittelalterforschung der Universität Münster, Bd. 4), Münster

i. W. 1968.
4 Sie sind genannt und beschrieben in der Edition von RUDOLF

HanslïK: Benedicti Regula Corpus scriptorum ecclesiasti-
corum latinorum, vol. LXXV), Wien 1960. Ueber die «Text-

gek:hichte der Benediktinerregel» auch PHILIBERT SCHMITZ
O. S. B., Geschichte des Benediktinerordens, 1. Bd., übertragen
und hrsg. von LUDWIG RÄBER O. S. B., Einsiedeln/Zürich
1947, S. 350—358. Kurze gute Zusammenfassung bei BASILIUS

STEIDLE O. S. B., Die Benediktusregel lateinisch-deutsch,
Beuron 1963, S. 38—45; nach dieser aufgrund des St.Galler
Codex 914 hergestellten Ausgabe erfolgen unsere Zitate.

5 Hierüber grundlegend STEFAN SONDEREGGER, Althochdeutsch
in St.Gallen {— BS, 6. Bd.), St.Gallen und Sigmaringen 1970,
S. 64—69 und 180 f. Conrad Brunner, Ueber Medizin
und Krankenpflege im Mittelalter in schweizerischen Landen,
Zürich 1922, S. 24 ff., schrieb in längst überholter Weise von
«Keros Benediktinerregel» und zitierte daraus nur das Kapitel
36.

6 Ueber die Einführung der Regel durch Karlmann in St.Gal¬
len J. DUFT, St.Otmar, Die Quellen zu seinem Leben BS,
4. Bd.), 1959, S. 42 f., 73 f.

13



sehen und überhaupt keine wissenschaftlichen

Anregungen. Trotzdem wurde sie zur Grundlage der
Heilstätigkeit auch in dieser Beziehung, und zwar insbesondere

wegen ihres 36. Kapitels: De infirmis fratribus —•

Von den kranken Brüdern. Es verlangt hier wörtliche
Wiedergabe7:

«Um die Kranken muss man vor allem und über
alles besorgt sein; man diene ihnen demnach wirklich
so wie dem Chrisms. Er hat ja gesagt: Ich war krank,
und. ihr habt mich besucht; und Was ihr einem dieser

Geringsten getan habt, habt ihr mir getan. Aber die
Kranken selbst mögen auch bedenken, dass man
ihnen Gott zu Ehren dient, und ihre Brüder, die ihnen
dienen, nicht durch ihre allzu grossen Ansprüche
betrüben. Doch sind solche (Kranke) in Geduld zu
ertragen, weil man an ihnen einen reicheren Lohn
erwirbt. Es sei also eine Hauptsorge für den Abt, dass

sie in keiner Weise unter Vernachlässigung zu leiden
haben. Für die kranken Brüder sei ein eigener Raum
bestimmt und ein gottesfürchtiger, gewissenhafter und
besorgter Wärter. Man biete den Kranken Bäder an,
sooft deren Benützung ihnen zuträglich ist; den
Gesunden und vor allem den Jüngeren aber erlaube man
sie seltener. Doch auch den Genuss von Fleischspeisen

erlaube man den ganz schwachen Kranken zur
Kräftigung; sobald es ihnen aber wieder besser geht,
sollen sich alle in gewohnter Weise des Fleisches
enthalten. Es sei also eine Hauptsorge des Abts, dass die
Kranken von dem Cellerar oder Wärter nicht
vernachlässigt werden; und auf ihn fällt alles zurück,
was die Brüder verschulden.»

Wie milde und weise die Regel Benedikts im
Gegensatz zu anderen Mönchsregeln8 gesinnt ist,
beweist auch das gleich anschliessende, inhaltlich
verwandte, kurze 37. Kapitel: De senibus vel infantibus
—Von den Greisen und Kindern. Es lautet9: «Obwohl
das menschliche Empfinden von selbst zum
Mitgefühl für diese Altersstufen, nämlich der Greise und
der Kinder, neigt, soll doch auch die Regel mit ihrem
Ansehen für sie sorgen. Auf ihre Schwächlichkeit
ist immer Rücksicht zu nehmen, und für ihre Nahrung

gelte in keiner Weise die Strenge der Regel;
sondern man nehme gütige Rücksicht auf sie und lasse

sie schon vor der festgesetzten Zeit essen.»
In diesen geistigen Zusammenhang gehört ferner,

was am Schluss des 48. Kapitels steht: De opera ma-
nuum cotidiana —Von der täglichen Handarbeit. Dort
heisst es10: «Kranke oder schwächliche Brüder sollen

7 In der Ausgabe von B. STEIDLE (s. hier Anmerkung 4)
S. 136 ff.; die Bibelzitate, die hier kursiv wiedergegeben werden,

sind dort nachgewiesen.
8 «Vergleicht man die Regel des hl. Kolumban mit der des

hl. Benedikt, so muss man dieser den Vorrang zuerkennen.
Zunächst besitzt die Benediktinerregel den Vorteil grösserer
Mässigung.. Benedikt lässt gegen die Kranken und
Altersschwachen liebevolle Rücksicht walten, erlaubt ihnen den

eine solche Arbeit oder Beschäftigung bekommen,
dass sie nicht untätig sind, aber auch nicht durch
Ueberbürdung in der Arbeit niedergedrückt oder gar
zur Flucht veranlasst werden. Der Abt muss auf ihre
Schwäche Rücksicht nehmen.»

Während sich diese drei Kapitel auf die innerklösterliche

Gemeinschaft beziehen, handelt das 53.
Kapitel über die Fremden: De hospitibus suseipiendis
—Von der Aufnahme der Gäste. Weil dabei ausdrücklich

an Arme und Pilger gedacht ist, weil also das

Kloster ein Asyl für Bedürftige sein soll, möge auch
dieses Kapitel auszugsweise angeführt werden11:

«Alle Gäste, die kommen, sollen wie Chrisms

aufgenommen werden; denn er wird einmal sagen: Ich
war Gast, und ihr habt mich aufgenommen. Und allen
erweise man die ihnen gebührende Ehre, besonders
den Glaubensgenossen und Pilgern. Sobald nun ein
Gast gemeldet ist, sollen ihm der Obere und Brüder
mit aller schuldigen Liebe entgegengehen. Zuerst sollen

sie gemeinsam beten und dann durch den Friedens-
kuss miteinander in Gemeinschaft treten... Man lese

dem Gast zur Erbauung aus dem göttlichen Gesetz

vor und erweise ihm dann jegliche Aufmerksamkeit.
Das tasten breche der Obere des Gastes wegen, ausser

es handle sich um einen besonderen Fasttag...
Der Abt reiche den Gästen Wasser zur Händewaschung.

Die Fusswaschung nehme aber sowohl der
Abt wie die ganze Klostergemeinde an allen Gästen

vor Ganz besonders gewissenhafte Sorge zeige man
bei der Aufnahme von Armen und Pilgern, weil in
ihnen Christus im wahrsten Sinn aufgenommen wird;
denn das gebieterische Auftreten der Reichen
erzwingt sich die Ehrerbietung ja von selbst. Abt und
Gäste sollen eine eigene Küche haben, damit die
Gäste, die zu unbestimmten Zeiten unerwartet kommen

und dem Kloster nie fehlen, die Brüder nicht
stören... Ferner werde die Gastwohnung einem Bruder

anvertraut, dessen Seele voll Gottesfurcht ist. Dort
sollen Betten in genügender Zahl gerichtet sein...»

Solche Anordnungen bis in kleine Einzelheiten
verraten eine der Gottesliebe entspringende Menschenliebe.

Sie wurde die Grundlage für Heilung und Heiligung

an Leib und Seele. Trotzdem lassen sich in der
Regel St.Benedikts Begriffe wie «Klostermedizin»
oder «Mönchsarzt» im Sinn der hier einleitend
definierten Terminologie nicht nachweisen. Immerhin
wird das Wort Medicus im 27. und im 28. Kapitel

Genuss von Fleischspeisen und mildert ihnen gegenüber auch
sonst die Strenge der Regel; in Kolumbans Regel ist nirgends
die Rede von einer Lockerung der Disziplin.» So JOHANN
JOSEPH LAUX, Der hl. Kolumban, sein Leben und seine
Schriften, Freiburg i. Br. 1919, S. 71.

9 Bei Steidle S. 160 f.
10 Bei Steidle S. 138 f.
11 Bei Steidle S. 164 ff.

14



verwendet12, wo der Abt angewiesen wird, sich
gegenüber fehlbaren Brüdern wie ein weiser Arzt zu
benehmen, da nach den Worten des Evangelisten
nicht die Gesunden, sondern die Kranken des Arztes
bedürften. Interessanterweise wird dann das Vorgehen
gegen Unverbesserliche, das von Mahnungen bis zum
Ausschluss gehen kann, mit der fortschreitenden
Behandlung des Arztes verglichen, wobei die
entsprechenden Fachausdrücke Verwendung finden: vorerst
Umschläge bzw. Linderungsmittel (fomenta), hernach
Salben (unguenta) und Arzneien (medicamina),
schliesslich aber Brennen (ustio) und Amputieren (mit
Hilfe des ferrum abscisionis).

Es waren der Wortlaut und noch mehr der Geist
der Benediktus-Regel, die bewirkten, dass in den sich
im ganzen Abendland ausbreitenden Klöstern die

Tugenden der christlichen Nächstenliebe nicht nur
nach innen, sondern auch nach aussen gepflegt
wurden13: Mildtätigkeit und Freigebigkeit, Gastfreundschaft

und Krankenpflege. Für solche Zwecke wurden

sogar eigene Bauten errichtet: Spitäler und Xeno-
dochien. St.Gallen bietet Beispiele für die derartige
Erfüllung der Regel nach ihrem Wortlaut und ihrem
Geist.

2. Krankenpflege St.Otmars

An erster Stelle verlangt Otmar, der in den Jahren
719—759 der eigentliche Gründer und Vorsteher des

Klosters am Ort der früheren Gallus-Zelle war,
genannt zu werden. Die Vita sancti Otmariu, die historisch

einwandfrei gesichert ist, schildert im 2. Kapitel

mit nüchternen Worten seinen Lebenswandel, der
durch Einfachheit und Enthaltsamkeit, durch Demut
und Armut, dazu auch durch Barmherzigkeit und
Freigebigkeit bestimmt war. Ueber seine soziale Tätigkeit

wird wörtlich berichtet:
«Ueberdies bewegte ihn eine solche Besorgnis für

die Armen, dass er bestrebt war, ihre Pflege eher
persönlich als durch andere auszuüben. In jenem Werk
der Barmherzigkeit, das Almosen heisst, kam ihm
tatsächlich kaum ein zweiter gleich. Er errichtete nämlich
für die Aufnahme der Aussätzigen, die sich von den
Mitmenschen trennen und abgesondert leben mussten,
ein kleines Spital nicht weit weg vom Kloster, jedoch

12 Bei Steidle S. 124 ff.
13 Hierüber beispielsweise, wenn stets auch mit ungerechtfertigter

Verschweigung sanktgallischer Beispiele, PHILIBERT
SCHMITZ O. S. B., Geschichte des Benediktinerordens, 2. Bd.,
übertragen und hrsg. von LUDWIG Räber O. S. B., Einsiedeln/
Zürich 1948, S. 37—52.

14 Vgl. J. Duft, St.Otmar, Die Quellen zu seinem Leben BS,

ausserhalb jener Wohnstätten, in welchen die anderen
Armen aufgenommen wurden. Und er schenkte ihnen
auf jede nur mögliche Weise seine persönliche Pflege
so eifrig, dass er das Kloster selbst in nächtlichen Stunden

öfters verliess, um für ihre Krankheit mit einer
bewundernswerten Hingabe an Aufopferung zu
sorgen. Er wusch ihnen beispielsweise die Köpfe und
die Füsse, säuberte eigenhändig ihre eitrigen Wunden
und verschaffte ihnen die notwendige Kost, wobei er
im Geist stets jenes Urteil erwog, das der gerechte
Richter den Barmherzigen vorbehalten wird, wenn
er sagt: Was ihr einem dieser meiner geringsten Brüder

getan habt, habt ihr mir getan. Deshalb geschah
ës, dass er, hochverehrt von allen, die ihn kannten,
meistens nur der Armenvater (pater pauperum)
genannt wurde.»

Der Bezug zu den vorhin mitgeteilten Kapiteln der
Benediktus-Regel ist offensichtlich: Das Motiv ist
Dienst am Christus, der sich in den Kranken und
Armen offenbart; für sie ist deshalb selbstlos und
zudem in je eigenen Räumen zu sorgen; der Abt wird
damit persönlich vor Gott und Menschen behaftet.

Die Verfasser der Otmars-Vita um 830, nämlich
Diakon Gozbert in St.Gallen und Abt Walahfrid
Strabo auf der Reichenau, waren selbstverständlich
Mönche benediktinischer Observanz; sie dachten also
bei dieser ihrer Schilderung zweifellos an die
Bestimmungen ihrer Regel. Trotzdem muss es sich um
Tatsachen gehandelt haben, ist doch die Erzählung
mindestens im Bericht über die beiden Aufnahmestätten
sehr konkret: Die Leser konnten damals —• sieben

Jahrzehnte nach Otmars Tod -— die Wahrheit an Ort
und Stelle konstatieren, und noch im 16. Jahrhundert
schrieb St.Gallens Bürgermeister und Stadtarzt Vadian
von dem bis damals erhalten gebliebenen «spital Sant
Othmars».15 Der Name des ersten Spitalgründers
blieb hier also während Jahrhunderten mit dieser
Institution verbunden.

Für die Medizingeschichte ist der frühe und sichere
Hinweis auf zwei voneinander getrennte Unterkünfte
bemerkenswert: Otmar unterhielt demnach beim Kloster

Wohnstätten (mansiones) für die Armen, also
eine Herberge; überdies baute er ausserhalb des Klosters

ein kleines Spital (hospitiolum), das ausdrücklich
der Aufnahme der Aussätzigen (ad suscipiendos lepro-
sos), die der menschlichen Gesellschaft wegen der

Ansteckungsgefahr fernbleiben mussten, vorbehalten
war. Dieses Leprosorium, «die erste wohlbewiesene

4. Bd.), S. 10—14; ebd. S. 26 ff. das 2. Kapitel lateinisch
und deutsch.

15 Vgl. J. DUFT, St.Otmar in Kult und Kunst, St.Gallen 1966,
5. 54 f. (bzw. 105. Neujahrsblatt, St.Gallen 1965, S. 52 f.). —
KURT Buchmann erinnert in seinem kleinen Ueberblick
«Vorbeugen, Helfen und Heilen im alten St.Gallen» (SA aus
St.Galler Tagblatt 1953, Nr. 438—448) S. 9 ebenfalls daran.

15



Anstalt dieser Art auf schweizerischem Boden»16,
und sein Gründer St.Otmar, der den Aussätzigen «mit
eigener Hand ihre purulenten Wunden»17 behandelte,

verdienen das Ansehen, das ihnen von der
Medizingeschichte 18 geschenkt wird.

3. Hospiz für irische Pilger

Vorausgeschickt sei die Unterscheidung, die kein
geringerer als karl sudhoff 19 in die
Medizingeschichte eingeführt hat: «Es muss bei dieser ganzen
Frage weit schärfer, als bisher gemeiniglich geschehen,
auseinandergehalten werden, was wirkliche Krankenhäuser

gewesen sind, also Baulichkeiten irgendwelcher
Art, in welchen kranke Menschen zur Pflege und

zur Wiederherstellung ihrer Gesundheit Aufnahme
fanden, und was nur als Unterkunfts- und
Versorgungshaus für Unglückliche, Bedürftige, Leidende
aller Art und zum Unterschlupf für Reisende gedacht
war und den eigentlichen Krankenpflege- und
Heilzweck entweder gar nicht ausdrücklich ins Auge
nahm oder doch nur ganz nebenher ihm zu dienen

Bestimmung trug.»
In diesem letztern Sinn ist die soeben genannte

Armenherberge St.Otmars im 8. Jahrhundert als
«Unterkunfts- und Versorgungshaus» aufzufassen, während

stets auch nach Vorschrift der Regel ein «Unterschlupf

für Reisende», also ein Hospiz, zu unterhalten
war. Ohne jetzt schon auf die Idealanlage des karo-
lingischen Klosterplanes einzugehen, sei ein real
bezeugtes Beispiel des 9- Jahrhunderts gestreift: das Hospiz

für irische Pilger auf dem vorarlbergischen
Viktorsberg. 20

Stets reisten irische Peregrini auf den Spuren ihres
Landsmannes Gallus nach St.Gallen. Einer von ihnen,

16 So Friedrich Bühler, Der Aussatz in der Schweiz, Medi-
cinisch-historische Studie, 1. Abt., Zürich 1902, S. 17; vgl.
dort S. 16—19.

17 So CONRAD Brunner, Ueber Medizin und Krankenpflege
im Mittelalter in schweizerischen Landen Veröffentlichungen

der schweizerischen Gesellschaft für Geschichte der
Medizin und der Naturwissenschaften, l.Heft), Zürich 1922,
S. 14; vgl. dort S. 91.

18 Vgl. beispielsweise RUDOLF VlRCHOW, Zur Geschichte des

Aussatzes und der Spitäler, besonders in Deutschland, SA aus
dem von ihm herausgegebenen Archiv für pathologische
Anatomie und Physiologie und für klinische Medicin, Berlin
1859; ALOYS LÜTOLF, Die Leprosen und ihre Verpflegung
in Lucern und der Umgegend, in Der Geschichtsfreund, 16.
Bd., Einsiedeln I860, S. 187—247 (S. 190); ARNOLD NÜ-
SCHELER, Die Siechenhäuser in der Schweiz, in Archiv für
Schweizerische Geschichte, 15. Bd., Zürich 1866, S. 182—215
(S. 183, 203); Karl Sudhoff, Aus der Geschichte des
Krankenhauswesens im früheren Mittelalter in Morgenland
und Abendland, in Sudhoffs Archiv für Geschichte der
Medizin, 21. Bd., Leipzig 1929, S. 164—203 (S. 201).

der schwerkrank war und deshalb von seinen Gefährten

zurückgelassen wurde, erlebte an dessen Grab
sogar seine wunderbare Heilung; es geschah anscheinend

um das Jahr 830, wie die Vita sancti Gatti von
Walahfrid zu berichten weiss.21 Nicht immer war
aber das Verhältnis zwischen den Gästen, die anmas-
send sein konnten, und den mehr oder weniger geduldigen

Gastgebern so freundlich. Die Abtei St.Gallen
mochte deshalb dankbar zugegriffen haben, als Kaiser
Karl III. ihr durch zwei noch heute erhaltene Urkunden22

in den Jahren 882 und 885 den an der Rheintaler

Römerstrasse gelegenen Viktorsberg mit
benachbarten Gütern schenkte, damit sie dort in Zukunft
stets zwölf Pilger verpflegen könnte. Es dürften vorab

oder gar ausschliesslich Iren gewesen sein,
wiewohl diese Bestimmung nicht in den Uebergabedoku-
menten steht. Sie kann aber erschlossen werden aus
der Bemerkung, jener Berg werde von einem Irenkon-
vent bewohnt. Einer jener damaligen Bewohner blieb
durch die Zeugnisse Ratperts und Ekkeharts IV.
namentlich bekannt: Eusebius23, ein mit der Abtei
St.Gallen in Verbindung gestandener Rekluse, auf
dessen Bitte die Schenkung vollzogen wurde; er starb
nachweislich am 31. Januar 884.

Wie dieser Zufluchtsort ausgestattet war, wie lange
er seine Aufgabe erfüllte, ob er nur ein «Unterschlupf
für Reisende» mit oder ohne medizinische Betreuung
war oder aber ob er eine eigentliche klösterliche
Niederlassung darstellte, ist unbekannt. Es handelte sich

jedenfalls um ein historisch einwandfrei bezeugtes und
datiertes Beispiel der damals nicht seltenen hospitalia
bzw. hospitalitia Scottorum24, also der Iren-Hospize
auf dem Kontinent. Irische Wandermönche waren
aber auch Verbreiter medizinischer Kenntnisse, nannte

doch ein anderer irischer Rekluse — Dungal in St-
Denis — die Medizin geradezu die den sieben Freien

19 Ebd., S. 164.
20 Die Quellen sind genannt bei JOHANNES Duft und PETER

Meyer, Die irischen Miniaturen der Stiftsbibliothek St.Gal¬
len, Ölten 1953, S. 33 f.; über Iren in St.Gallen im 9.—12.
Jahrhundert ebd. S. 29—33.

21 Quellen ebd., S. 30 f.
22 UBSG II, S. 232 f. und 247 f.
23 Vgl. Viktor Wratzfeld, Eusebius vom Viktorsberg,

Geschichte — Legende — Kult, Ein Beitrag zur Geschichte der
Heiligen Vorarlbergs, Diss. Innsbruck 1972 (die Drucklegung
steht bevor).

24 Vgl. Louis Gougaud, Christianity in Celtic Lands, London
1932, S. 177—180; ders., Sur les routes de Rome et sur le
Rhin avec les «peregrini» insulaires, in Revue d'histoire
ecclésiastique, t. 29, Louvain 1933, S. 253—271. — Zur
heiligen Zwölfzahl der auf dem Viktorsberg aufzunehmenden
Pilger sei als Parallele angeführt das vom hl. Bischof Konrad

I. in Konstanz 968 gegründete Spital zur Aufnahme von
zwölf Armen. Vgl. beispielsweise KARL Baas in Neujahrsblätter

der Bad. Hist. Kommission, N. F. 12, Heidelberg 1909,
S. 14.



Ah AH

^4 ffanfaz v«A ($L$ /w£»*A

c^vatt Jbr &ß^^4&-ß4u~

(S»nà Vi&f jppfar&h-&t <V0- Jti
&&H tmd Ah&r liHot \+ff
Ann |î^ Avé4~lâste
3^«J M'âiri ,yn Ali jjur
^hi *51» A«f

iSemaassmi
rzz^P*"

FS
I

4
•1

:'J

<w? ài^omin iü a{,&
Iwr -W*h wva rf- %cn&

fV* *«f*' *2^ *vvM^ ±*fîâ*ut- /«J At-4VÎJ»
fplfm,^- àt» 1^-io^Z ttd

rî^tiiP n»«3 Alf -tttul^ vit*«

itd-w? 5»(t" A> cvpÄA^, Ai

-1*1 P h*dw&
a

,C

SW &
'

* .*" '"y

77z/e/ ZZ —• Ei» blinder Krüppel erfleht am Gallus-Grab Heilung

Miniatur in der deutschen Gallus-Vita
geschrieben und gezeichnet 1452 in St.Gallen

Codex 602 der Stiftsbibliothek St.Gallen — Beschreibung S. 17 f. und 62



Künsten gleichberechtigte achte Disziplin.25 Das mit
der Abtei St.Gallen verbundene Hospiz auf dem
Viktorsberg könnte somit in einem gewissen Mass neben
der praktischen auch der theoretischen Medizin
gedient haben.

4. Krankengeschichten in Heiligen-Viten

Zwar schrieb ein dem Mittelalter nicht freundlich
gesinnter Medizinhistoriker26 vor anderthalb Jahrhunderten,

was noch heute die gültige Meinung zu sein

scheint: «Wer die Wunderkuren alle, die im Mittelalter

an den Gräbern der Märtyrer und durch Hülfe
ihrer Reliquien von den Mönchen verrichtet wurden,
aufzeichnen wollte, der würde ein weitläufiges, aber

gewiss unnützes Werk unternehmen.» Zu den
«Wunderkuren» sei gleich bemerkt: Sie waren in manchem
nur ein Nachwirken der von der Medizingeschichte
verehrten Antike, beispielsweise im Heilschlaf, und sie

boten dem gequälten Menschen durch starken Glauben,

tröstliches Vertrauen und seelisches Erlebnis an
einer geheiligten Stätte jedenfalls eine gewisse
Heilung und den notwendigen Lebensmut. Doch abgesehen

von den «Wunderkuren», das «Werk» ihrer
«Aufzeichnung» wäre keineswegs «unnütz», denn es

vermöchte der Medizingeschichte aus einem von
ihr bisher als dunkel empfundenen, quellenarmen
Zeitraum direkte Kenntnisse zu vermitteln: Man
könnte durch die oft realistisch abgefassten
Schilderungen die häufigsten Krankheiten, man könnte
zugleich auch gewisse zu ihrer Heilung erfolglos oder

erfolgreich unternommenen ärztlichen Praktiken kennen

lernen.
Aus den hier bereits genannten «Biographien» der

drei im Mittelalter verehrten Sanktgaller Hausheiligen

sei deshalb der anscheinend erstmalige Versuch

unternommen, stichwortartig die darin überlieferten
Krankheiten zusammenzustellen. Sie finden sich fast
ausschliesslich in deren zweitem Teil, nämlich jeweils
in den Berichten über die an den Heiligen-Gräbern
geschehenen Gebetserhörungen.

A. In der Gallus-Vita

Sie berichtet über den Gründer der Einsiedlerzelle zu
St.Gallen: Nach ihrer Auffassung war er ein irischer

25 Erwähnt bei HANNO CAPREZ, Die Klostermedizin, in Ciba-
Zeitschrift, Bd. 11, Basel 1951, S.4653.

26 KURT Sprengel, Versuch einer pragmatischen Geschichte
der Arzneykunde, II. Theil, Halle 3 1823, S. 475.

27 Herausgegeben von Bruno Krusch in MGH, Script, rer.
Merov. IV, S. 251—256 (Vita Galli vetustissima), S. 256—
280 (Vita Galli auctore Wettino), S. 280—337 (Vita Galli
auctore Walahfrido).— Eine nicht ganz vollständige, veraltete

Wandermönch, der um das Jahr 610 im Gefolge des

heiligen Columban an den Bodensee kam, um 612 in
Bregenz am Fieber erkrankte und deshalb seinem
Meister nicht weiterhin folgen konnte, sich hernach in
die Einöde an der Steinach zurückzog, dort eine
Gemeinschaft begründete und gegen 650 in Arbon
anlässlich seiner letzten Predigt im Alter von 95 Jahren
wiederum am Fieber erkrankte und starb. Fieber
(febris) scheint ein Sammelbegriff für akute Krankheiten

gewesen zu sein; Gallus blieb übrigens Patron
der Fieberkranken bis in das späte 19. Jahrhundert
hinein.

Das für unsere Frage in Betracht kommende
«Wunderbuch» als Anhang der eigentlichen Vita
sancti Galli liegt wie diese selber in dreifacher Fassung
vor: in der fragmentarischen Vetustissima, die
mindestens auf das Jahr 771 zurückgeht, dazu in den
Ueberarbeitungen durch die Reichenauer Mönche
Wetti zwischen 816—824 und Walahfrid Strabo um
833/834.27 Ihre Berichte betreffen nun die folgenden

Kranken und Krankheiten bzw. die folgenden
wunderbaren Heilungen:

In der Vetustissima: Kap. 5 — einen Gichtbrüchigen

(paraliticus) namens Maurus in Arbon, der so

zusammengekrümmt war, dass er nicht mehr selber

gehen konnte; er wurde durch die Kleider des soeben

verstorbenen Heiligen geheilt. Kap. 10 — einen an
völliger Entkräftung (valido languore) Erkrankten
namens Willimar aus der Berchtoldsbar; er wurde dank
eines Geschenks geheilt.

In der Fassung des Wetti (neben den soeben

mitgeteilten Berichten): Kap. 33 —• alle, die an
Zahnschmerzen (dentium dolores) litten oder Augenkranke
(lippes) waren, ferner die Tauben (surdi) und mit
anderen Krankheiten Behafteten; sie wurden durch
Auflegung des Wachses wundertätiger Kerzen geheilt.
Kap. 35—Erchanold, der Schänder des Gallus-Grabes,
wurde dagegen bestraft, indem er Haare, Haut und

Nägel verlor (capillos et cutem ungulasque).
In der Fassung des Walahfrid (neben den bereits

mitgeteilten Berichten): Kap. II 12 — Viktor von
Churrätien wurde durch einen Sturz vom Pferd am
Raub des wundertätigen Gallus-Leibes gehindert. Kap.
II 13 — ein durch langes Siechtum blind und taub
gewordener Gichtbrüchiger, der in einem Karren an das

Grab des Heiligen gebracht worden war, erlebte dort
nach nächtlichem Schlaf die Heilung. Kap. II 17 —
Bischof Sidonius von Konstanz, der den Abt Otmar ver¬

deutsche Uebersetzung besorgte AUGUST POTTHAST in Die
Geschichtschreiber der deutschen Vorzeit, VIII. Jahrhundert,
1. Bd., Berlin 1857; 2. Auflage von WILHELM WATTENBACH

Leipzig 1888. —• Eine frühere Uebertragung, die stets auch
die Wunder bewußt miteinbezog, stammt von Heinrich
MURER: Helvetia sancta, Das ist Schweytzerisch oder Eyd-
gnössisch Heyligenbuch, 1. Auflage Luzern 1648, S. 93—108,
bzw. 2. Auflage St.Gallen 1750, S. 80—94.

17



folgt hatte, wurde am Gallus-Grab mit einer tödlichen
Kolik bestraft (de cloaca corporis spiritum exhalavit)?&
Kap. II 26 — ein vom Blitz zum Krüppel Geschlagener

(violentia fulminis ictus) wurde teils in Rom,
teils nach nächtlichem Schlaf am Gallus-Grab geheilt.
Kap. II 27 — ein Taubstummer (surdus et mutus)
wurde dort geheilt, nachdem aus Mund und Ohren
Blutströme geflossen waren. Kap. II 29 — eine Nonne
aus dem Bistum Konstanz, deren Arme verkrampft
waren (brachia contorta), wurde geheilt. Kap. II 31 —
ein an allen Gliedern gelähmter Krüppel (debilis
membris omnibus contractus) wurde in der Gallus-
Krypta unter starken Schmerzen geheilt. Kap. II 32 —-
ein reicher Alemanne, der während Jahresfrist am
Ekel (fastidio) vor Speisen gelitten hatte, wurde durch

gesegnetes Brot davon befreit. Kap. II 36 — ein sankt-

gallischer Mönchsarzt (frater quidam eiusdem
congregations medicinali scienùa non ignobiliter instructus),
der sich selber durch falsche Anwendung des Aderlasses

in Todesgefahr gebracht hatte, wurde durch die

Behandlung der Wunde mit Oel aus der in der Gallus-
Krypta brennenden Lampe gerettet. Kap. II 37 — ein

von Geburt auf blindes Mädchen {caeca), von der
Mutter ins Kloster getragen, wurde sehend. Kap. II 38

— ein Klosterschüler, dessen eine ganze Seite eitrige
Geschwüre aufwies {ulcéra saniem emittentia), wurde
nach Versagen aller Heilmittel mit einem Gemisch

von Staub des Gallus-Sarkophages und Oel der dortigen

Lampe erfolgreich behandelt. Kap. II 39 — die
dürren und verkrümmten Hände {manus aridae et
curvatae) eines Mädchens wurden belebt. Kap. II 41 —
ein Stummer {mutus) erhielt die Stimme. Kap. II 42
•—• einen an allen Gliedern gelähmten Knaben {membris

omnibus contractum) traf man geheilt an. Kap.
II 43 — ein an Lähmung {paralisi) leidendes Mädchen

erlangte die Kraft zu stehen. Kap. II 44 —
eine durch Staub und Spreu erblindete Magd erhielt
das Augenlicht zurück. Kap. II 46 — ein hergereister
Ire, der von vielfacher Seuche {multiplici peste)
besessen war, erlangte am Sarkophag seines
Landsmanns Gallus die Heilung.

An das fallende Weh mag gedacht werden, wo
zweimal anschaulich berichtet wird von teuflischer
Besessenheit29, die Gallus zu heilen vermocht habe:
die eine zu seinen Lebzeiten an Fridiburga, der Tochter
des Herzogs Gunzo in Ueberlingen, die andere nach

28 Der realistische, ja rachsüchtig anmutende Bericht über diese
Krankheit ist lateinisch und deutsch wiedergegeben bei
J. Duft, St.Otmar (s. hier Anmerkung 6), S. 46—49 und 79,
sowie bei J. DUFT, St.Otmar in Kult und Kunst (s. hier
Anmerkung 15), S. 51 f.

28 Bei Walahfrid im 1. Buch Kap. 15 f., im 2. Buch Kap. 23.
30 Bei Walahfrid im 2. Buch Kap. 1 und 3.
31 Ueber «St.Otmar in Volksglaube und Volksfrömmigkeit»

ausführlich J. DUFT, St.Otmar in Kult und Kunst (s. hier
Anmerkung 15), S. 50—60.

32 Hierüber J. DUFT, St.Otmar, Die Quellen zu seinem Leben

seinem Tod an einem Mädchen vornehmer Eltern. Es

geschah aber nicht durch medizinische Mittel, sondern
durch die Anwendung des beschwörenden, bannenden

Exorzismus. Um Geisteskrankheiten als Rache
des Heiligen handelte es sich zweimal, wo von Schändern

des Gallus-Grabes erzählt wird.30

B. In der Otmar-Vita

Sie berichtet über den eigentlichen Gründer der Abtei
am Ort der zerfallenen Gallus-Zelle: Der Alemanne
Otmar errichtete sie um das Jahr 719; er sorgte
sodann sowohl für zahlreiche Mönche als auch für
Arme und Kranke im Volk; er starb 759 im Alter von
70 Jahren, aufgezehrt von Arbeit und Enttäuschung,
als Opfer der Reichspolitik auf der Rheininsel Werd.
Seine ausdrücklich erwähnte Spitalgründung erhielt
seinen Namen, wie hier schon berichtet worden ist,
in Verbindung mit dem sanktgallischen Spital lebendig.

Er galt und gilt deshalb auch als Patron für Kranke

überhaupt, insbesondere für schwangere Mütter
und an Auszehrung leidende Kinder.31

Für die Medizingeschichte fallen ausserdem, gleich
wie bei St.Gallus, die «Wunder» in Betracht. Sie sind
in zwei Quellen32 zu finden: vorerst in den Kapiteln
10—15 der Vita sancti Otmari, die vom Diakon Goz-
bert in St.Gallen um 830 verfaßt und von Walahfrid
Strabo auf der Reichenau zwischen 834—838
überarbeitet worden ist; sodann in der Relatio de sancto
Otmaro, auch Relatio de miraculis genannt, die der
Sanktgaller Mönch Iso — er wird später auch noch als
Arzt angeführt werden müssen — als Augenzeuge nach
Otmars Kanonisation von 864 und nach seiner Translation

von 867 niedergeschrieben hat.33 In diesen
beiden Quellen sind die folgenden Kranken und
Krankheiten geschildert:

In der Vita: Kap. 10 — ein Taubstummer {surdus
et mutus) legte die beiden Wachstafeln, mit denen er
zur Erbettelung des Lebensunterhaltes jeweils
klapperte, auf das Grab des Heiligen, fiel in tiefen Schlaf
und erwachte geheilt. Kap. 12 — ein Dachdecker,
der auf der Otmarskirche einstürzte, erlangte wieder
Atem {halitum resumens) und erhob sich schließlich
unverletzt. Kap. 13 — ein auf den Händen kriechender

Lahmer {contractus) führte einen Blinden {caecus),
die beide im sanktgallischen Armenhospiz {hospitium

(s. hier Anmerkung 6), S. 9—20; ebd. S. 84—90 über die
Editionen und Uebersetzungen. Unsere Kapitelnumerierung
hält sich an die Ausgaben von I. VON Arx in MGH Script. II
S. 41—54 und von G. Meyer von Knonau in MVG S.

94—139. Ihr folgt auch die (unvollständige) Uebersetzung
von A. POTTHAST bzw. W. WATTENBACH (s. hier Anmerkung

27). — Wiederum ist auch auf H. MURER zu
verweisen (s. hier Anmerkung 27): 1. Auflage S. 125—131,
2. Auflage S. 108—114.

33 Ueber diese Kanonisation und Translation J. Duft, St.Otmar
in Kult und Kunst (s. hier Anmerkung 15), S. 14 ff.



pauperum) übernachteten, zum Sarkophag, wo sie

nachts die Heilung erlangten. Kap. 15 — ein Kleriker,
dessen Finger so verbogen waren (contortis digitis),
dass die Nägel bis auf die Knochen der Handflächen
drangen und stinkende Eiterwunden bewirkten, erlebte

am Grab unter starkem Schmerz die Grädung
derselben.

Im Buch des Iso: Kap. 10 — ein Jüngling aus dem

Elsass, der magenkrank war, m. a. W. der jegliche
Nahrung unter Blutspucken wieder hergeben musste
(cum admixtione sanguinis evomuit), wurde am
Otmarsfest mit gesegnetem Brot geheilt. Kap. 11 —• ein
linksseitig gelähmter Bettler aus Gallien wurde von
St.Otmar im Traum nach St.Gallen gewiesen, ansonsten

ihm der Fuss amputiert würde (pedem eius sese

abscissurum esse). Kap. 12 — ein Stummer (mutus) aus
der Nachbarschaft fiel am Sarkophag zu Boden, worauf

ihm Blut aus dem Munde floss und er vor Schrek-
ken die Sprache fand. Kap. 13 — einen Knaben aus
Orléans, der an den Gelenken fast aller Glieder lahm
und verkrüppelt war (omnibus paene membrorum
juncturis contractum atque conglobatum), fuhr sein
Vater auf einem kleinen Schiebkarren nach Rom und
schliesslich nach St.Gallen, wo er im Jahr 864 unter
Schmerzen Heilung fand. Kap. 15 — anlässlich der
Translation der Otmars-Reliquien 867 erhielt ein
Stummer (mutus) aus dem Aargau in tiefer seelischer

Bewegung die Sprache. Kap. 17 — ein Knecht, dessen

Fuss bei der Arbeit so verwundet worden war, dass er
in Geschwulst (in tumorem) überging und schliesslich

wegen Verkrampfung der Venen (venarum contr

actione) eine Krücke nötig machte, wurde am Grab
des Heiligen geheilt. Kap. 18 — einer mit verkürztem
und verkrüppeltem Schienbein (tibia) wurde dort unter

einem Schall wie von zerbrechendem Holz geheilt.
Kap. 19 — eine Nonne aus Basel, die seit vier Jahren
des Augenlichtes beraubt war (utrisque luminibus
orbata), erlangte dort an Pfingsten Erhörung ihres
Gebetes.

C. In der Wiborada-Vita

Diese dritte hagiographische Quelle aus dem sankt-

gallischen Mittelalter berichtet über die Frau, die in
den Jahren 912—916 Einsiedlerin im nahen St.Geor-

gen und 916—926 Inklusin im nahen St.Mangen war,
wo sie, nachdem sie den Einfall der Ungarn vorausgesagt

hatte, unter deren Beilen als Martyrin ihres
Gelübdes verblutete. Als man ihren durch Askese
abgezehrten Leichnam zur Bestattung bereitete, stellte man

34 Die Vitae sanctae Wiboradae, Ein Heiligen-Leben des 10.

Jahrhunderts als Zeitbild SA aus Schriften des Vereins
für Geschichte des Bodensees und seiner Umgebung, 88. Heft),
St.Gallen 1970. Von den dort genannten Ausgaben folgen wir
hier für die lateinische Wiedergabe der medizingeschicht-

fest, dass die verdorrten Knochen kaum noch durch
Haut und Sehnen zusammenhingen (ossa arida vix
tenui cute et nervis cohaerentid)\ dagegen sahen die
durch langjährige Kälte verstümmelten Füsse eher
wieder heil aus, während ein Arm und ein Bein, die
schon zu Lebzeiten gichtisch oder rheumatisch
verkrümmt waren, so blieben (brachio et crure curvatis).
Weil Wiborada, zwar gleich wie Otmar, jedoch im
Unterschied zum fieberkranken Gallus, nicht an einer
Krankheit starb, blieb sie ohne ein besonderes Kran-
ken-Patronat.

Diese und weitere medizingeschichtlich bemerkenswerten

Einzelheiten sind der zweifachen Vita sanctae
Wiboradae zu entnehmen, deren erste Fassung
teilweise in das 10. Jahrhundert (auf Ekkehart I.) und
teilweise in die erste Hälfte des 11. Jahrhunderts (auf
Hartmann), deren zweite Fassung sodann in das letzte
Viertel jenes Jahrhunderts zurückgehen. In der
folgenden Uebersicht sind beide gemeinsam berücksichtigt,

wie es nun die Darstellung von eva irblich34
ermöglicht. Kranke und Krankheiten sind demnach
in den folgenden (dort so numerierten) Kapiteln
genannt:

In den eigentlichen Viten: Kap. 8 — Wiborada
pflegte in der Jugend Kranke und Krüppel (aegrotos
ac debiles). Kap. 12 — sie heilte durch das
Kreuzzeichen einen von vielen bösen Geistern Besessenen.

Kap. 31 und 33 — sie heilte das Mädchen Rachild
vom hitzigen Fieber (frigoretico morbo). Kap. 43 —
zwischen ihrem Tod und ihrer Bestattung erlangte
ein Kaufmann aus Zürich, der schwer augenleidend
war (oculorum dolore graviter laborabat), durch
Auflegung von Mauerstaub und Martyrerblut — ihr Blut
war an die Zellenwand gespritzt — das Augenlicht
wieder.

In den angeschlossenen Wunderberichten: Kap. 5

—• Wiborada heilte nach ihrem Tod einem Mann das

Geschwür am Kopf (tumorem capitis). Kap. 6 —- sie

rief die wiederum tödlich erkrankte Reklusin Rachild,
die trotz dem Beistand von Notker dem Arzt
während drei Tagen bewusstlos war, ins Leben zurück.

Kap. 7 — ein Klosterschüler Ulrich, der vor Auszehrung

gänzlich abgemagert war und an ihrem Grab

in heilsamen Schlaf verfiel, lebte durch Brot und

Fisch von seiten Rachilds wieder auf. Kap. 9 — Ra-

childs gänzlich ermattete Schwester im Frickgau
erholte sich durch Wiboradas Vision in heilendem
Schlaf. Kap. 10 — der Priester Eggibert, der an
Augenschmerzen litt (doloribus oculorum) und vergeblich
Medizin anwandte (adhibita medicina), wurde durch

lieh bemerkenswerten Ausdrücke jener der Bollandisten: Atta
Sanctorum, Maji torn. I, Antwerpen 1680, S. 284—308. —
Deutsche Uebersetzung findet sich wiederum bei H. MURER

(s. hier Anmerkung 27): 1. Auflage S. 213—-225, 2. Auflage
S. 191—204.



Gelübde und Schlummer an ihrem Grab geheilt.
Kap. 11 — Frau Reginsinda, die von Kopfschmerz
(capitis dolore) geheilt worden war, verfiel wegen
Vernachlässigung ihres Gelübdes vorübergehend
neuerdings diesem Leiden. Kap. 12 —• der Dekan Ekke-
hart I. versprach zum Dank für erfolgte Heilung von
Gicht oder Rheumatismus (gutta infestante et totum
corpus contrahente), die Biographie der Heiligen zu
schreiben. Als Gewährsleute kämen die vielen in
Betracht, die durch sie geheilt worden seien, nämlich
von Fieber (fricoretici) oder von Krankheiten des

Kopfes (capitis aegritudine) und von Schmerzen an
Zähnen, Ohren, Augen, Händen, Füssen und allen
Gliedern (dentium dolore, aurium, oculorum, ma-
nuum, pedum omniumque membrorum). Kap. 13 —
ein Fieberkranker und ein Zahnleidender wurden
geheilt. Kap. 14 — ein zahnleidendes Kind mit einem
allseits aufschwellenden Kopf (capite ex omni parte
tumescente) wurde geheilt, wobei ihm einige Tropfen
Blut aus dem Munde flössen. Kap. 15 — die schweren
Brandwunden der Magd Kebeni wurden durch Berührung

mit Wiboradas Stab und Gewand geheilt,
weshalb sie Christus dankte: «Du hast die Schmerzen
meiner Verbrennung mit dem Heilmittel deiner Gnade

vertrieben (dolores meae ustionis medicamento
gratiae tuae fugasti).»

D. Zusammenfassung

Solche und andere Krankengeschichten, wie sie in
Verbindung mit den Wunderberichten in den
Heiligenlegenden zahlreich vorkommen, beeinflussten das

Denken und Sehnen während Jahrhunderten. Sie gingen

auch in die darstellende Kunst über. Davon zeugen

in der Sanktgaller Stiftsbibliothek die kolorierten
Federzeichnungen, mit welchen die deutsche Ueber-

tragung dieser drei lokalen Vitae Sanctorum und auch

jener des heiligen Magnus geschmückt worden ist:
es sind nicht weniger als 142 volkstümliche Miniaturen

im Codex 602 aus der Mitte des 15. Jahrhunderts,
gezeichnet von unbekannten Händen. Sie begleiten
allerdings nicht nur die Heilungsszenen, sondern auch
und zuerst die Lebensgeschichten der Patrone.35 (Siehe
hier Tafeln II und III.)

35 Hierüber beispielsweise J. Duft, St.Otmar in Kult und Kunst
(s. hier Anmerkung 15), S. 65 f., sowie E. IRBLICH (s. hier
Anmerkung 34), S. 20—23.

36 Vgl. J. DUFT, Der Bodensee in Sanktgaller Handschriften,
Texte und Miniaturen aus der Stiftsbibliothek St.Gallen

BS, 3. Bd.), 21960, S. 33 ff-, 46 ff., 82, 85 f., Tafel II.
Neuestens auch Gebhard Spahr, Der heilige Magnus,
Leben—Legende—Verehrung, Kempten/Allgäu 1970, S. 29—
32, 64, 97 f., 124.

37 A. a. O., S. 76 f.
38 Damit sei nochmals an die abschätzige Bemerkung von Kurt

SPRENGEL (s. hier Anmerkung 26), der stellvertretend für
andere Medizinhistoriker zitiert worden ist, erinnert. Noch-

Aus früherer Zeit, nämlich aus der ersten Hälfte
des 12. Jahrhunderts und wahrscheinlich von der
Hand des sanktgallischen Mönches und Schreibers
Luitherus, stammt die Miniatur, die im Codex 5 65
den heiligen Magnus zeigt, wie er in Bregenz am
Ufer des Bodensees einen Blinden heilt.36 (Siehe
hier Tafel I.) Sie ist die bildliche Wiedergabe
des Vorgangs, der in der Vita sancti Magni mit
Anklängen an das Evangelium so geschildert ist: «Magnus

bestrich die Augen des Blinden mit seinem Speichel;

sogleich brach ein Strom von Blut heraus, und
sie wurden geöffnet.»

Diese Episode passt zu den hier mitgeteilten. Sie

fügt sich sogar bestens ein in die Zusammenfassung,
die EVA IRBLICH37 für St.Wiborada gegeben hat,
die aber überhaupt diesen—wenn auch sehr gekürzten
— Blick in medizingeschichtlich bemerkenswerte
«Wunderkuren»38 aus dem 8. bis 12. Jahrhundert
abschliessen kann:

«Die Krankenheilungen... gehören in die Typik
der Hagiographie. Mögen die Hagiographen gelegentlich

selbst aus materiellen Rücksichten für die eigene
Kirche die Zahl solcher Heilungen übertrieben haben,
die Not der kranken Menschheit war vorhanden und
erhoffte sich Hilfe von den Heiligen. Da dem Mittelalter

Pflegehäuser und medizinische Mittel mangelten,

war der Heilige und war das Heiligengrab eine
Zuflucht der Kranken. Die Viten schildern immer
wieder die Heilung derselben Gebrechen, wodurch sie

ein Bild der verbreitetsten Krankheiten des Mittelalters

vermitteln. Im Vordergrund standen Heilungen

von Blinden, d. h. von Augenleidenden, sodann

Heilungen von Gelähmten, Gichtbrüchigen, Krüppeln,

Stammen und Magenleidenden. In der Not rief
man Schutzheilige an, und man stellte sich schliesslich

einen Katalog solcher Sonderpatrone für einzelne
Krankheiten auf. An ihren Attributen blieben sie bis
heute erkennbar.»

5. Geburt durch Kaiserschnitt

Im Anschluss an die Krankengeschichten in den
Heiligenlegenden sei an jenen Bericht aus St.Gallen er-

mals sei auch auf Parallelen zur Antike hingewiesen, damit
aber auf OTTO WEINREICH, Antike Heilungswunder,
Untersuchungen zum Wunderglauben der Griechen und Römer

Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten, VIII.
Bd. 1. Heft), Giessen 1909. Darin werden wunderbare
Heilungen in drei Arten — durch Handauflegung, durch Träume,
durch Bilder — behandelt; ferner wird unterschieden
zwischen Heilwunder und Strafwunder; schließlich wird die
schon damals vorhanden gewesene Topik der Wundererzählung

aufgezeigt, und zwar vierfach: Versagen ärztlicher Kunst,
Plötzlichkeit des Wunders, Paradoxon desselben, Häufigkeit
desselben.

20



innert, der nicht als legendär gilt, sondern als tatsächlicher

chirurgischer Eingriff anerkannt wird und
deshalb Eingang in die Medizingeschichte39 gefunden
hat: Es handelt sich um die Vornahme des sogenannten

Kaiserschnittes, also der Sectio caesarea, genauer
gesagt des Schnittes an der toten Mutter, also der
Sectio in mortua.

Dieser Schnitt war allerdings nicht eine
mittelalterliche oder gar sanktgallische Erfindung, schreibt
doch PAUL jung40, er lasse sich in die Zeit der

altdeutschen Mythen zurückverfolgen, er werde von
Veda und Talmud sowie bei Plinius erwähnt; ferner
habe die dem Numa Pompilius zugeschriebene, also

vorchristliche Lex regia bereits verboten, eine verstorbene

Schwangere zu begraben, ehe ihr die Leibesfrucht

herausgeschnitten worden sei, wodurch die

allfällige Vernichtung eines Lebewesens verhindert werden

sollte. Mit Recht wird beigefügt, dass die christliche

Kirche im Hinblick auf die Taufe stets derselben

Auffassung war und solche Bestimmungen ur-
gierte, was kirchenrechtliche und liturgische
Vorschriften bezeugen. «Es war naheliegend, dass die

Kirche im Mittelalter diese Operation lebhaft
befürwortete, um wenn immer möglich das vielleicht noch
lebende Kind der sterbenden oder verstorbenen

Schwangeren dem Gnadenmittel der Taufe zuzuführen.»

Ein Beispiel, das wegen der Schilderung der näheren

Umstände Beachtung gefunden hat, ist durch
Ekkehart IV. in den Casus sancti Galli41 überliefert
worden. Es betrifft den nachmaligen Abt des Klosters

St.Gallen, Purchart (Burkard) I., den Sohn des Grafen

Ulrich V. in Buchhorn und seiner Gattin Wendilgart.
Die Eltern, die sich nach dreijähriger Trennung —
Ulrich war in ungarische Gefangenschaft geraten —
wieder gefunden hatten, versprachen, ihren allfälligen
Sohn «dem heiligen Gallus», d. h. dem Kloster St.Gal¬

len als Mönch zu weihen. Dieser Sohn kam wirklich
zur Welt, und zwar nach Ekkehart auf die folgende
Weise:

«Als sich im Verlauf der Zeit die Geburt näherte,

geriet die Schwangere in Gefahr und schied vierzehn

Tage vor der Niederkunft dahin. Das Kind wurde

39 Von der hier einleitend angeführten medizingeschichtlichen
Literatur kommen beispielsweise die folgenden Verfasser in
Betracht: KURT SPRENGEL II S. 489, MAX NEUBURGER II/l
S. 258 f., Conrad Brunner S. 85 ff., Edwin Muheim S. 8 f.

Auch Werke allgemeingeschichtlichen Inhalts verweisen
darauf, beispielsweise CHRISTOPH FRIEDRICH STALIN, Wirtem-
bergische Geschichte, 1. Theil, Stuttgart und Tübingen 1841,
S. 615.

40 Zur Geschichte der Sectio in mortua in der Schweiz, in
Schweizerische Medizinische Wochenschrift, 71. Jg., 1941,

Nr. 43 Sondernummer für Prof. Dr. Alfred Labhardt),
S. 205—210. — Dr. med. Paul JUNG (1874—1955) war
langjähriger Chefarzt der Frauenklinik des Kantonsspitals
St.Gallen.

herausgeschnitten und in das Fett eines frisch
ausgenommenen Schweines eingewickelt, wo es eine
Haut erhalten sollte. Weil es sich schon bald als
gutbeschaffen erwies, wurde es getauft und Purchart

genannt. Der Vater brachte es schliesslich von der
Brust der Amme weg nach St.Gallen, wie er es mit
der Mutter gelobt hatte; er legte es auf den Altar des

Heiligen und vergabte es ihm zusammen mit
Grundstücken in Höchst und mit Zehnten, wobei er die
Mutter tief beweinte. Der Knabe, der sehr schön war,
wurde im Kloster rücksichtsvoll erzogen. Die Brüder

pflegten ihn nämlich den Ungeborenen zu nennen.
Weil er vor der Zeit geboren worden war, stach ihn
nicht einmal eine Fliege, ohne dass er heftig blutete,
und deshalb sparte der Lehrer auch die Ruten an
ihm.42 Zum Mann herangewachsen, liebte er, da er
schwach am Fleisch war, die ihm eingeborenen geistigen

Kräfte, und er beherrschte mit reifem Geist den

unreifen Leib.»
Wann dieser «Ungeborene» (ingenitus) zum Licht

der Welt gebracht worden war, ist nicht überliefert,
wohl aber seine Abtszeit, welche die Jahre 958—971
umfasst hat. Weil er in jungen Jahren zum Abt
gewählt worden und damals «klein und zart» war, mag
seine Geburt vielleicht dreissig Jahre zuvor geschehen
sein. An der Tatsache dieser Geburt durch Kaiserschnitt

und an der «damals offenbar üblichen Art der

Aufzucht vorzeitig geborener oder lebensschwacher

Kinder» 43 ist nicht zu zweifeln. Ekkehart IV., der

bald nach dem Tod dieses 975 verstorbenen Abtes

in das Kloster eintrat und wenige Jahrzehnte später
seine Geschichten niederschrieb, hätte weder eine

Veranlassung noch auch nur eine Möglichkeit zur
Verfälschung gehabt. Bemerkenswert ist überdies die

Tatsache, dass er den «Ungeborenen» nicht nach

altem mythischem Vorbild zu einem Helden oder mindestens

zu einer geheimnisvollen, sagenhaften Gestalt

erhöhte, sondern ihn als kleinen, zarten, gütigen, sogar
allzu freigebigen Abt schilderte.

Ein sehr ähnliches, beinahe gleichzeitiges Beispiel
ist aus derselben Bodenseegegend überliefert: Es

betrifft Bischof Gebhard II. von Konstanz, den Heiligen,
geboren 949 als Sohn des Grafen Ulrich VI. von

41 Kap. 82—87, besonders Kap. 85, in MVG XV/XVI S. 303 ff.
Der medizinisch wichtigste Satz lautet: Infant exoisus et

arvinae porci recens erutae, ubi incatesceret, involutus, bonae

indolis cum in brevi apparuisset, baptizatur et Purchardus

nommatur.
42 Zu dieser Uebersetzung vgl. HANS F. Haefele,

Untersuchungen zu Ekkehards IV. Casus Sancti Galli, in DA 18,

1962, S. 144.
43 So P. JUNG (s. hier Anmerkung 40), S. 207; ebd. S. 208 ff.

über «die historische Glaubwürdigkeit» sowohl dieses Berichtes

als auch jenes zur Geburt des Bischofs Gebhard.

21



Bregenz, gestorben 995.44 Ueber ihn erzählt die
allerdings erst im 12. Jahrhundert verfasste Vita45: «Als
die Mutter ihn im Schosse trug und in tödliche Krankheit

verfiel, verriet sie in letzten Zügen ihren
Mitmenschen, dass sie ein lebendes Kind im Schosse trage.

Sie bat, man möge nach dem Aushauchen ihrer
Seele den Leib aufschneiden, das Kindlein
herausnehmen, in eine warme Fettmasse einwickeln und es

sehr vorsichtig für die göttliche Vorsehung aufheben,

was dann auch wunschgemäss geschah.» Aehnlich
berichtet die vom gleichen Verfasser geschriebene
Chronik des durch Bischof Gebhard gestifteten Klosters

Petershausen46, er sei aus dem Schoss seiner
verstorbenen Mutter Diepirga herausgeschnitten und bis

zur Zeit seiner eigentlichen Geburt •— seiner selbständigen

Lebensfähigkeit — in schützende Hüllen
gewickelt worden. St.Gebhard wird deshalb von
werdenden Müttern, mindestens in seiner Heimat
Vorarlberg, bis heute um leichte und glückliche
Entbindungen angerufen.47

6. Mönche als Aerzte

Die Persönlichkeit, welcher der Beiname Medicus

geradezu als Typisierung mitgegeben worden ist, war
jener zweite Notker, dessen medizingeschichtiicher
Umkreis in diesem Kapitel aufgezeigt wird. Dass er
nicht der einzige Mönchsarzt war, soll nun anhand
der eher zufälligen, damit aber wahrhaftigen Berichte

angedeutet werden.

A. Mehrjache Bezeugungen

Ein eigentlicher, wenn auch namenlos bezeugter
Mönchsarzt war jener in Walahfrids Gallus-Vita48

genannte und hier bei den «Krankengeschichten in
Heiligen-Viten» bereits angeführte Bruder, der sich

in Todesgefahr gebracht hatte dadurch, dass er an

44 Ueber ihn beispielsweise die von ARNULF BENZER
herausgegebene Festschrift «Bewahren und Bewähren» zur Tausendjahrfeier,

Bregenz 1949, S. 26, 32.
45 Herausgegeben von WILHELM WATTENBACH in MGH,

Scriptorum t. X, 1852, S. 582—594. Der medizinisch
wichtigste Satz (Kap. 1, ebd. S. 585) lautet: Mater.. .rogat, ut
anima exhalata ventrem sibi incidant, infantulum tollant,
calido arvinae globo mvolvant Deique providentiae cautissime
custodiant.

46 Casus monasterii Petrishusensis, lateinisch und deutsch
herausgegeben von OTTO Feger in Schwäbische Chroniken der
Stauferzeit, 3. Bd., Lindau/Konstanz 1956, S. 46 f. (I 6):
Gebehardus ex defunctae matris Diepirgae utero excisus et
quisbusdam fomentis obvolutus est usque ad tempus nativita-
tis.

47 Vgl. A. M. Zimmermann in LThK2 IV (I960) 555.

sich selber den Aderlass falsch angewandt hatte: Er
ruhte sich nämlich nachher nicht aus, sondern begab
sich unvorsichtigerweise gleich wieder an harte Arbeit;
deshalb schwollen der Arm, dessen Vene er verwundet

hatte, und schliesslich der ganze Körper auf; nachdem

ihn ein Greis —- wohl der heilige Gallus persönlich

— in einer nächtlichen Vision auf das Gel der

Lampe, die in der Krypta vor dessen Altar brannte,
hingewiesen hatte, liess er in der Morgenfrühe die
Wundstelle damit salben und erreichte den Rückgang

der Geschwulst und schliesslich die Wiederherstellung

der Gesundheit.
Dem Hagiographen ging es bei dieser Erzählung

ausschliesslich um die Heilkraft des Heiligen, die dem
ärztlichen Wissen und Können der Menschen
überlegen sei. Für die Medizingeschichte lieferte er aber

ungewollt die selbstverständlich anmutende — wenn
auch bis heute anscheinend noch nicht wahrgenommene

— Bezeugung eines sanktgallischen Mönchsarztes

aus der Zeit vor 833. Er war frater quidam eius-

dem congregationis medicinali scientia non ignobiliter
instructus, also ein gewisser Bruder derselben Gemeinschaft,

der in medizinischer Wissenschaft nicht gering
(d. h. sehr gut) ausgebildet war.

Neben diesem namenlosen Arzt sind zwei andere

mit ihren Namen, jedoch ohne nähere Umstände,
bekannt geblieben. Sie stehen im Totenbuch49: am
10. Mai Kerolt {Obitus... et Kerolti medici monachi

atque presbyteri — Hinschied des Kerolt, des Arztes,
Mönches und Priesters), am 18. November Wolfhari
0Obitus... et Vuolfharii medici — Hinschied des

Wolfhari, des Arztes). Die Jahre ihres Todes sind

unbekannt; aus den Schriften der Einträge lässt sich

einzig erschliessen, dass Kerolt nach und Wolfhari
vor 956 gestorben sind.50 Keroltus dürfte identisch

gewesen sein mit jenem «sterbenden Lehrer» Geral-
dus, der hier bei Notker II. anzuführen sein wird.
Beigefügt sei, dass die Bezeichnung medicus auch bei
drei Namen im Reichenauer Verbrüderungsbuch51
festzustellen ist; sie lauten Geilo, Teilo und Sigipreth.

48 Kap. II 36: MGH Script, rer. Merov. IV, S. 333.
42 Codex 915, S. 317 und 347; hrsg. in MVG XI, S. 41, 48,105.
50 CONRAD Brunner (s. hier Anmerkung 17) ist in solchen

Mitteilungen, die er aus der gedruckten Literatur fleissig
zusammengestellt hat, ungenau, so S. 56 bezüglich dieser beiden
Todesjahre oder S. 57 bezüglich des hier bei Notker Balbulus
zu nennenden Formelbuches.

51 In der von PAUL Piper in MGH besorgten Ausgabe (Libri
confraternitatum, 1884) auf den Seiten 162 (Spalte 30, 4),
267 (Spalte 395, 6), 269 (Spalte 401, 6). Darauf hat
anscheinend als erster KARL Baas hingewiesen: Mittelalterliche
Gesundheitspflege im heutigen Baden Neujahrsblätter der
Badischen Historischen Kommission, N. F. 12), Heidelberg
1909, S. 12; kürzer schon früher: Zur Geschichte der
mittelalterlichen Heilkunst im Bodenseegebiet, in Archiv für
Kultur-Geschichte, 4. Bd., Berlin 1906, S. 132 f.

22



Von den in St.Gallen später bezeugten Aerzten
dürfte keiner mehr ein eigentlicher Mönchsarzt gewesen

sein. Zwar war der magister Walther physicus
nach einem Eintrag im Totenbuch des 13. Jahrhunderts

presbyter52; für ihn gilt aber wie für die seit
damals überlieferten Leibärzte der Fürstäbte53, was
Bernhard milt54 richtig formuliert hat: «Als dann
das Kloster als Fürstabtei in die Reichs-Lehenshierar-
chie eingegliedert und damit die soziale Struktur
desselben verändert wurde, stammten seine Aerzte nicht
mehr aus den Reihen seiner Konvenmalen, so wenig
als seine Krankenpfleger, Schulmeister und Seelsorger.»

Mönchsärzte waren Erscheinungen des früheren,

nicht mehr des späteren Mittelalters.55

B. Iso in St.Gallen und. Montier

Diese letztere Erkenntnis bewahrheitet sich an Iso56,
einem der bekanntesten Mönche in der Hochblüte
der Abtei St.Gallen, geboren um 830 im Thurgau,
gestorben 871 in Moutier-Grandval (Münster-Gran-
felden). Der als Urkundenschreiber 852—868
eigenhändig bezeugte Iso begründete als Lehrer der inneren
und hernach als"" Vorsteher der äusseren Klosterschule
den wissenschaftlichen Ruhm St.Gallens. Seine Schüler

waren das Dreigestirn Ratpert, Tuotilo und Notker
Balbulus sowie der nachmalige Abt-Bischof Salomo

III. Iso wurde, angeblich durch den späteren
Burgunderkönig Rudolf!., in die Abtei Moutier im Jura
erbeten, wo er gleichfalls als Lehrer wirkte.57
Regelmässig besuchte er aber sein Heimatkloster St.Gallen,
wo er 864 die Kanonisation und 867 die Translation
St.Otmars miterlebte und beschrieb. Dabei findet sich

der hier bereits ausgewertete Bericht über die Wunder
am Grabe Otmars; sie sind mit einer Natürlichkeit,
aber auch mit einer Treffsicherheit und einem Inter-

52 In Codex 453, S. 144: Obitus et magistri Waltheri physici;
dazu in Codex 1399, S. 9: presbyteri.

53 Vgl. Paul Staerkle, Die Leibärzte der Fürstäbte von
St.Gallen, in Rorschacher Neujahrsblatt, 57. Jg. (1967) S.

75—86, 58. Jg. (1968) S. 91—106.
54 Vadian als Arzt, St.Gallen 1959, S. 29 f.
55 Von den Mönchsärzten sind selbstverständlich zu unterscheiden

jene Aerzte, welche in den sogenannten Volksgesetzen
(Leges Barbarorum), von denen die Stiftsbibliothek St.Gallen
bekanntlich grundlegende Manuskripte aus dem 8. und 9.

Jahrhundert besitzt, genannt werden. KARL BAAS (in
Neujahrsblätter Heidelberg 1909, S. 5 f., s. hier Anmerkung 51)
denkt an «Wundärzte, als welche wir die medici der
Volksgesetze wohl auffassen müssen»; über die ihnen entsprechenden

Aufgaben schreibt er: «In den Volksgesetzen der Alemannen

lesen wir von Verwundungen des Kopfes und Gehirnes,
der Augenlider, auch solcher mit Schädigung der Sehkraft,
der Nase, Lippen und Zunge, der Gelenke, des Leibes und
der Gedärme; gleichfalls von vorwiegend wundärztlichen
Vorkommnissen melden die Satzungen der Franken, Westgoten,
sowie anderer Stämme, die dem sechsten bis siebenten
Jahrhundert angehören.»

esse dargestellt, wie man sie in den üblichen, meistens

stereotypen Heiligen-Viten selten findet.
Das ist bereits ein indirekter Hinweis auf Isos

ärztliche Tätigkeit. Die eigentliche, wenn auch kurze
Schilderung derselben findet sich wieder in den Casus
sancti Galli5i von Ekkehart IV., der allerdings 170
Jahre nach Isos Tod geschrieben, jedoch aus einer
lebendig gebliebenen klösterlichen Tradition geschöpft
hat. Nachdem er nicht ohne lokalpatriotischen Eifer
über die Berufung des Lehrers an die Schule inMoutier
berichtet hat, fügt er bei, jene «Leuchte des heiligen
Gallus» habe dort nicht nur durch Belehrungen,
sondern auch durch wunderbare Taten — nämlich durch
Heilungen •—• gestrahlt:

«Weil er als vielseitig Gelehrter Salben (unguenta)
herzustellen verstand, heilte er Aussätzige und
Gelähmte (leprosos et paraliticos), aber auch einige Blinde

(caecos). Dass er solches besonders durch die Kraft
seiner Heiligkeit zu wirken vermochte, wurde schliesslich

nach langem Verbergen gewollt oder ungewollt
bekannt. Als er nämlich gehört hatte, dass ein armes
blindes Kind an der Pforte bettelte, hiess er aus Mitleid

für den Kleinen Salbe herbeibringen und ging
hinaus, um nach ihm zu schauen. Wie er nun dessen

Augen mit segnenden Fingern behandelte und mit der
Salbe zu bestreichen begann, schrie der Knabe auf
und sprach: ,Ich sehe, Herr, ich sehe.' Während einigen

Tagen erstarkten seine Augen, und schliesslich
sah er ganz klar. Iso aber versicherte, um kein
Aufsehen zu erregen, das sei durch die Wirkung jener
kostbaren Salbe geschehen, und darin hat er nicht
gelogen.»

Wer diesen Bericht vorurteilslos liest, darf nicht
von «Wundergeschichtchen»59 oder von «Wunderkuren»60

schreiben. Ekkehart IV. erzählt hier nämlich

in einer für ihn und seine Zeit recht nüchternen

56 Quellen: UBSG II, S. 449 (Register); Ekkehart IV., Casus

s. Galli, hrsg. v. GEROLD Meyer VON' Knonau in MVG
XV/XVI, S. 484 (Register). — Literatur: J. M. CLARK, The
Abbey of St Gall, Cambridge 1926, S. 317 (Register); WOLFRAM

VON DEN Steinen, Notker der Dichter, Darstellungsband,

Bern 1948, S. 632 (Register); Otmar SCHEIWILLER
O. S. B., Der selige Iso, in Die Ostschweiz, 78. Jg., St.Gallen
1951, Nr. 222—225; J. Duft, St.Otmar (s. hier Anmerkung
14), S. 15 ff., 51 ff.

57 Hierüber erstmals ausführlich J. DUFT in Die Bibel von
Moutier-Grandval, Bern 1972, S. 22 f.; ders., Aus der frühen
Geschichte der Abtei Moutier-Grandval, in Beiträge zur
Geschichte des Jura im frühen Mittelalter, herauszugeben von
A. Bruckner, R. Moosbrugger und H. R. Sennhauser
(in Vorbereitung).

58 Kap. 31, in MVG XV/XVI S. 119—124.
59 So der Herausgeber G. Meyer VON Knonau in MVG XV/

XVI, S. 124, Arm. 422.
60 So Konrad Meyer-Ahrens, Die Aerzte und das Medicinal-

wesen der Schweiz im Mittelalter, in Virchow's Archiv, 24.

Bd., 1862, S. 466 ff., wo Iso allerdings ausführlich und
wohlwollend gewürdigt ist; darnach kurz auch CONRAD BRUNNER
(s. hier Anmerkung 17), S. 54 f.

23

i



Sprache und in sachlicher Weise. Demnach verwandte
Iso Salben, und die Heilung des Knaben erfolgte
nicht wie bei einem Wunder augenblicklich, sondern

allmählich während Tagen und durch Behandlung.
Bei den hier sonst noch angeführten Gebresten ist

gleich wie bei dieser sogenannten Blindheit nicht an

organische Krankheiten zu denken, sondern an die im
9. Jahrhundert des Iso und im 11. Jahrhundert des

Ekkehart weit verbreitet gewesenen Hautausschläge
und Lähmungen sowie an die schmerzhaften, durch
Feuer und Rauch in den Wohnstätten und selbst

in Klöstern allüberall verursachten Augenentzündungen.

Es sind die Erkrankungen, die auch in den vorhin

genannten Wunderberichten der Heiligen-Viten
am häufigsten und am deutlichsten geschildert worden

sind.
Zu den Entzündungen der Augen, die bis zur

Erblindung führen konnten, bietet — um ein fremdes

typisches Beispiel anzuführen — die Vita des Eremiten
Richardis ein sprechendes Zeugnis.61 Nach seinem

Tod erschien er dem getreuen Gefährten im Schlaf
und sagte ihm: «Eine schlechte Hausung haben wir
gehabt bei dem Rauch; in diesem (himmlischen) Haus
beisst uns kein Rauch mehr.» Und ein Dichter der

Karolingerzeit schrieb:

«Die Küche, siehe,
sie raucht schon Tage und Nächte,
schwarz und russbedeckt
schwitzen die Köche.»

Während Ekkehart IV. also in seiner Schilderung
des Mönchsarztes Iso nicht übertrieben hat, taten und

tun es jene Heutigen62, die behaupten, er habe in
der jurassischen Abtei, nach dem Vorbild St.Otmars
in St.Gallen, ein Leprosorium oder sonstwie ein Spital
eröffnet. Keine Quelle — weder in St.Gallen noch in
Moutier-Grandval — bietet hierfür auch nur den

geringsten Anhaltspunkt.

C. Ekkehart I. und der Lahme

Nach dem Mönchsarzt Iso aus dem 9. Jahrhundert sei

noch Ekkehart I., der fromme und tüchtige Kloster-

61 Diese zwei Beispiele sind entnommen der vervielfältigt
herausgegebenen Antrittsvorlesung von WALTER BersCHIN:
Küchenlatein, pedanteske und makkaronische Poesie (Zur
Sprachsatire und Sprachkritik im Zeitalter des Humanismus),
Freiburg i. Br. 1972, S. 2.

62 Beispielsweise THEODOR SCHWEGLER O. S. B., Geschichte der
katholischen Kirche in der Schweiz von den Anfängen bis auf
die Gegenwart, Stans 2 1934, S. 86; oder ganz krass, weil in
jeder Beziehung unbegründet, HANNO CapreZ in Ciba-Zeit-
schrift, Bd. 11, 1951, S. 4657 f.: «... Iso, der in seinen Schriften

ausführlich von der Pflege kranker Pilger berichtet. Nach
seiner Uebersiedlung ins Jura-Kloster Moutier-Grandval hat
Iso im dortigen Spital Medizinunterricht erteilt, zu dem

dekan im 10. Jahrhundert (t 973) 63, kurz
angeführt, wiewohl er nicht ein Arzt im eigentlichen Sinn

gewesen ist. Aber Ekkehart IV. erzählt in den Casus

sancti Galli6i im Anschluss an den hier bereits
geschilderten Abt Purchart I., den «Ungeborenen», dass

nicht nur er, sondern auch sein Dekan — eben Ekkehart

I. — ein grosszügiger Almosenspender (elemosi-
narius) und ein selbstloser Betreuer der Bedürftigen
gewesen sei. Dabei liess er ihnen eine eigentliche
Behandlung, nämlich die Anwendung heisser Bäder,
zuteil werden, — und das mag die Erwähnung an dieser

Stelle rechtfertigen.
Dem Erzähler geht es allerdings mehr um das

Burleske als um das Medizinische. Das Schwankhafte
besteht in der Gegenüberstellung eines deutschsprachigen

und eines welschsprachigen Menschen, in der

Konfrontierung eines Alemannen mit einem
Rätoromanen, dadurch aber auch im Missverständnis des

Wortes cald (von calidum warm, heiss) gegenüber

dem beinahe gleichklingenden, aber gerade
gegensätzlichen deutschen Wort kalt. Die Analyse der

Episode65 zeigt, dass ihr burlesker Teil in der Tradition

der römischen Komödie steht, dass ihr Schluss
aber in christliche Haltung übergeht. Die bekannt
gewordene, in die Schulbücher eingegangene Anekdote

lautet in der Uebersetzung, die ein sanktgalli-
scher Schulmann — paul baldegger66 — geboten
hat, folgenderweise:

«Von Ekkehart als Almosenpater ist etwas
Vergnügliches zu berichten. Er hatte einen Hausdiener
angewiesen, von ihm bezeichnete Arme oder Fremde
heimlich in der Herberge zu baden und zu scheren,

zu bekleiden und zu erfrischen und sie beim
Einnachten zu entlassen mit dem Wink, reinen Mund zu
halten. So übergab er ihm einmal einen Lahmen
(contractum) churwelscher Herkunft, der auf einem

Wagen eingetroffen war. Als der Wärter den schweren

und beleibten Menschen mit Aufwand aller
Leibeskräfte in die Badewanne gewälzt und die Türe
pflichtgemäss verriegelt hatte, schimpfte er als ein

Hitzkopf, der er war: ,Beim Eid, keine grössere Einfalt

weiss ich als meinen Herrn, der nicht einmal
unterscheiden kann, wem er wohltun soll, und mir
einen solchen Dickwanst von Schlemmer auf den

Schüler von weither zusammenströmten.»
63 Zur Unterscheidung und Charakterisierung der gleichnamigen

Persönlichkeiten sei wieder auf die Einleitung verwiesen.
04 Kap. 88, in MVG XV/XVI S. 313—316.
65 So nach einem Vortrag von Prof. Dr. HANS F. HAEFELE,

Zürich, im Historischen Verein in St.Gallen am 13. Dezember

1967 über «Sprache und Bildung Ekkehards IV.». Vgl.
ISO MÜLLER O. S. B., Ekkehard IV. und die Rätoromanen,
in Studien und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktiner-
Ordens und seiner Zweige, 82. Bd., 1971, S. 271—288
(besonders 279—284).

66 St.Galler Klosterdichtung Sprachgut der Schweiz, Abt. B,
Heft 3), Erlenbach-Zürich 1941, S. 42 f.

24



Tafel III — Heilungen am Gallus-Grab

Oben Salbung der Eiterwunden eines Klosterschülers
Unten Behandlung der Geschwulst eines Mönchsarztes

Miniaturen in der deutschen Gallus-Vita von 1452

Codex 602 der Stiftsbibliothek St.Gallen — Beschreibung S. 18, 22, 62



Buckel bürdet.' Der Lahme aber fand das Badewasser

allzu warm und rief in seiner Sprache: ,Cald, cald est!'
Dem Wärter klang dies in seiner deutschen Sprache
wie: Kalt ist's. — ,Ich kann schon nachhelfen' und

goss aus dem dampfenden Kessel weiter zu. Der andere

schrie: ,Ei mi! Cald est, cald est!' ,Wahrhaftig!
immer noch zu kalt? Jetzt will ich dir aber kräftig
einheizen!' und er schöpfte noch heisseres Wasser zu.

Der andere hielt die Hitze des kochenden Bades nicht
mehr aus, vergass seine Lahmheit, schnellte hoch und

sprang heraus. Er stürzte zur Tür, um zu entwischen
und mühte sich eine Zeitlang mit dem Riegel ab. Der
Wächter sah jetzt den Betrüger vor sich, riss
gedankenschnell ein glimmendes Scheit aus dem Feuer und

prügelte den nackten Kerl mit hageldichten Schlägen.

Auf den Lärm und das Geschrei eilte Ekkehart

aus den oberen Räumen herab und fuhr auf Deutsch
und Welsch (teutonice et romanice) scheltend den

einen an, warum er Trug übe, den andern, weshalb er
die Bestrafung nicht ihm überlassen habe. ,Oho,

gestrenger Herr, würdest du ihm ein Haar krümmen
und saftigere Prügel geben? Im Gegenteil, du würdest

diesen Gauner kleiden, sättigen, küssen und ihn
im Dunkel der Nacht verschwinden lassen. Wie ich
dich kenne, wirst du das nun eben tun.' ,0 du Galgenstrick

von Knecht, steht mir etwa nicht frei, zu tun,
was mir beliebt?' Dann redete er dem Menschen ins

Gewissen; er musste ihm eidlich versprechen, solche

Streiche künftig zu lassen, und dann Hess er ihn
laufen.»

7. Notker der Stammler

Ein Schüler des vorhin genannten Iso, berühmter
noch als der Lehrer, war Notker I.67, geboren um
840 in Jonschwil, Schöpfer lateinischer Sequenzen und
deshalb heute der Dichter genannt, gestorben als

hochverdienter Mönch zu St.Gallen 912. Im Unterschied

zu Notker II., der zwei Generationen jünger
war, ist er niemals in ärztlicher Tätigkeit nachweisbar,

wenn er auch drei Urkunden68 in den Jahren
892 und 894 mit dem Titel bospitarius unterschrieben
hat. Trotzdem soll er hier erwähnt werden, und zwar
aus zwei Gründen: Sein Beiname Balbulus-Stammler
weckt eine medizinische Frage, und sein sogenanntes
Formelbuch enthält medizinische Hinweise.

67 Ueber ihn Wolfram VON den Steinen, Notker der Dichter

und seine geistige Welt, Darstellungsband (I) und
Editionsband (II), Bern 1948.

68 Ebd., I, S. 501 f.
69 Vgl. W. von den Steinen, I, S. 37 f., 47, 366, 519 f.

A. Notkers Stammeln

Wenn Notker seine letzte Urkunde im Jahr 909 mit
der eigenartigen Formulierung ego Notker injans
unterzeichnete, war das nicht einfach ein Ausdruck
seines Alters oder ein Topos der Bescheidenheit
(vielleicht in der Meinung, dass der liturgische Dichter
vor Gott wie ein stammelndes Kind sei); sondern es

war ein versteckter Hinweis auf die erste Bedeutung
des Partizips injans (von fari) im Sinn von «noch
nicht sprechend» bzw. «lallend» und deshalb «ein
Kind sein». Baibus und balbulus war denn auch
wirklich der Beiname, den die Zeitgenossen und
Nachfahren diesem Manne gaben, um ihn von anderen
desselben Namens zu unterscheiden, den er aber auch
selber sich mehrmals schriftlich zugeteilt hat. Er war
also ein Stammler oder ein Stotterer. Das lässt die

Frage nach der Art und der Ursache dieser persönlichen

Eigenheit stellen.

Notker selber hinterliess die Antwort.69 Um das

Jahr 883, somit als Vierziger, nannte er sich in einer
für ihn typischen, übertreibenden Selbstironie «teils

durch Krankheit und teils durch Alter schon halb
zahnlos (edentulus), halb blind (caeculus) und zitterig

(tremulus) sowohl an den Fingern als auch an
den Zehen». Um dieselbe Zeit bezeichnete er sich

als stammelnd und halb zahnlos (ego balbus et

edentulus). Etwas später offenbarte er gleich auch

die Ursache für sein angebliches Stammeln, wenn
er im sogenannten Formelbuch über sich schrieb:

«stammelnd, halb zahnlos und deshalb mit der

Zunge anstossend (balbus, edentulus et ideo blesus)

oder, damit ich es zutreffender sage, ein halber

Plapperer Ivel, ut verius dicam, semiblaterator)y>. Sein

Stammeln war also nicht ein Sprachfehler, sondern ein

Zahnfehler.
Ein heutiger Facharzt70, pd DR- Günther habermann,

hat aus diesen für die damalige Zeit recht
klaren Selbstzeugnissen den folgenden Befund
abgelesen71: «Notker war in der Jugend ein körperlich

zarter und schmächtiger Astheniker. Sein

sogenanntes Stammeln ist offenbar eine Folge seiner durch
frühes und häufiges Kranksein bedingten vorzeitigen
Zahnlosigkeit gewesen. So hat Notker nicht im heutigen

Sinn gestammelt oder gestottert; er hat, mangels
eines prothetischen Ausgleichs seiner Zahnlosigkeit,
wie sicher viele Menschen seiner Zeit, schon mit etwa
40 Jahren in typischer Weise durch eine allgemeine

70 An der Stimm- und Sprachabteilung der Universitäts-Hals-,
Nasen- und Ohrenklinik in Frankfurt a. M.

71 Ueber die Sprachstörung des Notker «Balbulus» und zu
anderen sprachbezüglichen Namensattributen im Mittelalter,
in Folia phoniatrica, Bd. 19, 1967, S. 220—227 (Zitat S.

223 f.).

25



Artikulationsunschärfe genuschelt und wahrscheinlich
auch gelispelt (blesus). Dieser Zustand war, als
damals häufig vorkommend, auch dem Kaiser Karl III.
so vertraut, daß Notker trotz solcher sprachlichen
Mängel lange Gespräche mit ihm hat führen dürfen.»

Anders war nach desselben Fachmannes
Interpretierung72 das Stammeln jenes wenig glücklichen
westfränkischen Königs, der 879 als Notkers Zeitgenosse
mit nur 33 Jahren starb: Ludwigs des Stammlers.
Zwar sei die Mitteilung in der Chronik des Regino
von Prüm wenig deutlich, wonach man ihn deshalb
als balbus bezeichnet habe, weil seine Redeweise
behinderter und schwerfälliger als normal gewesen sei

(eo quod impeditioris et tardions esset eloquii). Trotzdem

«könnte man wohl mit einiger Sicherheit
annehmen, dass mit dieser recht vagen Beschreibung
einer Störung der Rede ein echtes Stottern gemeint
ist... Zusammenhänge zwischen Sprachstörung, Person

und Leistung werden erst nachträglich von der
modernen Geschichtswissenschaft vermerkt.»

B. Notkers Formelbuch

Wenn soeben König Ludwig der Stammler angeführt
worden ist, geschah es nicht nur wegen seines

Beinamens, sondern auch wegen seiner Erwähnung im
sogenannten Formelbuch Notkers des Stammlers.73
Dieses wohl 890 von Notker für Abt-Bischof Salo-

mo III. zusammengestellte Buch enthält Formulare
für Urkunden und für Briefe, wie sie einer damaligen
Kanzlei als Anregungen und Stilmuster, wenn nicht
gar als direkte Vorlagen zu dienen vermochten. Darin
finden sich auch zwei Briefe, die mit einigen Sätzen —
es sind jeweils nicht die wichtigsten Sätze, aber sie

gehen mit den wichtigeren einher — für die
Medizingeschichte aufschlussreich sind.

Der eine dieser beiden fraglichen Briefe ist vorgeblich

geschrieben worden von Ludwig dem Jüngern,
König der Ostfranken und Sachsen, an seinen Vetter
Ludwig den Stammler, König im westfränkischen
Reich, um 878/879. Der hier in Betracht fallende
Satz74 lautet: «Damit Ihr erkennt, dass wir für die

Dauerhaftigkeit Eures Lebens besorgt sind, übersenden

wir Euch Drogen und Salben und Arzneimittel,
durch deren Wohlgeruch und Anwendung und Ge-

72 Ebd., S. 224.
73 Hiezu W. von DEN Steinen, I, S. 494; ders., Notkers des

Dichters Formelbuch, in Zeitschrift für Schweizerische
Geschichte, 25. Ig., 1945, S. 449—490 (zu den beiden fraglichen
Briefen S. 467 f.). — Editionen: ERNST DÜMMLER, Das
Formelbuch des Bischofs Salomo III. von Konstanz aus dem
neunten Jahrhundert, Leipzig 1857 (der erste dieser beiden
Briefe ist hier Nr. 28 auf S. 32 bzw. 118 ff., der zweite Nr.
40 auf S. 46 f. bzw. 138 ff.); Karl Zeumer, MGH Legum
Sectio V Formulae Merowingici et Karolini aevi), Hannover

1886 (in der «Collectio Sangallensis Salomonis III.
tempore conscripta» ist der erste dieser beiden Briefe Nr. 27 auf
S. 412, der zweite Nr. 39 auf S. 421).

schmack Ihr lange leben und uns mit Fug und Recht
lieben möget.»

Ganz ähnlich der andere Brief: Er ist angeblich von
Bischof Anton in Brescia an Bischof Salomo II., den
Onkel des dritten Salomo, in Konstanz im Jahr 878
geschrieben worden. Darin freut man sich gegenseitig
über den guten Stand der Gesundheit, woran man
sich ja auch beteiligen will75: «Ich werde sorgen,
dass die Heilmittel und Arzneien, die Euch bekömmlich

sind, Euer Liebden übersandt werden.»
Dass diese beiden Briefe durch Notker Balbulus als

Musterbeispiele fingiert worden sind, steht heute
allgemein fest. Damit wird ihre medizingeschichtliche
Aussagekraft76 aber nicht nur nicht herabgemindert,
sondern sogar erhöht. Denn wenn man solches
Beiwerk in einen Briefsteller aufnahm, muss es der
Wirklichkeit entsprochen haben: Der Austausch von
Medikamenten muss also üblich und selbstverständlich
gewesen sein.

8. Medizin in Schule und Bibliothek

Die hier genannten und noch weiterhin zu nennenden
Notkere und Ekkeharte waren Träger der Bildung in
karolingischer und ottonischer Ausprägung. Diese
mittelalterliche Schulbildung, die in manchem bis heute
nachwirkt, bestand bekanntlich in den sieben Freien
Künsten, die im doppelten Lehrgang Trivium und
Quadrivium doziert und studiert wurden. Zum Dreiweg

gehörten die «geisteswissenschaftlichen» Fächer

Grammatik, Rhetorik und Dialektik, zum Vierweg
die «naturwissenschaftlichen» Disziplinen Arithmetik,
Geometrie, Astronomie und Musik.

Daneben und darüber benötigte man aber auch

jene Wissenschaften, die der praktische Alltag
verlangte: Jurisprudenz und Medizin, karl sudhoff
ist in seinem grundlegenden Vortrag über «Medizinischer

Unterricht und seine Lehrbehelfe im frühen
Mittelalter»77 der Ansicht, dass die Medizin «das

Schlussstück des Quadriviums, meist wohl nur ein
Anhängsel» gewesen sei. Sie habe aber allen anderen
Wissenschaften «etwas voraus, was auch verhindert,
dass sie nur so halb versehentlich in die Bedürfnisse

74 Wörtlich: Et ut de vitae vestrae diutumitate nos sollicitos
esse noveritis, dirigimus vobis aromata et unguenta et
pigmenta medicabilia, quorum odore, delibutione et sapore de-
lectati diu vivere et nos diligere firmiter et iure debeatis.

75 Wörtlich: Pigmenta ac medicamenta, quae vobis congrua
puto, vestrae dilectioni dirigere curabo.

76 Unter diesem Gesichtspunkt sind sie anscheinend erstmals von
Karl Baas (s. hier Anmerkung 51) beachtet und ausgewertet
worden.

77 Erschienen in Sudhoffs Archiv für Geschichte der Medizin,
21. Bd., 1929, S. 28—37 (Zitate S. 30 und 29).

26



der Allgemeinbildung mit hineinschlüpfte: ihre blutige

Notwendigkeit im sich Kümmern um die Kranken».

Deshalb stellt auch p. Gabriel meier in
seiner «Geschichte der Schule von St.Gallen im
Mittelalter»78 fest: «Mit Trivium und Quadrivium ist der
Kreis der sanktgallischen Studien noch nicht
abgeschlossen. Da es in jener Zeit weder Universitäten
noch Fachschulen gab, so konnte man sich die nötige
Wissenschaft nur in den Kloster- und Domschulen
aneignen. Besonders mit der Medicin gab man sich in den
Klöstern von jeher und auch in St.Gallen viel ab.»

Allerdings, «dass die Heilkunde Unterrichtsgegenstand

gewesen sei, lässt sich nicht beweisen: man
müsste denn die in nicht geringer Anzahl vorhandenen

medicinischen Bücher hiefür geltend machen.»
Trotzdem stand die Medizin auch im Schulunterricht

stets einigermassen, nämlich theoretisch-literarisch,

zur Sprache; denn sie war genannt in jenen
gerade in St.Gallen beispielhaft vorhandenen Büchern,
welche die Grundlagen der Allgemeinbildung boten.
Das soll hier an drei Autoren angedeutet werden,
worauf ein Blick in die mittelalterlichen Bibliothekskataloge

folgen wird.

A. Literarische Grundlagen

Wie es im Kloster eine monastische Regel — die hier
bereits ausgewertete Regula Benedicti — gegeben hat,
die allen bekannt und geläufig war, so gab es auch
die wissenschaftliche Regel. Man besass sie in den
Schriften jener spätantik-frühmittelalterlichen Autoritäten,

die zu eigentlichen Vätern des Abendlandes
geworden sind; sie waren den Klosterangehörigen, auch
den Schülern, bekannt: Boethius, Cassiodorus, Isidoras.

Alle drei waren und blieben in der sanktgallischen

Stiftsbibliothek, die dank ihrer Erhaltung ein
typisches Beispiel für viele untergegangene oder
zerstreute Klosterbüchereien darstellt, zuhause.

An erster Stelle verlangt Boethius (um 480—524)
Erwähnung, Staatsmann des Ostgotenkönigs Theoderich

des Grossen und Vermittler griechischer
Wissenschaften an das lateinische Mittelalter, unsterblich
geblieben in seinem Trostbuch De consolatione philoso-

78 Erschienen in Jahrbuch für Schweizerische Geschichte, 10. Bd.,
1885, S. 33—128 (Zitat S. 116 f.).

79 Von den vielen Ausgaben sei hier nur jene neueste lateinische
und deutsche, die für jeden Interessierten sowohl erschwinglich

wie verständlich ist, genannt: Boethius, Trost der
Philosophie, hrsg. v. Ernst Gegenschatz und Olof Gigon
(nach der früheren Uebersetzung von E. GOTHEIN) in der
Reihe «Die Bibliothek der Alten Welt» des Artemis-Verlags
Zürich und Stuttgart 2 1969.

80 Ebd., S. XIII: «Damit verbindet sich der sehr alte Gedanke,
dass die Philosophie als ein Arzt der kranken Seele
gegenüberstehe Bei Boethius überrascht vor allem der
Aufwand an medizinischen Einzelheiten, mit dem er die Szenerie
anschaulich macht. Der Verfasser liegt schwerkrank zu Bette,
und die falschen Aerzte umstehen ihn. Da erscheint die

phiae79. Seine Trösterin im Kerker ist die Philosophie,
die als Aerztin auftritt und als solche in der Anwendung

ihrer Therapie an einem anfänglich todkranken,
dann aber mählich gesundenden Patienten anschaulichst

geschildert wird.80 Wenn das Studium dieses
Buches unmittelbar die Hochschätzung der Philosophie

bewirkte, regte es indirekt auch die Ehrfurcht
vor der Heilkunst und die geistige Offenheit gegenüber

der Medizin an.
In St.Gallen81 aber wurde dieses Hauptwerk des

Boethius mit einer bewundernswerten Bereitschaft
äusserlich und innerlich aufgenommen: Davon zeugen

die drei dort geschriebenen lateinischen
Manuskripte aus dem 9. und 10. Jahrhundert (Codices 844
und 845 der Stiftsbibliothek, dazu Ms. IV G 68 heute
in der Biblioteca Nazionale in Neapel), und davon

zeugt in ausserordentlicher Weise die dort durch Notker

den Deutschen geschaffene althochdeutsche
Uebersetzung (Codex 825 der Stiftsbibliothek). Dieser

dritte Notker, der 1022 als Siebziger starb, war
noch ein Schüler gewesen jenes zweiten Notker, jenes
Arztes, der 975 verstorben war. Beigefügt sei, dass

des Boethius' Werk über die Philosophie als Trösterin
und Aerztin schon ein Jahrhundert zuvor durch König

Aelfred den Grossen die Aufnahme in den

altenglischen Bereich erfahren hatte.

Während Boethius trotz seiner weitesten Verbreitung

und tiefen Wirkung bisher von der
Medizingeschichte noch zu wenig beachtet und zu wenig
terminologisch und therapeutisch ausgewertet worden
ist, wurden die beiden folgenden Autoren mindestens
ihren Namen nach in diesem Zusammenhang oft
erwähnt, wiewohl sie im Mittelalter gleichfalls
vielmehr theoretische als praktische Wirkung ausgeübt
haben dürften.

Das gilt vorerst für Cassiodorus, den jüngeren und

glücklicheren Zeitgenossen des Boethius, der sich um
550 aus dem Staatsdienst zurückzog und in seiner
süditalienischen Heimat das Gelehrten-Kloster Vivarium
gründete. Im Lehrbuch Institutiones divinarum et sae-

cularium litterarum92 erklärte er seinen Mönchen
und durch sie dem ganzen Mittelalter das Studium der

Philosophie als der wahre Arzt, verjagt die anderen, läßt den

Kranken seinen Zustand beschreiben, stellt seine Diagnose
und geht dann zur Behandlung über, wobei sie, wie jeder
erfahrene Therapeut, zunächst leichte Mittel anwendet, die
bloss schmerzlindernd wirken, dann zu kräftigeren und den

eigentlich heilenden Mitteln übergeht. Sorgfältigste Interpretation

hat neuerdings zeigen können, daß Boethius ganz
bestimmte Krankheitsbilder im Sinne hat.»

81 Hier sei nur hingewiesen auf STEFAN SONDEREGGER,

Althochdeutsch in St.Gallen BS, 6. Bd.), 1970, S. 87—91
und 182.

82 Vgl. beispielsweise MAX MANITIUS, Geschichte der lateini¬
schen Literatur des Mittelalters, l.Bd., München 1911 bzw.

1959, S. 43—49, besonders S. 45.

27



geistlichen und weltlichen Literatur. Bemerkenswert
ist nun die Tatsache, dass sich nicht bei den weltlichen,

sondern bei den geistlichen Wissenschaften

gegen Schluss ein kleines, aber bibliographisch gerade2u
grundlegendes Kapitel findet, das in der einschlägigen

sanktgallischen Abschrift83 aus dem 9- Jahrhundert

den knappen Titel De medicis (Ueber die Aerzte)
trägt, während er in den Ausgaben84 etwas umständlicher

lautet: De monachis curam infirmorum haben-
tibus (Ueber die mit der Krankenpflege betrauten
Mönche). Der Inhalt ist folgender:

«Aber auch Euch hervorragende Brüder spreche ich

an, die Ihr die Gesundheit des menschlichen Körpers
mit eifriger Wissbegierde behandelt... Von jenem
werdet Ihr den Lohn empfangen, von welchem für
Irdisches das Ewige erworben werden kann. Lernet
deshalb die Wirkkräfte der Heilkräuter und die

Mischung der Spezereien mit sorgfältiger Ueberlegung
anzuwenden. Aber setzt die Hoffnung nicht in die
Kräuter und die Rettung nicht in menschliche
Ratschläge; denn obwohl es heisst, dass die Medizin von
Gott begründet worden sei, wird doch jener heilen,
der das Leben ohne Ende gewährt... Wenn Euch die

Sprache der griechischen Schriften nicht bekannt sein

sollte, so benutzt vor allem das Kräuterbuch des Dios-
kurides (herbarium Dioscoridis), der mit bewundernswerter

Charakterisierung die Heilkräuter erörtert und
darstellt. Hernach leset die in lateinische Sprache
übersetzten Hippokrates und Galenos, nämlich die Thera-
peutik des Galenos an den Philosophen Glaukon (the-
rapeutica Galeni ad philosophum Glauconem desti-

nata) und einen gewissen Anonymus, der aus verschiedenen

bewährten Autoren zusammengestellt worden
ist, schliesslich den Traktat des Caelius Aurelius über
die Medizin (de medicina), jenen des Hippokrates
über die Kräuter und deren Anwendung (de herbis

et curis), aber auch verschiedene andere Kompendien
über die Heilkunst (diversos alios medendi arte com-

83 Codex 199, S. 105 f.
84 So bei J. P. MlGNE, Patrologia Latina, Bd. LXX, Paris 1847,

Sp. 1146 f., Kapitel 31. Mit einer gewissen Ausführlichkeit
behandelt von Karl SUDHOFF, Kurzes Handbuch der
Geschichte der Medizin, Berlin 1922, S. 157.

85 Vgl. M. MANITIUS (s. hier Anmerkung 82), S. 60—70; dort
auch über seine angeblichen Versus in bibliotheca. Dazu
K. SUDHOFF, Die Verse Isidors von Sevilla auf dem Schrank
der medizinischen Werke seiner Bibliothek, in Sudhoffs
Archiv für Geschichte der Medizin, 21. Bd., 1929, S. 23—27.

80 So von WALTER Artelt, Einführung in die Medizinhistorik,
Stuttgart 1949, S. 162.

87 Hier ist hinzuweisen auf Heinrich SCHIPPERGES, Moderne
Medizin im Spiegel der Geschichte, Stuttgart 1970, S. 188
und besonders S. 193: 'Der Begriff medicina wird nach der
grossen Realenzyklopädie des Isidor von Sevilla abgeleitet
von modus, was soviel bedeutet wie Mass und Massstab, dann
auch die Grösse und die Grenze, nach der man sich zu richten

positos), die ich Euch mit Gottes Hilfe zuinnerst in
unserer Bibliothek hinterlassen habe.»

Dass man sich in der Schule zu St.Gallen mit dieser

Anweisung auseinandergesetzt hat, beweist nicht nur
ihre bereits genannte Abschrift (Codex 199) aus der
zweiten Hälfte des 9- Jahrhunderts, sondern auch die

nachträglich dort vorgenommene stilistisch-orthographische

Ueberarbeitung des zwar schön, aber fehlerhaft

geschriebenen Textes. Man kannte ihn also, und
man konnte ihm vieles entnehmen: die Pflicht zu
medizinischem Studium, das Interesse für die
Heilkräuter, die Namen und Schriften der bewährten alten
Aerzte in lateinischer Sprache bzw. lateinischer Ueber-

setzung, nicht zuletzt auch die Einordnung medizinischer

Heilkunst unter die göttliche Vorsehung.

Der dritte grundlegende Autor war Isidor von
Sevilla (um 570—636), der hier weniger wegen seiner

kosmologisch-meteorologischen Schrift De return
natura, als vielmehr wegen seines Hauptwerkes, das

ihn zum Enzyklopädisten des Mittelalters gemacht
hat, in Betracht fällt: es sind seine Etymologiae85.
Wenn sie medizingeschichtlich noch heute bei den
«literarischen Hilfsmitteln der Interpretation» benutzt
werden86, so geschieht es selbstverständlich nicht
wegen ihrer «primitiven etymologischen Erklärungsversuche»,

jedoch wegen ihrer wirklichen «medizinischen

Worterklärungen», die für die Kenntnis der

damaligen Interpretierung der Terminologie die
umfassendste und aufschlussreichste Quelle geblieben
sind, aber auch wegen der darin zum Ausdruck
gekommenen philosophischen Hochschätzung der
Medizin 87.

Isidors in zwanzig «Bücher» eingeteilten Etymologiae88

weckten im mittelalterlichen Lehrer und Schüler

vielfach die medizinischen Interessen: Das ganze
4. Buch handelt in 13 Kapiteln über die Medizin als

solche (de medicina), das ganze 11. Buch in 4 Kapiteln

über den Menschen und seine Körperteile, Alters-

hat, die Art und Weise und die daraus entspringende
Vorschrift, nicht zuletzt auch die Mässigung in allem Verhalten.
Diese Ableitung besteht etymologisch gesehen zweifellos
nicht zurecht, aber sie behält doch einen Sinn, wenn der
Erzbischof von Sevilla sie nun auf die Medizin auszulegen
versucht. Auch die Medizin ist die Kunst der Mässigung, die
Gleichgewichtspolitik in einem temperamentum, die Kunst
der temperantia... In diesem Sinne ist der Arzt der Moderator,

der die Not wendet, wie Paracelsus sagt, wobei es in der
Natur der Dinge liege, daß sie nur Mass und Ordnung
dulden: sonst stehe die ganze Waage falsch So hat das ganze
Mittelalter die Medizin definiert als Kunst der moderatio. »

88 Lateinische Ausgabe von W. M. LINDSAY, Isidori Hispalensis
Episcopi etymologiarum sive originum libri XX, 2 Bde.,
Oxford 1911. Zu den 'medizinischen» Inhalten vgl. beispielsweise

Max NEUBURGER, Geschichte der Medizin, II/l, Stuttgart

1911, S. 259 ff.

28



stufen, Missgeburten und Verwandlungen {de homine
et partibus eius, de aetatibus hominum, de portentis
et transformatis), das 13. Kapitel des 13. Buches über
die Wirkung der Heilquellen {de diversitate aquarum),
das ganze 17. Buch über Land- und Gartenbau {de
rebus rusticis), schliesslich das 2. und 3. Kapitel des

20. Buches über die Diätetik {de escis, de potu).

Das alles aber las man und kannte man in St.Gal-
len nachweisbar höchst eifrig, besitzt doch die
Stiftsbibliothek aus der hier in Betracht fallenden Frühzeit
mehrere und zugleich hervorragende Textzeugen: so

das älteste bekannt gebliebene Manuskript der Etymologien

überhaupt aus der Mitte des 7. Jahrhunderts89,
das allerdings nur noch in vier kleinen Fragmenten
— diese aber ausgerechnet aus dem 11. Buch {De
homine et partibus eius) — die Ungunst der Zeiten
überdauert hat, daneben am Ort geschriebene
vollständige Exemplare aus dem 9- Jahrhundert, überdies

ein fremdes fragmentarisches Manuskript aus dem

8. Jahrhundert und zahlreiche Exzerpte in anderen
Bänden.90 Zweifellos kannte Notker der Arzt, den

die Quellen einen Gelehrten nennen, diese literarische

Ueberlieferung.
Nicht vergessen sei, dass in St.Gallen aus dem 10.

Jahrhundert noch ein anderes Nachschlagewerk
vorhanden ist: der grosse, schwere, alphabetisch angeordnete

Vocabularius Salomonis (Codex 905), worin die

entsprechenden Stichwörter91 selbstverständlich nicht
fehlen. Die einheimische Tradition nahm an, er sei

von Abt-Bischof SalomoIII. (1920) geschaffen worden;

die Benennung weist aber allgemein auf den

«weisen Salomo» hin. Heute ist erkannt, dass dieses

Lexikon «praktisch eine wörtliche Abschrift des Liber
Glossarum mit geringen Zusätzen aus dem Abavus
maior»92, also nicht eine sanktgallische Schöpfung
ist. Es wurde immerhin hier benutzt, und es hat somit
auch Einfluss ausgeübt.

69 Vgl. Alban Dold und Johannes Duft, Die älteste irische
Handschriften-Reliquie der Stiftsbibliothek St.Gallen mit Texten

aus Isidors Etymologien, Beuron 1955. — Signatur: Ms.

1399a I.
90 Nicht weniger als fünf sanktgallische Handschriften dienten

der vorhin genannten Ausgabe; vgl. Lindsay, S. VII—XI.
91 Vgl. beispielsweise GEORG RUDOLPH ZIMMERMANN, Ratpert

der erste Zürchergelehrte, Basel 1878, S. 49 ff.
92 So HEINZ LÖWE, Ein literarischer Widersacher des Bonifatius,

Virgil von Salzburg und die Kosmographie des Aethicus Ister
Abhandlungen der geistes- und sozialwiss. Kl. der Akademie

in Mainz, Jg. 1951, Nr. 11), Wiesbaden 1952, S. 31

(bzw. 929), Anm. 1; er zitiert die Untersuchung von J. A.
MC GeACHY jr., The Glossarium Salomonis and its relationship

to the Liber glossarum, in Speculum, vol. 13, 1938, S.

309—318.
93 Herausgegeben von PAUL LEHMANN, Mittelalterliche

Bibliothekskataloge Deutschlands und der Schweiz, l.Bd., München
1918, S. 66—82. Erwähnt auch bei C. Brunner (s. hier
Anmerkung 17), S. 30 f.

B. Mittelalterliche Bibliothekskataloge

Nach diesen allgemeinen literarischen Grundlagen
stellt sich die Frage, was an eigentlichen medizinischen
Büchern im mittelalterlichen St.Gallen bezeugt worden

ist. Hierüber geben die erfreulicherweise mehrfach

erhaltenen Bibliothekskataloge direkten und
sicheren, wenn auch eher spärlichen Aufschluss. Spärlich

anscheinend nur deshalb, weil Sonderbestände

nicht in diese Kataloge aufgenommen worden sind.

Das lässt sich nachweisen für Gebrauchsbücher in der

Kirche und in der Schule; es mag auch für jene
medizinischen Handbücher gegolten haben, die nicht
in der Bibliothek lagen, sondern in den Händen der
Aerzte •—• in der domus medicorum des Klosterplanes
—• der Praxis zu dienen hatten.

Im grossen Bibliothekskatalog93, angelegt um 850
und fortgesetzt bis um 880, findet sich deshalb nicht
eine eigene Abteilung, die wie bei Reginbert auf der
Reichenau um 821/822 den Titel tragen würde De
libris medicinae artis (hier sind zehn Codices
aufgeführt)94 oder wie um die Mitte desselben 9.
Jahrhunderts in Murbach die Ueberschrift De arte medicinae

(hier sind fünf Codices aufgeführt)95. Sondern
in St.Gallen wurden an den Schluss des Katalogs96
die beiden folgenden Nachträge, die immerhin sechs

medizinische Stücke umfassten, beigeschrieben: Libri
medicinalis artis Volumina II et I parvsis (an Büchern
über Medizinkunst zwei Bände und ein kleines), Item
libri III medicinalis artis in quaternionibus (gleichfalls

drei Bücher über Medizinkunst in ungebundenen
Heften).

Ferner werden in den Verzeichnissen der
Privatbibliotheken der bedeutenden Aebte Hartmut und
Grimait um 883 zwei solche Schriften aufgeführt: bei
Hartmut eine gebundene {medicinalis liber unus), bei
Grimait eine ungebundene {medicinalis liber 1 in

9' Lehmann, S. 248. Vgl. Karl Preisendanz, Reginbert von
der Reichenau, Aus Bibliothek und Skriptorium des

Inselklosters, in Neue Heidelberger Jahrbücher, N. F. Jahrbuch
1952/53, Heidelberg 1953, S. 1—49 (besonders S. 23).

95 Vgl. Wolfgang Milde, Der Bibliothekskatalog des Klosters
Murbach aus dem 9. Jahrhundert, Ausgabe und Untersuchung
von Beziehungen zu Cassiodors «Institutiones» Beihefte

zum Euphorion, 4. Heft), Heidelberg 1968, S. 48 und 61.
90 Codex 728, S. 21. — Hier sei der gutgemeinte, aber

unrichtige Vergleich von Erwin H. ACKERKNECHT (Kurze
Geschichte der Medizin, Stuttgart 1959, S. 67) zitiert: «Die
ärztliche Tätigkeit war für die Mönche ihrer heiligen Mission
untergeordnet, wie z. B. die Tatsache zeigt, daß die Bibliothek
des Klosters St.Gallen in der Schweiz im 9. Jahrhundert nur
sechs medizinische Bücher besass im Gegensatz zu 1000
theologischen Büchern.» Dabei umfasste der ganze Katalog
nur rund 400 Bücher (eine für damals allerdings sehr ansehnliche

Anzahl), und diese waren keineswegs ausschliesslich

theologischen, sondern auch allgemein-wissenschaftlichen
Inhalts.

97 Lehmann, S. 87, 18; S. 89, 16.

29



Der nächste stift-sanktgallische Gesamtkatalog98
stammt aus dem Jahr 1461. Wiewohl er für die

vorliegende Untersuchung, die sich auf das frühere
Mittelalter beschränkt, nicht mehr in Betracht käme, sei

hier doch vermerkt, dass er an zwei Stellen medizinische

Bücher notiert, wo sie nicht zu suchen sind — sie

waren mit einem alttestamentlichen und mit einem

hagiographischen Text zusammengebunden —, ferner
dass er unter den Schriften Isidors libri médicinales

anführt, insbesondere aber, dass er — gleich wie die

vorhin genannten nicht-sanktgallischen Kataloge —
eine eigene Ueberschrift Medicinalia aufweist, worunter

die folgenden Einträge stehen: Liber de virtutibus
herbarum et ciborum (Buch über die Wirkkräfte der
Kräuter und Speisen), Medicinalis Uber (Medizinbuch),

Item locati sunt et positi cum eo eciam alii V
vel VI codices médicinales (überdies sind bei jenem
noch fünf oder sechs andere medizinische Bände
untergebracht).

Schliesslich sei aus einem Bücherverzeichnis von
1518, das die «im alten Turm» verwahrten Bestände

inventarisierte, der etwas verderbte Titel99 beigefügt:
Quirini Sereni carmen medicini. Es handelt sich um
das in 1115 Hexameter gefasste Lehrgedicht des
römischen Arztes Sammonicus, das eine im Mittelalter
beliebte Sammlung von Hausmitteln, meist nach Pli-
nius und Dioskurides, beinhaltet.

9. Medizinische Handschriften

Nach den soeben angeführten historischen Zeugnissen

über das Vorhandensein medizinischer Schriften
im mittelalterlichen Kloster St.Gallen — sowohl im
Schulunterricht als auch in den Bibliothekskatalogen
— sollen nun die heute in der Stiftsbibliothek tatsäch-

98 Herausgegeben von Lehmann, S. 101—118: dort die beiden
zusammengebundenen Medizinbücher S. 103, 20 und S. 110,
35; die Medizinbücher unter Isidors Schriften S. 112, 15; die
eigentliche Rubrik Medicinalia S. 118, 1—4. —• Beigefügt sei,
dass in einem Bücherverzeichnis des St.Galler Konventualen
Gall Kemly um 1470 gleichfalls mehrere medizinische Schriften

aufgeführt sind: bei LEHMANN S. 123, 30; S. 124, 39 f.;
S. 125, 2; S. 132, 32.

99 Lehmann, S. 118, 7. Vgl. M. Neuburger (s. hier Anmerkung

88), S. 255.
100 In Sudhoffs Archiv für Geschichte der Medizin, 21. Bd.,

1929, S. 296—310 (Zitat S. 300 f.). — Ueber Medizin in
klösterlichen Bibliotheken vgl. auch PHILIBERT SCHMITZ
O. S B., Geschichte des Benediktinerordens, 2. Bd., hrsg. v.
Ludwig Räber O. S. B., Einsiedeln/Zürich 1948, S. 78, 127,
189—193.

101 Es beschränkt sich auf die eigentlichen Medizinhandschriften
und übergeht deshalb mehr oder weniger umfangreiche
Listen von Pflanzennamen — darunter selbstverständlich auch
Heilpflanzen — in nichtmedizinischen Handschriften lateinischer

oder/und deutscher Sprache. Ein kleiner derartiger
Versuch: Hans-Rudolf Fehlmann, Ueber hochmittelalterliche

lieh aufbewahrten Manuskripte dieses Inhalts kurz
inventarisiert werden. Dass sich die Mühe lohnt, stellte
schon Karl sudhoff im grossen Ueberblick
«Medizinische Bibliotheken»100 fest, wo zu lesen ist: «So

besitzt das Stift zu St.Gallen noch eine ganze Anzahl
rein medizinischer Handschriften, die eine kleine
ärztliche Bibliothek grossen historischen Wertes für
sich bilden, die der Bruder infirmarius vor allem
benutzt haben wird.»

Dieses Kurzinventar101 kann nun keineswegs die

Geschichte der einzelnen Handschriften, von denen
manche in St.Gallen nicht ihre Schriftheimat, sondern

nur ihre Bibliotheksheimat besitzen, schildern; es kann
auch nicht eine Beschreibung ihres Inhalts oder eine

Bibliographie ihrer bisherigen Benutzung bieten. Hiefür

sei auf die Kataloge verwiesen: sowohl auf den

allgemeinen, wenn auch veralteten, von G. scher-
rer102, als auch auf die zwei besonderen, nämlich
auf jenen von a.bruckner103, welcher die am Ort
geschriebenen Manuskripte erfasst, und auf jenen von
E.A.LOWE104, welcher die vor dem Jahr 800
geschriebenen Manuskripte verzeichnet. Zu diesen unter
handschriftlichen Gesichtspunkten verfassten
Katalogwerken gesellen sich medizingeschichtliche
Verzeichnisse105, insbesondere jenes von A. beccaria106,
das die medizinischen Manuskripte in Europa aus
dem Zeitraum des 9- bis 11. Jahrhunderts, darunter
auch die in St.Gallen überlieferten, erfasst. Durch
diese Kataloge ergibt sich die folgende Unterteilung
dieses kurzen Ueberblicks:

A. Ueberreste aus der Spätantike

Drei nur noch in verstümmelten Fragmenten einiger-
massen fassbare und überdies palimpsestierte — also

ausgetilgte und mit anderen Texten überschriebene

Pflanzenglossare, in Schweizerische Apotheker Zeitung, Bd.
109, Heft 25 Sondernummer Medizin und Pharmazie),
Lausanne 1971, S. 937—942.

102 Verzeichnis der Handschriften der Stiftsbibliothek St.Gallen.
bearbeitet von GUSTAV SCHERRER, Halle 1875.

103 Scriptoria medii aevi helvetica, Bde. II und III, bearbeitet von
Albert Bruckner, Genf 1936 und 1938.

104 Codices latini antiquiores, Part VII (Switzerland), edited by
E. A. Lowe, Oxford 1956.

105 Beispielsweise H. DlELS, Die Handschriften der antiken
Aerzte, Griechische Abteilung Abh. der Preuss. Akad. der
Wissenschaften der Jahre 1905 und 1906), Berlin 1906,
wo auch die Stiftsbibliothek St.Gallen miteinbezogen ist
(s. dort S. XIV); oder Ernest Wickersheimer, Les manuscrits

latins de médecine du haut moyen âge dans les
bibliothèques de France Documents, études et répertoires
publiés par l'Institut de Recherche et d'Histoire des Textes,
XI), Paris 1966, wo aus St.Gallen die Codices 44, 751, 759,
878 zitiert sind (s. dort S. 228).

100 AUGUSTO BECCARIA, I codici di medicina del periodo
presalernitano (secoli IX, X e XI), Roma 1956.

30



— Pergamentreliquien in den Codices 908 und 912
sind die Ueberreste sehr alter medizinischer
Manuskripte107:

— Veterinärmedizin (Mulomedicina) des Vegetius um
400: 6 verstümmelte, zweimal palimpsestierte
Blätter in Codex 908, S. 277—292; geschrieben im
ausgehenden 6. Jahrhundert in Italien; darüber
Glossarien um 800, darunter römisches Recht des
5. Jahrhunderts.

•—Medizinischer oder pharmazeutischer Text unbe¬
stimmbarer Provenienz: 5 verstümmelte, zweimal
palimpsestierte Blätter in Codex 912, S. 13—20 und
47/48; geschrieben im 7. Jahrhundert in Italien;
darüber Donatus des 7. Jahrhunderts und ein Glossar

des 7-/8. Jahrhunderts.

— Gynäkologische Rezepte: 14 verstümmelte und pa¬
limpsestierte Blätter in Codex 912, S. 43/44,
S. 283—298, 301/302, 305—308, 311/312, 315—
318; geschrieben im 5./6. Jahrhundert in
Norditalien; darüber ein Glossar des 7./8. Jahrhunderts.

B. Handschriften des 9. bis 11. Jahrhunderts

Hier handelt es sich um die von A. beccaria erfass-
ten Codices jener medizingeschichtlichen Periode, die
vorsalernitanisch heisst. Sie beruhte noch auf
griechisch-römischer Basis; sie lag also vor der Hochblüte

der Aerzteschule von Salerno108 und damit vor
der Verbreitung arabischer Traditionen im Abendlande.

Aus diesem Zeitraum, nämlich aus dem 9. bis
11. Jahrhundert, hat er 145 Codices in 53 Bibliotheken

beschrieben, darunter aus der Stiftsbibliothek zu
St.Gallen die 12 folgenden109, die selbstverständlich
alle Pergamentmanuskripte sind:

— Codex 44, S. 185—368: Sapientia artis medicinae,
Kompendium von 21 medizinischen Texten
bekannter und unbekannter Autoren, darunter
Rezeptarien110, geschrieben im -9- Jahrhundert, nicht-
sanktgallisch.

— Codex 105, S. 167—212: De medicina liber von
Cassius Felix um 447, geschrieben im 10./11.
Jahrhundert, wahrscheinlich in St.Gallen.

107 Beschrieben und abgebildet bei Lowe (s. hier Anmerkung
104) als Nr. 963 (S. 35 und 59), Nr. 969 (S. 37 und 59),
Nr. 973 (S. 38 und 59).

los Yg] beispielsweise Karl Sudhoff, Salerno, eine mittelalter¬
liche Heil- und Lehrstelle am Tyrrhenischen Meere, in Sud-
hoffs Archiv für Geschichte der Medizin, 21. Bd., 1929,
S. 43—62.

109 Beccaria (s. hier Anmerkung 106), S. 364—394; es sind
die Nummern 129—140. Stets werden dort die genannten
Kataloge von SCHERRER und von BRUCKNER zitiert.

110 Für die inhaltliche Fülle solcher Handschriften ist beispiels¬
weise einzusehen die Dissertation von JULIUS JÖRIMANN,
Frühmittelalterliche Rezeptarien, Zürich 1925. Darin sind
die sanktgallischen Manuskripte 44 und 217 sowie ein
Bamberger Rezeptarius verarbeitet worden.

— Codex 217, S. 251—274, 335—342: Sapientia artis
medicinae, Kompendium von 4 medizinischen Texten,

geschrieben im 9. Jahrhundert in Oberitalien
und in gefalteter Form wohl von einem Arzte
mitgetragen111, dazwischen liber botanicus und
liber bestiarum, geschrieben im 9. Jahrhundert
vielleicht in St.Gallen.

-— Codex 265, S. 93—97: Epistola Ippocratis, geschrie¬
ben im 9. Jahrhundert in St.Gallen.

— Codex 751, S. 1—500: Kompendium von 39
medizinischen Texten bekannter und unbekannter
Autoren, geschrieben im 9. Jahrhundert in Italien.

— Codex 752, S. 5—160 Kompendium von 6
medizinischen Texten (S. 82 die Zeichnung der magischen

Sphäre112), geschrieben im 9. Jahrhundert
in StGallen. —• S. 161—326: Isidor de medicina
sowie der Passionarius bzw. die Concordantia
Hippoeratis, Galieni et Surianinz, geschrieben im 10.

Jahrhundert in St.Gallen.
— Codex 759, S. 1—94: Kompendium von 10 medizi¬

nischen Texten, geschrieben im 9. Jahrhundert,
nicht-sanktgallisch.

•— Codex 761, S. 1—288: Kompendium von 6 medizi¬
nischen Texten, geschrieben im 9. Jahrhundert,
nicht-sanktgallisch.

— Codex 762, S. 1—278: Kompendium von 10
medizinischen Texten, wahrscheinlich der im
Bibliothekskatalog von 1461 erwähnte Liber de virtuti-
bus herbarum et eiborum, geschrieben im 9.
Jahrhundert, nicht-sanktgallisch.

•—Codex 877, S. 33—49: Med-icinalis ars Ypogratis,
auszugsweise geschrieben im 9- Jahrhundert in
St.Gallen.

•—Codex 878: In dieser Sammelhandschrift des Rei¬

chenauer Schülers, Lehrers und Abtes Walahfrid
Strabo114 aus dem 9. Jahrhundert finden sich
auch Auszüge medizinischen Inhalts.

— Codex 1396, 3. Teil: Sammlung von Fragmenten
medizinischen Inhalts aus drei Codices des 9-—11.
Jahrhunderts (auch aus dem vorhin genannten
Codex 217), hernach aus vier Codices des späteren
Mittelalters.

111 So nach BERNHARD BISCHOFF, Ueber gefaltete Handschriften
vornehmlich hagiographischen Inhalts, in Mittelalterliche
Studien, Ausgewählte Aufsätze zur Schriftkunde und
Literaturgeschichte, Bd. I, Stuttgart 1966, S. 99. Siehe unsere Tafel
VI.

112 Erstmals beschrieben und abgebildet bei HENRY E. SlGERIST,

The Sphere of Life and Death in early mediaeval manuscripts,
in Bulletin of the History of Medicine, vol. XI, Baltimore
1942, S. 292—303. Siehe unsere Tafel V.

113 Hierauf machte, wenn auch ohne Nennung der
Handschriften-Nummer, Karl SUDHOFF aufmerksam, und zwar im
Kurzen Handbuch der Geschichte der Medizin, Berlin 1922,
S. 162, später in seinem hier in Anmerkung 77 zitierten
Vortrag, S. 31 f.

114 Hierüber grundlegend B. BlSCHOFF, Mittelalterliche Studien,
Bd. II, Stuttgart 1967, S. 34—51.

31



C. Handschriften des 14 und 15. ]ahrhunderts

Nach diesen verhältnismässig zahlreichen und
typischen Manuskripten aus der Blütezeit des Klosters
St.Gallen seien anhangweise noch die wenigen — übrigens

unwichtigen — medizinischen Handschriften der
Stiftsbibliothek aus dem späteren Mittelalter nach

ihren Nummern angeführt115; sie entstammen
ausschliesslich dem 14. und 15. Jahrhundert:
•—-in lateinischer Sprache die Codices 753 (S. 195 bis

223), 757, 758 (S. 1—12), 929 (S. 259—265), 932
(varia medica), 1157 (S. 362—383);

— in deutscher Sprache die Codices 754, 755, 760.

Selbstverständlich wurden Rezepte in beiden Sprachen
manchen anderen Handschriften sozusagen pro
memoria eingefügt. Gegen Ende des Mittelalters griff
man sodann zu den ersten gedruckten Büchern, die
auch Eingang in das Kloster St.Gallen fanden.116

io. Karolingischer Klosterplan

Unter den stift-sanktgallischen Manuskripten, denen

medizingeschichtliche Bedeutung innewohnt, ist noch

jenes anzuführen, das in der ganzen abendländischen
Architektur- und Kulturgeschichte als einzigartig gilt:
der karolingische Klosterplan117. Er besteht aus fünf
zusammengenähten Pergamentblättern (112 x 77 cm),
auf denen die klösterliche Anlage linear gezeichnet
und gleichzeitig mit 341 lateinischen Beischriften
interpretiert ist. Der Sinn dieses im frühen 9. Jahrhundert

entstandenen Planes — er ist der älteste erhaltene
seiner Art und liegt rund 340 Jahre vor dem eini-

115 Kurze Beschreibung bei G. SCHERRER (s. hier Anmerkung
102); das Stichwort Medicina im dortigen Sachregister S.

610 f. ist nicht ganz zuverlässig,
us Vgl. Verzeichnis der Incunabeln der Stiftsbibliothek von

St.Gallen, bearbeitet von GUSTAV SCHERRER, St.Gallen 1880;
S. LXI Stichwort «Medicin».

117 Ms. Nr. 1092 der Stiftsbibliothek. Faksimile-Ausgabe 1952
durch den Historischen Verein des Kantons St.Gallen.

118 Wiedergaben finden sich beispielsweise bei folgenden Autoren:

Albert Lenoir, Architecture monastique Collection
de documents inédits sur l'histoire de France, publiés par les

soins du Ministre de l'Instruction Publique, 3e série), Paris
1852: Légende p. 28, Planche gravée No 17; WOLFGANG
BRAUNFELS, Abendländische Klosterbaukunst, Köln 1969,
Abb. 23, dazu S. 134: «...die Kunst der Wasserbauer...
der Plan von Canterbury hat nur den einen Sinn, sie uns zu
veranschaulichen.» — An «medizingeschichtlichen» Legenden

dieses Planes aus der Zeit um 1160 kommen vergleichsweise

die folgenden in Betracht: Domus infirmorum, Capella
infirmorum, Necessarium infirmorum, Coquina infirmorum.

119 Vgl. Studien zum St.Galler Klosterplan MVG, Bd. XLII),
hrsg. von JOHANNES Duft, St.Gallen 1962. Darin u.a.
J. Duft «Aus der Geschichte des Klosterplans und seiner
Erforschung» (S. 33—56), Bernhard Bischoff über «Die

germassen vergleichbaren Klosterplan von Canterbury118

•— wird durch die Widmung erschlossen, die
übersetzt besagt: «Ich habe dir, liebster Sohn Gozbert,
diese bescheidene Kopie der Anordnung der Kloster-
gebäulichkeiten übersandt, damit du daran deine
Geschicklichkeit übest...» Absender dieses «Briefes»

war höchst wahrscheinlich Abt-Bischof Heito auf der

Reichenau, wo jedenfalls die Beschriftung vorgenommen

worden ist. Empfänger war Abt Gozbert in
St.Gallen, der dem Kloster 816—837 vorstand und im
Jahr 830 den Neubau der Basilika begann.

Der Plan ist durch die neue Forschung119 als die

um 820 auf der Reichenau für St.Gallen hergestellte
Kopie eines nicht mehr erhaltenen, wohl nur wenig
älter gewesenen Originals erkannt worden. Jene Vorlage

scheint eine Art Reichsplan dargestellt zu haben,
der die Idealgestalt des mustergültigen Klosters in
karlischer bzw. karolingischer Zeit wiederzugeben
hatte. Es bestand aus rund vierzig Gebäulichkeiten,
deren geistige Mitte die Basilika und deren bauliche
Mitte das Claustrum der Mönche waren. Darum
gruppierten sich im Norden der vornehme Bezirk mit
Gästehaus, äusserer Schule und Residenz des Abtes,
im Osten der stille Bezirk mit Spital, Noviziat und
Gärten, im Süden der handwerkliche Bezirk mit den

Werkstätten, im Westen der landwirtschaftliche
Bezirk mit den Stallungen.

Hier sollen nun nur die Anlagen, die
medizingeschichtlich in Betracht fallen und deshalb in den

Medizingeschichten120 meistens auch gestreift werden,

Erwähnung finden. Sie würden dort allerdings weit
mehr Beachtung als bisher verdienen. Denn, wiewohl
der Idealplan in St.Gallen und andernorts keineswegs
wörtlich verwirklicht worden ist121, blieb er dank

Entstehung des Klosterplanes in paläographischer Sicht»

(S. 67—78), Walter Horn über «The Plan of St.Gall —
Original or Copy?» (S. 79—102) sowie «On the Author of
the Plan and the relation to the Monastic Reform Movement»
(S. 103—127).

120 Es sei hingewiesen auf die in unserer Einleitung zitierte
medizingeschichtliche Literatur, besonders auf KARL Sud-

hoff sowie auf Rainer Schnabel und auf Ulrich Crae-
MER, ebenso auf den fleissigen, wenn auch historisch jeweils
nicht ganz zuständigen CONRAD BRUNNER. Beizufügen ist
ein Vortrag bzw. Aufsatz von PAUL JUNG, Das Infirmarium
im Bauriss des Klosters von St.Gallen vom Jahre 820, in
Verhandlungen der Schweizerischen Naturforschenden
Gesellschaft, St.Gallen 1930, S. 373, bzw. SA aus «Gesnerus»,
Vierteljahrsschrift hrsg. von der Schweizerischen Gesellschaft
für Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften,
6. Jg., 1949. — Mit einer späteren Zeit und einer anderen

Fragestellung befasst sich die sozialpolitische Dissertation von
Jesko VON Steynitz, Mittelalterliche Hospitäler der Orden
und Städte als Einrichtungen der sozialen Sicherung
Sozialpolitische Schriften, Heft 26), Berlin 1970.

121 Vgl. immerhin HEINRICH EDELMANN, Baugrund und Um-
gelände der Gozbert-Anlage, in Studien (s. hier Anmerkung
119), S. 279—289.

32



4 f/ r-

t.tyt

Ta/ê/ /K — Modell des Klosters St.Gallen nach dem Plan um 820

In der Ecke links vorne:

Spitalanlage mit Kreuzgang angebaut an die kleine Kirche, davor das Aerztehaus,
neben dem Spital rechts das Küchen- und Badehaus,

neben dem Aerztehaus links das Heilkräutergärtchen und rechts das Aderlasshaus

Heilkräutergarten (Herbularius) im karolingischen Klosterplan

mit 16 Pflanzen in ebenso vielen Beeten — Beschreibung S. 34 f. und 62



seiner überlokalen Verbindlichkeit122 und seiner
objektiven Aussagefülle bis heute ein geradezu
exemplarisches Dokument.123

A. Gästehäuser

Obwohl Krankenhäuser und Gästehäuser — beide sind

in der hier behandelten Benediktus-Regel bekanntlich

vorgesehen und sind in St.Gallen schon durch

St.Otmar eingerichtet worden — auseinanderzuhalten

sind, sei vorerst ein Blick auf die Nachfolge-Einrichtungen

der uralten Xenodochien geworfen. Denn sie

haben zweifellos auch der mehr oder weniger zufälligen

Aufnahme und Verpflegung auswärtiger Kranker

gedient. Der elfhundertjährige Klosterplan bietet

gleich drei derartige Anlagen in vorbildlicher
Anschaulichkeit.

Die grösste ist jene, die im vornehmen Bezirk, also

nördlich der Basilika, liegt und somit den vornehmen
Gästen offensteht (Beischrift: Haec domus hospitibus

parata est quoque suscipiendis). Das Haus enthält
in seiner Mitte den Speisesaal (domus hospitum ad

prandendum) ; dort gruppieren sich um die zentrale
Feuerstelle (locus foci) Bänke, Tische und Schränke.

Gegenüber der Eingangshalle (ingressus) liegt der

entsprechende Ausgang, der zur achtzehnsitzigen
Latrine führt (exitus necessarius). An den beiden schmäleren

Seiten des Gebäudes liegen die mit Heizkaminen

und zusätzlichen Abortanlagen versehenen
Schlafkammern für die Gäste (caminatae cum lectis); an den

beiden längeren Seiten befinden sich beim Eingang
die SchlafStätten der Diener (cubilia servorum) und
bei der Latrinenanlage die Stallungen der Reitpferde
(stabula caballorum) mit Krippen (praesepia). Im
Hinblick auf den Besuch des Königs und seines

Stellvertreters ist für die nun besonders zahlreiche Dienerschar

zusätzlich ein eigenes Unterkunftshaus vorgesehen

worden.
Als Pendant zum vornehmen Gästehaus ist die

kleinere, einfachere Pilgerherberge geplant (Beischrift:
Hic peregrinorum laetetur turba recepta). Sie liegt auf
der anderen Seite der Kirche, zwischen Werkstätten
und Stallungen, in der Nähe des Eingangs zur Klausur,
wo sich übrigens — im Sinn der Regel — der Raum
für die Begrüssung und für die Fusswaschung an den

122 Vgl. beispielsweise WOLFGANG HAFNER, Der St.Galler
Klosterplan im Lichte von Hildemars Regelkommentar, ebd.,
S. 177—192; darin S. 184 f. über das Krankenhans, S. 188 f.
über die Gasthäuser.

123 Der Plan ist nach seinen Zeichnungen und Inschriften kurz
beschrieben und interpretiert worden von Hans REINHARDT,
Der St.Galler Klosterplan, in 92. Neujahrsblatt, hrsg. vom
Historischen Verein des Kantons St.Gallen, 1952, S. 7—34.
Hier sei auch dankbar auf eine frühere und eine spätere —
in beiden Fällen grundlegende — Veröffentlichung hinge-

Gästen befindet {ad conloquendum cum hospitibus
et ad mandatum faciendum). Die Herberge enthält
in ihrer Mitte den Aufenthaltsraum für Pilger und
Arme (domus peregrinorum et pauperism), an den
schmäleren Seiten zwei Schlafräume (dormitorium),
an den Längsseiten die Wohnstätten der hier beschäftigten

Diener {servientium mansiones), dazu eine
Kammer (camera) und einen Vorratsraum (cellarium).
Dagegen bewohnt der Armenpfleger (procurator pau-
perum) in unmittelbarer Nähe ein eigenes, mit
Heizkamin versehenes Häuschen längs der Kirche.

Nicht vergessen sei, dass die beiden geschilderten
Unterkunftshäuser, die neben dem nördlichen und
dem südlichen Kirchturm vorgesehen sind, noch je
ein gesondertes Dienstgebäude besitzen, das jedesmal
eine Bäckerei und Brauerei enthält. Beim Gästehaus
ist es zusätzlich als Küche (culina hospitum)
ausgebaut. Eine noch grössere derartige Anlage — nämlich
ein gesondertes Küchenhaus, dazu wieder die Kombination

Bäckerei und Brauerei •—- ist an das Claustrum
gebaut und hat somit den zahlreichen Mönchen zu
dienen. Der Klosterplan zeigt also eine rationelle
Vorsorge: hier beispielsweise die Produktion jeweils in
Verbindung mit der Konsumation.

Für eine dritte Gruppe von Gästen musste ebenfalls
Unterkunft bereitstehen: für fremde Ordensbrüder.
Ihnen dienen die beiden schmalen Bauten, die sich
im vornehmen Bezirk längsseitig an das Kirchenschiff
schmiegen und mit Heizkaminen ausgerüstet sind:
ein Wohnraum {susceptio fratrum supervenientium)
und ein Schlafraum (dormitorium eorum) mit
angebautem zweisitzigem Abtritt (necessarium).

B. Spitalanlage

Es handelt sich hier nun um ein eigentliches Infirma-
rium, das in der nordöstlichen Ecke des Klosterplanes
eine umfangreiche, wohlgeordnete und bestens
eingerichtete Gebäudegruppe umfasst. Sie erhebt sich
neben jener kleineren Kirche, welche in der Achse
der grossen Basilika gegen Osten hin steht und beidseits

von einer symmetrischen, querrechteckigen,
abgeschlossenen Anlage begleitet ist.124 Diese bestehen aus

je drei Gebäudeflügeln um einen inneren Kreuzgang
(;porticus) herum, aus welchem jeweils ein Zugang

wiesen: FERDINAND Keller, Banriss des Klosters St.Gallen
vom Jahr 820, im Facsimile herausgegeben und erläutert,
Zürich 1844; Erwin POESCHEL, Die Kunstdenkmäler des

Kantons St.Gallen, Bd. III (Stift), Basel 1961, S. 9—29, wo
der Plan nach den neuesten Erkenntnissen beschrieben und
nach seinen Problemen diskutiert ist.

124 Hiezu beispielsweise Adolf Reinle, Neue Gedanken zum
St.Galler Klosterplan, in Zeitschrift für schweizerische
Archäologie und Kunstgeschichte, 23. Bd., 1963/64, S. 91—109
(besonders S. 105 ff.).

33



in die innen quergeteilte und deshalb doppelchörige
Sonderkirche125 führt. Auf der südlichen Seite ist diese

klosterähnliche Anlage das Noviziat (Beischrift: hoc

claustro ohlati pulsantibus adsociantur)\ auf der
nördlichen Seite aber ist sie das in der Regel St.Benedikts

vorgesehene, hier besonders aufwendig geplante Spital
(Beischrift: fratribus infirmis pariter locus iste pare-
tur).

Die drei Flügel dieses Hauptgebäudes um den offenen

Innenhof, wo sich die Kranken bei günstigem
Wetter aufhalten können, ohne mit den Gesunden

in Berührung zu kommen, enthalten die folgenden
Räume: gegen Westen eine Kammer (camera) und
den Speisesaal (refectorium); gegen Norden die

Behausung des geistlichen Spitalvorstehers (domus magi-
stri eorum) und daneben den Saal für die Schwerkranken

(locus valde infirmorum), beide mit einem
Heizkamin; im Osten den Schlafsaal für die anderen Kranken

(dormitorium), aus welchem ein Gang zur
abgesonderten sechssitzigen Latrine hinaus führt, sowie den
mit einem gestampften Lehmboden versehenen Tagesraum

(pisale), bei welchem die Hypokaustvorrichtung
besonders deutlich eingezeichnet ist: nämlich ein aus
der Hauswand herausragender Heizofen (caminus),
dazu in einer gewissen Distanz der gleichfalls aussen

angebrachte, freistehende Schornstein (exitus fumi).
Neben diesem Hauptgebäude steht das von ihm

getrennte, aber dazugehörige Aerztehaus (domus medi-
corum). Um seinen Hauptraum, der vom Krankenhaus

her zu betreten ist, gruppieren sich an den
drei übrigen Seiten die folgenden Nebenräume: in der
Mitte die Apotheke, d.h. die Vorratskammer für
Arzneimittel (armarium pigmentorum)', rechts die

eigentliche Wohnung des Arztes (mansio medici ip-
sius) und links wiederum eine Schlafkammer für die
seiner besonderen Aufsicht anvertrauten Schwerkranken

(cubiculum valde infirmorum), beide Räume
übrigens wieder versehen mit je einem Heizkamin
sowie mit je einem gesonderten zweisitzigen «Häuschen».

(Siehe hier Abbildung auf Seite 38!

Zur Spitalanlage gehören noch zwei andere, zwar
in unmittelbarer Nähe gelegene, aber doch deutlich
getrennte Gebäulichkeiten. Es ist einerseits das Haus
für Aderlass und Abführkuren (fleotomatis hic gu-
standum vel potionariis), das also vor allem den
Gesunden offensteht; es ist mit Tischen und Bänken,
dazu mit Oefen sogar in allen vier Ecken, schliesslich
mit einer durch einen Gang erreichbaren siebensitzi-

125 Hiezu beispielsweise ISO MÜLLER, Die Altar-Tituli des
Klosterplanes, in Studien (s. hier Anmerkung 119), S. 129—176
(besonders S. 168 f.).

126 So, wenn auch ohne Bezugnahme auf den Sanktgaller
Klosterplan, Erwin H. Ackerknecht, Therapie von den Primitiven

bis zum 20. Jahrhundert, Stuttgart 1970, S. 53. Vgl.

gen Latrine ausgerüstet. Daneben ist es ein wiederum
selbständiges, zweigeteiltes Küchen- und Badehaus:

Die Küche hat sowohl den Kranken im Spital als auch
den aktiven und passiven Aderlässern zu dienen

(coquina eorundem et sanguine minuentium)', das dort
vorhandene heisse Wasser mag auch für die Bäder

(balnearum domus) willkommen gewesen sein.

Beigefügt sei, dass ein gleichgestaltetes doppeltes
Dienstgebäude — also Küche und Bad — beim Noviziat

steht, ferner dass die Pfalz des Abtes eine
Badstube (balneatorium) besitzt und dass das Claustrum
der Mönche neben ihrem grossen Dormitorium mit
den 79 eingezeichneten Betten ein damit verbundenes
Bad- und Waschhaus (balneatorium et lavandi locus)
aufweist. Der Geist und sogar der Wortlaut der Bene-

diktus-Regel sind in solcher frühmittelalterlichen
«Hygiene», von welcher die späteren Burgen und
selbst die Barockschlösser nichts mehr wussten, sichtbar

geblieben, wie überhaupt der sanktgallische
Klosterplan — besonders in den hier behandelten Anlagen
— eine Art Kulturbrücke von der Antike her darstellt.
Er zeugt jedenfalls auch für die mittelalterliche Therapie,

die in der «Dreieinigkeit des Galen» bestand,
nämlich in «Aderlass, Ausleerung und Medikamenten».126

Wollte man den soeben nach ihren Beischriften
geschilderten Gebäulichkeiten der Spitalanlage
moderne Bezeichnungen geben, so wären wohl jene zu
wählen, die ein heutiger Arzt127 in einem Vortrag
verwendet hat: für das Hauptgebäude den Ausdruck
«Bettenhaus», für den dort wohnhaften Vorsteher
«Krankenhauspfarrer», für den Raum der
Schwerkranken im Aerztehaus «Wachstation», für das Haus
der Aderlässe und Abführmittel «Ambulanz, in der
die ärztlichen Verrichtungen vorgenommen werden».
Eine derartige Uebersetzung der lateinischen Inschriften

lässt den elfhundertjährigen Klosterplan in
verblüffender Weise lebendig werden und vermag
aufzuzeigen, «dass gewisse Grundideen beim Bau eines
Krankenhauses immer die gleichen bleiben».

C. Heilkräutergarten

Der karolingische Bauriss in der Stiftsbibliothek
beschäftigt nicht zuletzt auch die Geschichte der Botanik
wegen der drei darin eingezeichneten und beschrifteten

Gärten. Sie geben in beinahe greifbarer Weise
wieder, was theoretische Schriften jener Zeit, beispiels¬

ferner Arturo Castiglioni, Der Aderlass Ciba-Zeit-
schrift, Bd. 6, Nr. 66, S. 2185—2216), Wehr/Baden 1954.

127 Dr. med. Hans F. SCHULZE, Facharzt für Hals-, Nasen- und
Ohrenkrankheiten, Duisburg, in einem am 2. 1. 1956 im
dortigen Rotary-Club gehaltenen und nachher vervielfältigten
Vortrag.

34



weise das Capitulare de villis128 und die Brevium
exempla, diesbezüglich angeordnet und aufnotiert
haben. In einer fachmännischen Untersuchung hat
wolfgang sörrensen die Gärten und Pflanzen im
Klosterplan129 dargestellt und dabei die von vielen
Forschern während neun Jahrzehnten betriebene
Fragenstellung130 zusammengefaßt, in manchem wohl
auch endgültig geklärt.

Der Plan zeigt bekanntlich — ausser einem als

savina bezeichneten Baum im Kreuzgang der Klausur

— drei Gärten auf seiner Ostseite: den Gemüsegarten

{hörtus benannt) mit 18 Namen von Pflanzen,
daneben den mit dem Friedhof kombinierten
Obstgarten mit 15 Namen von Bäumen, schliesslich in
einer gewissen Entfernung —• nämlich hinter dem

Aerztehaus der Spitalanlage — als kleinsten und
geschlossensten der drei den Kräutergarten (als herbu-
larius beschriftet) mit den Namen von 16 Pflanzen.
Sie wachsen in sauber getrennten Beeten, von denen

acht entlang den Mauern gehen und acht in je zwei
Zeilen auf den Innenraum verteilt sind.

In der folgenden Aufzählung kann es sich nun nicht
darum handeln, ob und wie diese 16 Pflanzen
medizinische Aufgaben zu erfüllen hatten; dass ihnen allen
und wohl auch noch manchen anderen im Klosterplan

eine solche Bedeutung objektiv zukam und eine

derartige Wirkung subjektiv zugeschrieben wurde,
erscheint heute als vollauf nachweisbar.131 Das gilt
in besonderer Weise von den Heilkräutern im Her-
bularius; es sind nach der üblich gewordenen
Numerierung und nach der von w. sörrensen gebotenen
Interpretierung die folgenden:

1. Lilium — Weisse Lilie {lilium candidum L).
2. Rosas — Gartenrose, Zucker- oder Essigrose {rosa

gattica L).
3. Fasiolo — Stangenbohne {dolichos melanophthal-

mus L).
4. Sata regia — Pfeffer- oder Bohnenkraut {satareia

hortensis L).
5. Costo — Frauenminze {tanacetum halsamita L).
6. Vena graeca — Griechisch Heu, Bockshornklee

{trigonella foenum graecum L).
128 Vgl. neuestens die Faksimile-Ausgabe: Capitulare de villis,

Cod. Guelf. 254 Heimst, der Herzog August Bibliothek
Wolfenbüttel, hrsg. und eingeleitet von CARLRICHARD BRÜHL

Dokumente zur deutschen Geschichte in Faksimiles,
Reihe I, Bd. 1), Stuttgart 1971.

129 Unter diesem Titel 1962 erschienen in Studien zum St.Galler

Klosterplan (s. hier Anmerkung 119), S. 193—277; ebd. der

einschlägige Literaturnachweis mit 48 Nummern.
130 Als erster verdient ein führender einheimischer Historiker

dankbare Erwähnung: JOHANNES DlERAUER, Ueber die
Gartenanlagen im St.Gallischen Klosterplan vom Jahre 830, in
Bericht über die Thätigkeit der St.Gallischen naturwissenschaftlichen

Gesellschaft während des Vereinsjahres 1872/73,
St.Gallen 1874, S. 434—446. —- Oft wird auch eher
volkstümlich in Zeitungen und Zeitschriften dieser Gärten und

7. Rosmarino — Rosmarin {rosmarinus officinalis L).
8. M.enta —- Pfeffermünz {mentha piperita L).
9. Salvia — Salbei {salvia officinalis L).

10. Ruta — Raute {ruta graveolens L).
11. Gladiola — Schwertlilie {iris germanica L).
12. Fulegium — Polei, Flöhkraut {mentha pule-

gium L).
13. Sisimbria — Krauseminze {mentha aquaticaL).
14. Camino — Kreuzkümmel {cuminum cyminum L).
15. Lubestico — Liebstöckel {levisticum officinale L).
16. Feniculum — Fenchel (anethum foeniculum L).

D. Walahfrids Hortulus

Als eine Art dichterischer Verklärung des Herbula-
rius im Sanktgaller Klosterplan um 820 sei der Flortu-
lus des Walahfrid Strabo um 842 in Erinnerung gerufen.

Walahfrid (um 809—849) dichtete diese 444

lateinischen Hexameter de cultura hortorum (über
den Gartenbau) in seinem Kloster auf der milden
Insel Reichenau, wo bekanntlich auch der karolingi-
sche Bauriss für St.Gallen kopiert und beschriftet worden

ist. Er widmete sie seinem einstigen Lehrer Gri-
mald, der in den Jahren 841—872 dem benachbarten

Kloster St.Gallen als Abt vorstand.

Die älteste erhaltene Handschrift dieser Dichtung
wurde durch den Sanktgaller Humanisten und späteren

Stadtarzt Joachim von Watt (Vadianus) 1509 in
der Stiftsbibliothek abgeschrieben, sodann an seinen

Freund Georg Tannstetter (Collimitius) in Wien
gesandt — «den eifrigen Arzt und den Liebhaber der

schönen Wissenschaften» — und schliesslich im Druck
herausgegeben. Ein Jahrhundert später gelangte das

Manuskript in die gierigen Hände des Melchior Goldast,

hernach in den Besitz der Königin Christine von
Schweden und mit ihrem Nachlass in die Vatikanische
Bibliothek, wo es geblieben ist.

Wenn diese Dichtung hier in medizingeschichtlichem

Zusammenhang erwähnt wird, geschieht es aus

der Erkenntnis, dass Walahfrid die Gewächse nicht

nur um ihrer selbst willen, sondern auch wegen ihrer
Heilkräfte besungen hat. Die neuesten Herausgeber132

nennen deshalb dieses «Gärtchen» — der Titel

Pflanzen gedacht, beispielsweise: Eugen EGGER, Der
Heilkräutergarten im Kloster St.Gallen, in Mitteilungsblatt des

Schweizerischen Pharmazeutenverbandes, 7. Jg., 1949, S.

11—16. — Siehe hier Tafel IV!
131 Vgl. beispielsweise SÖRRENSEN, a. a. O. (über den Herbula-

rius S. 216—241). Mit der angedeuteten Frage befasst sich

eine in Ausarbeitung begriffene Dissertation von HEINZ
KONRAD an der philosophischen Fakultät der Universität
Innsbruck.

132 Werner Näf und Matthäus Gabathuler: Walahfrid
Strabo, Hortulus — Vom Gartenbau, St.Gallen 2 1957. Dort
findet sich der ganze lateinische Text mit einer geradezu

dichterischen Uebertragung in Hexametern; dort sind auch

die Handschriften und die früheren Ausgaben seit Vadian

genannt.

35



Hortulus stammt nicht von Walahfrid, sondern von
Vadian — «eines der frühesten botanisch-pharmazeutischen

Kulturdenkmäler des deutschen Mittelalters».
Sie stellen mit einer gewissen poetischen Idealisierung
fest: «Der Klostergarten der Reichenau ist in erster
Linie Apothekergarten, wie es auch der Garten zu
St.Gallen, auf Abt Gozberts Klosterplan und sicherlich

in der Wirklichkeit, war. Vom Nutzen der Pflanzen

kündet Strabos Gedicht, von ihrer Schönheit
zugleich und dem symbolischen Gehalt, der der Rose
und der Lilie eigen ist.»

Um die innere Verwandtschaft dieses grossen
Versgedichtes mit den 16 monotonen Pflanzennamen des

Heilkräutergartens im Klosterplan anzudeuten, seien
die 23 von Walahfrid besungenen Gewächse wenigstens

genannt und deren von ihm gepriesene
Heilwirkungen stichwortartig angedeutet133:

1. Salvia — Salbei: nützt bei zahlreichen Gebresten.
2. Ruta — Raute: bekämpftverborgene Gifte, reinigt

von schädlichen Säften.
3. Abrotanum — Eberraute: wehrt Fieber und

Seitenstechen ab, hilft bei Gichtanfällen.
4. Cucurbita — Kürbis: ist eine Delikatesse.
5. Pepones — Melone: kühlt die Eingeweide.
6. Absinthium — Wermut: vertreibt Fieber, Kopfweh

und Schwindel.
7. Marrubium — Andorn: lindert Beklemmung der

Brust, rettet bei Gift in Speis und Trank.
8. Foeniculum — Fenchel: nützt den Augen, lockert

Blähungen, fördert die Verdauung, vertreibt
Keuchhusten.

9. Gladiola — Schwertlilie: lindert Blasenschmerz.
10. Lybisticum — Liebstöckel: der Saft kann Blindheit

bewirken, die Samen können aber in anderen
Arzneien heilsam sein.

11. Cerfolium — Gartenkerbel: stillt Blut.
12. Lilium — Lilie: rettet bei Schlangengift, lindert

Quetschungen und Verrenkungen.
13. Papaver — Mohn: heilt bitteres Aufstossen.
14. Sclarega und costus — Muskatellerkraut und

Frauenminze: fördern die Verdauung.
15. Menta — Pfeffermünz: beseitigt Heiserkeit, hilft

vielseitig.
16. Puleium — Poleiminze: fördert die Verdauung,

verhindert Sonnenstich.
17. Apium — Sellerie: lindert Blasenschmerz, fördert

die Verdauung, befreit von Brechreiz.
18. Vettonica — Betonie: verhindert innere Krank¬

heiten, heilt äussere Wunden.

133 Philibert Schmitz O. S. B. (s. hier Anmerkung 100), S.

193 f., leitet daraus mit einer gewissen Uebertreibung ab,
dass Walahfrid «die alten Meister der Medizin, einen Gale-
nus, Plinius, Dioscorides u.a. vollständig beherrschte». Er
nennt seinen «Hortulus» mit Recht den berühmtesten unter
den vielen sogenannten «Hortuli», die in den Klöstern «im

19- Agrimonia—Odermennig: lindertMagenschmerz,
heilt Wunden.

20. Ambrosia — Rainfarn: entziehtBlut, pflanztSäfte.
21. Nepeta — Katzenminze: heilt Hautschürfungen,

erneuert das Haar.
22. Rafanum — Rettich: heilt Husten.
23. Rosa — Rose: ihr Oel ist vielfach nützlich.

Ii. Zusammenfassung im Blick auf
Notker den Arzt

Diese Blätter tragen die Ueberschrift «Notker der

Arzt», weil er, der vor einem Jahrtausend durch Kaiser

Otto den Grossen geehrt worden ist, den Anreiz
zur Untersuchung der medizingeschichtlichen Quellen

der Abtei St.Gallen aus dem früheren Mittelalter
geboten hat. Im Zeichen Notkers II. (f 975 stand
deshalb auch das jetzt abzuschliessende allgemeine
Kapitel über «Klostermedizin in St.Gallen»; Es hatte,
da kein Gelehrter vom Himmel fällt, Notkers geistigen

Umkreis zu schildern; es hatte also die in der
sanktgallischen Stiftsbibliothek noch heute erfassbaren

heilkundlichen Voraussetzungen, wie sie im
10. Jahrhundert sich ihm dargeboten haben,
aufzuzeigen. Es waren und es sind die folgenden:

— Regel St.Benedikts: Notker kannte dieses klösterli¬
che Grundgesetz aus den geradezu vorbildlichen
Handschriften seiner Klosterbibliothek selbstverständlich

dem Buchstaben und dem Geiste nach,
damit auch die grundlegenden Kapitel über die
kranken Brüder, über die Greise und Kinder, über
die Aufnahme der Gäste.

— Krankenpflege St.Otmars: Notker las und vernahm
aus der Biographie dieses seines Klosterpatrons
ungezählte Male die Schilderung über dessen heroische

Sorge für Arme und Kranke. Ueberdies war
er zweifellos selber tätig im «Spital St.Otmars»,
das noch Jahrhunderte später diesen erinnerungsreichen

Namen trug.
— Pilgerhospiz: Ob zu Notkers Zeit das um 880 auf

dem Viktorsberg im Gedenken an den irischen
Reklusen Eusebius gegründete Hospiz noch in
Betrieb war, lässt sich nicht mehr nachweisen; dass

aber in St.Gallen Pilger und damit auch Kranke in
Scharen aufzunehmen und zu betreuen waren, wobei

der Arzt unmittelbar mitzuwirken hatte, ist
vielfach bezeugt. Nicht umsonst war Notker, was

Rahmen der medizinischen Literatur» zahlreich geschrieben
worden seien: «Diese Traktate nennen die Gewächse und
Heilkräuter, aus denen die Medikamente zu bereiten sind.
Ferner lehren sie, wie diese Kräuter im Klostergarten zu
pflanzen und zu pflegen sind.»

36



gleich noch nachzuweisen sein wird, auch Cellerar
und Hospitar.

Heiligen-Viten: Was in den Geschichten der
hochverehrten Gründer-Heiligen Gallus und Otmar, die

im 7. und im 8. Jahrhundert gestorben waren,
sowie in der damals grösstenteils erst mündlich
vorhandenen Ueberlieferung von der Martyrin Wi-
borada, die in Notkers Jugendjahren (926) gestorben

war, an wunderbaren Heilungen vielfacher
Krankheiten erzählt wurde, war ihm wie allen
seinen Mitbrüdern bekannt und mochte den Arzt
noch weit mehr als die andern bewegt haben.

Geburt durch Kaiserschnitt: Notker war ein

Zeitgenosse und somit ein Untergebener des Abtes

Purchart I., der im klösterlichen Kreis der
«Ungeborene» hiess; er war überdies ein älterer

Zeitgenosse des nachmaligen Konstanzer Bischofs

Gebhard II., der wie der genannte Abt aus der

toten Mutter herausgeschnitten worden war. Nicht
zu zweifeln ist deshalb am ärztlichen Interesse

Notkers und wohl auch an seiner direkten Betreuung

des von der Geburt her schwächlich gebliebenen

Mitbruders Purchart.

Mönche als Aerzte: Notker kannte gewiss weit
mehr als die wenigen bis heute überlieferten
Namen damaliger und früherer Aerzte; er kannte
überdies Persönlichkeiten, die ihn in der ärztlichen
Kunst unterwiesen hatten.

Notker der Stammler: Ob sich Notker der Arzt
über das Stammeln seines schon 912 gestorbenen

grossen Namensvetters Gedanken gemacht hat, ist

unbekannt; dass er aber Briefe medizinischen
Inhalts, wie sie im Formelbuch des Stammlers

sozusagen zufällig erwähnt sind, empfangen und
geschrieben hat, darf in Anbetracht seiner nun gleich
zu schildernden ärztlichen Praxis als selbstverständlich

gelten.

Medizin in Schule und Bibliothek: Notker kannte
wie jeder seiner Mitbrüder die literarischen Grundlagen

der damaligen Bildung, also die Schriften
des Boethius, des Cassiodorus und des Isidorus.

Für ihn besteht die Wahrscheinlichkeit, dass er
sie in den medizinischen Partien noch weit mehr
als die anderen beherrschte. Auffälligerweise ist in
St.Gallen die Beschäftigung mit der «Tröstung
der Philosophie» des Boethius (Philosophie als

Aerztin!) gerade zur Zeit Notkers des Arztes und
Notkers des Deutschen — also des Lehrers und
des Schülers — besonders nachweisbar geblieben.

Geschichte des Benediktinerordens, 2. Bd., übertragen und
hrsg. von LUDWIG RÄBER O. S. B., Einsiedeln/Zürich 1948,
Seite 195 f.

Vielleicht mögen auch die Korrekturen des

einschlägigen Kapitels des Cassiodorus «Ueber die
Aerzte» von der Hand des zweiten Notker
vorgenommen worden sein.

— Medizinische Handschriften: Wie weit Notker der

Arzt an den in den mittelalterlichen Bibliothekskatalogen

aufgezeichneten und an den in der

Stiftsbibliothek heute vorhandenen Büchern
medizinischen Inhalts beteiligt gewesen ist, wie viele
beigeschriebene Rezepte und Glossen von seiner

Hand stammen, lässt sich begreiflicherweise nicht
nachweisen. Als sicher darf gelten, dass er dieses

Schrifttum nicht nur gekannt, sondern dass er es

auch angewendet hat. Die Tatsache, dass es im
heutigen Bibliotheksbestand auffallend zahlreich
und exemplarisch gerade aus der Zeit vor und um
Notker II., spärlich aber aus späteren Jahrhunderten

überliefert ist, lässt auf ein besonderes Interesse
eben jener Zeit und auch jenes Ortes schliessen.

Diese Ueberlegung wird bestärkt durch den
Umstand, dass mehr als die Hälfte solcher Texte von
auswärts beschafft worden ist, beispielsweise aus

Oberitalien, wo das mit St.Gallen befreundete Kloster

Bobbio lag. Man ist versucht, an die Initiative

einer daran stark interessiert gewesenen
Persönlichkeit zu denken: warum nicht an jene des

Mönches Notker II., der im 10. Jahrhundert als

Arzt wirklich bezeugt ist?

— Karolingischer Klosterplan: In Notkers Abtei lag
neben den Medizinmanuskripten auch dieser Plan
mit den beispielhaften Anregungen für Gästehaus

und Krankenhaus. Dort lagen überdies Walahfrids
Dichtung über den Gartenbau und alle die prosaischen

und poetischen Traktate über die auch im
Klosterplan vorgesehenen Heilkräuter. Selbst wenn
Notker dem Plan als einem schon damals
antiquierten Dokument keine Beachtung geschenkt
haben sollte, kannte er doch bestens die Wirkkräfte

der Pflanzen; denn sie waren die
hauptsächlichsten Mittel der damaligen Aerzte.

Was hier nun als Zusammenfassung der sankt-

gallischen Klostermedizin im Blick auf Notker den

Arzt festgestellt worden ist, stimmt sozusagen wörtlich

überein mit den Erkenntnissen, die Philibert
Schmitz134, der Geschichtsschreiber des

Benediktinerordens, selbst bei Vernachlässigung der
schweizerischen Quellen folgenderweise formuliert hat:

«Durch die ärztliche Tätigkeit der Mönche, durch
das Kopieren medizinischer Bücher und durch den

37



Unterhalt von Kräutergärten bildete sich in den
Klöstern ein reicher Schatz empirischer medizinischer
Kenntnisse. Und eben dies ist das erste grosse
Verdienst der bis ins 12. Jahrhundert hinauf so blühenden

klösterlichen Heilkunde, dass die Medizin als
Wissenschaft im Frühmittelalter nicht unterging,
sondern die medizinische Tradition von der Antike her
aufrechterhalten blieb. Ferner haben uns die Mönche
durch die Krankenpflege in den ihren Klöstern ange¬

gliederten Spitälern, weiter durch ihre Kräutergärten
und das emsige, stille Studieren alter Autoren die
Medizin des Altertums lebendig erhalten; und zugleich
war ihr Dienst an den Armen, Kranken und Gebrechlichen

ein demütiger und liebevoller Dienst an Christus,

der ihnen in jedem Bedürftigen begegnete —
Christo in pauperibus, wie noch heute über dem Portal

des ehemaligen Heilig-Geist-Spitals von Bern zu
lesen ist.»

Cubitulu UdWe-ln

— 1 I

Ô o m uf mer

U
kd

cjitorum

H

mani

um

frmer>

roy^ jq
m<\n{io nie-c|ic(

O
Haus der Aerzte im Sanktgaller Klosterplan um 820

Vergrösserte Umzeichnung von Josef Tannheimer
Originalgrösse 50 x 65 mm — Beschreibung Seite 34

38



ZWEITES KAPITEL

Der Mönchsarzt Notker

Im Wirkungskreis, der hier unter dem
medizingeschichtlichen Gesichtspunkt betrachtet worden ist,
lebte die Persönlichkeit, welcher die Zeitgenossen und
die Nachfahren den Titel «Arzt» gegeben haben:
medicus in den Quellen des 10. und 11. Jahrhunderts,
physicus gelegentlich später im Zusammenhang mit
seinen liturgischen Dichtungen. Beide Formulierungen

besagten dasselbe; physicus wollte geradezu betonen,

dass Notker nicht ein Handwerker war wie die
Scherer und Bader und die unter der Bezeichnung
Chirurgen eher abwertend verstandenen Wundärzte,
sondern dass er als innerer Arzt ein Handhaber der
Heilkunst nach Art der auch theoretisch ausgebildeten
Griechen war.1

Einleitend ist hier bei der Differenzierung der Not-
kere und der Ekkeharte dargelegt worden, dass es sich
bei Notker dem Arzt um den zweiten berühmten Träger

dieses alemannisch-sanktgallischen Namens handelt.

Bedauerlicherweise wird die saubere Scheidung
der Beinamen und damit die Unterscheidung der
verschiedenartigen Persönlichkeiten noch heute gelegentlich

vernachlässigt.2 Dabei hatte schon Vadian, der
sanktgallische Stadtarzt und Geschichtsschreiber im

1 Hiezu beispielsweise PAUL DIEPGEN, Geschichte der Medizin,

1. Bd., Berlin 1949, S. 200, wo ausgeführt wird, dass man
im europäischen Westen den Arzt schon am Ende des
10. Jahrhunderts als Physicus vom Chirurgen zu unterscheiden

begonnen habe; für den Zubereiter der Arzneimittel sei
auch schon damals die Bezeichnung Apothecarius bekannt
gewesen. Aehnlich Conrad Brunner, Ueber Medizin und
Krankenpflege im Mittelalter in schweizerischen Landen

Veröffentlichungen der schweizerischen Gesellschaft für
Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften, l.Heft),
Zürich 1922, S. 67, wo festgestellt wird, dass der Titel
Medicus im 10. und 11. Jahrhundert fast ausschliesslich
gebraucht worden, worauf dann im 12. Jahrhundert Physicus
aufgekommen sei und schliesslich dominiert habe; der Physicus

sei «der studierte innere Arzt im Gegensatz zum unstu-
dierten Empiriker-Chirurgen» gewesen. -— An dieser Stelle
sei auf eine sanktgallische Quelle hingewiesen, nämlich auf
den in Codex 265 überlieferten Brief, den Ermenrich von
Ellwangen um 854 an Abt Grimald nach St.Gallen geschrieben

hat. Darin unterscheidet er die Physik im Gegensatz zur
Metaphysik folgenderweise: Physica dividitur in arithmeti-
cam, astronomiam, astrologiam, mechanitiam, geometricam,
musicam... Mediana est scientia curationum ad temperamen-
tum et salatem corporum inventa. (Hrsg. in MGH, Epistola-
rum t. V, S. 541.)

2 Dass das im Aufsatz von LOREN C. Mac Kinney, Tenth
Century Medicine — Classicism and Pragmatism, in Medie-
valia et Humanistica, fasc. 8, 1955, geschah, wo Notker

16. Jahrhundert, die Trennung vorgenommen. In
seiner Kleineren Aebte-Chronik3 stellte er scharfsinnig
und anschaulich fest, dass ein «altes Mönchsverslein» 4,

welches in der Stiftsbibliothek5 überliefert worden
sei, drei Notkere unterscheide: «den ersten Balbum,
den lurggenden Notkern, ist der poet gwesen; den
andern Piperisgranum, das ist der Pfefferkörnli, der
ist der doctor und arzt gwesen; den dritten Labeonem,
mit dem grossen Maul, dem schreibt man den teut-
schen Psalter zu.»

i. Quellen

Für den Mönchsarzt Notker II., der nun geschildert
werden soll, fallen alle jene stift-sanktgallischen
Geschichtsquellen in Betracht, die hier einleitend angeführt

worden sind: Urkunden, Totenbuch, Annalen,
Wiborada-Vita, ganz besonders aber die Casus sancti

Galli, diese vor allem in jenem Teil, den Ekkehart IV.
verfasst hat. Während Notkers Existenz, sein Beiname
und sein Todesdatum in den erstgenannten Quellen

Medicus mit Notker Balbulus verwechselt wurde, ist weniger
verwirrend als die Vertauschung von Notker II. mit Notker
III. bei PHILIBERT Schmitz O.S.B., Geschichte des

Benediktinerordens, 2. Bd., übertragen und hrsg. von LUDWIG
RÄBER O. S. B., Einsiedeln/Zürich 1948, S. 122; Notker
Medicus hätte dort übrigens auch Erwähnung verdient, wo
S. 194 f. über Mönchs ärzte berichtet wird.

3 Joachim von Watt (Vadian), Deutsche historische
Schriften, hrsg. von Ernst GÖTZINGER, 1. Bd., St.Gallen
1875, S. 171 f.

4 Es handelt sich um den folgenden leoninischen Hexameter,
der vermutlich von Ekkehart IV. stammt:
Baibus erat Notker, Piperis granurn juit alter,
Tertius hic Labio datus est agnomine lato

5 Es steht in Codex 393, S. 246, der die Gedichte Ekkeharts

IV., also den sogenannten Liber benedictionum, überliefert,
jedoch als späterer Eintrag; es ist deshalb in der Ausgabe von
JOHANNES Egli in MVG XXXI nur in einer Fussnote (S. V)
wiedergegeben worden. Zu der anscheinend alten Ueberliefe-

rung dieser Verse vgl. aber Gustav Scherrer, Verzeichnis
der Handschriften der Stiftsbibliothek von St.Gallen, Halle
1875, S. 10. — Beigefügt sei, dass Ekkehart IV. in dieser

eigenhändigen Sammlung seiner Gedichte den Arzt Notker
sonst namentlich nicht erwähnt, sondern nur bei einer
Nennung der Notkere (im Dativ Notkeris) als Glosse das Wort
tribus beigeschrieben hat; in der Ausgabe von Egli auf
Seite 225.

39



einwandfrei, wenn auch entsprechend ihrem Wesen

nur knapp, bezeugt sind, werden seine persönlichen
Charakterziige und die anschaulichen Episoden seines

Lebens und Wirkens gleich wie seine Beziehungen
zu den Ottonen von Ekkehart IV. erzählt. Er erwähnt
ihn mehr oder weniger kurz —- d. h. mehr oder weniger

zufällig — in vierzehn Kapiteln.6 Deshalb stellt
sich hier die Frage nach Ekkeharts historischer
Zuverlässigkeit; sie soll unter chronologischen, personalen,

stilistischen und inhaltlichen Gesichtspunkten
kurz beantwortet werden.

Die chronologische Konfrontierung Ekkeharts IV.
mit Notker II. spricht gleich schon für Glaubwürdigkeit.

Notker starb 975; Ekkehart aber wurde nach

allgemeiner Ansicht um 980 geboren7, kam wohl
entsprechend dem damaligen Brauch als Kind in das

Kloster St.Gallen und war dort nachweisbar der bevorzugte

Schüler Notkers III., der seinerseits um 952
geboren worden und somit ein Schüler Notkers II.
gewesen war. Nach dem Tode Notkers III. (1022)
wirkte Ekkehart vorübergehend als Schulleiter in
Mainz, war dann aber von 1032 an wieder Lehrer in
St.Gallen, wo er gegen 1060 starb. Seine
Klostergeschichte schrieb er zwischen 1030 und 1060
nieder.8

Neben der Tatsache, dass das menschliche Gedächtnis

und damit auch die mündliche Ueberlieferung
damals weit ausgeprägter waren als in den späteren
Zeiten der Schreibsucht und der Bücherflut, ist die

allgemeine Erkenntnis zu berücksichtigen, dass die

persönlichen Traditionen in den klösterlichen Gemeinschaften

ausserordentlich stark waren und es selbst
heute noch sind. Die Anekdoten über die Mitbrüder,
besonders über die durch Leistungen oder Eigenarten
ausgeprägteren unter ihnen, blieben und bleiben lebendig.

Dabei sind der tieferen Charakteristik die
Typisierungen und Stilisierungen nicht nur nicht abträglich,

sondern geradezu dienlich. Die zeitliche Nähe
Ekkeharts IV. zu Notker II. und das direkte Lehrer-
Schüler-Verhältnis von Notker II. zu Notker III. sowie
von diesem zu Ekkehart IV., daneben aber die
ununterbrochene Zeugenschaft der sich folgenden
Mönchsgenerationen im geschlossenen klösterlichen

6 Es sind nach der Kapitelzählung, die GEROLD MEYER VON
KNONAU 1877 in seine Edition der Ekkehart'schen Casus in
MVG XV/XVI eingeführt hat und die trotz mancher unlogischen

Eigenwilligkeiten seither gültig geblieben ist, die
folgenden: 74, 78, 91, 92, 97, 104, 122, 123, 125, 128, 130,
133, 134, 147.

7 Vgl. Hans F. Haefele in LThK2 III 780 f.
8 So wiederum H. F. HAEFELE, Vita Waltharii manufortis, in

Festschrift Bernhard Bischoff, Stuttgart 1971, S. 260—-276.
9 So selbst von G. Meyer von Knonau in MVG XV/XVI,

S. LXXXI.
10 So von H. F. HAEFELE in seinen grossen und grundlegenden

«Untersuchungen zu Ekkehards IV. Casus sancti Galli», 1.

Lebensbereich leisteten Gewähr für die historische

Zuverlässigkeit.
Dabei ist allerdings unter stilistischen Gesichtspunkten

zu bedenken, dass Ekkehart IV. der geborene
Erzähler war und sogar von seinen Kritikern im 19.

Jahrhundert als «einer der besten Erzähler des

Mittelalters»9 gerühmt worden ist. Neuestens wurde bei
ihm «der stark rhetorische Einschlag» als bewusst

gewählter Ausdruck der damals modernen Stilrichtung,

die im 11. Jahrhundert nicht zuletzt von St.Gal¬

len ausgegangen sei, festgestellt10, war doch «das

Rhetorische — im weitesten Sinne, im Sinne des

Literarischen genommen — überhaupt ein Grundthema
der Casus sancti Gallh. Dieses Rhetorische äussert sich

nicht zuletzt in den vielfachen Berichten über Notker
den Arzt, der gerne redend vorgeführt wird, beispielsweise

redend mit den Ottonen. Diese Erkenntnis
vermag nun aber die Glaubwürdigkeit nicht im geringsten

zu erschüttern—dass Reden im allgemeinen nicht
authentische Aussprüche, sondern beliebte Stilmittel
sind, gilt von jeher als selbstverständlich —, bleibt
doch auch die andere neue Erkenntnis bestehen: «Die
Neigung zur rhetorischen Künstelei wird bei Ekkehart

— glücklicherweise, möchte man sagen —
aufgefangen durch die sinnliche Freude am Stoff, durch
die natürliche Kraft des Erzählens, durch das sichere
Gefühl für die einfache, aber dramatisch wirkungsvolle

Regie.»

Für Ekkeharts historische Zuverlässigkeit ist
schliesslich noch der inhaltliche Gesichtspunkt zu
bedenken. Nahm man bisher an, er habe als Protest

gegen klösterliche Reform eine Tendenzschrift, vor
allem gegen seinen Abt Norpert, schreiben wollen,
so ist heute sowohl von der monastischen11 als auch

von der literarischen12 Seite her nachgewiesen worden,

dass die Tendenz nicht bei Ekkehart, sondern bei
seinen Kritikern im 19. Jahrhundert, die einer
«Fehlinterpretation» zum Opfer fielen, zu suchen ist. Ekkeharts

Werk will nicht als eine Streitschrift, sondern
«als bewusst kunstvolle Komposition verstanden sein,
in der die verschiedenen geschichtlichen Fakten unter
dem Aspekt der fortunia und infortunia zusammen-
gefasst sind». Dabei geht es ihm besonders um «die

und 2. Teil, in DA 17. und 18. Jg., 1961 und 1962, S. 145
—190 und 120—170 (unsere Zitate im 2. Teil, S. 163 und
169 f.).

11 Kassius Hallinger O. S. B., Gorze-Kluny, Studien zu den
monastischen Lebensformen und Gegensätzen im Hochmittelalter

Studia Anselmiana, fasc. XXII/XXIII und
XXIV/XXV), Rom 1950 und 1951, S. 1001 (Register:
Ekkehard) und 1041 (Register: St.Gallen), besonders S. 187—
199, 304, 608 ff.

12 H. F. HAEFELE, Zum Aufbau der Casus sancti Galli Ekkehards

IV., in Typologia Litterarum, Festschrift für Max
Wehrli, Zürich und Freiburg i. Br. 1969, S. 155—166
(unsere Zitate S. 156, 157, 159).

40



perx.-ipulti pLttomci deurrx- cf^morre--t amnib-nctpmip

cccjuwcjuid mcfmrcr^aolueftf- Sic comptnabtf perornnef
InxcpxTurrptroL dcnomme-At^-dulxlcfâdturut quorxfut-

r*rxditqwcdetubwtr' tTcpuraenfpcwtnf x^Xm±sdedueef

â^qâ^fuptmtertrr •jrutflcrtfAdor^miolûwj^fcnpzu-i'^ii
fupcrtofrttnucncrtT'pdhi nttmcrnC- urc^liferrt$i infcriori

pdh.-mcrrniTudtaf Sic eedcommb- n&pmtftcMififTTquirif'

5. XXVII

c. XV

0. XXI1

£< XII

(• xxt

C XV

H« Ulf

I- Xlt

k- Villi

L vi
M.« III

N XVIII

0- 111

r xvui

<L* >y

XVUI

5 vim

T- XI
v. vu
X* vi
y. II
Zr' l

ynepreioii

THVAiliUlA rALTGlUMi-

Qozumbri—ill' Çyiimfin —I
>VLox dm vi- Mufcidenii- CApfvrtclen-n-

"Hxec ommx. Txrendornifcercair1 y

Tafel V — Illustration in einer medizinischen Handschrift

Magische Sphäre über die Erwartung von Leben oder Tod

' darunter Rezept eines Paltgrimus zur Herstellung von Räucherwerk

gezeichnet und geschrieben in der zweiten Hälfte des 9. Jahrhunderts in St.Gallen

Codex 752 der Stiftsbibliothek St.Gallen — Beschreibung S. 31, 51, 62



Entfaltung des inneren Lebens» in seiner
Mönchsgemeinschaft, um die «Schul- und Literaturgeschichte»
seines geliebten Klosters, worin «die einzelnen
Persönlichkeiten ihr je besonderes, individuell gezeichnetes

Charakterbild erhalten», unter ihnen auch Notker

der Arzt.

2. Notker als Mensch

Von Notker II. ist, wie von vielen anderen
mittelalterlichen Menschen, als einziges Datum jenes seines

Todes überliefert, dieses aber mit Jahr und Tag. Die
beiden einwandfreien Zeugnisse lauten folgenderweise:

Die Grösseren Sanktgaller Annalen13 berichten

zum Jahr 975 als Ereignisse, die man eines Eintrags
in den Jahrbüchern als würdig und wichtig erachtete:
Stella cometis tempore autumni visa est; mox secuta
est mors abbatis Notkeri et eius quondam antecessoris
Purchardi et Notkeri medici. Das besagt mit kleinen
Umschreibungen: «Ein Komet-Stern wurde im Sommer

gesichtet; bald hernach erfolgte der Tod des

Abtes Notker, der 971—975 dem Kloster vorgestanden

war, sowie der Tod seines ehemaligen Vorgängers
Purchart I., der nach seiner in den Jahren 958—971
ausgeübten Vorsteherschaft als Résignât gelebt hatte,
und gleichfalls der Tod des Arztes Notker.»

Das Sanktgaller Totenbuch14 nennt sodann den

Tag, indem es zum 12. November verzeichnet: Obitus
Notkeri benignissimi doctoris et medici. Das besagt:
«Hinschied Notkers, des überaus gütigen Gelehrten
und Arztes.» Das Epitheton doctor hatte hier
selbstverständlich noch nicht den Beigeschmack des
Doktortitels und noch keine direkte Beziehung zum
medicus15 ; es bezeichnete einfach den Gelehrten und
den Lehrer, und es erscheint durch das in einem
nüchternen Namenverzeichnis geradezu auffällige
Beiwort benignissimus besonders liebevoll gefärbt.

Auf den vorhin zitierten Annalen-Eintrag zum Jahr
975 bezog sich offensichtlich — sowohl sachlich als
teilweise auch wörtlich •— der namenlose Fortsetzer

13 Annales Sangallenses maiores in Codex 915: Todeseintrag
Notkers auf Seite 216. Edition in MVG XIX (1884),
S. 295; dort ist auch erwähnt, dass der Komet des Jahres
975 noch andernorts, nämlich in den Annales Corbeienses,
aufnotiert worden ist.

14 Necrologium sancti Galli in Codex 915: Todeseintrag Notkers

auf Seite 346 (II. Idas Nov.). Edition in MVG XI
(1869), S. 58, 105.

15 Eine solche Verbindung ist angedeutet bei C. BRUNNER
(s. hier Anmerkung 1), S. 56 Anm. 5 und S. 67 f.

16 Continuatio Casuum sancti Galli, hrsg. von GEROLD Meyer
VON Knonau in MVG XVII (1879), Kap. 1, S. 5 f.

17 So nach einer freundlichen Mitteilung von Professor Dr. Karl

der Ekkehart'schen Casus sancti Galli.16 Nachdem
EkkehartIV. seine Geschichte mit dem Besuch des

Kaisers Otto in St.Gallen im Jahr 972 abgebrochen
hatte, nahm der Fortsetzer nach einer kurzen
Einleitung den Faden so auf: «Abt Notker starb erbaulich

und wurde vom ganzen Konvent nach vielen Tränen

bestattet... Im gleichen Jahr verschied auch
sein Vorgänger Purchart und wurde begraben. Auch
Notker der Arzt, über dessen vielfache Tätigkeit im
vorliegenden Buch berichtet worden ist, starb im
Herrn und in gutem Ruf; vielbeklagt wurde er
bestattet. Ein Komet-Stern, der im Sommer gesichtet
worden war, hatte ihren Tod und die grosse Erschütterung

des Reiches vorausbezeichnet.» Damit ist nochmals

Notkers Tod in einem bemerkenswert gebliebenen

Jahr bestätigt sowie sein unvergessenes Ansehen
bezeugt, nicht aber eine zusätzliche Mitteilung über
sein Leben oder sein Sterben gegeben worden.

Notker II. starb also am 12. November 975. Wann
er geboren worden war, lässt sich einigermassen
errechnen. Die durchschnittliche Lebenserwartung
scheint nach Ausweis der Annales necrologici von
Fulda, die von 779 bis 1065 kalenderartig rund 4300
Namen überliefern, fünfzig Jahre betragen zu haben.17
Von Notker II. schreibt nun allerdings Ekkehart, er
sei anlässlich des Besuches Ottos im Jahr 972 vor
Alter schon blind gewesen und auf einem Stuhl
gesessen (senio caecus in sedili quodam sedens). Er
dürfte also drei Jahre später bei seinem Tod eher ein
Siebziger als ein Fünfziger gewesen sein, was
beispielsweise für Notker III. verbürgt ist: dieser starb
1022 als septuagenarius.18

Herkunft und Familie dieses zweiten Notker sind
in keiner Quelle genannt. Er war aber, wie aus den
Kapiteln 122, 128 und 130 der Ekkehart'schen Casus

hervorgeht, ein Onkel mütterlicherseits des 971
gewählten und 975 verstorbenen Abtes Notker. Zweifellos

stammte er, der wie die anderen führenden Mönche

aus freiem Stand und vornehmer Familie war,
nicht «aus Rhätien»19, sondern aus Alemannien, wohl
aus dem alten weiten Thurgau, vielleicht aus Jon-
schwil an der obern Thür, wo Notkerl. (J912)
seine Heimat gehabt hatte und wo Nachfahren dieser

Schmid in Münster/Westfalen. Vgl. auch KARL SCHMID, Die
Mönchsgemeinschaft von Fulda als sozialgeschichtliches
Problem, in Frühmittelalterliche Studien, Jahrbuch des Instituts
für Frühmittelalterforschung der Universität Münster, 4. Bd.,
Berlin 1970, S. 173—200; ders., Personenforschung und
Namenforschung am Beispiel der Klostergemeinschaft von Fulda,
ebd. 5. Bd., 1971, S. 235—267. Edition der genannten Annalen

in MGH Script. XIII (1881), S. 161—218.
18 So Ekkehart IV. als Augenzeuge in seinem Gedicht über den

erbaulichen Tod Notkers III., in Codex 393, S. 155 f.; in der
Ausgabe von J. Egli, MVG XXXI (1909), S. 230—234.

19 So ILDEFONS von Arx, Geschichten des Kantons St.Gallen,
1. Bd., St.Gallen 1810, S. 275, ohne Quellenangabe.

41



Familie noch zur Lebenszeit Notkers II. begütert
waren.20 Sein deutscher Name Notker bzw. Notger,
der im Sanktgaller Totenbuch nicht weniger als
vierzehnmal für Geistliche und viermal für Laien
aufscheint21, bedeutet dasselbe wie seine Umkehr Gernot:

Speer in der Kampfesnot.22

3. Notker als Mönch

Notker II. spielte nicht nur als Onkel des Abtes

Notker, sondern auch als Zeitgenosse und Mitbruder
bedeutender Mönche seine Rolle im Kloster zu St.Gal-
len, das eben damals vieles zu erleiden hatte: 926 den

Einfall der Ungarn, denen wenig später die Sarazenen

folgten, 937 die verheerende Feuersbrunst, hernach
die internen Streitigkeiten um die Disziplin, die in
der Blendung des Mönches Victor und in der
Vertreibung des Abtes Craloh bitterböse Tiefpunkte
fanden. Dass «die innere Ordnung dennoch unerschüttert»

blieb, war jenen überragenden Mönchen zu
verdanken, die im Sinn St.Benedikts «eine massvolle
Mitte» innezuhalten vermochten.23 Ekkehart IV.
nennt sie im 74. Kapitel24 «einzigartige Säulen ihrer
Stätte» {singulares loci sui columnae): Es war vorerst

Ekkehart I., der Dekan; es war neben ihm der
Schulmeister Geraldus, vielleicht identisch mit dem
hier bei den Klosterärzten genannten Keroltus; es

war aber auch der nachmalige Abt Purchart I., der

«Ungeborene», der wie Notker II. 975 starb und der
an dieser Stelle gerühmt wird sowohl wegen seines

Wissens und seiner Tugend als auch wegen seiner

adeligen Flerkunft, die gleicherweise die anderen
Genannten ausgezeichnet habe; schliesslich war es

jener Notker, den man wegen seiner Strenge in der
klösterlichen Zucht Pfefferkorn genannt habe
(Notkerum, quem -pro severitate disciplinarum Piperisgra-
num cognominabanf). Es war also, wie Ekkehart IV.
noch zusätzlich betont, «Notker der Lehrer und Maler
und Arzt» {doctor, pictor, medicus). Diese vier «Säulen»

hatten jetzt — nämlich im Jahr 954 — mit
Bischof Ulrich von Augsburg, dem früheren Klosterschüler,

für Ordnung und inneren Frieden besorgt zu
sein.

Wenn Notker soeben und erstmals Pfefferkorn
genannt worden ist, muss dieser Beiname aus dem Zu-

20 Vgl. Gerold Meyer von Knonau, Ein thurgauisches
Schultheissengeschlecht des IX. und X. Jahrhunderts, in Jahrbuch

für Schweizerische Geschichte, 2. Bd., 1877, S. 103—139.
21 Ebd., S. 137.
22 Ueber diese und eine andere Deutung WOLFRAM VON DEN

STEINEN, Notker der Dichter und seine geistige Welt,
Darstellungsband, Bern 1948, S. 31 f.

25 Vgl. H. F. Haefele (s. hier Anmerkung 12), S. 164 f.

sammenhang verstanden werden. Man scheint ihn auf
den ersten Blick kaum mit dem Epitheton «der
Gütigste» {benignissimus) im Totenbuch vereinbaren zu
können; man mag deshalb eher an die scharfen
Heilmittel des Arztes in der Apotheke zu denken geneigt
sein.25 Der Erzähler Ekkehart IV. stellte aber den
Beinamen in die existenzgefährdenden Auseinandersetzungen

um die innerklösterliche Disziplin und Regeltreue:

diesbezüglich musste gerade der gütigste auch
der getreueste sein. So liebevoll also Notker nach der
Bezeugung im Nekrologium sowohl als Lehrer wie
auch als Arzt sein konnte, so gestreng und getreu
war er nach dem Bericht Ekkeharts IV. als Mönch.

Er wird deshalb in der Klostergeschichte desselben
Ekkehart noch dreimal26 in solchem Zusammenhang
gefeiert: vorerst in den Kapiteln 91 und 92, wo sich
Notker medicus Piperisgranum — hier also nochmals
dieser treffliche Uebername! — gegen den missgünstigen

und regelwidrigen Abt Ruodmann von der
Reichenau heftig beschwert; sodann im Kapitel 104, wo
Ekkehart der Dekan und Notker der Arzt einer
visitierenden Kommission von Bischöfen — die beiden
sollen den meisten derselben wohlbekannt gewesen
sein — den klösterlichen Tageslauf von der Prim bis
wieder zur Prim erfolgreich zu schildern haben;
schliesslich im Kapitel 134, wo auch an Abt Notker
ausgerechnet die innerklösterliche Strenge — und zwar
wiederum mit dem Begriff severitas — gerühmt wird,
die ihm deshalb eingeboren gewesen sei, weil er
väterlicherseits ein Neffe des Abtes Craloh und
mütterlicherseits ein solcher des Arztes Notker war.

Diese gänzlich zufällige Charakterisierung Notkers

II., wie sie sich aus Nebensätzen in den Casus
sancti Galli ablesen lässt, macht ihn als einen ernsten

und pflichtbewussten, einen ausgeglichenen und
ausgleichenden Mönch erkennbar. Unter diesem
Eindruck müssen auch die Sätze, die in der gleichen
Quelle über seine ärztliche Tätigkeit zu finden sind,
verstanden werden. Notker der Arzt war jedenfalls
alles andere als ein Scharlatan.

Deshalb konnte er auch die verantwortungsvollen
Klosterämter verwalten, die in jenen beiden höchst
passenden Titeln angedeutet sind, mit welchen er als
Zeuge zwei bis heute erhaltene sanktgallische Urkunden27

unterschrieben hat: 956/957 als Cellararius,
965 als Hospitarius. Der Arzt stand damit sowohl den
Mitbrüdern als auch den Gästen zur Verfügung. Das

24 MVG XV/XVI, S. 261—265, mit dem Kommentar des
Herausgebers G. MEYER VON Knonau zu diesen einzelnen
Persönlichkeiten und ihrer urkundlichen Bezeugung.

25 So beispielsweise W. VON DEN STEINEN (s. hier Anmerkung
22), S. 32. Das tiefere Verständnis für den hier angedeuteten
Zusammenhang fehlte auch Meyer VON KNONAU in MVG
XV/XVI, S.337, Anm. 1129.

28 MVG XV/XVI, S. 332—339, 367—369, 426—429.
27 UBSG III, S. 23 (Nr. 805) und S. 27 (Nr. 810).

42



aber geschah im Sinn und sogar nach dem Wortlaut
der hier als grundlegend angeführten Benediktus-Re-

gel: Es sei nach innen eine Hauptsorge, dass die kranken

Brüder von dem Cellerar nicht vernachlässigt
werden, und es sei nach aussen eine Pflicht, dass man
die Gäste wie Christus aufnehme und die Gastwohnung

einem gottesfürchtigen Bruder anvertraue. Der
Mönchsam Notker ist also erst auf dem Hintergrund
dieser integralen Klostermedizin — unseres ersten
Kapitels — ganz zu verstehen.

4. Notker als Künstler

Ekkehart IV. hat im soeben angeführten 74. Kapitel
seiner Casus sancti Galli Notker II. ausdrücklich «Lehrer

— Maler -— Arzt» (doctor •— pictor — medicus)

genannt. Die gleichen Titel in derselben Reihenfolge
leiten sein 123. Kapitel28 ein, das nun ausschliesslich

jenem gewidmet ist, der mit dem folgenden Topos
eingeführt wird: «Von Notker, dem Lehrer und Maler

und Arzt, werden wir, obwohl wir Stoff für einen

grossen Band hätten, nur gerafft im Vorübergehen
sprechen.» Aehnlich lautet der Schlusssatz, der
deshalb gleich beigefügt sei, zumal er die Titel des
Gefeierten mit der kleinen Variante scriptor anstatt doctor

(also: scriptor — pictor — medicus) wiederholt:
«Es möge genügen, dieses wenige vom vielen, das

er als Schreiber und Maler und Arzt getan hat, hier
berührt zu haben, da er uns in der Erzählung weiterhin

begegnen wird.»
Trotz der Kürze — Ekkehart IV. schrieb über den

zweiten Notker einzig dieses nicht umfangreiche 123.

Kapitel, während er ihn in dreizehn anderen Kapiteln
jeweils nur erwähnte — wird die Gestalt in zweifacher
Hinsicht ausserordentlich lebendig: vorerst als Künstler,

worauf sich die Titel pictor und scriptor beziehen,
sodann als Arzt, was der geradezu typisch gewordene
Titel medicus besagt. Hier sei "Notkers Kunstfertigkeit

vorausgenommen; sie äusserte sich nach Ekkehart

zweifach, nämlich als Maler und als Dichter.

28 MVG XV/XVI, S. 398—401, erster und letzter Satz: De Not-
kero vero, doctore, pictore et medico, cum materiam grandis
voluminis habeamus, succincte quidem ad alia festinando
dicemus. Haec pauca de plurimis, quae scriptor, pictor,
medicus egit, quoniam iterum nobis narrandus occurret, hic
libasse sufficiat. — Siehe hier Tafel VII!

29 Ueber Lukas LThK2 VI 1203—1206.
30 In dieser gleichen Klostergeschichte Kap. 22 und 45. Vgl.

ERNST Gerhard RÜSCH, Tuotilo Mönch und Künstler,
Beiträge zur Kenntnis seiner Persönlichkeit MVG XLI/1),
St.Gallen 1953, S. 54 ff.

31 So Erwin Poeschel, Die Kunstdenkmäler des Kantons
St.Gallen, Bd. III (Stift), Basel 1961, S. 42.

32 Ueber das «Ausklingen» des sanktgallischen Scriptoriums im
10. Jahrhundert vgl. Albert Bruckner, Scriptoria medii

Der Arzt als Maler, in der Schilderung Ekkeharts:

«Er hat nach der Feuersbrunst mehrere Malereien für
St.Gallus geschaffen, wie es an den Türen und an
den Deckenfeldern der Kirche sowie in gewissen
Büchern zu sehen ist.» Mag Ekkehart bei dieser

Schilderung an Lukas29 gedacht haben, den Evangelisten
und Arzt, der nach einer schon im 6. Jahrhundert
aufgekommenen Legende auch Maler gewesen sein soll?

Wohl kaum! sonst hätte er den Maler-Arzt Notker
Marienbilder herstellen lassen, was von Lukas erzählt
wird und was er selber von Tuotilo30 berichtet. Ekkehart

sah jedenfalls im 11. Jahrhundert im Münster zu
St.Gallen Malereien, die Notker bei den
Wiederherstellungsarbeiten nach dem Klosterbrand von 937
sowohl an den Pforten -— also entweder im Tympanon
oder an den Türflügeln31 — sowie an der Holzdecke
ausgeführt hatte; sie sind inzwischen mit den damaligen

Gebäulichkeiten untergegangen. Er kannte aber

auch in der Bibliothek bestimmte Bücher, die vom
gleichen Notker ausgemalt worden waren; sie können

heute gleichfalls nicht mehr identifiziert werden.32
Sie mögen vielleicht sogar von Otto II. anlässlich
seines hier noch zu schildernden Besuches im Jahr 972
als «Andenken» an seinen und seines Vaters Arzt,
der damals dem Tode nahe war, mitgenommen worden

sein. Jedenfalls ist an der Tatsache, dass Notker
sowohl Monumentalmalerei als auch Miniaturmalerei
hinterlassen hat, nicht zu zweifeln.

Der Arzt als Dichter, wiederum in Ekkeharts
Schilderung: «Aber was sind diese Malereien im Vergleich
zu den tausend anderen Dingen, die er dichtend und
heilend (dictans et medens) erstrahlen liess? Er hat
nämlich folgendes geschaffen: für St.Otmar die
zierlichen Antiphonen und den Hymnus Rector aeterni
metuende saecli, für Königsempfänge bestimmte Be-

grüssungsgedichte (quaedam susceptacula regum),
schliesslich für das Commune De una Virgine non
Martyre33 den Hymnus Hymnum beatae virgini. Als
er dabei längere Zeit wegen eines zum Versmass
passenden bestimmten Wortes zögerte und den Dekan
Ekkehart (I.) bat, ein solches aus seiner Kunstfertigkeit

einzufügen, sagte ihm dieser schlagfertig: ,Das

aevi helvetica, 3. Bd., Genf 1938, S. 43—46: «Nur eine
geringfügige Zahl von Codices ist aus dem 10. Jahrhundert auf
uns gekommen Das 10. Jahrhundert kennt in der Hauptsache

nur Figürliches und Ornamentales in leichter, farbloser
Federzeichnung... freilich auch Initialen wie bisher in
schönster Farbgebung.»

33 Der Uebersetzungsversuch von Hanno Helbling (Die
Geschichtschreiber der deutschen Vorzeit, Bd. 102, 1958, S. 205)
ist ein Schulbeispiel für Unkenntnis liturgischer Ausdrücke:

«... einen Hymnus für eine Jungfrau, die nicht zur
Märtyrerin geworden ist.» Es handelte sich doch nicht um eine
bestimmte — am Martertod verhinderte — Heilige, sondern

um das im liturgischen Offizium für alle heiligen Virgines
non Martyres (also nicht Virgines Martyres) anzuwendende
Formular aus dem «Commune Sanctorum».

43



Schaf kommt zur Ziege, um Wolle zu erbitten!' Doch
er riet ihm dann, das Wort labilem einzusetzen. Ich
habe diese Anekdote, die zum Beispiel für die Demut
und die Liebe unter unseren Vätern geworden ist,
nicht übergehen können.»

Wahrhaftig, die kleine herzliche Geschichte über
die Hilfsbereitschaft unter zwei Dichtern34 in einer
Zeit harter innerklösterlicher Auseinandersetzungen
verdiente festgehalten zu werden. Sie mochte den
Erzähler Ekkehart IV., der sich sprachlicher Probleme
und stilistischer Feinheiten vollauf bewusst war, auch
noch unter formalen Gesichtspunkten erfreut haben,
berichtete er sie doch «fast mit Zärtlichkeit».35 Heute

dient sie der Literaturgeschichte, um die Dichtungen

Notkers II. festzustellen, wie es schon der sankt-
gallische Historiograph P. Jodocus Metzler (1574—-
1639) getan hat36, als er bezeugte, den sapphischen
Otmar-Hymnus und den jambischen Jungfrau-Hymnus

sowie Begrüssungsverse von Notker dem Arzt,
allerdings nicht seine Antiphonen, wirklich zu kennen.

Aus heutiger Kenntnis37 ist zu sagen, dass diese

Andeutungen Ekkeharts trotz ihrer Kürze eine
«literarische, wohl auch zugleich musikalische
Fruchtbarkeit» 38 des Arztes Notker als gesichert erscheinen
lassen. Seine beiden Hymnen sind jedenfalls bekannt
geblieben; dagegen sind die St.Otmars-Antiphonen,
bei denen es sich wohl auch um metrische Schöpfungen

gehandelt haben dürfte, untergegangen, —
vermutlich deshalb, weil man sie in der Liturgie, im
Unterschied zu den Hymnen, nicht benötigte. Unbe-
zweifelt ist ferner, dass er Grusslieder für
Königsbesuche gedichtet hat; doch von den ihm später
zugeschriebenen gilt das eine mit dem Beginn Ave
beati germinis als schon von Notker I. gedichtet, während

das andere mit dem Anfang Inclite caesar ave
für keinen von beiden bewiesen werden kann.

34 Den Sequenzendichter Ekkehart I., genannt der Dekan, hat
Wolfram von den Steinen gewürdigt; vgl. Notker der
Dichter und seine geistige Welt, Bern 1948, Darstellungsband

S. 629 (Register: Ekkehart I.), Editionsband S. 221
(Register: Ekkehart I.).

35 So H. F. Haefele in DA 18 (1962), S. 169-
36 In seinem Beitrag «De viris illustribus monasterii S. Galli»

in dem von Bernhard Pez O. S. B. herausgegebenen
Thesaurus anecdotorum novissimus, torn. I, pars III, Augsburg
und Graz 1721, Sp. 577 f.

37 Vgl. WALTHER BULST, Notkerus medicus, in Die deutsche
Literatur des Mittelalters, Verfasserlexikon, hrsg. von KARL
LANGOSCH, Bd. V, Berlin 1955, Sp. 790 ff.; dort sind die
Editionen aller dieser Gedichte angeführt.

38 So W. BULST, Susceptacula regum, Zur Kunde deutscher
Reichsaltertümer, in Corona Quernea, Festgabe für Karl
Strecker Schriften des Reichsinstituts für ältere deutsche

Geschichtskunde, Bd. 6), Leipzig 1941, S. 97—135 (unser

Zitat S. 97).
39 Vgl. CLEMENS Blume, Analecta hymnica medii aevi, Bd. 51,

Leipzig 1908, S. 213 ff.; U.Chevalier, Repertorium hym-
nologicum, Bd. II, Louvain 1897, S. 448 (Nr. 17054).

Der von ihm also wirklich zu Ehren des zweiten
sanktgallischen Klosterpatrons St.Otmar gedichtete und
auch vertonte bzw. musikalisch mindestens arrangierte
Hymnus beginnt mit dem grossen Gotteslob: Rector
aeterni metuende saecli.39 Er ist achtstrophig und
spielt kunstvoll mit dem Binnenreim. In der Liturgie
des Bistums St.Gallen, das diesbezüglich einigermas-
sen das ehemalige Kloster fortsetzt, steht er noch
immer am Otmarsfest (16. November) mit Text und
Melodie im Gebrauch. Ob sein Dichter wohl mit
Absicht gerade jenen Heiligen, der schon zu seiner
Zeit als der heimatliche Spitalgründer bekannt war,
mit einer eigenen schwungvollen Schöpfung feiern
wollte, ob also der Arzt in Notker den Dichter angeregt

hat, lässt sich dem Inhalt des Hymnus zwar nicht
entnehmen, lässt sich aber immerhin vermuten.

Von diesem würdigen Hymnus, der an anderer
Stelle40 lateinisch und deutsch, dazu auch mit der
Melodie herausgegeben worden ist, sei hier als
Beispiel wenigstens die erste Strophe geboten:

Rector aeterni metuende saecli,
Auetor et summae bonitatis ipse,
Quas tibi laudes ferimus canentes,

Accipe clemens!

Herr der Ewigkeit, Dir gebührt die Ehre.
Als der Quell der Güte bist Du uns Lehre.
Wenn wir Dir des Lobes Gesänge weihen,

Höre uns gnädig!
Der andere Hymnus41 des Arztes Notker, der

jeweils an den Festen heiliger Jungfrauen im Commune
Sanctorum zur Verfügung zu stehen hatte, ist

einfacheren Versmasses. In seiner dritten Strophe findet

sich wirklich das Wort labilem, das sich der Dichter

vom Mitbruder Ekkehart I. hatte schenken lassen.
Die bisherigen Ausgaben42 bezeugen nur vier
Strophen. Doch das älteste unter den erhaltenen Manu-

40 Bei J. DUFT, St.Otmar in Kult und Kunst, St.Gallen 1966,
S. 104 ff. (bzw. 106. Neujahrsblatt, hrsg. vom Historischen
Verein des Kantons St.Gallen, 1966, S. 48 ff.). — Ueber
Notker II. schrieb erstmals ausführlich, wenn auch nach
heutiger Erkenntnis überholt, der Musikologe ANSELM
Schubiger O. S. B., Die Sängerschule St.Gallens vom achten
bis zwölften Jahrhundert, Ein Beitrag zur Gesanggeschichte
des Mittelalters, Einsiedeln und New York 1958, S. 76 ff.
und Exemplum Nr. 44.

41 Genannt ebenfalls bei U. Chevalier, Repertorium hymnolo-
gicum, Bd. I, Louvain 1892, S. 493 (Nr. 8230).

42 Erstmals durch Vermittlung von Jodocus Metzler bei HEINRICH

CANISIUS, Antiquae Lectionis tomus V, Ingolstadt
1604, pars II, S. 755 f. (dort allerdings mit dem Verfassernamen

Notkeri physici seu zabionis, was Labeonis heissen
sollte und damit ein falscher Hinweis auf Notker III. ist);
daraus bei J. P. MlGNE, Patrologia Latina, t. 87, Paris 1851,
Sp. 48; schliesslich bei G. M. DREVES, Analecta hymnica
medii aevi, Bd. 23, Leipzig 1896, S. 92 (hier ohne den
Namen des Verfassers).

44



Skripten — es ist der liturgische Codex 414 der
Stiftsbibliothek aus dem 11. Jahrhundert — überliefert ihn
mit acht Strophen. Er passt also umfangmässig zum
Otmarslied, das auch sonst weit besser bekannt geblieben

ist. Dieser Jungfrau-Hymnus, der die älteste und
überdies sehr flüssige — allerdings liturgische — Dichtung

eines sanktgallischen Arztes sein dürfte,
verdient es, hier anscheinend erstmals vollständig
wiedergegeben zu werden43:

Hymnum beatae virgini
Die, turma, voce supplici,
Lauda Deum per omnia
Eius canens miracula.

Infirma mundi eligit
Et magna spernens proicit,
Infirmât idem fortia,
Confortât autem vilia.

Quod nunc in alma virgine
Palam valemus cernere,
Sexum domans quae labilem
Vitam gerebat caelibem.

Pomposa mundi gaudia
Contempsit ut ludibria,
Soli Deo se subdidit,
Uli quae totam tradidit.

Diebus haec et noctibus,
In canticis et fletibus,
Carnem tenelli corporis
Afflixit et ieiuniis.

Pernox in Agni laudibus
Agnum secuta comminus
Agno novellum canticum
Psallit choro nunc virginum.

Haec virgo prudens auream
Intrare sponsi regiam
Digna est corusca lampade
Et nunc quiete vivere.

Te deprecamur cernui,
0 virgo, sponsa Filii,
Ut nos tuis precantibus
lungas choris caelestibus.

Notker II. handhabte also die Kunstfertigkeiten des

Schreibens und Malens, des Dichtens und Singens,
wie sie den gelehrten Mönch, der selber wieder für die

Jüngeren Lehrer zu sein hatte, auszeichnen mussten.

43 Unsere Wiedergabe erfolgt aus Codex 414, S. 40 f., also aus
einer Vorlage des 11. Jahrhunderts, die Ekkehart IV. kennen
konnte. In dem erst aus dem 15. Jahrhundert stammenden
Codex 415 ist dieser Hymnus auf S. 461 nur mit vier
Strophen enthalten; er mag für die unvollständigen bisherigen
Ausgaben als Quelle gedient haben.

Er beherrschte aber auch die seltenere «achte Kunst»,
um den Ausdruck des Iren Dungal zu gebrauchen:
die Medizin.

5. Notker als Arzt

Der aufmerksame Leser dürfte festgestellt haben, dass

Notker in diesen Blättern schon bisher mindestens
indirekt als Arzt genannt und gezeichnet worden ist.

Hier soll nun noch seine direkte ärztliche Tätigkeit
geschildert, es sollen also seine «Fälle» aufgespürt
werden. Sie sind zahlreicher, als man angenommen
hat, weshalb das Bonmot eines modernen Arztes44,

Notker habe «eine gute Praxis» gehabt, mehr als ein

solches, nämlich eine geschichtliche Tatsache ist. Dabei

ist zu bedenken, dass die Quellen auch diesbezüglich

nicht im geringsten eine Vita Notkeri medici
bieten wollten, sondern dass sie auf ihn jeweils nur
mit einer gewissen Zufälligkeit, damit allerdings auch

mit einer selbstverständlichen Wahrhaftigkeit, zu sprechen

gekommen sind.

Von solchen medizinischen Fällen werden meistens

nur die beiden nächstliegenden und spektakulärsten
nacherzählt; es sind jene, die Ekkehart IV. im soeben

berührten Kapitel 123, das ganz Notker II. — vorerst

dem Maler und Dichter, dann aber dem Arzt —
gewidmet ist, überliefert hat. Sie betreffen den Herzog
Heinrich und den Bischof Gaminolf. Wer sich aber

die Mühe nimmt, Ekkeharts Geschichtswerk genauer
darnach zu untersuchen, findet Notkers ärztliche
Tätigkeit auch im Kapitel 78 am Mönch Victor und
im Kapitel 97 am Abt Purchart, sowie indirekt im
Kapitel 125 im Zusammenhang mit dem Lehrer
Gerald typisch erwähnt. Ueberdies muss eine von der

Medizingeschichte gänzlich übersehene Quelle, nämlich

die Wiborada-Vita, einbezogen werden, weil sie

den Arzt Notker im Zusammenhang mit der kranken
Inklusin Rachild anführt.

A. Der schwangere Herzog

EkkehartIV. schildert im 123. Kapitel45 seiner Casus

saneti Galli Notker als den Arzt, der ein gutausgebildeter

Theoretiker und ein scharfsinniger Diagnostiker
gewesen sei. Dieses Thema wird so eingeleitet: «In
der ärztlichen Praxis (medendo) vollbrachte er oft
bewundernswerte und erstaunliche Taten, denn er war
sowohl in den medizinischen Lehrsätzen (in afforismis
medicinalibus) als auch in den Heilmitteln (speciebus)

44 Dr. med. HANS F. SCHULZE, Facharzt für Hals-, Nasen- und
Ohrenkrankheiten, Duisburg, in einem am 2. 1. 1956 im
dortigen Rotary-Club gehaltenen und nachher vervielfältigten
Vortrag.

45 MVG XV/XVI, S. 398—401.

45



und in den Gegengiften (antidotis) sowie in den Hip-
pokratischen Diagnosen (prognosticis ypocraticis)
einzigartig unterrichtet.» Mit diesen Fachausdrücken sind
anscheinend nicht einfach medizinische Kenntnisse,
sondern ganz bestimmte grundlegende Fachbücher
bezeichnet.46 Jedenfalls finden sich solche Formulierungen

oftmals in den Titeln und Zwischentiteln der
mittelalterlichen Medizinhandschriften der
Stiftsbibliothek, die hier summarisch bereits inventarisiert
worden sind.

Nun aber, in Ekkeharts weiterfahrender Schilderung,

der Diagnostiker: «Das Gesagte47 zeigte sich
bei der Harnschau des Herzogs Heinrich, der ihn
schlau zu täuschen versuchte. Denn als er ihm den

Urin eines gewissen Kammerfräuleins anstatt des

seinigen zum Untersuch schickte, sagte Notker: ,Ein
Wunder und Wahrzeichen wird Gott jetzt wirken, das

noch nie gehört worden ist: nämlich dass ein Mann
ein Kind gebären wird; denn dieser Herzog wird um
den dreissigsten Tag von heute an einen Sohn aus
seinem Schoss zur Welt bringen und an die Brüste
legen.' Da errötete jener, ertappt wie er war, und
sandte dem Gottesmann Geschenke, damit er ihm die
ärztliche Behandlung nicht verweigere; denn dazu
hatte er sich herführen lassen. Jene Frau aber, die man
als Jungfrau gehalten hatte, führte der Sanktgaller
Arzt auf ihre Bitte zur Gnade zurück; denn sie gebar
wirklich, wie jener Prognostiker es vorausgesagt hatte,

ein Kind.»

Notker, von Ekkehart stolz medicus Sanctigallen-
sis genannt, als Harnbeschauer! Die Medizingeschichte

nahm und nimmt ihn in dieser köstlichen Episode
ernst48, spielte doch die Uroskopie eine so allgemeine
Rolle, dass der Arzt in alten Bildern gerade dadurch
kenntlich gemacht worden ist, dass er ein Harn-
gefäss — Urinal genannt — prüfend zum Licht
emporhält. Selbst ein sehr kritischer Medizinhistoriker49,
der aus seiner Voreingenommenheit gegen Mittelalter

und Mönchtum kein Hehl machte, führte schon
1823 diesen Notker unter den Mönchsärzten als einen

46 Davon weiss die Uebersetzung von H. Helbling (s. hier
Anmerkung 33) nichts, wiewohl schon G. MEYER VON KNONAU
in der Edition (MVG XV/XVI, S. 400, Anm. 1426) darauf
hingewiesen hat. Aehnlich C. BRUNNER (s. hier Anm. 1),
S. 30, Anm. 2: «Die Aphorismen und das Prognostikon des

Hippokrates gehörten zu den gebräuchlichsten Schriften des

frühen medizinischen Unterrichts im Mittelalter.» Vgl. auch
Mittellateinisches Wörterbuch, Bd. I, München 1967, 708 f.
(antidotarius, antidotum) und 742 (aphorismus mit Erwähnung

dieser Ekkehart-Stelle).
47 Zur Uebersetzung solcher Uebergänge, die Ekkehart mit dem

relativen ut vornahm, vgl. H. F. HAEFELE in DA 18 (1962),
S. 123, wo ausgerechnet diese Stelle angeführt wird.

48 So beispielsweise C. Brunner (s. hier Anmerkung 1), S. 29
und 55. Aehnlich die in unserer Einleitung genannten

«der berühmtesten» an, und er schloss seinen Bericht
über die vorhin geschilderte Episode mit dem träfen
Satz: «Der schlaue Uroskop sagte aus: wer den Urin
gelassen, werde die Welt vermehren.»

Umso mehr mag auffallen, dass ein moderner
Medizinhistoriker50 apodiktisch feststellte, dass «eine

derartige Schwangerschaftsdiagnose aus dem Harn»,
die heute als selbstverständlich gilt, «bei dem damaligen

Stand der Wissenschaft unmöglich» gewesen sei;
ein gewisser Kulturhistoriker61, der diese Anekdote
als ein Zeugnis für das «gar nicht so geringe» ärztliche

Können jener Zeit bewertet habe, sei einer
Täuschung verfallen, — wörtlich: «Hätte der Verfasser,
seines Zeichens Staatsarchivar, seinen Hausarzt zu
Rate gezogen, hätte ihm dieser Lapsus nicht geschehen
können!» — Der Lapsus geschah nicht dem
Kulturhistoriker, sondern dem überkritischen Medizinhistoriker,

der hier nicht der Quelle nachgegangen war und
deshalb angenommen hatte, es handle sich um eine
in späterer Zeit entstandene Rückprojizierung. In
Wirklichkeit war es schon Ekkehart IV., der dieses
Geschehnis zwei Generationen nach Notker II.
niedergeschrieben hat, und mindestens zu Ekkeharts Zeit
— d.h. bereits in der ersten Hälfte des 11.Jahr¬
hunderts, wenn nicht eben schon in Notkers 10.
Jahrhundert — war also die Schwangerschaftsdiagnose
aus dem Harn bekannt. Diesbezüglich ist nun einmal
nicht dem «Hausarzt», sondern dem «Staatsarchivar»
Glauben zu schenken.

Die Frage mag sich noch stellen, um welchen Herzog

es sich gehandelt habe, war er doch für Ekkehart
einfach der dux Henricus.52 Gerade diese
selbstverständliche Nennung weist auf Heinrich I. von Baiern
hin, den zweiten Sohn des Königs Heinrich und den
Vater der bei Ekkehart mehrmals genannten Hadwig
auf dem Hohentwiel. Er regierte in den Jahren 945—
955, und er wurde in seinem Todesjahr als ein
Bekannter in die sanktgallischen Annalen eingetragen.
Zeit und Umstände passen also bestens, womit die
Anekdote auch diesbezüglich nicht die geringste
Schwierigkeit bereitet.

K. Meyer-Ahrens (Archiv 24. Bd., S. 468) und M.
Neuburger (Bd. II/l, S. 272, wo aber das Kammerfräulein zur
«liederlichen, schwangeren Bauernmagd» geworden ist).

49 KURT Sprengel, Versuch einer pragmatischen Geschichte
der Arzneykunde, 2. Teil, Halle3 1823, S. 486.

50 WALTER Artelt, Einführung in die Medizinhistorik, Stuttgart

1949, s. 128.
51 Er meint PAUL KLETLER, Deutsche Kultur zwischen

Völkerwanderungszeit und Kreuzzügen Handbuch der
Kulturgeschichte, hrsg. von H. KINDERMANN, 1. Abt., 2. Bd.), Potsdam

o. J., S. 78.
52 Unsere Annahme stützt sich auf den Kommentar von

G.Meyer von Knonau in MVG XV/XVI, S. 319 Anm.
1077 und S. 400 Anm. 1427.

46



B. Der blatternkranke Bischof

Nach dem Herzog führt EkkehartIV. im gleichen
123. Kapitel noch einen Bischof als Patienten des

hervorragenden Diagnostikers Notker an; es geschieht
mit den Sätzen: «Aber auch unserem Bischof Kami-
noldus sagte er, nachdem er ihm einen langdauernden

Nasenfluss raschestens gestillt hatte, aus dem
Geruch des Blutes auf den dritten Tag die
Blatternkrankheit (variolam morburri) voraus. Aber als er ihn
bat, er möge doch die ihm am besagten Tag
ausbrechenden Pusteln (pustulas) zurückhalten, sagte
Notker: ,Wahrhaftig, ich könnte es tun; aber ich will
es nicht, weil ich die schwere Busse für die Schuld an
deinem Tod nicht zu ertragen vermöchte; denn wenn
ich sie zurückhalten werde, liefere ich dich dem Tode
aus.' Er heilte dann aber die ausgebrochenen Pusteln
in kurzer Zeit so gut, dass er auch nicht von einer
einzigen gezeichnet blieb.»

Notker II. war also nicht nur feiner Diagnostiker,
der aus dem Geruch des Blutes den Ausbruch der
Blattern voraussah, sondern er war auch erfahrener
Praktiker, welcher der Krankheit den richtigen Verlauf

beliess und sie samt ihren Folgen bald zu heilen
vermochte. Die Blattern oder Pocken gehörten
bekanntlich zu den verheerenden Seuchen53; eine
gewisse Todesangst scheint deshalb in Ekkeharts kurzer
Erzählung nachzuschwingçn.

Beim Patienten handelte es sich um Kaminold bzw.
Gaminolf, der in den Jahren 975—979 Bischof in
Konstanz war54; zu jener Diözese gehörte bekanntlich

auch die Abtei St.Gallen, weshalb sie seinen
Namen in ihr Totenbuch aufgenommen hat. Eine kleine
chronologische Unstimmigkeit55 scheint nun darin
zu bestehen, dass der Arzt Notker einen Monat vor
der Bischofsweihe seines Patienten starb. Wer aber
den kurzen, anschaulichen Bericht unvoreingenommen
liest, erkennt gleich, dass Gaminolf im Zeitpunkt
seiner Krankheit nicht unbedingt schon Bischof
gewesen sein muss; dem Notker wird einfach das
Verdienst zuerkannt, ihn am Leben erhalten und ihm
das unversehrte Aussehen zurückgegeben zu haben.
Die chronologische Schwierigkeit kann zweifach
behoben werden: Notker hat entweder einen früheren
Konstanzer Bischof geheilt, war doch dem Erzähler

die Tatsache wichtiger als der Name; oder Notker hat,
was wahrscheinlicher ist, den zukünftigen Bischof
Gaminolf geheilt, heisst man doch in der Erinnerung
«Arzt des Bischofs», auch wenn man ihn früher
behandelt, in diesem Fall sogar für die Uebernahme des

Amtes überhaupt am Leben erhalten hat.

C. Der geblendete Mönch

Ein dritter, bisher von der Medizingeschichte nicht
zur Kenntnis genommener Patient des Arztes Notker
war sein rebellischer Mitbruder Victor, ein junger
stolzer Mann vornehmer Abstammung aus Rätien.
Ekkehart IV. berichtet ausführlich von den hier schon
gestreiften innerklösterlichen Auseinandersetzungen
um die Disziplin nach dem Klosterbrand von 937. Sie

gipfelten schliesslich im Gegensatz zwischen dem
Abt Craloh und dem Mönch Victor, damit überhaupt
zwischen dem Aelteren und dem Jüngeren, anscheinend

auch zwischen dem Alemannen und dem
Rätoromanen, jedenfalls zwischen den Abteien St.Gallen
und Pfäfers. Ekkehart konnte sich in seinem 77.
Kapitel56 ausdrücklich auf die Berichte des ihm noch
bekannt gewesenen Waning, der als langjähriger
Kaplan des allzu strengen Abtes Augen- und Ohrenzeuge
der Ereignisse gewesen war, berufen. Dadurch
gewinnt jene grausame Geschichte, die sich um das

Jahr 954 zugetragen haben muss und die dem Arzt
Notker einen seiner schwersten Fälle bereitet haben
dürfte, unmittelbare Wahrhaftigkeit. Sie lautet in kurzer

Zusammenfassung so:

Der Mönch Victor57 verliess das Kloster und
seinen Abt in feindlicher Absicht. Der Abt jedoch Hess

ihn auf dem Weg überraschen und zur Rückkehr
drängen. Als er sich weigerte, versuchten die Knechte,
ihn mit Speeren zurückzuschlagen. Er aber packte
einen Knüttel und hieb ihn dem Anführer auf den

Kopf, weshalb dieser halbtot vom Pferde fiel. Da
stürzten sich die Verfolger gemeinsam auf Victor,
warfen ihn seinerseits vom Pferd und rissen ihm vor
Wut die Augen aus. Die Folgen waren selbst für jene
harte Zeit, da man geistige Auseinandersetzungen
handgreiflich zu entscheiden sich nicht scheute,
schlimm, indem nun die Blutrache von seiten der
adeligen Verwandten Victors einzusetzen begann. Er

hin Erfreulicheres entgegenhalten. Viktor und Kralo sind ja
letztlich nur Exponenten extremster Verhaltensweisen. Ihre
rein persönliche Fehde ist für das Schicksal der Gemeinschaft
nicht entscheidend, und wiewohl die Wirrnisse sogar zur
zeitweisen Vertreibung des Abtes führen, bleibt die innere
Ordnung des Klosters dennoch unerschüttert», nicht zuletzt dank
Notker II.

57 Hierüber ausführlicher ISO MÜLLER O. S. B., Ekkehard IV.
und die Rätoromanen, in Studien und Mitteilungen zur
Geschichte des Benediktiner-Ordens und seiner Zweige, 82. Bd.,
1971, S. 271—288 bzw. 272—275.

1,3 Vgl. wieder C. Brunner (s. hier Anmerkung 1), S. 55 f. und
149 f.

54 Vgl. Regesta Episcoporum Constantiensium, bearbeitet von
Paul Ladewig und Theodor Müller, l. Bd., Innsbruck
1895, S. 48 f.

65 Von G. MEYER VON KnonAU mit einer gewissen
Voreingenommenheit dramatisiert in MVG XV/XVI, S. 400, Anm.
1429.

56 MVG XV/XVI, S. 270 ff. Dazu H. F. Haefele, Zum Aufbau

der Casus sancti Galli Ekkehards IV. (s. hier Anmerkung
12), S. 164 f.: «Dem Unheilvollen und Entsetzlichen, das er in
diesen Kapiteln schildern muss, kann Ekkehard nun immer-

47



selber ging allerdings in sich und wurde schliesslich

ein vielverehrter Einsiedler. Zuvor aber hatte er, dem

sogar der Klosterdekan Waldo die Pflege verweigerte,
die Fürsorge des Arztes Notker erfahren.

Ekkehart fasst diese ärztliche Tätigkeit in den einen

Satz58, womit er nach dem bewegten Kapitel 77 das

versöhnliche Kapitel 78 einleitet: «Victor wurde hierauf

durch Notker den Arzt in kurzer Zeit an den

Augenhöhlen geheilt, und er übte sich später in guten
Werken.» Damit war der Arzt wirklich der benignis-
simus, wie der Eintrag im Totenbuch ihn in dankbarer

Erinnerung feiert, hatte er doch den jungen,
unglücklichen Mitbruder sowohl an den Augen als

auch an der Seele geheilt. Die Heilung an den

Augenhöhlen musste sich allerdings auf
Wundbehandlung beschränken; der Geblendete konnte im
Unterschied zum Knaben, dem ein Jahrhundert
zuvor der Mönchsarzt Iso — wie hier schon berichtet
worden ist — die entzündeten Augen zu heilen
vermocht hatte, nicht mehr sehend werden. Er starb
schliesslich in hohem Alter, also lange nach Notker

II., als Eremit in den Vogesen, wo der Geschichtsschreiber

Ekkehart IV. sein Grab besuchte.

D. Der hinkende Abt

In der Praxis des Arztes Notker suchte auch sein Abt,
der zwar nicht an einer Krankheit, wohl aber an den

Folgen eines Unfalls litt, Hilfe. Es war der hier schon
mehrmals genannte Purchart I., den man — wie hier
bereits ausgeführt — den «Ungeborenen» betitelte,
weil er durch Kaiserschnitt aus seiner toten Mutter
zum Licht der Welt gebracht worden war. Er blieb
deshalb zeitlebends klein und zart, gehörte aber in den
soeben geschilderten Auseinandersetzungen zwischen
dem Abt Craloh und dem Mönch Victor laut Ekke-
harts IV. Bericht zu den geistigen und geistlichen
«Säulen» des Klosters, dem er sodann in den Jahren
958—971 als Abt vorstand. Nach seiner Resignation
lebte er noch bis 975, also bis zum Todesjahr Notkers
des Arztes und auch Notkers des Abtes, der sein Nachfolger

geworden war.
Purcharts Eltern waren Graf Ulrich V. in Buchhorn

und Wendilgart gewesen; eine Verwandte war

58 Victor, dein per Notkerum medicum orbibus in brevi sana-
tus, in bonis postea operibus semet exercuit.

59 Vgl. OTTO Feger, Herzogin Hadwig von Schwaben in
Dichtung und Wirklichkeit, in Hohentwiel — Bilder aus der
Geschichte des Berges, hrsg. von HERBERT Berner, Singen
(Hohentwiel) 1957, S. 114—124.

60 MVG XV/XVI, S. 352. Dazu der sonst überkritische Herausgeber

G. Meyer VON Knonau: «Wegen der genauen
Angaben, besonders über den Ort, erzählt wohl hier Ekkehart
wirklich Geschehenes.»

61 Die entscheidenden Sätze über den Unfall und die Heilung
lauten: Pemur ei disiungens vertibulo coxae evulsit. Qua plaga

Hadwig, die Tochter des vorhin angeführten «schwangeren»

Baiernherzogs Heinrich und Gattin des

Schwabenherzogs Purchart auf dem Hohentwiel, geboren
um 939, gestorben 994.59 Sie nun schenkte dem

Sanktgaller Abt, der sich an edlen Pferden höchlichst
ergötzte, einen schönen und raschen Zelter. Man führte

ihn ihm vor, als er eben in Rickenbach bei Wil
weilte. Er liess ihn gleich satteln und bestieg ihn, worauf

der Unfall geschah, den Ekkehart IV. im 97.

Kapitel60 seiner Casus sancti Galli folgenderweise
schildert:

«Aber das Pferd bäumte sich auf und schlug ihn,
der zwar ein Mann von Zartheit, aber doch auch von
angeborener Begeisterungsfähigkeit und Raschheit

war, an die Türpfosten des Hofes; es brach ihm den
Oberschenkel entzwei und riss ihn aus dem Hüftgelenk.

Obwohl er von diesem Stoss durch Notker nach

Möglichkeit geheilt wurde, konnte er später doch
nicht mehr ohne zwei Krücken einhergehen.»61

Knochenbrüche als Folge von Reitunfällen waren
damals keine Seltenheit. Die Wunderberichte in den

Heiligen-Viten erzählen häufig von ihnen, und Ekkehart

IV. wusste aus dem gleichen St.Gallen und aus
derselben Zeit, dass auch der Dekan Ekkehart I.
dasselbe erlitten hatte; im 81. Kapitel62 steht zu lesen:
«Als er eines Tages ausreiten wollte, stürzte das Pferd
vor dem Tor auf dem Eis; er brach sich dabei das

Schienbein und den Fuss, und er hinkte später, weil
sie nicht mehr richtig zusammengefügt worden
waren.» Der Arzt des 20. Jahrhunderts63 meint hiezu:
«Trug Purchart eine offenbar nicht reponierte Hüft-
gelenksluxation davon, so laborierte der Dekan Ekkehart

I. an fractura male sanata». Man möchte bei Abt
Purchart auch an den damals und heute nicht seltenen

Schenkelhalsbruch denken.
Sei dem, wie ihm wolle, das folgende Urteil des

Historikers im frühen 19. Jahrhundert64 ist in
Anbetracht der vielen, die heute hinken, zu scharf, ganz
abgesehen davon, dass Notker nur als Arzt des Abtes
Purchart und nicht auch des Dekans Ekkehart genannt
worden ist: Es möchte scheinen, dass Notkers
«Einsichten in der Heilkunde nicht gross müssen gewesen
seyn, da selbst in St.Gallen uneracht seiner Behandlung

der Abt Burkard an zwey Krücken gieng und der

cum per Notkerum pro posse sanaretur, postea tarnen absque
geminis sustentaculis ingredi non potuit.

62 MVG XV/XVI, S. 294: ut tibiam pedemque confringeret
hisque non recte coagulatis postmodum claudicaret.

63 C. BRUNNER (s. hier Anmerkung 1), S. 51. Was dort S. 52
über einen andern Sturz vom Pferd berichtet wird, ist Ekke-
harts 38. Kapitel entnommen, hat aber nichts mit Notker dem
Arzt (II.), und der Medizingeschichte zu tun, sondern bezieht
sich auf Notker den Stammler (I.) als Wundertäter.

64 ILDEFONS VON Arx, Geschichten des Kantons St.Gallen,
1. Bd., St.Gallen 1810, S.275.



|twwf £ C^ULc^«*»^
^'Ver»4$, cjuftxc^te-

{gy fà5"^ : oultsm /- »

Vt .: ^«fkuowm^SnJUwm.
; .q«ô-noJ«î "Ri-'-'Oîy twJt-f»L:w;u»TV~M*m ^etnntt*
Jtnwm oV^TAtnuf - ^Vuov^ttn

|j£ Çteixcrc<ymorttm •

<fcmr • V

shorn meton

j Ä^acctcsmv
lCvepfi^ttc<yn ö^uf^A
J-ctcmi ^m^vC4T^m-i

^S%LAT fswamtCf

c-oltvm.

Ç^uxfuiîVtgr» jpcwrci-^cw*^ •,

^Ywt»n<Ä;.xnÄx.rn -cwmof^n
j (WM, < faur-rr • jpn^cî-^sîTrrcîA IjJl**"'

^^r^Lvotr in-ßnnf f0l«tr»1T Wff
fla-usxomo ÄAimo^4em

^ ^
Jmc£/: o^^s^1^nA'^wS^r
tL *V> oc-ö|V mtSsLXnA -

-n-iktr fW>^|yf^nct|9A«*w
•OcrnÂM-t*- In-möJttttrj

ixXCr^Am

C^Öamcaai»^#«'^
j ^»c cfV •p^mere-itcf'

j ftt^flcWTormim /TSC

^utJcjuAtvA i^QA-ußriASr

,rno

?tu

Tafel VI — Titelseite einer medizinischen Handschrift

geschrieben und gemalt im frühen 9. Jahrhundert in Oberitalien
hernach in gefalteter Form von einem Arzt mitgetragen

Codex 217 der Stiftsbibliothek St.Gallen — Beschreibung S. 31 und 63



Dekan Eckehard I. hinkte.» Beigefügt sei, dass ein
Bericht über eine nur unvollständig erfolgte Heilung
ungewollt für die Wahrhaftigkeit des Erzählers zeugt.

Wie die Behandlung des verunglückten Purchart
vorgenommen worden ist, wird von keiner Quelle
überliefert. Einzig der Verfasser des romanhaften
«Ekkehard», also der früher vielgelesene Joseph
viktor von Scheffel 65, gab es zu wissen vor, als
er in dieser seiner «Geschichte aus dem zehnten
Jahrhundert» fabulierte: «Notker, der Arzt, stand unter
den Versammelten, der erst jüngst des Abts hinkendem

Fuss die grosse Heilkur verordnet hatte mit
Einreibung von Fischgehirn und Umschlag einer frisch
abgezogenen Wolfshaut, auf dass die Wärme des
Pelzes die gekrümmten Sehnen geradbiege.» Zwar
gab er in seiner 24. Anmerkung die Quelle dieser
phantastischen Behandlung an, nämlich das lateinische

Tierepos Ecbasis captivi, worin «der Fuchs dem
kranken Löwen zur Stillung des Fiebers» — also nicht
zur Heilung eines Bruches — eine «ganz ähnliche
Kur» vorgeschlagen habe; er verschwieg aber, dass

er selber und nur er es war, der diese Fabeldichtung,
die erst im 11. Jahrhundert wahrscheinlich in
Lothringen entstanden ist, auf Notker den Arzt umgebogen

und umgelogen hat.

E. Der sterbende Lehrer

Ein Hinweis auf Notkers ärztliche Klientschaft und
Tätigkeit ist schliesslich auch der «verhinderte»
Patient, dessen erbaulicher Tod in den Casus sancti
Galli von Ekkehart IV. geschildert wird: Geraldus66,
der in den innerklösterlichen Wirren jener Zeit wie
Purchart der Abt und Notker der Arzt zu den «Säulen»

gehörte. Er war von seiner Jugendzeit an bis in
das hohe Alter als Lehrer in der Klosterschule tätig,
daneben als tüchtiger Prediger und beliebter Leut-
priester, von dessen segnender Berührung sich das
Volk sogar Linderung in Krankheiten erhoffte. Er
starb hochbetagt in einem unbekannten Jahr, wohl
nach 956, aber anscheinend mehrere Jahre vor Notker,

der bei seinem eigenen Tod 975 ein blinder Greis
war. Geraldus dürfte identisch gewesen sein mit
jenem Keroltus, den das Totenbuch67 zum 10. Mai
als «Arzt, Mönch und Priester» (medicus, monachus
atque presbyter) verzeichnet.

Wie er starb, ist von Ekkehart im 125. Kapitel68
mit einer gewissen Ausführlichkeit geschildert worden.

Hier möge davon nur das medizingeschichtlich

65 Hier mag verwiesen werden auf Helmut VON JAN, Joseph
Viktor Scheffels Verhältnis zur Historie, in Zeitschrift für
die Geschichte des Oberrheins, 97. Bd., 1949, S. 539—606.

06 Ueber Gerald, der bei Ekkehart IV. mehrmals kurz erwähnt,
dann aber in den Kapiteln 124 und 125 ausführlicher gewürdigt

ist, siehe MVG XV/XVI, S. 483 (Register).

Bemerkenswerte mitgeteilt werden: beispielsweise
dass er sich im Hinblick auf den Tod selber in das

Krankenhaus, das damit bezeugt ist, zurückgezogen
habe (domum infirmorum introiit)\ ferner dass er
auf die Frage, wo er Schmerz empfinde, die klare
Antwort gab: «auf der Brust und im Zwerchfell»
(in pectore et praecordits) \ schliesslich dass er
ausrief: «O dass doch mein Notker hier wäre!» (utinam
Notkerus meus adesset!). Dazu fügte der Erzähler
Ekkehart erklärend bei, was wiederum medizingeschichtlich

bedeutsam ist: Notker habe damals wegen
Heilmitteln bzw. wegen Heiltätigkeit am Königshof
— also bei Otto dem Grossen—geweilt (erat enim ille
tunc pro remediis in aula regia). Ueber Notker ergibt
sich aus dem Ruf des sterbenden Lehrers jedenfalls ein
Zweifaches: Er war der Arzt seiner Mitbrüder, die
ihn liebten; er war aber auch als Arzt ausserhalb des
Klosters, nämlich am Hof des Königs, tätig, wo man
ihn schätzte.

Im Zusammenhang mit dem Hinschied des Lehrers
Gerald verdient mitgeteilt zu werden, wie Ildefons
von arx, selber einer der letzten Konventualen der
1805 aufgehobenen Fürstabtei St.Gallen, dazu
Stiftsarchivar und Stiftsbibliothekar, das kirchliche Brauchtum

bei den Todesfällen der Mönche im 10.
Jahrhundert aufgrund solcher Quellen nacherzählt hat69:
«Wenn ein Klostergeistlicher gefährlich erkrankte,
versammelten sich auf das Zeichen einer Glocke
alle übrigen bey ihm zum Gebethe, während
demselben beichtete der Kranke, verzieh allen, und
empfieng auf den Knieen die letzte Oelung.
Dieselbe gab ihm zuerst dessen Beichtvater und nach
ihm ein jeder gegenwärtige Priester an den fünf
Sinnen und an dem leidenden Theile. Diese Oelung
wurde sieben Tage nacheinander wiederholt, wenn
der Kranke so lange lebte, und das Haus mit
Weihwasser bespritzt. Nach dem hl. Abendmahle,
welches erst nach der letzten Oelung dem Kranken
gereicht wurde, begab sich das ganze Konvent in die
Kirche und bethete auf dem Gesichte liegend für den
Kranken die sieben Busspsalmen und Lytaneyen ab.
Immer waren einige bey dem Kranken, um mit ihm
die Tagzeiten zu bethen und ihm vorzulesen. In der
letzten Stunde versammelten sich wieder alle um den
Sterbenden, gaben ihm die letzte Wegzehrung und
betheten auf den zwey Seiten des Bettes in Chöre ge-
theilt wechselweise über denselben gegen einander, bis
er starb.»

67 Codex 915, S. 317; hrsg. in MVG XI, S. 41. Dass Kerolt
nach dem Jahr 956 gestorben sein muss, lässt sich aus der
Schrift dieses Eintrags erschliessen.

98 MVG XV/XVI, S. 405—408.
69 Geschichten des Kantons St.Gallen, 1. Bd., St.Gallen 1810,

S. 253 f.

49



F. Die schwärenbehaftete Inklusin

Während die bisher mitgeteilten Angaben über Notkers

Patienten bzw. über Notkers ärztliche Tätigkeit
den Casus sancti Gatti Ekkeharts IV. entnommen werden

konnten, ist ein letzter kurzer Bericht, den die

Medizingeschichte gänzlich übersehen hat, in der

Vita sanctae Wiboradae70 zu finden. Das gilt für ihre
erste Fassung, die der Sanktgaller Mönch Hartmann
im 11. Jahrhundert aufgrund der Vorarbeiten des

Dekanes Ekkehart I. im 10. Jahrhundert geschrieben
hat71; dieser hier schon oft genannte erste Ekkehart,
Zeitgenosse Notkers des Arztes, war nach dem Zeugnis

des vierten Ekkehart72 ein Vetter mütterlicherseits

jener Rachild, über die er selber die Verse gedichtet
habe:

Hanc Satan hanc laesit; cum Job saniem sibi rasit;
Jejunans flevit; tormenta dolens vigilavit.
Diese schlug Satan wund; wie Hiob hat sie

Eiter gekratzt;
Fastend hat sie geweint; schmerzvoll hat sie

gewacht.

Wer war diese leidvolle Rachild? Sie war nach

zuverlässiger Bezeugung sanktgallischer Quellen73 in
den Jahren 920 bis 946 Inklusin an der dem Galluskloster

benachbarten Kirche St.Mangen, wo auch ihre
Lehrmeisterin Wiborada eine abgeschlossene Zelle
bewohnte. Während aber beim Einfall der Ungarn
926 die ältere erschlagen wurde, blieb die jüngere un-
entdeckt. Sie setzte also ihr hartes Inklusentum während

noch weiteren zwei Jahrzehnten fort, und zwar
gleichfalls als «Martyrin», hatte sie doch — wie Ekkehart

IV. sowohl in seinen Casus sancti Gallili als

auch in seinem sogenannten Liber benedictionum75
ausdrücklich berichtet hat -— an lebenslanger Krankheit

zu leiden. Er meint deshalb, es wäre für sie leichter

gewesen, sich damals, als ihre Meisterin ermordet

wurde und sie selber unter Todesangst litt, gleich
auch den Schädel einschlagen zu lassen, als weiterhin

70 Hierüber ausführlich EVA IRBLICH, Die Vitae sanctae Wiboradae,

Ein Heiligen-Leben des 10. Jahrhunderts als Zeitbild
SA aus Schriften des Vereins für Geschichte des Bodensees

und seiner Umgebung, 88. Heft), St.Gallen 1970; ebd.
über Rachild S. 207 (Register).

71 Dieser wesentliche Anteil Ekkeharts I. wird betont von
Walter Berschin in DA 26 (1970), S. 588 f., wo die
soeben genannte Wiborada-Darstellung besprochen ist.

72 Casus sancti Galli, Kap. 83 (MVG XV/XVI, S. 301): conso-
brimus eins.

73 Im Totenbuch (hrsg. in MVG XI, 1869, S. 59) steht zum
23. November der Eintrag, der einlässlicher ist als andere:
Beata Rachilda piae memoriae reclusa saeculum mutando
vicit. Die Jahre ihrer Inkludierung (920) und ihres Todes
(946) ergeben sich aus den Einträgen in den Annalen (hrsg.
in MVG XIX, 1884, S. 282 und 285).

mit dem alttestamentlichen Dulder Hiob «den Eiter
sich mit der Scherbe wegzukratzen»76. Aus dieser

Schilderung ergibt sich ihr Leiden, das mit einer gewissen

Realistik so beschrieben wird: «Rachild, die
allenthalben am Körper und besonders an den Brüsten mit
Geschwüren behaftet war (passim in corpore et maxime

mamillis ulcerosa), erschien täglich wie eine
Sterbende.»

Nun aber folge aus der Wiborada-Vita77 jene
Episode, in welcher beinahe zufällig Notker II. erwähnt
ist: «In den Tagen nach dem Martyrium Wiboradas

lag Rachild krank darnieder. Sie konnte keine Nahrung

zu sich nehmen und stärkte sich nur mehr vom
Leib des Herrn. Drei Tage lag sie in dieser Schwäche,
und selbst Notker der Arzt, der an ihrem Fenster

wachte, konnte ihr nicht helfen.78 Eine treue
Dienerin machte sich in ihrer Zelle ein Lager aus Stroh
zurecht, um ihr nahe zu sein. In der dritten Nacht kam
Rachild plötzlich zu sich und bat Wiborada um
Beistand. Da erschien ihr in einem grossen Lichtschein
die Martyrin und verbreitete süssen Duft im ganzen
Raum. Sie neigte ihr Haupt über das der Kranken
und legte ihr die Hand auf. Bald wurde die Erscheinung

entrückt; nur süsser Duft blieb bis zum Morgengrauen

in der Zelle zurück. Rachild erholte sich wie
durch ein Wunder bald wieder.»

Notker der Arzt ist in dieser stillen Erzählung kurz
und farblos, aber doch mit einer gewissen
Selbstverständlichkeit angeführt worden. Die Vita wollte eben

nicht über ihn und seine Wirksamkeit, sondern über
die verstorbene Wiborada und deren Heilkraft, die
sich ausgerechnet auf ihre frühere Schülerin bezogen
habe, berichten. Dem irdischen Arzt waren die Hände

übrigens weitgehend gebunden, da ihm der
Zutritt zur Zelle der Inklusin selbstverständlich verwehrt
blieb; Rat spenden oder Heilmittel hineinreichen
konnte er diesmal auch nicht, lag Rachild doch be-
wusstlos darnieder.

Eine scheinbare Nebensächlichkeit im Bericht lässt

jedoch unter medizingeschichtlichem Gesichtspunkt

74 Rachild ist im 79. und im 83. Kapitel erwähnt; aus letzterm
stammen unsere gleich folgenden Zitate.

75 Rachild wird dort sowohl im grossen Gedicht De aliis sincel-
litis amborum als auch in einem ausführlichen Epitaphium
sanctae Rachildae virginis reclusae gepriesen; in der Ausgabe
von Johannes Egli, MVG XXXI, 1909, S. 224 und 399 f.

76 Ekkehart IV. zitiert hier das Buch Hiob II 8 und beruft sich
gleichzeitig auf die davon inspirierten Verse Ekkeharts I.

77 Hier wörtlich nach der Zusammenfassung von E. IRBLICH
(s. hier Anmerkung 70), S. 97 f., wiedergegeben. Der lateinische

Wortlaut ist nachzulesen in Acta Sanctorum, Maij torn. I,
Antwerpen 1680, S. 291; es handelt sich um Caput IV 34
der Vita I.

78 Im Wortlaut: quibus etiam ante fenestram aediculae inter-
fuit venerabilis magister et monachus Notkerus medicus. Die
Herausgeber der Acta Sanctorum führen S. 293 als sein
Todesjahr irrtümlich 981 anstatt 975 an.

50



aufhorchen: es ist der Wohlgeruch (suavissimus odor).
Er war in diesem besonderen Krankheitsfall nicht
einfach ein Symbol der Heiligen79, sondern geradezu
ein Mittel zur Belebung der in Ohnmacht gefallenen
Kranken. Ihre stets eiternden Schwären verbreiteten
zweifellos in und ausser der engen Klause einen
betäubenden und ekelerregenden Geruch, der sie und
ihre Umwelt quälte. Hier stellt sich deshalb die Frage,
ob es nicht der Arzt Notker war, der ein Gegenmittel
anwandte. Der Begriff odor bedeutet jedenfalls auch
Räucherwerk, Balsam, Salbe, Gewürz. In medizinischen

Kräutergärten — ein Beispiel ist der hier
beschriebene Herbularius im karolingischen Klosterplan

78 So E. IRBLICH, a. a. O., S. 98, wo allerdings auch auf aromatische

Beigaben bei Bestattungen und Translationen hingewiesen

wird.

der sanktgallischen Stiftsbibliothek — wuchsen
entsprechende Pflanzen, und in den hier gleichfalls
angeführten medizinischen Handschriften derselben
Bibliothek lassen sich bis heute zahlreiche derartige
Rezepte nachlesen.80 Mindestens in solcher Beziehung

mag der Arzt selbst bei der weltabgeschiedenen

Inklusin Rachild tätig und wohltätig gewesen
sein.

Er war es aber auch bei einem anderen Patienten,
der im Mittelpunkt der damaligen Welt stand: beim
Kaiser am Hof. Darüber wird das nächste Kapitel
berichten.

80 Das Rezept eines Paltgrim zur Herstellung von Räucherwerk
ist eingeschrieben auf der hier als Tafel V wiedergegebenen

Illustration aus Codex 752 der Stiftsbibliothek. Ueber
Weihrauch E. PAX in LThK2 X 990 ff.

Sanktgallische Mönche um die Jahrtausendtvende

Federzeichnung des Reklusen Hartker im Antiphonarium Codex 390 der Stiftsbibliothek
Verkleinerte Umzeichnung von Josef Tannheimer

Originalgrösse 145 x 110 mm

51



DRITTES KAPITEL

Notker und die Ottonen

Anlass für die hier vorliegende stift-sanktgallische
Medizingeschichte war die Bemerkung Ekkeharts IV.,
Kaiser Otto der Grosse habe im Jahr 972, als er das

Kloster St.Gallen besuchte, die Frage gestellt, wo sich

«sein Notker» (Notkerus meus) befinde, — eben

jener Notker II., den derselbe Erzähler mehrmals als

Ottos Arzt bezeichnet hat. Nachdem dieser Notker
hier nun geschildert worden ist, sei abschliessend
noch sein Verhältnis zu den Ottonen untersucht. Für
dessen Tatsächlichkeit zeugen schon ganz allgemein
die Beziehungen, die König Otto I. während allen den

Jahren seiner Herrschaft mit der Abtei St.Gallen
unterhalten hat; deshalb werden sie hier an erster
Stelle aufgezeigt.

i. Beziehungen Ottos I. zu St.Gallen

Diese Beziehungen lassen sich unter einem zweifachen
Gesichtspunkt betrachten: allgemein im Rahmen der

Reichspolitik und speziell im Lichte des grossen Sieges
über die Ungarn. Beide seien kurz geschildert.

A. Im Rahmen der Reichspolitik

Dass die einflussstarke und besitzreiche Abtei St.Gal¬

len die Interessensphäre des deutschen Königs und
nachmaligen Kaisers Otto I. des Grossen (912—973)1
unmittelbar berührt hat, ergibt sich aus der Eigenart

1 Ueber ihn kur2 und gut THEODOR SCHIEFFER in LThK2 VII
(1962) 1303 ff. Vgl. auch Max Buchner in LThK1 VII
(1935) 838 f.

2 Hierüber berichtet Ekkehart IV. in den Casus sancti Galli; in
der Ausgabe, die GEROLD MEYER VON KNONAU besorgt hat
(MVG XV/XVI, St.Gallen 1877), sind diese Berichte
wiedergegeben und einlässlich kommentiert: s. dort Register
S. 484 (Liutolfus), aber auch S. 482 (Craloh).

3 Hierüber JOHANNES Duft, St.Gallen wird befestigte Stadt,
in Gallus-Stadt 1952, St.Gallen 1951, S. 24—34; ders., Die
Ungarn in StGallen. Mittelalterliche Quellen zur Geschichte
des ungarischen Volkes in der Sanktgaller Stiftsbibliothek

BS, 1. Bd.), Zürich und Lindau/Konstanz 1957, S. 48—52
und 75 f.

4 Vgl. CARL Erdmann, Die Burgenordnung Heinrichs I., in
DA 6. Jg., 1943, S. 59—101.

5 Vgl. HELMUT Beumann, Das Kaisertum Ottos des Grossen,
Ein Rückblick nach tausend Jahren, in Historische
Zeitschrift, 195. Bd., 1962, S. 529—573; Heinrich Büttner,
Der Weg Ottos des Grossen zum Kaisertum, in Archiv für
mittelrheinische Kirchengeschichte, 14. Bd., 1962, S. 44•—62
(diese beiden Aufsätze wurden unter dem Titel «Das Kai-

seiner persönlichen Politik. Vergeblich hatte er
versucht, die Unruhen im Reich damit zu beschwichtigen,

dass er die Herzogtümer durch die Besetzung
mit Verwandten an sich und sein Haus band. Neue
und schlimmere Empörungen bedrohten ihn nun
gerade von dieser Seite, wobei sich sein Sohn Liudolf,
der Schwabenherzog, gegen ihn erhob und ausgerechnet

die Abtei St.Gallen zu seinen Sympathisanten
zählen konnte.2 Mit Liudolfs Hilfe wurde dort 953
der unbeliebte Abt Craloh — jener hier schon genannte,

der für die Blendung des Mönches Victor indirekt
verantwortlich war — vertrieben und durch den
Gegenabt Anno ersetzt, worauf Craloh zu König Otto
floh.

Anno war der Abt, welcher St.Gallen wegen der

steten Bedrohung von Seiten der Ungarn, die schliesslich

durch Ottol. besiegt werden sollten, zu befestigen

begann und damit zur Stadt werden liess.3 Diese

Befestigung, die er während des einen Jahres seiner

Regierung (953/954) nicht vollenden konnte und
die schliesslich von Abt Notker (971-—975) eben zur
Zeit des Kaiserbesuches zu Ende geführt wurde,
geschah im Sinn der von Ottos Vater Heinrich I.
konzipierten «Heinrichsburgen».4 So sehr Ottol. solche

Unternehmungen schätzen musste, so tief verdross
ihn der Aufstand Liudolfs und anderer, weshalb er
seine Verwandtenpolitik durch bewusste Kirchenpolitik

ersetzte.5

sertum Ottos des Grossen» vom Konstanzer Arbeitskreis für
mittelalterliche Geschichte 1963 als Broschüre herausgegeben).

— Vgl. ferner Leo Santifaller, Otto I., das Imperium
und Europa, in Festschrift zur Jahrtausendfeier der Kaiserkrönung

Ottos des Grossen, I.Teil Mitteilungen des Instituts

für Oesterreichische Geschichtsforschung, Ergänzungsband

XX, Heft 1), Graz-Köln 1962, S. 19—30, beispielsweise

S. 21 f.: «Da nun zog Otto I. in ausgedehntem Masse
die Kirche zum Reichsdienst heran und baute dieselbe in ganz
besonderer Weise in die Reichsverfassung ein... Den
Reichsklöstern bestätigte oder verlieh Otto I. den Königsschutz und
bemühte sich beim Papst um Privilegierung derselben, so dass

diese Anstalten dem König jederzeit als eine Art
Gegengewicht gegen Machtbestrebungen der Bischöfe unmittelbar
zur Verfügung standen... Die Bischöfe und Aebte
beobachteten den Zölibat, d. h. sie konnten keine legitimen
Leibeserben haben; daher konnten an die Reichskirchen
verliehene Hoheitsrechte nicht erblich werden, sondern fielen
nach dem Tode des betreffenden Bischofs oder Abtes bzw.
nach einer sonstigen Stuhlerledigung unmittelbar an den
König zurück.»

52



Bei dieser systematischen Einbindung der Bistümer
und der Klöster in die königlichen Interessen durfte
die Abtei St.Gallen nicht fehlen. Sie sollte deshalb
auch nach ihrer inneren Verfassung jener Lothringischen

bzw. Gorzer Reform entsprechen, die heute
geradezu die Ottonische genannt wird, und sie tat es,
wie neueste Forschungen6 ergeben haben, in den

sechziger Jahren jenes 10. Jahrhunderts bewusst und
nachhaltig. König Otto hatte in diesem Sinn mehrmals

Reformer und Visitatoren dorthin gesandt. Aber
auch persönlich besuchte er St.Gallen, womit er diese

für ihn eigentümliche Verbindung politischer und mo-
nastischer Reformen unmissverständlich zum
Ausdruck bringen wollte. In diesem Zusammenhang ist
sein hier noch zu schildernder Besuch am 14. August
972 zu verstehen.

Dabei stellt sich die Frage, ob Ottol. nicht schon

früher, nämlich am 18. Januar 965, das Kloster
StGallen ein erstes Mal mit seinem Besuch beehrt7,
aber zugleich auch bekehrt8 habe. Man nimmt das

im allgemeinen an9; doch der hiefür behauptete
Quellenbeleg lässt sich nicht mehr feststellen, ja
scheint eine Fiktion oder eine Verwechslung zu sein.

Jedenfalls wusste schon Ekkehart IV., der den Besuch

von 972 ausführlich und farbig geschildert hat, nichts

von einem solchen früheren Ereignis, das für ihn doch
bemerkenswert und unvergesslich gewesen wäre. Man
hätte seiner in St.Gallen schon deshalb gedacht, weil
sich im Gefolge Ottos, der im Winter 964/965 wirklich

aus Italien zurückkehrte, jener eitle Gunzo
befunden haben dürfte, der nachher in einem an die
Reichenauer Mönche gerichteten Brief10 deren sankt-

gallische Mitbrüder kräftig beleidigt hatte.
Zur Politik Ottos I. gehörten nicht nur solche Visiten

und Visitationen, sondern auch die Bestrebungen,
sich die Wahl oder mindestens die Bestätigung von

6 So Kassius Hallinger O. S. B., Gorze-Kluny, Studien zu
den monastischen Lebensformen und Gegensätzen im
Hochmittelalter Studia Anselmiana, Fase. XXII/XXIII und
XXIV/XXV), Rom 1950 und 1951, S. 1030 (Register:
Otto I.), besonders S. 187—199; ebd. S. 452: Noch um das

Jahr 1034 habe man in St.Gallen «die eigene Formung aus

der Ottonenzeit gegen Spuren kluniazensischer Einsprengsel»
verteidigt. — Veraltet sind nun die Ausführungen «Ueber die
Anstrengungen Kaiser Otto's I. für die Reform des Klosters
St.Gallen», die G.MEYER VON KnONAU als «Excurs III»
seiner Ausgabe Ekkeharts IV. in MVG XV/XVI S. 474—480
beigegeben hat.

7 So Rudolf Köpke und Ernst Dümmler, Kaiser Otto der
Grosse (Jahrbücher der Deutschen Geschichte), Leipzig 1876,
S. 369 f. Dort wird als Quelle auf eine «radierte Stelle des

cod. 915 p. 79» mit der Beifügung «nach Jaffé» hingewiesen.
Doch Codex 915 der Stiftsbibliothek St.Gallen zeigt auf Seite
79 keine solche Stelle; viele Rasuren sind allerdings auf
Seite 8, wo auch ein Eintrag über das Martyrium Wiboradas
teilweise getilgt worden ist, festzustellen; ein Hinweis auf
den angeblichen Besuch Ottos ist dort aber selbst mit modernen

Lesehilfen nicht wahrnehmbar.

Aebten persönlich vorzubehalten. Das war auch bei
St.Gallen der Fall, wie Ekkehart IV. es mehrmals
erzählt11; dabei soll, was hier noch auszuführen sein

wird, Notker der Arzt vermittelnd beteiligt gewesen
sein.

In der gleichen Linie lagen die Gunsterweise an
St.Gallen, wofür noch heute drei Urkunden Ottos I.
und zwei Urkunden Ottos II., deren Originale im
Stiftsarchiv erhalten geblieben sind, zeugen; es sind
die folgenden12:
—-König Ottol. bestätigt dem Kloster St.Gallen die

Immunität nach dem Wortlaut der früheren
Urkunden. Quedlinburg, 7. April 940.

— König Otto I. verleiht an Abt Craloh von St.Gallen
das Markt- und Münzrecht in Rorschach. Magdeburg,

12. Juni 947.

— König Ottol. schenkt den Hof Schwaningen im
Alpgau, den Hof Oberndorf mit der Taufkirche
im Gau Baar und den Hof Weiern im Thurgau
an das Kloster St.Gallen. Worms, 7. Februar 950.

— Kaiser Otto II. bestätigt dem Kloster St.Gallen die
Immunität nach dem Wortlaut der früheren
Urkunden. St.Gallen, 18. August 972.

— Kaiser Otto II. überlässt dem Kloster St.Gallen alle
seine Rechte und Befugnisse zu Dieterskirch und
Pargdorf im Gau Munderichshundera, zu Schwar-
zensee im Nibelgau, zu Höchst und Dornbirn im
Rheingau. St. Johann-Höchst, 29. Oktober 980.

B. Im Licht der Ungarnschlacht

Das Hauptereignis in der Regierungszeit Ottos I. und
überhaupt im 10. Jahrhundert, das ihn bereits für seine

Mitwelt zum Grossen machte und zum Kaiser
schon vor der päpstlichen Krönung ausrufen liess, war
die siegreiche Schlacht gegen die Ungarn auf dem
Lechfeld vor Augsburg am 10. August 955.13 Die

8 K. Hallinger (s. hier Anmerkung 6), S. 190: «Otto konnte
doch auch schon bei seinem ersten Besuch in StGallen, also
noch vor dem Jahr 966, in die inneren Verhältnisse jener
Gemeinschaft eingegriffen haben. »

9 So selbst in den Regesta Imperii, II/l, Innsbruck 1893,
S. 176: Die fehlende Stelle sei nach einer persönlichen
«Mitteilung Dümmlers, obwohl im Codex 915 ausradiert, doch
von Jaffé mittelst Reagentien entziffert worden».

10 Gunzos Epistola ad Augienses wurde herausgegeben von
KARL MANITIUS in MGH, Quellen zur Geistesgeschichte des

Mittelalters, 2. Bd., Weimar 1958; s. dort S. 3.
11 In der Ausgabe MVG XV/XVI S. 485 (Register: Otto I.).
12 Regesten nach der Edition von HERMANN WARTMANN in

UBSG III: S. 14 f. (Nr. 794), S. 16 (Nr. 796), S. 17 f.

(Nr. 798), S. 28 f. (Nr. 813), S. 31 f. (Nr. 816). Edition in
MGH: DO. I, S. Ill (Nr. 25), S. 172 f. (Nr. 90), S. 201

(Nr. 119, hier anstatt der Datierung von UBSG auf 948
richtigerweise auf 950); DO. II, S. 35 f. (Nr. 26), S. 265

(Nr. 236).
13 Vgl. Heinrich Büttner, Die Ungarn, das Reich und

Europa bis zur Lechfeldschlacht des Jahres 955, in
Zeitschrift für bayerische Landesgeschichte, Bd. 19, 1956, S. 433—
458.

53



Anteilnahme des Klosters St.Gallen konnte zwar
kaum lebhafter sein als jene aller anderen damaligen
Institutionen und Menschen, die nun durch den Sieger
Otto von einer jahrzehntelangen Existenzgefährdung
befreit worden waren. Aber das Interesse St.Gallens

war darüber hinaus noch sehr persönlich, nämlich
durch zwei Persönlichkeiten bedingt: durch die Klausnerin

Wiborada und durch den Bischof Ulrich.
Wiborada14 war, wie hier schon mehrmals

angedeutet worden ist, die Retterin St.Gallens anlässlich
des Einfalls kriegerischer Horden aus Ungarn im
Jahr 926. Sie hatte vor ihnen gewarnt, und so waren
auf ihren vorausschauenden Rat hin sowohl die
Menschen als auch ihre fahrbare Habe, darunter die
Bücher der klösterlichen Bibliothek, erfolgreich geflüchtet

worden. Sie selber blieb allerdings aus Treue zu
ihrem Inklusengelübde in der Zelle bei der Kirche
St.Mangen zurück, wo sie von den beutesuchenden

Eindringlingen entdeckt und am l.Mai erschlagen
wurde.

Wiboradas Andenken war in St.Gallen stets lebendig;

man mag deshalb den entscheidenden Sieg des

Königs im Jahr 955 als eine Art Rächung des Mordes
an ihr und als eine gerechte Bestrafung ihrer Mörder

empfunden haben, und man sprach anlässlich des

Kaiserbesuches im Jahr 972 zweifellos auch hierüber.
Dass Otto II. damals — also 46 Jahre nach dem Einfall

der Ungarn — in der Bibliothek kostbare Bücher
bewundern und mitnehmen konnte, war schliesslich
auch dieser Schützerin zu verdanken.15 Wie dauerhaft

die Erinnerung über das ottonische Zeitalter hinaus

war, bewies noch 1047 die durch Papst Clemens
II. vorgenommene Heiligsprechung Wiboradas.16

Die andere in diesem Zusammenhang für St.Gal¬
len und seine ottonischen Beziehungen wichtige
Persönlichkeit war Bischof Ulrich in Augsburg, ehemaliger

sanktgallischer Klosterschüler und lebenslanger
Freund der Abtei. Es war ausgerechnet Wiborada
gewesen, die ihm anlässlich eines seiner öfteren Besuche

in StGallen geraten hatte, nicht die dortige
Abtswürde anzunehmen; er werde nämlich «Bischof in

14 Nochmals sei verwiesen auf die grundlegende und
zusammenfassende Darstellung von Eva Irblich, Die Vitae sanctae
Wiboradae, Ein Heiligen-Leben des 10. Jahrhunderts als Zeitbild

SA aus Schriften des Vereins für Geschichte des
Bodensees und seiner Umgebung, 88. Heft), St.Gallen 1970.

15 Ueber die Verlagerung der Stiftsbibliothek vgl. J. DUFT, Die
Ungarn in St.Gallen (s. hier Anmerkung 3), S. 43—47 und
75.

16 Sie war die erste Frau überhaupt, welcher diese Ehrung widerfuhr;

vgl. E. Irblich, a. a. O., S. 156—165.
17 Bei E. Irblich, S. 127—134.
18 Die Stellen sind wiedergegeben bei J. DUFT, a. a. O., S. 36—

42 und 74 f.; vgl. auch MVG XV/XVI, S. 487 (Register:
Uodalricus ep. August.). Die Beziehungen Bischof Ulrichs
zu Otto I. sind behandelt bei R. KÖPKE und E. DÜMMLER,
Kaiser Otto der Grosse (s. hier Anmerkung 7), S. 610
(Register: Udalrich).

einer östlichen Gegend, wo er nach der Vertreibung
eines heidnischen Feindes aus dem Osten in Ruhe
und glanzvollem Frieden seine Diözese leiten» werde.

17 Jedenfalls war Bischof Ulrich mit Otto I.
kirchenpolitisch und persönlich eng verbunden. Er hatte
sich wie jener mit den immer wieder einschwärmenden

Ungarn mehrmals auseinanderzusetzen, was Ekke-
hart IV. in seiner Sanktgaller Klostergeschichte mit
auffälligem Interesse vermerkt hat18, und er war
beim entscheidenden Sieg auf dem Lechfeld vor seiner
Bischofsstadt wesentlich mitbeteiligt19. Daran muss

man sich in St.Gallen sowohl beim Kaiserbesuch im
Jahr 972 als auch beim Tod Ottos I. und Ulrichs
im folgenden Jahr, selbstverständlich auch nochmals
993 bei Ulrichs Heiligsprechung durch Papst Johann
XV. erinnert haben.

Weil die Ungarnschlacht an einem 10. August,
also am Festtag des frühchristlichen Märtyrers St.Lau-
rentius, stattgefunden hatte, erstanden allüberall im
Reich die diesem Heiligen geweihten Kirchen.
Möglicherweise gehen solche Patrozinien in Lausanne und
in Chur, vielleicht auch in St.Gallen darauf zurück.20
Zwar ist die hiesige St.Laurenzen-Kirche urkundlich
erst 1225 nachgewiesen, und archäologische
Untersuchungen allfälliger früherer Bauten sind bisher
nicht fachmännisch durchgeführt worden.21 Aber die

Vermutung sei hier wenigstens festgehalten, dass

St.Laurenzen in StGallen auf den Ungarnsieg des

Königs Ottol. oder gar auf den Besuch des Kaisers
Ottol. zurückgeführt werden könnte. In StGallen
mag den Kaiser damals zweifellos auch die schon von
StGallus her üblich gewesene Verehrung des heiligen

Mauritius22 angesprochen haben, war doch dieser

Kriegsheld, dessen angebliche Lanze Otto im
Kampf ergriffen hatte, wie St.Laurentius einer seiner
Siegeshelfer23 auf dem Lechfeld gewesen. Solche
Beziehungen und Erinnerungen mögen für den
Besuch StGallens im Jahr 972 mitbestimmend gewesen
sein; jedenfalls machen sie ihn über die Schilderung
Ekkeharts hinaus bis heute verständlich und
glaubwürdig.

19 Hierüber neuestens LORENZ WeinRICH, Tradition und
Individualität in den Quellen zur Lechfeldschlacht 955, in DA
27. Jg., 1971, S. 291—313, besonders S. 310 ff.

20 So nach HEINRICH BÜTTNER, Markt und Stadt zwischen
Waadtland und Bodensee bis zum Anfang des 12. Jahrhunderts,

in Schweizerische Zeitschrift für Geschichte, 11. Bd.,
1961, S. 1-—-26, besonders S. 13 und 24; ders., Der Weg Ottos
des Grossen zum Kaisertum, in Das Kaisertum Ottos des
Grossen (s. hier Anmerkung 5), S. 55—80, besonders S. 65.

21 Vgl. ERWIN PoesCHEL, Die Kunstdenkmäler des Kantons
StGallen, Bd. II (Die Stadt St.Gallen), Basel 1957, S. 97 f.,
104 f.

22 Hierüber beispielsweise ISO Müller, Die Altar-Tituli des

Klosterplanes, in Studien zum St.Galler Klosterplan MVG
XLII), hrsg. von J. Duft, St.Gallen 1962, S. 152 f.

23 Vgl. Helmut Beumann, Das Kaisertum Ottos des Grossen,
Konstanz 1963 (s. hier Anmerkung 5), S. 35—39.

54



Es war nun gewissermassen die Antwort des Klosters

St.Gallen auf diese Beziehungen, dass es Otto und
seine Taten — allerdings nicht seinen ein- oder
zweimaligen Besuch — in den hauseigenen Annalen24,
besonders in den berühmt gewordenen Annales
Sangallenses maiores, zu verewigen bestrebt war und
dabei ausführlich sein Verdienst um die Bekämpfung
der Ungarngefahr25 hervorgehoben hat. Es sind in
stichwortartiger Aufzählung die folgenden Einträge:
— 936 Tod des Königs Eleinrich und Regierungsan¬

tritt seines Sohnes Otto.
— 939 Sonnenfinsternis am 19-Juli im vierten

Regierungsjahr Ottos.

— 948 Besuch St.Gallens durch Ottos Sohn Liudolf.
— 951 erster Zug Ottos nach Italien.
— 953 Zwist zwischen Otto und seinem Sohn Liudolf.
— 955 Sieg Ottos über die Ungarn am Fest des hl.

Laurentius (10. August); Sieg Ottos und seines
Sohnes Liudolf über die Wenden am Fest des hl.
Gallus (16. Oktober).

— 956 Zug Liudolfs, des Sohnes König Ottos, nach
Italien.

— 961 zweiter Zug Ottos nach Italien.
— 962 Kaiserkrönung Ottos durch Papst Oktavian

(Johann XII.) am Sonntag Mariae Lichtmess (2.
Februar).

— 973 Hinschied des Kaisers OttoL, des Schwabenherzogs

Purchart II., des Augsburger Bischofs
Ulrich, seines Neffen Adalbero, des Grafen Ulrich
und des Mönches Ekkehart I.

2. Beziehungen Notkers zu Ottol. und II.

Wenn hier soeben an die vielfachen Beziehungen des
Kaisers Otto des Grossen zum Kloster St.Gallen
erinnert worden ist, geschah es, um jenes besondere
Verhältnis als verständlich und als wahrscheinlich
nachzuweisen, das von Ekkehart IV. — allerdings von
ihm allein — bezeugt worden ist: die Beziehung Notkers

des Arztes zum Königshof. Zuvor soll aber im
gleichen Sinn der Wahrscheinlichmachung eine
allgemeine Erkenntnis kurz aufgezeigt werden: die damals

24 Editionen: durch ILDEFONS VON ArX in MGH Scriptorum
t. I, 1826, besonders S. 72—85; durch Carl Henking in
MVG XIX, 1884, S. 195—368, besonders S. 334 (Register:
Otto I.).

25 Alle mit den Ungarn zusammenhängenden Einträge in den
Jahrbüchern sind wiedergegeben bei J. DUFT, Die Ungarn
in St.Gallen (s. hier Anmerkung 3), S. 9—43 und 70.

26 Vgl. Ernst DÜMMLER, Zu den carolingischen Formelsammlungen,

in Neues Archiv der Gesellschaft für ältere deutsche
Geschichtskunde, 7. Bd., 1882, S. 401—403, und KARL
Zeumer, Ueber die alemannischen Formelsammlungen, ebd.
8. Bd., 1883, S. 473—553 bzw. S. 496—505.

27 Codex 550, S. 56—145; hrsg. 1886 von K. Zeumer in

keineswegs seltenen Bitten um Mönchsärzte, die demnach

auf Wanderschaft geschickt worden sind.

A. Entsendung von Mönchsärzten

Als unverdächtige Quellen kommen Briefformulare
in Betracht, die aus karolingischer Zeit überliefert
worden sind. Nachdem hier schon von der Sammlung
von Musterbriefen, die Notkerl, um 890 für Abt-
Bischof Salomo III. von St.Gallen-Konstanz
zusammengestellt hat, berichtet worden ist, muss jetzt noch
ein zweiter derartiger Briefsteller genannt werden.28

Zwar ist er nicht in St.Gallen, sondern im Nachbarkloster

auf der Reichenau entstanden, anscheinend
innerhalb der Jahre 832—844; aber er ist in einem
Manuskript der Sanktgaller Stiftsbibliothek27
abschriftlich überliefert. Interessanterweise verdienen
diese «Reichenauer Briefformeln» — gleich wie Notkers

des Stammlers «Formelbuch» — Beachtung nicht
nur von Seiten der politischen Geschichte oder ganz
allgemein der Kulturgeschichte28, sondern auch von
Seiten der Medizingeschichte, denn sie enthalten zwei
Briefformulare über die Entsendung von klösterlichen
Aerzten.

Der erste dieser beiden Musterbriefe (Nr. 10)29,
angeblich geschrieben von einem jüngeren Abt an
einen älteren, der sein Lehrer war, lautet so: «Dem
liebsten Lehrer und Herrn Abt wünscht Abt X.
zusammen mit seinen Brüdern ewiges Heil in Chrisms.
Wir entbieten Eurer Väterlichkeit endlich den Dank
dafür, dass Ihr uns nicht nur mit göttlichem,
sondern auch mit leiblichem Trost eifrig unterstützt und
uns zur beständigen Hilfe gereicht, wie Ihr es neue-
stens wieder getan habt, als Ihr uns jenen Arzt
übersandtet, der sich unserer Krankheiten mit so viel
Eifer und Wohlwollen angenommen hat, dass wir uns
bestens fühlen; von Euerer Güte ist uns das bestimmt
worden. Damit Ihr erkennt, welche Beliebtheit er sich
bei uns erworben hat, bitten wir, dass Ihr von unserer
Seite vorerst den Brüdern und hernach ihm selber
den reichsten Dank für die gemeinsame Bemühung
und Heilung entbietet... Die heilige und unerschütterliche

Liebe bewahre Euch, indem Ihr stets unser
eingedenk seid. Amen.»

MGH, Legum Sectio V Formulae Merowingici et Karo
lini aevi), S. 339, 341 f., 364—377; Briefe 10 und 22 ebd.
S. 369 und 374.

28 K. ZEUMER in Neues Archiv, 8. Bd., 1883, S. 504: «...so
z.B. Nr. 13, wo der Absender einen Abt bittet, ihm den
Glaser Mattheus zu schicken zur Herstellung eines Glasfensters

in der Basilica des hl. Vitus und zum Unterricht in
seiner Kunst; ferner Nr. 10, wo ein Abt dem anderen dankt
für die Zusendung eines offenbar nicht zu den Brüdern
gehörenden Arztes; Nr. 24, wo der Abt einem Erzbischof
einen Bierbrauer und einen scutarius (Schildmacher?)
zuschickt. »

29 Codex 550, S. 119 f.

55



Der zweite dieser Musterbriefe (Nr. 22)30, angeblich

von einem auswärtigen Abt an seinen Kollegen
und die Brüder auf der Insel Reichenau (fratribus in-
sulanensibus) gerichtet, wo somit ein Mönchsarzt zur
Verfügung stand, hat den folgenden Inhalt: «Dem
ehrwürdigen Herrn Abt und den Brüdern auf der
Insel entbietet Abt X. von Gottes Gnaden Gruss.

Euere Väterlichkeit möge wissen, dass ich allseits in
göttlichen und weltlichen Dingen auf Eueren Trost
vertraue. Ich habe Euere Bücher zurückgeschickt und
danke Euerer Liebe sowohl dafür als auch für alles

mir gewährte Wohlwollen. Ich bitte, dass Ihr, wenn
es sich irgendwie machen lässt, nach dem Fest des

Heiligen jenen Arzt zu mir kommen heisset, dessen

Hilfe ich bedarf. Entbietet übrigens auch dem Herrn
X. den Dank für mein Brüderlein, weil er, wie ich

von den Berichterstattern höre, freundschaftlich für
seine Schulung und Erziehung besorgt ist. Lebet wohl
und seid meiner eingedenk! »

Eine ähnliche Bitte um einen Mönchsarzt findet
sich auch in der auf Erzbischof Arno (f 821)
zurückgehenden Salzburger Sammlung31 solcher
Briefformulare. Das betreffende Schreiben (Nr. 59)
lautet32: «Möge Euer Hochwürden sich daran erinnern,
dass Ihr in Eurer Güte durch einen uns vorliegenden
Brief die Zusendung eines Arztes uns versprochen
habt, der unsere Kranken und Schwachen durch seine
Heilkunst wiederherstelle. Darum richten wir in
Ehrfurcht die grosse Bitte an Euer Gnaden, dass Ihr einen
solchen mit dem Ueberbringer dieses Schreibens an
uns sendet, die wir darum bekümmert sind. Wir aber
wollen Euern vielbewährten Dienst Euch vergelten,
wie Ihr es zu wünschen beliebt und wie es eines
solchen Mannes würdig ist.»

Die drei Musterbriefe sind unübersehbare Beispiele
für die Tatsache, dass die Mönchsärzte nicht nur innerhalb

ihrer Klostermauern, sondern auch andernorts
zu wirken hatten. Das gilt gleicherweise für die Aerzte
im Kloster St.Gallen: Jedenfalls ist für Iso im
9-Jahrhundert durch die Schilderung Ekkeharts IV. eine

Heiltätigkeit in der jurassischen Abtei Moutier-Grand-
val und für Notker II. im 10. Jahrhundert durch
denselben Geschichtsschreiber eine Wirksamkeit am Hof
des Königs Otto I. bezeugt worden.
30 Codex 550, S. 137.
31 Edition im gleichen Band der MGH wie die Reichenauer

Briefformeln (s. hier Anmerkung 27); S. 438—455; Brief
Nr. 59 auf Seite 452.

32 Die schöne Uebersetzung stammt von Karl Baas,
Mittelalterliche Gesundheitspflege im heutigen Baden
Neujahrsblätter der Badischen Historischen Kommission, N. F.
12), Heidelberg 1909, S. 10; dort wird überhaupt auf solche

Formelbücher hingewiesen: S. 9 f. auf St.Gallen, S. 12
auf Reichenau.

33 Wiedergegeben von Ernst DÜMMLER in MGH, Poetae aevi
Karolini, I, 1881, S. 245. Die deutsche Uebersetzung findet
sich bei MAX NEUBURGER, Geschichte der Medizin, Bd. II/l,
Stuttgart 1911, S. 267.

B. Notker als Hofarzt

Wie die Klöster und die Bischofssitze, so benötigten
auch die Höfe der kleinen und der grossen Herrscher
der Aerzte. Am Hofe der Ottonen mag es ähnlich
zugegangen sein wie schon bei Karl dem Grossen, worüber

Alkuin um 796 die Verse33 gedichtet hat:

Accurrunt medici mox, Hippocratica secta:
Hic venas fundit, herbas hic miscet in olla,
llle coquit pultes, alter sed pocula praefert.

Schon auch kommt Hippokrates' Schar,
es kommen die Aerzte:

Schlägt der eine die Ader,
so mischt der andere Kräuter,

Und mit kräftigem Trank
füllt Becher und Schalen ein dritter.

Wann und wo nun Notker II. bei König Otto dem
Grossen und seinem Sohn Otto II. geweilt und geheilt
hat, lässt sich heute nicht mehr in Einzelheiten
feststellen. Man hat allerdings von Seiten der
Urkundenforschung34 nicht ohne Erfolg versucht, ihn zu
identifizieren mit jenem Notker, der in der königlichen
Kanzlei tätig war. Von einem solchen stammt neben
andern ausgerechnet die noch im Original erhaltene,
gesiegelte, am 7. April 940 in Quedlinburg ausgestellte

Urkunde, womit Ottol. dem Kloster St.Gallen die
Immunität bestätigte.35 Der Schreiber bekannte sich
ausdrücklich auch als den Rekognoszenten anstelle
des Erzkanzlers Poppo (Notker notarius ad vicem Pop-
ponis archicancellarii scribendo recognofeci et sub-

scripsi) ; er war also eine nicht unbedeutende,
vertrauenswürdige Persönlichkeit.

Aber selbst wenn von dieser Seite ein durchschlagender

Beweis für Notkers Anwesenheit bei König
Otto und damit indirekt für seine dortige medizinische

Tätigkeit nicht mehr geleistet werden kann, darf
doch getrost auf die Wahrhaftigkeit der sanktgalli-
schen Tradition gebaut werden. Sie findet sich in den
Casus sancti Galli Ekkeharts IV., deren Eigenart und
deren Quellenwert für Notker II. hier zu Beginn des

zweiten Kapitels gewürdigt worden sind. In nicht
weniger als fünf Kapiteln kommt nun Ekkehart beiläu-
34 So THEODOR SiCKEL, Programm und Instructionen der Diplo-

mata-Abtheilung, in Neues Archiv der Gesellschaft für ältere
deutsche Geschichtskunde, 1. Bd., 1876, S. 425—482 bzw.
S. 460 f.; ders., Ueber Kaiserurkunden in der Schweiz, Ein
Reisebericht, Zürich 1877, S. 10 f.; GEROLD MEYER VON
Knonau in MVG XV/XVI, 1877, S. 398 Anm. 1417, und
in MVG XVII, 1879, S. 6 Anm. 17; PAUL STAERKLE, Die
Rückvermerke der altern St.Galler Urkunden MVG
XLV), St.Gallen 1966, S. 46 (dass laut dortiger Behauptung
Notker II. schon im Jahr 920 geurkundet habe, erscheint
in Anbetracht seiner Jugend — er zählte damals höchstens
15 Jahre — als unwahrscheinlich) und S. 80 f.

35 UBSG III, S. 14 f. (Nr. 794).

56



ekk fry (cawtir? rcnnutr- occAtnmArn 4meceffy,
Abboxu qtuenfgfn tatute inutnifin ttvitT' }{ifi ?nJ

qd*ptTiufiA mniumr* rut perfehabere uoLebAr*

$upit nipitau fuffecto runde ftw oeynunone qcp
fore edijetp? abkne; Cpfau ihnper tnrtmufeiuf de

fungi en pAimmr-oleo fei Adueruenfunytr- tyvfimc

ru ttere tnuhzffc Lietnifp feeiinn maxime pAiiperti •

Atrrehofhu cApe&f qua tpfebçe reqefmm weak*r-

foiemntr ftyehutv Ckkdemno qui trrdtjnm car
ihn entrAtrreai inu qutdT made quo tZ dtjciffe
meinintm - AiVumpre - 0 e norkerc uero doevore

ptcrorroemeduo' eu mkruxm gndifuoUrtnimfhA
brim' fiucincre qdkxd aUa ivfhnando dtceni^tc
minifqtudé parfum plurefgallo fecentr- ttxruide

reefktniAmufoetaqurt ecetf oeUbrifquikda *

Std hfe qd furrc ad tmllralui qufdiecAtifoc

friedenftnfiqpuuevnr.. fettv eru eemaro deeomf

ülifarrnphonaf Crymnü treror rtvrnt mrvu
ende feck* ùeqttedh fucepracitla regU' frymttu
de una m rgine non mAindre* J d eytnnü betcf
airgini'\nq en dequodk uno uerbo q£métro c

gmttyc dttiTt beftrnr&c'ffHk decano tvridde
fuo 4dderoe tn dinar- \lleau cxinuo- ôutfmqpft

Tafel VII — Erzählung Ekkeharts IV. über Notker den Arzt

Zeilen 11 und 12: «De notkero uero doctore pictore et medico» (Ueber Notker, den Gelehrten, den Maler und den Arzt)
Zeile 18: Neumen (Musiknoten) über den Anfangsworten «rector aeterni» der von Notker geschaffenen St.Otmar-Sequenz

123- Kapitel der «Casus saneti Galli» (Codex 615) — Beschreibung S. 43 f. und 63



fig auf Notker als den Arzt und damit den Vertrauten
des grossen Otto zu sprechen. Es sind gerade die beiden

Umstände der Zufälligkeit und der Mehrmaligkeit,
die für die Wahrhaftigkeit dieser Erwähnungen

zeugen.
Es ging damals um die Bestätigung des im Jahr

971 neugewählten Abtes von St.Gallen, der dem
freiwillig zurückgetretenen Purchart I., dem «Ungeborenen»,

nachfolgen sollte.36 Er hiess Notker, war der
Sohn einer Schwester des Arztes Notker Pfefferkorn
und starb schon im gleichen Jahr 975 wie sein

Vorgänger und sein Onkel. Rücktritt vom Amt und
Uebernahme einer Abtei konnten aber, im Sinn der
hier angedeuteten ottonischen Politik, nur mit
Zustimmung des Kaisers geschehen. So wurde denn der
erwählte Notker dorthin gewiesen, allerdings nicht
nach Speyer, wie Ekkehart meint37, sondern persönlich

oder indirekt-brieflich nach Italien, wo Ottol.
und sein Sohn Otto II. weilten. Die Bestätigung war
jedoch nicht leicht zu erlangen, denn der Kandidat
habe nach Ekkehart einem zarten Jüngling geglichen.
In Wirklichkeit scheint es dem Kaiser um die
innerklösterliche Reform gegangen zu sein, womit er
anscheinend lieber einen Auswärtigen als einen
Einheimischen betraut hätte.38 Dass die Sanktgaller (Sancti-
gallenses) schliesslich doch die Zustimmung erreichen
konnten, soll nach EkkehartsIV. lebhafter Erzählung
zwei Mönchen zu verdanken gewesen sein, die mit
den beiden Ottonen persönliche Beziehungen gehabt
hätten: Der eine war Ekkehart II.39, genannt Pala-

tinus-Höfling, Lehrer am Hof, angeblich für Otto II.
persönlich; von diesem Ekkehart habe jener «Otto,
der rote Sachse» (Otto Saxonicus rufus)i0, übrigens

gesagt, keinem habe die Kutte Benedikts passender

gesessen als ihm. Der andere aber war Notker II.,
eben der Arzt am Hof, der allerdings damals — viet
Jahre vor seinem Tod — nicht mehr anwesend sein

konnte und auch von Ekkehart IV. keineswegs als

Beteiligter geschildert ist.
Immerhin soll der mehrmalige Hinweis auf diesen

Notker — und zwar ausdrücklich auf ihn als den Arzt
— zur Umstimmung des vorerst abweisend gesinnten

Kaisers genügt haben. So heisst es im 128. Kapitel41:

Ekkehart II. habe dem jungen Otto gesagt,
der Kandidat sei doch «ein Schwestersohn Notkers

36 Hierüber Ekkehart IV. in Kapitel 122; vgl. den Kommentar
in MVG XV/XVI, S. 395 ff.

37 In Kapitel 128; MVG XV/XVI, S. 413—417.
38 So heute nach Kassius Hallinger O. S. B., Gorze-Kluny,

Studien zu den monastischen Lebensformen und Gegensätzen
im Hochmittelalter Studia Anselmiana, fasc. XXII/
XXIII), Rom 1950, S. 190 f.

38 Ueber ihn FRANZ BRUNHÖLZL in LThK2 III (1959) 780; zu
kritisch HANS Bork im Verfasserlexikon «Die deutsche
Literatur des Mittelalters», hrsg. von WOLFGANG STAMMLER und

Karl Langosch, l.Bd., Berlin und Leipzig 1933, Sp. 532

ff., und 5. Bd., Berlin 1955, Sp. 184 f.

des Arztes, der um Dich und Deinen Vater stets
wohlverdient und von Euch geschätzt war» (Notkeri me-
dici, tibi et patri tuo semper bene meriti et dilecti,
ex sorore nepos). Aehnlich heisst es im 130. Kapitel42:

Ekkehart II. habe dem alten und dem jungen
Otto gesagt: «Erinnert Euch, Ihr Herren, Notkers des

Arztes, der doch der Onkel des zu Erwählenden ist!»
(.Meminere vos, domini, Notkeri medici, eins, qui eli-
gendus est, avunculi!) Der Erfolg trat schliesslich ein,
wie das 133. Kapitel43 erzählt; der Kaiser aber mahnte

den Abt Notker, ohne den Rat der beiden
Gewährsmänner Ekkehart (II.) und Notker (II.) nichts
Entscheidendes zu unternehmen. In diesen
Zusammenhang fügen sich nun auch die hier aus dem 125.
Kapitel44 schon mitgeteilte Bemerkung Ekkeharts
IV., Notker habe sich beim Tod des Mönches Gerald
— anscheinend nach dem Jahr 956 — wegen seiner

Heiltätigkeit (pro remediis) am Königshof (in aula
regia) befunden, ebenso die hier aus dem 147.
Kapitel45 noch ausführlicher zu berichtende Episode,
Kaiser Ottol. habe 972 anlässlich seines Besuches in
St.Gallen die Frage gestellt, wo sein Notker (Notke-
rus suus) anzutreffen und zu grüssen sei.

Wann und wo Notker II. als Arzt bei Ottol. und
Otto II. geweilt hat, was und wie er dort als Arzt
gewirkt hat, ist von Ekkehart IV. nicht erzählt worden.

Seine Klostergeschichte bricht übrigens beim
Kaiserbesuch (972) ab und schildert somit den
Hinschied Notkers (975) nicht mehr. Es ist müssig, zu
rätseln, ob der Verfasser eine Würdigung des Arztes
für jene Gelegenheit aufgespart habe, wie er es bei
anderen Persönlichkeiten wirklich getan hat. Eines
steht jedenfalls fest: Ekkehart erzählte über Notker
als Hofarzt einerseits so zufällig und andererseits so

wiederholt, dass an seiner diesbezüglichen Kenntnis
nicht gezweifelt zu werden braucht.

Allerdings bot ihm die Erwähnung der ehrenvollen
Tätigkeit dieses seines sanktgallischen Mitbruders den
erwünschten Anlass, dem rhetorischen Können freien
Lauf zu lassen und nach antikem Vorbild in der
damals wieder modern gewordenen Manier Reden und
Gegenreden zu konstruieren. Aber der Rhetorik
zulieb an so manchen Stellen eine Geschichtsfälschung
zu begehen, hätte er aus mehreren Gründen nicht
wagen können: einmal in Anbetracht der ungebrochenen

40 So Ekkehart IV. in Kapitel 89; anscheinend die älteste

Nennung Ottos II. als des Roten.
41 MVG XV/XVI, S. 413—417; zum verstümmelten Anfang

vgl. HANS F. Haefele, Untersuchungen zu Ekkehards IV.
Casus sancti Galli, 1. Teil, in DA 17. Jg., 1961, S. 169 f.

42 MVG XV/XVI, S. 418 ff.
43 MVG XV/ XVI, S. 423—426; zu einer Feinheit in der Text-

gestaltung wiederum H. F. HAEFELE in DA 17. Jg. (s. hier
Anmerkung 41), S. 183.

44 MVG XV/XVI, S. 405—408.
43 MVG XV/XVI, S. 450.

57



klösterlichen Ueberlieferung, vielleicht sogar in Rücksicht

auf noch lebende direkte Zeugen, nicht zuletzt

wegen seiner eigenen zeitlichen Nähe zu jenem
Geschehen. Die Quantität der Erwähnung ist mindestens
in diesen Zufallsberichten eine Bestärkung ihrer Qualität.

So ist denn eine Tätigkeit Notkers II. am Hof
Ottos des Grossen und seines Sohnes — und zwar nicht
nur als Notar, sondern auch als Arzt — nicht zu
bezweifeln.

3. Besuch der Ottonen in St.Gallen

Im Lichte aller hier erwähnten Beziehungen —
sowohl jener von seiten Ottos I. zum Kloster St.Gal-
len als auch jener von seiten Notkers des Arztes zu
Ottol. und Otto II. — ist nun der Besuch zu verstehen

und zu erklären, den diese beiden Kaiser im
Jahr 972 der Abtei abgestattet haben. Vorerst sei

die farbenreiche Erzählung aus der einzigen Quelle,
die hievon berichtet, in möglichst verständlicher
Uebertragung wiedergegeben46; hierauf werde deren
Tatsächlichkeit, an welcher insgesamt wieder nicht
zu zweifeln ist, einer kurzen kritischen Beurteilung
unterzogen.

A. Erzählung Ekkeharts IV.

Es ist wiederum EkkehartIV., der am Schluss seiner
Casus sancti Galli den Kaiserbesuch schildert. Nachdem

er im 145. Kapitel behauptet hat, Ottol. habe
sich durch einen Brief angemeldet, und nachdem er
im 146. Kapitel kurz von den in St.Gallen getroffenen
Vorbereitungen, besonders von den zahlreich
neugeschaffenen Empfangsgesängen, berichtet hat, erzählt
er im 146. und 147. Kapitel47 dieses Ereignis mit
offensichtlicher Freude:

«... Sie kamen an der Vigil von Himmelfahrt, die
auf den Festtag der heiligen Jungfrau Potentiana fiel,
im Kloster an und wurden mit gebührender Ehrung
aufgenommen. Der grosse Otto wurde von seinem
Bruder Bruno, dem Erzbischof zu Köln, an der Linken

geführt, während er die Rechte auf den Stock
stützte; der Sohn aber geleitete die Mutter. Nachdem

sich der Bruder mit einem Handkuss wegbegeben

hatte, stand Otto weit vor dem Gefolge — wie der
Löwe vor den Tieren — allein gleich einem Standbild

inmitten der Kirche, während die Mönche von
den beiden Langseiten her lobsingend aufgereiht
waren. Mit seinen grossen Augen wandte er sich hierhin
und dorthin den Brüdern zu. Um zu prüfen, ob die

46 Es sei hier auch nochmals hingewiesen auf die gekürzte Ueber-
setzung von Paul BALDEGGER, St.Galler Klosterdichtung

Sprachgut der Schweiz, Abt. B, Heft 3), Erlenbach-
Zürich 1941, S. 44 f., sowie auf die vollständige Ueberset-
zung von HANNO Helbling, Ekkehard IV., Die Geschichten

Zucht noch dieselbe sei, die er früher gekannt hatte,
liess er den Stock fallen. Wie nun Herzog Cuono,
sein Schwiegersohn, herbeieilte und ihm den Stock
ehrfürchtig darreichte, hiess er ihn stehen bleiben und
sagte: ,Siehe, ich liess den Stock fallen, um die Zucht
dieser Mönche, von der du wohl auch schon gehört
hast, zu erproben, — und nicht einen von ihnen habe
ich gesehen, der den Kopf oder auch nur die Augen
dorthin bewegt hätte. Doch sag meiner Adelheid und
meinem Sohn nun die Finte, die ich angewandt
habe.' Der Sohn aber meinte zu Cuono, der es ihm
berichtete, in seiner witzigen Art: Wunderlich, dass der
den Stock hat fallen lassen, der die Herrschaft so fest
in der Hand hält! Denn wie ein Löwe hat er die
Reiche, die er bisher gewonnen hat, festgehalten, —
und nicht einmal mir, der ich doch sein Sohn bin,
hat er einen Teil abgetreten.'»

«Nachdem dann die Lobgesänge beendet waren,
verfügte der grosse König, dass niemand ohne den
Willen des Abtes mit ihm in die Klausur eintrete.
Als der Dekan und die anderen Würdenträger zur
Begrüssung gerufen wurden, fragte er, wo denn sein
Notker sei. Jener war nämlich vor Alter blind, und
so wurde er ihm gezeigt, wie er auf einem Stuhl sass.

Da befahl er dem Sohn, ihn persönlich zu ihm zu
führen. Dieser küsste ihn sogleich und geleitete ihn
an der Hand zum Vater. Er nun zog ihn unter seinem

Königsmantel an sich, küsste ihn ebenfalls und spendete

ihm vielen Trost. Hierauf gab er ihm die Hand
und führte ihn mit sich in die Klausur. ,0 ich
glücklichster der Blinden', sprach Notker, ,der ich heute so

grosse Führer habe, wie keiner sie je verdient hat!'
Als sich nun der König im Kloster niederliess, setzte
er den Notker neben sich, und dort grüssten ihn
Bischöfe, Aebte und Laien, denen er oft nützlich
gewesen war.»

«Inzwischen hatte Otto der Sohn den Abt in
Anspruch genommen, und er bat, dass ihm die Bibliothek
geöffnet werde. Jener wagte nicht, es ihm abzuschlagen,

und so liess er sie denn aufschliessen unter der
lachenden Verabredung, dass ein so mächtiger Räuber
die Stätte und die Brüder nicht ausplündere. Jener
aber, verführt durch die grossartigen Bücher, trug
mehrere mit sich fort. Später stellte er dann zwar einige

derselben auf die Bitte Ekkeharts (II.) wieder
zurück.»

B. Tatsächliches Ereignis

Diese Erzählung Ekkeharts IV. über den Kaiserbesuch
von 972, womit seine Casus sancti Galli unvermittelt

des Klosters St.Gallen Die Geschichtschreiber der
deutschen Vorzeit, 3. Gesamtausgabe, Bd. 102), Köln/Graz 1958,
S. 240 f.

47 MVG XV/XVI, S. 448—450.



und unvollendet abbrechen, wird von der
Geschichtsforschung48 im allgemeinen ernst genommen, jedoch
in zwei Einzelheiten berichtigt.

So stimmt vorerst das Tagesdatum nur zur Hälfte:
Otto, der damals auf der Rückreise aus Italien
begriffen war49, kam wohl am Vortag eines
Himmelfahrtsfestes nach St.Gallen, jedoch nicht vor Christi
Himmelfahrt, worauf Ekkeharts Nennung des

jährlichen Gedenktages der heiligen Potentiana50 — also
des 19. Mai — hinweist, sondern vor Mariae Himmelfahrt,

also am 14. August. Dazu fügen sich nämlich
die Urkunden, die von den beiden Kaisern ausgestellt
worden sind: so von Otto II.51 schon am 14. August
in St.Gallen zugunsten des Klosters Einsiedeln,
hernach am 17. August auf der Reichenau wiederum
zugunsten Einsiedeins, schliesslich am 18. August nochmals

in St.Gallen und zugunsten St.Gallens (Bestätigung

der Immunität)32; ebenso von Ottol.53, nachdem

er noch am 1. August in Pavia geurkundet hatte,

am 18. August in Konstanz zugunsten sowohl des

Klosters Rheinau als auch der Bischofskirche in
Chur54, schliesslich am 25. August nochmals in
Konstanz zugunsten des Klosters Kempten. Alle diese

Daten stützen und ergänzen einander; sie zeugen für
die Tatsächlichkeit des Besuches in St.Gallen, der am
14. August begonnen hat und einige wenige Tage
gedauert haben dürfte.

Die zweite, gleichfalls nebensächliche Berichtigung
ist an den Persönlichkeiten, die EkkehartIV. als

Begleiter Ottos des Grossen geschildert hat, anzubringen:
allerdings wohl nicht an der Kaiserin Adelheid53
und sicher nicht an dem durch eigene Urkunden be-

48 So von R. RÖPKE und E. DÜmmler (s. hier Anmerkung 7),
S. 488 f., sowie von Johann Friedrich Böhmer bzw. Emil
von Ottenthal, Regesta Imperii, II/l, Innsbruck 1893,
S. 241; dort die einschlägigen Urkunden und das aus ihnen
abgeleitete Itinerar.

49 Vgl. beispielsweise ERNST Oehlmann, Die Alpenpässe im
Mittelalter, in Jahrbuch für Schweizerische Geschichte, 4. Bd.,
Zürich 1879, S. 194 ff.

50 Die altchristliche römische Jungfrau Potentiana ist bekannter

unter dem Namen Pudentiana (vgl. LThK2 VIII 897),
und ihr Fest am 19. Mai ist in den sanktgallischen Kalenda-
rien mehrfach bezeugt; vgl. Emmanuel Munding O. S. B.,
Die Kaiendarien von St.Gallen Texte und Arbeiten,
1. Abt., Heft 37), Beuron 1951, S. 10 und 60. Ueber die

Datierung des Besuches Kaiser Ottos in St.Gallen vgl. neben
den genannten Regesta Imperii GEROLD MEYER VON
KNONAU in der Edition der Ekkehart'schen Casus in MVG
XV/XVI, S. 447 Anm. 1686 und S. 448 Anm. 1688.

51 MGH DO. II, S. 33 f. (Nr. 24), S. 34 f. (Nr. 25), S.35 f.
(Nr. 26); der Ausstellungsort der ersten und der dritten
Urkunde lautet: actum in sancti Galli c(o)enobio cisalpino.

52 Vgl. auch UBSG III, S. 28 f. (Nr. 813) mit den Bemerkungen

von H. WARTMANN zur Datierung.
53 MGH DO. I, S. 569 (Nr. 417), S. 570 f. (Nr. 418), S. 571—

574 (Nr. 419), S. 574 (Nr. 420).
54 Vgl. auch Bündner Urkundenbuch, bearbeitet von ELISABETH

Meyer-Marthaler und FRANZ PERRET, 1. Bd., Chur 1955,
S. 112—-115 (Nr. 138).

zeugten Sohn Otto II., jedoch an Ottos Bruder Erz-
bischof Bruno von Köln und an Ottos Schwiegersohn
Herzog Cuono bzw. Konrad von Lothringen, die
damals beide seit 965 bzw. seit 955 nicht mehr am
Leben waren. Für Bruno wäre immerhin zu bedenken,
dass er auch in der soeben genannten Urkunde Ottos I.
von jenem 18. August zugunsten der bischöflichen
Kirche in Chur als lebend erwähnt ist56; Ekkehart
kann sie aber kaum gekannt haben. Für ihn mag
jedoch der ehemalige Kölner Erzbischof dadurch
geistigerweise unter den Besuchern geweilt haben, als

er ein Förderer der Gorzer und damit der Ottonischen
Klösterreform gewesen war; sein in den Erzählungen
Ekkeharts erwähnter Schüler, Abt Kerbodo von
Lorsch (951—972), hatte sie eben damals nach St.Gal¬
len gebracht57, und ihr diente auch des Kaisers
Besuch von 972.

Der Hauptgrund für die Erwähnung solcher
Persönlichkeiten, über deren Todesjahre EkkehartIV. sich
kaum Gedanken gemacht haben dürfte, bestand aber
zweifellos in der Absicht, die allgemeine Nachricht
vom grossen und vornehmen Gefolge des Kaisers zu
konkretisieren und diesen selber nach Möglichkeit
noch zu sublimieren. Hiefür wurden selbst die Mittel
der Stilistik und Rhetorik hervorragend eingesetzt.58
So gelang ihm aus dem Rückblick eine Verklärung des

Kaisers, die leise an die Gesta Karoli Magni59 Notkers

des Stammlers anklingt, worin sich die «grandios

ahistorische Schilderung der Belagerung Pavias
durch das eisenstarrende Heer des grossen Karl»60,
damit aber eben die Erhöhung des Kaisers selber,
findet.

55 Ueber sie allgemein: Die Lebensbeschreibung der Kaiserin
Adelheid von Abt Odilo von Cluny, bearbeitet von HERBERT

PAULHART, erschienen als 2. Teil der Festschrift zur
Jahrtausendfeier der Kaiserkrönung Ottos des Grossen
Mitteilungen des Instituts für Österreichische Geschichtsforschung,

Ergänzungsband XX, Heft 2), Graz-Köln 1962.
56 DO. I, S. 571—574 (Nr. 419); vgl. Regesta Imperii, H/1,

S. 242. Diese Urkunde übernahm weitgehend den Text einer
früheren, die aus Brunos Lebzeiten stammte.

57 Vgl. K. Hallinger (s. hier Anmerkung 38), S. 147, 181,
608.

58 Hierüber Hans F. HAEFELE, Untersuchungen zu Ekkehards

IV. Casus Sancti Galli, 2. Teil, in DA 18. Jg., 1962,
S. 158 f.: «Im Aufbau des Ganzen spiegelt sich der

Vorgang selbst: so wie das Subjekt, von absoluten Ablativen
flankiert, gleichsam durch die Satzteile hindurchwandert, so

sieht man den Kaiser bei seinem Einzug, wie er sich aus

dem Kreise der Angehörigen löst, sich an die Spitze stellt,
voranschreitet, den Abstand mählich vergrössert, um sich

endlich vor dem Spalier der Mönche gross und gewaltig
aufzubauen. »

59 Neu herausgegeben durch H. F. HAEFELE in MGH, Scrip-

tores rerum Germanicarum, Nova series, torn. XII, Berlin
1959; es handelt sich um Buch II, Kapitel 17 (S. 81 ff.).

60 So Friedrich Prinz, Klerus und Krieg im früheren Mittelalter,

Untersuchungen zur Rolle der Kirche beim Aufbau der

Königsherrschaft Monographien zur Geschichte des

Mittelalters, Bd. 2), Stuttgart 1971, S. 113.

59



Der ehrenvolle Besuch im Jahr 972 hatte aber
einen kleinen Misston hinterlassen. Er liess sich zu
Ekkeharts Bedauern nicht verschweigen, und er tritt
damit ungewollt wieder für die Wahrhaftigkeit des

Erzählers ein. Er betraf eine der wirklich beteiligt
gewesenen Persönlichkeiten, nämlich keinen geringeren

als Ottos Sohn und Mitregenten: Otto II., der
schon 967 zum Kaiser gekrönt worden war und der

jetzt seit vier Monaten mit der byzantinischen Kaiserstochter

Theophanu vermählt war. Er selber nannte
sie erstmals ausgerechnet in der Urkunde61, die er
durch ihre Vermittlung an jenem 18. August in und
für St.Gallen ausstellen liess; sie war also gleichfalls
anwesend. Darin ist aber auch der Sanktgaller Abt
Notker angeführt, also jener «Jüngling», dessen

Bestätigung durch Ottol. im Vorjahr manche Mühe
bereitet hatte und die dann schliesslich mit dem Hinweis

auf dessen Onkel Notker den Arzt zustande

gekommen war. Von diesem auf kaiserliche Gunst
angewiesenen Abt erbat sich jetzt Otto II. den

Zugang zur höchst ansehnlichen Bibliothek, aus welcher

er zum Leidwesen des Berichterstatters mehrere
der besten Bücher als unfreiwillige Geschenke
wegführte. Das muss besonders schmerzlich angemutet
haben, nachdem man sie damals vor zwei schlimmsten

Gefährdungen, nämlich vor dem Ungarneinfall
von 926 und vor dem Klosterbrand von 937, zum
grösseren Teil hatte retten können.

Die Titel der mitgenommenen Manuskripte sind
nicht mehr bekannt. Immerhin, wenn das in St.Gal¬
len um das Jahr 909 auf Veranlassung des Abt-Bischofs

SalomoIII. geschriebene Psalterium quadru-
partitum, das schliesslich in die Bamberger
Dombibliothek gelangte, wirklich zu jenen damals
entfremdeten Büchern gehört hat62, möchte man
vermuten, Otto II. habe damit seine junge
griechischsprechende Gemahlin beschenken wollen. Denn es

handelt sich in diesem Fall um einen Psalter, der einer
dreifachen lateinischen Fassung der Psalmen in einer
vierten Kolumne stets auch den griechischen Text,
allerdings in lateinischer Umschrift, gegenüberstellt.63

Eine letzte, diesmal wieder erfreuliche Erkenntnis
sei noch aus Ekkeharts Bericht abgeleitet: Am Glanz,
den Kaiser Otto der Grosse nach St.Gallen brachte

81 UBSG III, S. 28 (Nr. 813), bzw. DO. II, S. 35 f. (Nr. 26).
62 So beispielsweise im Ausstellungs-Katalog «Bayerns Kirche

im Mittelalter, Handschriften und Urkunden», München
1960, S. 43 (Nr. 217): «Die in St.Gallen geschriebene
Handschrift gehört wahrscheinlich zu den Codices, die bei einem
Besuch Kaiser Ottos II. aus der dortigen Klosterbibliothek
mitgenommen wurden und später durch Erbschaft an Kaiser
Heinrich II. kamen» und von dort in die Bamberger
Dombibliothek und aus ihr schliesslich in die Staatliche Bibliothek

Bamberg (Signatur Bibl. 44).
63 Zur Buchkunst im damaligen Zeitalter vgl. neuestens PETER

Bloch und Hermann Schnitzler, Die ottonische Kölner
Malerschule, 2 Bände, Düsseldorf 1967 und 1970.

und in St.Gallen verbreitete, hatte in besonderer Weise

Notker der Arzt teil. Mit Behagen schildert der
Geschichtsschreiber, dass der Vater Otto den erblindeten

Notker durch den Sohn Otto eigenhändig
herführen liess, dass er ihn dann herzlich grüsste und
an der Hand mit sich in die Klausur hinein nahm,
dass er ihn dort neben sich setzte und ihn durch
zahlreiche Gefolgsleute — nämlich durch Bischöfe, Aebte
und Laien, die Notkers Patienten gewesen waren —
ehren liess. Selbstverständlich ist auch diese
Schilderung, abgesehen von ihrem unbezweifelbaren
historischen Kern, wiederum durch Rhetorik und Stilistik
inspiriert. Aber sie zeugt sozusagen ungewollt von
der Hochschätzung, die noch im Zeitalter Ekkeharts
IV., also im 11. Jahrhundert, dem Arzt Notker II. und
damit überhaupt dem Mönchsarzt und seiner weiten
Wirksamkeit gezollt worden ist.

4. Schluss: Die Seelenapotheke

Die Klostermedizin war im 9. und 10. Jahrhundert
wesentlich bedeutsamer, als man bisher anzunehmen
geneigt ist64, und NotkerII. war ein noch heute
anschaulich nachweisbarer Mönchsarzt des 10. Jahrhunderts,

der selbst vom Kaiser geschätzt worden ist:
das sind in kurzen Worten die Ergebnisse, die sich
hier in und für St.Gallen aus den Quellen ableiten
Hessen.

Diese Geschichtsdokumente, die in unserem dritten

Kapitel über den Besuch der Ottonen im Kloster
St.Gallen sowie in unserem zweiten Kapitel über den
Mönchsarzt Notker und zuvor in unserem ersten
Kapitel allgemein über die sanktgallische Klostermedizin
des früheren Mittelalters befragt worden sind, blieben

erfreulicherweise erhalten. Sie liegen heute aber
in einem Gehäuse, das nicht mehr mittelalterlich,
sondern barock gestaltet ist. Das gilt überhaupt für
die Gebäulichkeiten der ehemaligen Fürstabtei St.Gal¬
len, und es gilt ganz besonders für den Bibliothekssaal65,

der als der reichste Profanraum dieses Stiles
in der Schweiz gepriesen wird.

Es mutet nun jeden, der sich dort mit der
Medizingeschichte beschäftigt, wie eine freundliche Fügung

84 Sie würden deshalb endlich eine stärkere Beachtung und
intensivere Bearbeitung verdienen, ist doch «die
Medizingeschichte ein bedeutendes Stück Kulturgeschichte», wie
beispielsweise Burghard Breitner feststellt in seiner Geschichte
der Medizin in Oesterreich Sitzungsbericht der Österr.
Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist. Kl., 222. Bd., 5.

Abh.), Wien 1951, S. 7, wo allerdings die Klostermedizin
trotz der vielen österreichischen Klöster auch nur mit einigen
allgemeinen und widersprüchlichen Sätzen (S. 24 f.) gestreift
wird.

85 JOHANNES Duft, Die Stiftsbibliothek St.Gallen, Der
Barocksaal und seine Putten BS, 5. Bd.), Konstanz/Lindau
1961.

60



an, dass dieser Büchersaal unter seinen zwanzig
liebenswürdigen Putten, die als zierliche Kleinplastiken
ebenso viele Künste, "Wissenschaften und Gewerbe
verkörpern, auch den Arzt und den Apotheker beherbergt.

Der gewandte Rokoko-Meister, der diese
polychrom gefassten Holzfigürchen für die 1758 im Rohbau

erstellte und 1767 vollendete Stiftsbibliothek
geschnitzt hat, ist nicht mehr einwandfrei nachzuweisen;

es mag Joseph Schwaiger, Fidel Sporer oder eher
einer der beiden Brüder Dirr gewesen sein. Dass er
seine Geschöpfchen als ebenso elegante wie typische
Vertreter ihres Berufes zu gestalten gewusst hat,
zeigen der Arzt und der Apotheker, die beide an ihren
historischen Attributen zu erkennen sind66:

Der Arzt hebt mit seiner linken Hand in bewuss-

tem Gegenspiel zur rechten das Harngefäss zum Licht
hinauf, damit er mit kritischen Augen seinen Inhalt
prüfen kann. Das Haupt mit den zurückgekämmten
Haaren ist leicht zur Seite geneigt, und der ganze
Körper gehorcht der Blickrichtung. Neben ihm
stehen zwei gewichtige Bücher, und ein drittes liegt am
Boden unter der Medizinflasche, die das Pendant zum
erhobenen Urinal darstellt und von einem Rezeptblatt

halb verdeckt ist. (Siehe unsere Tafel VIII!
Der Apotheker stösst und rührt mit vorgebeugtem

Körper und hinuntergestreiftem Lendenschurz, also

gewissermassen im Schweisse seines Angesichts, mit
beiden Händen im grossen goldenen Mörser, vor
welchem zwei verschlossene Medizinfläschchen
stehen und auf die Käufer warten. Der Mörser, der zum
Wahrzeichen dieses Berufes und auch der Apotheke
geworden ist, macht den Putto ohne weiteres erkennbar.

67

Noch eine dritte Zier der Stiftsbibliothek zu St.Gal-
len erinnert unbeabsichtigt an die Medizingeschichte
und passt somit bestens dorthin: es ist die griechische
Inschrift über dem barocken Bibliotheksportal.68 Sie

wird in deutscher Uebersetzung nach jahrhundertealtem

Brauch meistens als «Seelenapotheke»
wiedergegeben; sie bedeutet aber genauer das Sanatorium der
Seele, das Spital des Geistes oder auch das hiefür
bestimmte Heilmittel. Als die gelehrten Mönche sie

vor zwei Jahrhunderten über ihrem neugebauten
Büchersaal anbrachten, wollten sie den Bibliotheksbesucher

einerseits aufmerksam machen, dass die Bücherei

neben dem Infirmarium liege, wo die Leibesarznei
verabreicht wurde, und andererseits daran erinnern,
dass Unwissenheit des Geistes gleichfalls eine Krankheit

sei und dass die Bücher, vor allen andern die

Heilige Schrift, als Arznei zu wirken hätten.69
Ueberdies war diese Inschrift für sie und ihre Gäste

eine gelehrte Reminiszenz. Sie war lateinisch als animi
meàicamentum bekannt, und sie stand griechisch
beispielsweise auf Bibliotheken in Uppsala, Wien und
Modena zu lesen. Es handelt sich dabei nämlich um
die älteste bekannte Bibliotheksinschrift überhaupt,
die vor über dreitausend Jahren die Tempelbibliothek
des Königs Ramses II. (1293-1225 v. Chr.) in Aegypten,

anscheinend in der Nähe von Theben, geziert hat.

Wie sie in der Originalsprache gelautet hat, ist nicht
mehr bekannt. Sie ist aber durch den Universalhistoriker

Diodorus Siculus im ersten vorchristlichen
Jahrhundert in jene griechische Fassung gebracht worden,
wie sie noch heute als Supraporte die sanktgallische
Stiftsbibliothek schmückt und wie sie nun auch den
Abschluss dieser stift-sanktgallischen Medizingeschichte

bilden soll:

#^^ggiS3iC
66 Ebd. S. 74 und 75, sowie Tafeln 12 und 11.
67 Vgl. Lydia Mez-Mangold, Ueber seltene Mörser, in

Schweizerische Apotheker Zeitung, Bd. 109, Heft 25
Sondernummer Medizin und Pharmazie), Lausanne 1971, S. 927—
931. Verwirrlich ist allerdings die dortige Legende zu Abb. 8,

wo der Putto der Sanktgaller Stiftsbibliothek als «Emblem
einer Apotheke» bezeichnet ist, was er selbstverständlich nie

war.
68 Hierüber ausführlicher und mit Literaturbelegen J. Duft,

Die Stiftsbibliothek St.Gallen (s. hier Anmerkung 64),
S. 12—15, 88 f., Tafel I.

69 Wie man schon in der Antike medizinische Ausdrücke und
Kenntnisse auf geistige, philosophische, ethische Bereiche

anwandte, ist neuestens wieder einmal anschaulich
nachgewiesen bei FRITZ Wehrli in seinen Gesammelten Schriften

zur antiken Gedankenwelt, betitelt «Theoria und
Humanitas», Zürich und München 1972, und zwar in den

folgenden Aufsätzen: S. 177—206 Ethik und Medizin, Zur
Vorgeschichte der aristotelischen Mesonlehre; S. 206—214
Der Arztvergleich bei Piaton.

61



ANHANG

Verzeichnis der Abbildungen

Zeichnungen im Text

Seite 12

Notkers Namenszug im Professbuch der Abtei St.Gal-
len, geschrieben vor dem Jahr 926.

Stiftsarchiv St.Gallen: Cod. Class. 1. Cist. B. 3. B. 56,
Seite 16. Wiedergabe in Originalgrösse. Beschreibung
S. 12.

Seite 38

Haus der Aerzte im Sanktgaller Klosterplan, gezeichnet

um 820.

Stiftsbibliothek St.Gallen: Ms. 1092. Yergrösserte Um-
zeichnung von Josef Tannheimer, St.Gallen.
Originalausschnitt 50 x 65 mm. Beschreibung S. 34.

Seite 31

Sanktgallische Mönche um die Jahrtausendwende.
Federzeichnung des Reklusen Hartker aus den Jahren
980—1011 (Widmung des von ihm geschriebenen
Antiphonariums an den heiligen Gallus).

Stiftsbibliothek St.Gallen: Codex 390, Seite 11.
Verkleinerte Umzeichnung von Josef Tannheimer, St.Gal¬
len. Originalgrösse 145 x 110 mm.

Seite 61

Griechische Inschrift über dem Eingangsportal der
Stiftsbibliothek St.Gallen, geschnitzt und gemalt um
1767.

Verkleinerte Umzeichnung von Josef Tannheimer,
StGallen. Originalbreite der Kartusche 80 cm.
Beschreibung S. 61.

Kunstdrucktafeln

Tafel I
St.Magnus heilt einen Blinden. Miniatur in der
lateinischen Magnus-Vita, gezeichnet vom Sanktgaller
Mönch Luitherus in der ersten Hälfte des 12.
Jahrhunderts.

Stiftsbibliothek St.Gallen: Codex 565, Seite 242.

Photographie von Karl Künzler, St.Gallen. Originalgrösse

der Miniatur 135 x 122 mm, der ganzen Seite
246 x 170 mm. Beschreibung S. 20.

Tafel II
Ein blinder Krüppel erfleht am Gallus-Grab
Heilung. Miniatur in der deutschen Gallus-Vita, geschrieben

und gezeichnet im Jahr 1452 in St.Gallen.

Stiftsbibliothek St.Gallen: Codex 602, Seite 134.

Photographie von Karl Künzler, St.Gallen. Originalgrösse

der Miniatur 138 x 147 mm, der ganzen Seite
282 x 203 mm. Beschreibung S. 17 f.

Tafel III
Heilungen am Gallus-Grab. Miniaturen in der
deutschen Gallus-Vita, geschrieben und gezeichnet im Jahr
1452 in St.Gallen.

Stiftsbibliothek St.Gallen: Codex 602, Seiten 146 und
144. Photographien von Karl Künzler, St.Gallen.
Originalgrösse der oberen Miniatur 125 x 105 mm,
der unteren Miniatur 106 x 147 mm, der ganzen Seiten
282 x 203 mm. Beschreibung S. 18 und 22.

Zur unteren Miniatur: Links wird der Mönchsarzt
(mit Tonsur), dessen Arm und Leib wegen falscher
Anwendung des Aderlasses aufgeschwollen sind, im
Traum durch einen Greis (mit Hut) auf die Hilfe des

heiligen Gallus hingewiesen; rechts wird der kniende
Mönchsarzt von einem Mitbruder mit Oel aus der
Lampe der Gallus-Krypta behandelt.

Tafel IV
Oben Modell des Klosters St.Gallen nach dem karo-
lingischen Klosterplan um 820 (Ms. 1092 der
Stiftsbibliothek), angefertigt 1877 von Jules Leemann für
das Historische Museum in St.Gallen. Originalgrösse
1,82 x 1,32 m. Beschreibung S. 32—35.

Unten Heilkräutergarten (Herbularius) im karolingi-
schen Klosterplan um 820 (Ms. 1092 der Stiftsbibliothek)

mit 16 Pflanzen in 16 Beeten. Vergrösserte
Wiedergabe aus dem Originalplan, photographiert von
Hildegard Morscher, St.Gallen. Originalgrösse des

Gartens 50 x 65 mm, des ganzen Planes 1,12 x 0,77 m.
Beschreibung S. 34 f.

Tafel V

Illustration in einer medizinischen Handschrift (magische

Sphäre über die Erwartung von Leben oder Tod:
«Spera Apulei Platonici de vita, de morte vel omnibus
negotiis», darunter das Rezept eines Paltgrimus zur

62



Herstellung von Räucherwerk für Heilung oder
Desinfizierung), gezeichnet und geschrieben in der zweiten

Hälfte des 9• Jahrhunderts in St.Gallen.

Stiftsbibliothek St.Gallen: Codex 752, Seite 82.

Photographie von Karl Künzler, St.Gallen. Origi-
nalgrösse der ganzen Seite 244x182 mm. Beschreibung

S. 31 und 51.

Tafel VI
Titelseite einer medizinischen Handschrift (in Vulgärlatein:

«In nomine domini nostri Jesu Christi incipit
scientiam ars medicinae»), geschrieben und gemalt im
frühen 9-Jahrhundert in Oberitalien, hernach in
gefalteter Form von einem Arzt mitgetragen.
Stiftsbibliothek St.Gallen: Codex 217, Seite 252.
Photographie von Karl Künzler, St.Gallen. Original-
grösse der ganzen Seite 256x156 mm. Beschreibung
S. 31.

Tafel VII
Textseite aus den «Casus sancti Galli» von Ekkehart
IV. mit dem Beginn des 123. Kapitels (in der 11. Zeile)
über Notker den Arzt, verfasst in der ersten Hälfte
des 11. Jahrhunderts.

Stiftsbibliothek St.Gallen: Codex 615, Seite 262;
älteste erhaltene Abschrift der Ekkehart'sehen Casus,
geschrieben im 11./12. Jahrhundert. Photographie von
Karl Künzler, St.Gallen. Originalgrösse der ganzen
Seite 162 x 105 mm. Beschreibung S. 43.

Tafel VIII
Rokoko-Putto «Der Arzt» in der Stiftsbibliothek
St.Gallen, geschnitzt und polychromiert um 1767.
Photographiert von Siegfried Lauterwasser, Ueberlin-
gen. Originalgrösse 31 cm. Beschreibung S. 6l.

63



Register der Orte und Personen

Die Buchstaben a und b neben den Seitenzahlen
bezeichnen die Spalten; die hochgestellten Zahlen
verweisen auf Fussnoten. — Moderne Autoren sind nur
insoweit berücksichtigt, als sie sich zu dem hier behandelten

Themenkreis geäussert haben; ihre Namen sind
kursiv gesetzt.

A
Aachen 13b
Aargau 19a
Ackerknecht Erwin H. 6a. 10a. 2996. 34126

Adalbero, Neffe Bischof Ulrichs 55a
Adelheid hl., Kaiserin 5 a. 58ab. 59a
Aegypten 6lb
Alemannien 4lb
Alkuin, Abt von Tours 56b
Anno, Abt von St.Gallen 52b
Anton, Bischof von Brescia 26b
Arbenz Emil 822

Arbon 17b
Arno, Erzbischof von Salzburg 56a
Artelt Walter 9b. 2886. 4650

Arx Ildefons von 823"25. 1832. 4l19. 4864. 49b. 5 524

Asklepios 6b
Augsburg 53b. 54ab

B

Baas Karl lia. l624. 2251. 2355. 2676. 5632

Baden, Grossherzogtum IIa
Balderegger Paul 24b. 5846

Bamberg 60a
Basel 19a
Baumann Franz Ludwig 79

Bayern 10b. 46b. 48b. 6062

Beccaria Augusto 52. 30b. 31a
Benedikt hl. 13b-15a. 27a. 33a. 36b. 42a. 43a. 57a
Berchtoldsbar 17b
Bern 38b
Berschin Walter 2461. 5071

Beumann Helmut 525. 5423

Bischof} Bernhard 31111-114. 32119

Bobbio 37b
Boethius 27ab. 37a
Bregenz 20b. 22a
Breitner Burghard 6064

Brescia 26b

Bruckner Albert 52. 2357. 30b. 31109. 4332

Brühl Carlrichard 3 5128

Brunner Conrad IIa. 135. 1617. 2 1 39. 2250. 2 3 60. 32120.

391.4l15. 4646-48.4753. 4863

Bruno, Erzbischof von Köln 58a. 59b
Buchhorn 21a. 48a
Bühler Friedrich 1616

Büttner Heinrich 525. 5313. 5420

Bulst Walther 4437-38

Burkard siehe Purchart

C

Caelius Aurelianus 28a
Canisius Heinrich 4442

Canterbury 32b
Caprez Hanno 9a. 1725. 2462

Cassiodorus 27a-28b. 37ab
Cassius Felix 31a
Castiglioni Arturo 34126

Christine, Königin von Schweden 35b
Chur 17b. 54b. 59ab
Clemens II., Papst 54a
Clermont 6a
Collimitius 35b
Columban hl. 148. 17b
Craemer Ulrich 10b. 32120

Craloh, Abt von St.Gallen 42a. 42b. 47b. 48a. 52b.
53b

Cuono siehe Konrad, Herzog von Lothringen

D

Diels Hermann 30105

Diepgen Paul 10a. 391

Diepirga, Gräfin von Bregenz 22a
Dierauer Johannes 35130

Dieterskirch 5 3b
Diodorus Siculus 6lb
Dioskurides 28a. 30a. 36133

Dirr Gebrüder 6la
Donatus 31a
Dornbirn 53b
Dümmler Emst 79. 2673. 5 37-9. 5418. 5 5 26. 5 633. 5 948

Duft Johannes 51-2. 825. II38. 12a. 13®. 1514-15. 1620.

jg28-33 2033-36 2 3 56-57 2989 3 2119 4440. 5 23. 5415-18.

5525. 6065. 6l68

Dungal, Rekluse in St-Denis l6b-17a. 45b

64



Tafel Vil! — Rokoko-Putto «Der Arzt» in der Stiftsbibliothek St.Gallen

geschnitzt und polychromie« um 1767 — Beschreibung S. 61



E

Eggibert, Priester 19b
Egli Johannes 39s 4l18. 5075

Einsiedeln 59a
Ekkehart, Mönche in St.Gallen
— L Dekan 7b. 19b. 20a. 24a-25a. 42a. 42b. 43b-

44b. 48b. 49a. 50a. 55a

— II. Höfling 7b. 57ab. 58b
—- III. Minor 7b

— IV. Geschichtsschreiber 6b. 7b. 8b. 16b. 21a. 21b.
23b. 24b. 394-5. 40ab. 4lb. 42ab. 43a-44a.
4543. 45b-50a. 52a. 522. 53a. 54b. 55a. 56b-
57b. 58a-60b. 63b

—• V. Minimus 715

Elsass 19a
Erchanold, Tribun 17b
Ermenrich von Ellwangen 391
Eusebius hl., Rekluse 16b. 36b

F

Feger Otto 2246. 48s9

Fehlmann Hans-Rudolf 30101

Ferner Max lib
Frankfurt a. M. 9b. 2 570

Frickgau 19b
Fridiburga, Tochter Herzog Gunzos 932. 18a
Fulda 4lb

G

Gabathuler Matthäus 3 5132

Galenos 28a. 31b. 36133

Gallien 19a
Gallus hl. 5 a. 8b. 9a. 11a. 16b. 17a-18b. 19b. 21b.

22b. 37a. 43b. 54b. 55a. 62a. 62b
Gaminolf, Bischof von Konstanz 45 b. 47ab
Gebhard II. hl., Bischof von Konstanz 21b-22a. 37a
Geilo, Arzt 22b
Gerald (Kerolt), Mönch in St.Gallen 22b. 42a. 45b.

49ab. 57b
Glaukon 28a
Goldast Melchior 35b
Gorze 53a. 59b
Gozbert, Abt von St.Gallen 32b. 36a

Gozbert, Diakon in St.Gallen 15 b. 18b

Grimald, Abt von St.Gallen 29b. 35b. 391

Gunzo, Herzog von Alemannien 9a. 18a. 53a

H

Habermann Günther 25b
Hadwig, Herzogin von Schwaben 46b. 48b
Haefele Hans F. 2142. 2465. 407"12. 4223. 4435. 4647.

4y56 5741.43 5Ç)58.59

Hafner Wolfgang 33122

Halle/Saale 9a

Hallinger Kassius 40u. 536-8. 5 738. 5957

Hartker, Rekluse in St.Gallen 51. 62a
Hartmann, Mönch in StGallen 19b. 50a
Hartmut, Abt von St.Gallen 29b
Heidelberg 10a

Heinrich, deutsche Könige
— I.46b. 52b. 55a

— II. 6062

Heinrich I., Herzog von Bayern 45b-46b
Heischkel Edith 9b
Heito, Abt-Bischof von Reichenau/Basel 32b
Helbling Hanno 830. 4333.4646. 5846

Henking Carl 823. 5 5 24

Herrlinger Robert 10b
Hildemar, Mönch in Corbie und Civate 3 3122

Hiob 50ab
Hippokrates 28a. 31b. 4646. 56b
Höchst-St.Johann 53b
Hohentwiel 46b. 48b
Horn Walter 32119

I,J
Jaffé Philipp 537-9

Jörimann Julius 31110

Johannes, Päpste
— XII. 55a

— XV. 54b
Jonschwil 25a. 4lb
Irblich Eva 826. 19b. 20b. 5 070-77. 5179. 5414"17

Isidor von Sevilla 27a. 28b-29a. 30a. 31b. 37a
Iso, Mönch in St.Gallen und Moutier 9a. 9b. IIa. 18b.

19a. 23a-24a. 48a. 56a
Italien 3lab. 53a. 55a. 57a. 59a
Julianus, römischer Kaiser 6b

Jung Paul 21a. 32120

Jura 23a

K

Kaminold siehe Gaminolf, Bischof von Konstanz
Karl, deutsche Kaiser
— I. der Grosse 13b. 56b. 59b

— III. der Dicke 16b. 26a

Kebeni, Magd 20a
Keller Ferdinand 3 3123

Kemly Gall, Mönch in St.Gallen 3098

Kempten 59a
Kerbodo, Abt von Lorsch 59b
Kerolt (Gerald), Mönch in St.Gallen 22b. 42a. 45b.

49ab. 57b
Kletler Paul 4651

Köln 58a. 59b. 6063

Köpke Rudolf 537. 5418. 5948

Kolumban hl. 148. 17b
Konrad I. hl, Bischof von Konstanz 1624

Konrad, Herzog von Lothringen 58b. 59b

65



Konrad Heinz 35131

Konstanz 1624. 17b. 18a. 21b. 26b. 37a. 47a. 55b. 59a

Krieg Paul M. 12

Krusch Bruno 824. 1727

Kuchimeister Christian 8b

L

Laurentius hl. 54b. 55a
Lausanne 54b
Lechfeld 53b. 54b
Lechner Elmar 715

Lehmann Paul 2993. 3098

Leipzig 9b
Liudolf, Herzog von Schwaben 52b. 55a
Lorsch 59b
Lothringen 53 a. 59b
Lowe Elias Avery 52. 30b. 31107

Ludwig, Könige
— der Jüngere 26a

— der Stammler 26a

Lütolf Aloys 1618

Luitherus, Mönch in St.Gallen 20b. 62a
Lukas, Evangelist 43b
Luzern 1618

M

Magdeburg 53b
Magnus hl. 20ab. 62a
Mainz 7b. 9b. 10a. 40a
Mauritius hl. 54b
Meier Gabriel 27a
Metzler Jodocus, Mönch in St.Gallen 44a. 4442

Meyer-Ahrens Konrad lia. 2360. 4648

Meyer von Knonau Gerold 8b. 1832. 2 356-59. 406-9.

4l16. 4220-24-25. 4646-52. 4755. 4860. 5 22.5 3 6.5 634.5 950

Mez-Mangold Lydia 6l67
Milt Bernhard IIa. IIb. 23a
Modena 6lb
Moutier-Grandval (Münster-Granfelden) 23a-24a. 56a
Müller Iso 2465. 34125. 4757. 5422

Muheim Edwin lib. 2139

Murbach 29b
Murer Heinrich 1727. 1832. 1934

N

Näf Werner 3 5132

Neapel 27b
Neuburger Max 9a. 2139. 2888. 30". 4648. 5633

Nibelgau 53b
Norpert, Abt von St.Gallen 40b
Notker, Mönche in St.Gallen
— I. Stammler 7a. 715. 2250. 23a. 25a-26b. 37a. 39b.

41b. 4863. 55b

— II. Arzt 5b. 6a. 6b. 7a. 715. 8b. 9a. 9b. IIa. 12.
13a. 19b. 22b. 25a. 27b. 29a. 36b-37b. 39a-
51b. 52a. 55 a. 56b-58a. 58b. 60b

— III. Deutscher 7b. 27b. 37a. 39b. 40a. 4lb. 4442.

62a

—- Abt 6b. 7ab. 4lab. 42a. 42b. 48a. 52b. 57ab. 60a
Nüscheler Arnold l618

Numa Pompilius 21a

O

Oberndorf 53b
Odilo, Abt von Cluny 5955

Oesterreich 6064

Orléans 19a
Otmar hl. 5a. 8b. 9a. 9b. IIa. IIb. 15a-l6a. 17b. 18b-

19a. 19b. 23a. 24a. 33a. 36b. 37a. 43b. 44ab
Otto, deutsche Kaiser
— I. der Grosse 5 ab. 7b. 36b. 4lb. 49b. 52a-55a.

56a. 56b-58a. 58a-60b
— II. 5b. 7b. 43b. 53b. 54a. 56b-58a. 58a-60b

P

Pagel J. L. 9b
Paltgrimus, Arzt 5180. 62b
Paracelsus, Arzt 2887

Pargdorf 53b
Pavia 59a. 59b
Perrola Rudolf IIb
Petershausen 22a
Pfäfers 47b
Piper Paul 822. 12. 2251

Piaton 6l69
Plinius 21a. 30a. 36133

Poeschel Erwin 33123. 4331. 5421

Poppo, Erzkanzler 56b
Potentiana (Pudentiana) hl. 58a. 59a
Purchart, Aebte von St.Gallen
— I. 20a. 24b. 37a. 4lab. 42a. 45b. 48a-49a. 57a
— II. 7b
Purchart II., Herzog von Schwaben 48b. 55a

Q

Quedlinburg 53b. 56b
Quirinus Serenus 30a

R

Rachild, Reklusin 19b. 45 b. 50a-51b
Räber Ludwig 134. 1513. 30100. 37134 3 92

Rätien 17b. 4lb. 47b
Ramses II., König von Aegypten 6lb
Ratpert, Mönch in St.Gallen 8b. 16b. 23a
Reginbert, Mönch in Reichenau 29b
Regino von Prüm 26a

66



Reginsinda 20a
Reichenau 13b. 15b. 17b. 18b. 22b. 29b. 31b. 32b.

35b. 36a. 42b. 53a. 55b-56a. 59a
Reinhardt Hans 33123

Reinle Adolf 3 3124

Rheinau 59a
Rheingau 53b
Richarius, Eremit 24a
Rickenbach 48b
Rom 18a. 19a
Rorschach 53b
Rudolf I., König von Burgund 23 a

Ruodmann, Abt der Reichenau 42b

Sankt

St.Gallen
— Bistum 44b
— Kanton lib
— Kloster 5a. 13a. 13b. 16b. 21ab. 23a. 27a. 30a.

32ab. 35b. 40ab. 42ab. 43b. 47a. 49b. 52a-55a.
56b. 5 8a-60b

— Stadt lib
— Stiftsarchiv 8a. 12. 53b. 62a

— Stiftsbibliothek
Allgemein 5ab. 8ab. 10b. 20a. 27a-29a. 30a-
32a. 35b. 36b. 37b. 39b. 45a. 46b. 51b. 54a.
55b. 58b. 60a. 60b-6lb. 62a-63b
Klosterplan 8b. 9a. 9b. 10a. 10b. 11a. 16a.

29b. 32a-36a. 37b. 38. 51a. 62a. 63a. Tafel IV
Manuskripte

— Codex 44: 30105. 31a
Codex 105: 31a
Codex 199: 28b

— Codex 217: 31110. 31b. 62b. Tafel VI
Codex 265: 31b. 391

— Codex 390: 51.62a
Codex 393: 395

: Codex 414: 45a
Codex 415: 4543

Codex 453: 79

Codex 550: 5527

Codex 565: 20b. 62a. Tafel I
Codex 602: 10b. 20a. 62b. Tafeln II und
III
Codex 615: 828. 63b. Tafel VII
Codex 751: 30105. 31b
Codex 752: 31b. 5180. 63a. Tafel V
Codex 753: 32a
Codex 754: 32a
Codex 755: 32a
Codex 757: 32a
Codex 758: 32a
Codex 759: 30105. 31b

— — — Codex 760: 32a
• Codex 761: 31b

— Codex 762: 31b
— Codex 825: 27b
-— Codex 844: 27b
-— Codex 845: 27b

— Codex 877: 31b
— Codex 878: 30105. 31b

— Codex 905: 29a
.— — .— Codex 908: 31a

Codex 912: 31a
Codex 914: 13b

— Codex 915: T. 4l13-14. 4967. 537-9

— Codex 916: 13b
Codex 929: 32a
Codex 932: 32a
Ms. 1092: siehe oben Klosterplan
Codex 1157: 32a

— Codex 1396: 31b
— Ms. 1399a I: 2989

St.Gallen-St.Georgen 19a
St.Gallen-St.Laurenzen 54b
St.Gallen-St.Mangen 19a. 50a. 54a

S

Sachsen 26a. 57a
Salerno 31a
Salomo II., Bischof von Konstanz 26b
Salomo III., Abt-Bischof von St.Gallen/Konstanz 23a.

26a. 29a. 55b. 60a.

Salzburg 56a
Sammonicus, Arzt 30a
Santifaller Leo 525
Sarazenen 42a
Scheffel Joseph Viktor von 11a. 49a
Scheiwitter Otmar 2356

Scherrer Gustav 52. 30b. 31109. 32115-116. 39s
Schipperges Heinrich 6b. lOab. 2887

Schmid Karl 4l17
Schmitz Philibert 134. 1513. 30100. 36133. 37b. 392
Schnabel Rainer 10b. 32120

Schubiger Anselm 4440

Schulze Hans P. 34127. 4544

Schwaiger Joseph 6la
Schwaningen 53b
Schwarzensee 53b
Sickel Theodor 5634

Sidonius, Bischof von Konstanz 17b
Sigerist Henry E. 9b. 31112

Sigipreth, Arzt 22b
Sörrensen Wolfgang 35a
Sonderegger Stefan 6b. 135. 2781

Speyer 57a
Sporer Fidel 6la
Sprengel Kurt 9a. 1726. 2038. 2 1 39. 4649

Staerkle Paul 820. lib. 12b. 1239. 2 35S. 5634

Steidle Basilius 134

67



Steynitz Jesko von 32120

Sudhoff Karl 6b. 9b. 16a. 26b. 2884-85. 30b. 31108-113.

32120

T

Tannstetter Georg 35b
Teilo, Am 22b
Theoderich der Grosse 27a
Theophanu, Kaiserin 60a

Thurgau 23a. 4lb. 53b
Tuotilo, Mönch in St.Gallen 23a. 43b

U

Ueberlingen 932. 18a

Ulrich hl., Bischof von Augsburg 42a. 54ab. 55a
Ulrich, Grafen von Bregenz-Buchhorn
— V. 21a. 48a

— VI. 21b

— 55a
Ulrich, Klosterschüler 19b
Ungarn 19a. 21a. 42a. 50a. 52b. 53b-55a. 60a
Uppsala 6lb
Url Eberhard 827-30

V

Vadianus IIb. 15b. 35b. 39ab
Vatikan 35b
Vegetius 31a
Victor, Mönch in St.Gallen 42a. 45b. 47b-48a. 52b
Viktor, Praeses von Churrätien 17b
Viktorsberg l6a-17a. 36b
Virchow Rudolf IIa. 1618

Vitus hl. 5528

Vivarium 27b
Vogesen 48a

Von den Steinen Wolfram 710. 2356. 2567. 2673. 4225.
4434

Vorarlberg 16a. 22a

W

Walahfrid Strabo, Abt der Reichenau 932. 15 b. 16b.
17b. 18b. 22a. 31b. 35b-36b. 37b

Waldo, Dekan in St.Gallen 48a
Walther, Arzt 23a
Waning, Kaplan in St.Gallen 47b
Wartmann Hermann 79. 820. 12b. 5312. 5932

Watt Joachim von IIb. 15b. 35b. 39ab
Wegelin Carl IIb
Wehrli Fritz 6l69
Weiern 53b
Weinreich Otto 2038

Weinrieb Lorenz 5419

Wenden 55a
Wendilgart, Gräfin in Buchhorn 21a. 48a
Werd 18b
Wetti, Mönch in Reichenau 932. 17b
Wiborada hl. 8b. 12. 19a-20b. 37a. 39b. 45b. 50ab.

537. 54a
Wickersheimer Ernest 30105

Wien 9a. 35b. 6lb
Wil SG 48b
Willimar 17b
Wolfenbüttel 35128

Wolfhari, Arzt 22b
Worms 53b
Wratzfeld Viktor l623

Z

Zeumer Karl 2673. 5520"28

Zürich 10a. 19b

68


	Notker der Arzt : Klostermedizin und Mönchsarzt im frühmittelalterlichen St. Gallen

