
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Band: 106 (1966)

Artikel: Sankt Otmar in Kult und Kunst. II. Teil, Die Kunst

Autor: Duft, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946460

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946460
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


106. Neujahrsblatt
Herausgegeben vom Historischen Verein des Kantons St.Gallen

VE/

Sankt Otmar
in Kult und Kunst

II. Teil: Die Kunst

Von

Johannes Duft

1966

Buchdruckerei Ostschweiz AG, St.Gallen



106. Neujahrsblatt
Herausgegeben vom Historischen Verein des Kantons St.Gallen

i

Sankt Otmar
in Kult und Kunst

II. Teil: Die Kunst

Von

Johannes Duft

.xpTHfA-

sy

1966

Buchdruckerei Ostschweiz AG, St.Gallen



Der Katholische Administrationsrat des Kantons St. Gallen und der Kirchenverwaltungsrat

der Katholischen Kirchgemeinde St. Gallen ermöglichten durch Gewährung

von Subventionen in verdankenswerter Weise die Drucklegung der Neujahrsblätter
1965 und 1966 über «St. Otmar in Kult und Kunst».



Inhaltsverzeichnis

Ueberleitung Vom Kult zur Kunst 5

V. Kapitel St. Otmar im Bild 6

1. Buchmalerei 6

A. Stuttgarter Passionale um 1150 6

B. Ablassbrief von 1333 7

C. Miniatur um 1430 8

D. Bilderfolge von 1451 9
E. Liturgiebiicher des 16. Jahrhunderts 10

F. Vadian-Chronik von 1549 12

G. Handschriften des 17. und 18. Jahrhunderts 13

H. Das Wappen St. Otmars 15

2. Graphik 16

A. Einblattdruck des 15. Jahrhunderts 16

B. Chroniken des 15. und 16. Jahrhunderts 17

C. Heiligenkalender des 17. Jahrhunderts 17

D. Murers «Helvetia Sancta» 18

E. Kupferstichblätter des 17. Jahrhunderts 19

3. Glasmalerei 20
A. Scheibenstiftungen st. gallischer Aebte .21
B. Scheibenstiftungen st. gallischer Konventualen 22
C. Scheibenstiftungen von Amtsleuten und Korporationen 23

4. Ofenmalerei 24

5. Monumentalmalerei 25

A. Im Kloster St.Gallen 25

B. In der Schweiz 27
C. Im Ausland 27

6. Plastik und Relief 29
A. Im Kloster St.Gallen 29
B. In der Schweiz 33
C. Im Ausland 36

7. Kultusgeräte 37

A. Im Kloster St.Gallen 37
B. In der Schweiz 39
C. Im Ausland 40

8. Glocken 40
A. Im Kloster St.Gallen 41

B. In der Schweiz 41

C. Im Ausland 42

3



9. Siegel und Münzen 43

A. Siegel 43

B. Münzen 43

10. Wie sab St. Otmar aus? 44

VI. Kapitel St. Otmar in Dichtung und Musik 46

1. Mittelalter 46

A. Die erste St. Otmars-Sequenz 46

B. Die zweite St. Otmars-Sequenz 47

C. Der Hymnus von Notker II 48

D. Der Prozessions-Hymnus 50

E. Die Königs-Hymnen 52

F. Der Laudes-Hymnus 52

G. Die Tropen 53

H. Die Dichtungen Ekkeharts IV 54

2. Humanismus 55

A. Das Gedicht von Angelus Rumpier 55

B. Ein Lied von Vadian 56

3. Reformation und Gegenreformation 56

A. Die Otmars-Klage von Vadian 56

B. Die Otmars-Klage der Mönche 58

4. Barock 59

A. Drei Dichter des 17. Jahrhunderts 59
B. Die Tragoedia von Athanas Gugger 60

C. Hymnen des 18. Jahrhunderts 61

3. Kirchenlieder 62

A. Im 17. und 18. Jahrhundert 62

B. Im 19. und 20. Jahrhundert 63

VII. Kapitel St. Otmars Attribut - Das Weinlägel 65

1. Herkunft des Attributs 65

A. Der Bericht der Vita 65

B. Vom Fläschchen zum Fässchen 67

2. Verschiedenartige Auslegung 68

3. Auswirkungen im Brauchtum 69

Anhang Literatur über und um St. Otmar 72

4



ÜBERLEITUNG

Vom Kult zur Kunst

Der Kult einer als heilig, d. h. als Vorbild und Gottesfreund

verehrten Persönlichkeit äusserte und äussert

sich frömmigkeitsgeschichtlich und volkskundlich in
vielfacher Beziehung: Das Grab und die Reliquien werden

ehrfürchtig bewahrt und besucht; die Lebensgeschichte

wird verfasst und vervielfältigt, vorerst in den

entsagungsvollen Skriptorien des Mittelalters, schliesslich

mit der Erleichterung und Verbreitung des

Buchdrucks; der Name und damit die Gestalt werden in die

liturgischen Bücher aufgenommen, beispielsweise in die

Martyrologien, Breviere und Missalien; dadurch gehen
der jährliche Festtag in den Kalender und die Anrufung

in die Litaneien ein; überdies wird der Heilige als

Namenspatron nicht nur für Menschen, sondern auch

für Kirchen und Kapellen erwählt; die Volksfrömmigkeit

ruft ihn unter typischen Patronaten, die aus Vita
und Legende geschöpft werden, als Fürsprecher an.

Ein sichtbarer Ausdruck solchen Kultes war und ist
die Kunst1 mit ihren mannigfaltigen Möglichkeiten
und Auswirkungen. Sie schmückt das Grab und die
Reliquiare, die Altäre und die Kirchen; sie ziert die
hagiographischen und liturgischen Bücher mit den

Erzeugnissen der Handmalerei und der Druckgraphik
aus; sie feiert den Heiligen mit Dichtung und Musik,
vielleicht sogar im Mysterienspiel; sie ruft ihn mit
Hymnen und Kirchenliedern an; sie macht ihn kennt-

1 Es sei auf die beiden grundlegenden Artikel «Christliche
Kunst» von A. WEISS und «Ikonographie» von F. RÖHRIG in
LThK2 II, 1139 ff., und V, 619 ff., verwiesen.

2 W. BRAUNFELS im Artikel «Kunst» in LThK2, VI, 685.
3 Erstmals im 105. Neujahrsblatt, hrsg. vom Historischen

Verein des Kantons St.Gallen, 1965.
4 Vom Jahr des Begräbnisses (759) bis zur Gegenwart.
5 Es sei besonders auf unser 2. Kapitel (St. Otmar in mittel¬

lich durch ein besonderes Attribut, das ihn von anderen

Gestalten der Ikonographie unterscheidet. Die
Kunst wurde und wird so zum sinnenfälligsten Zweig
und zugleich zur treuesten Dienerin des Kultes. Christliche

Kunstgeschichte ist geradezu ein Spiegel der

Kult- und Frömmigkeitsgeschichte, ja «für viele
Jahrhunderte und weite Gebiete Europas ist die Kunst die

zuverlässigste Quelle für unsere Kenntnis der Entwicklung

der christlichen Lebensform» 2.

Was so für Hagiographie und Ikonographie allgemein

gilt, bewahrheitet sich am Einzelbeispiel St.

Otmars, des zweiten sanktgallischen Gründers und Patro-

nes. Sein Kult, der auf den vorausgegangenen
Blättern3 geschildert worden ist, zeigt alle typischen
Aeusserungen der Heiligenverehrung; seine
Kultgeschichte umfasst zwölfhundert Jahre4, seine Kultgeographie

erstreckt sich über den weiten Einflussbereich
der ehemaligen Abtei St.Gallen5. Dasselbe offenbart
sich aber auch in der Kunst, sowohl in der darstellenden

als auch in der literarischen, die seit Jahrhunderten

im Dienste seines Kultes stand und steht. Dass

diese Kunst erfreulich zahlreiche Dokumente und
Monumente — neben durchschnittlichen auch

hervorragende Leistungen — zustande brachte, soll auf den

folgenden Blättern überblickweise, mehr inventarisierend

als beschreibend, gezeigt werden.

alterlichen Liturgiebüchern) und auf unser 3. Kapitel (St. Ot-
mars-Patrozinien) hingewiesen; die dortige Patrozinienkarte
weist in der Verteilung der Schwerpunkte und der Dichte
Aehnlichkeiten mit den Besitzkarten auf, die G. MEYER VON
KNONAU in MVG XIII seinem Exkurs II (Der Besitz des

Klosters St.Gallen in seinem Wachstum bis 920) beigegeben
hat. Vgl. ferner die St. Gallus-Patrozinienkarten von P.

Staerkle in St.Gallus-Gedenkbuch S. 57, 63, 69, 73.

5



FÜNFTES KAPITEL

St.Otmar im Bild

Der Ausdruck «Bild» will hier im Sinn der ganzen
darstellenden Kunst, so weit sie Gegenstand der christlichen

Ikonographie1 ist, aufgefasst werden. Dazu

gehören also die Darstellungen St. Otmars in Miniaturmalerei

und Monumentalmalerei, in Graphik und Glas,
in Plastik und Relief, aber auch im kirchlichen
Kunstgewerbe, selbst auf Glocken, Siegeln und Münzen.

Wenn nun im folgenden von solchen Erzeugnissen
der Kunst, selbst ohne jeglichen Anspruch auf
Vollständigkeit, ein verhältnismässig grosses Inventar
ausgebreitet werden kann, wenn also das «Bild» in den

Mittelpunkt der Schilderung rückt, darf doch nicht
übersehen werden, dass es niemals Selbstzweck war.
Hier gilt das Wort des Kirchenlehrers Basilius des

Grossen (f379): «Die Ehre des Bildes geht auf die
Ehre des Urbildes (des Prototyps, des Abgebildeten)
zurück.»2 Das Bild war und ist somit Vergegenwärtigung

des zu Gott aufgenommenen Heiligen, Erinnerung

an sein vorbildliches Erdenleben, Mahnung zu
seiner Nachfolge, Aufruf oder Ausdruck des

Vertrauens. Damit dienen aber weder das Bild noch auch
der Abgebildete als Ziel; sondern er steht in dieser

ganzen jahrhundertelangen Kunst mahnend, weisend,
helfend an jenem Weg, der zu seinem eigenen Ziel und
Ende geführt hat; die Vita sancti Otmari3 formuliert
es so: «... aus dieser Enge weltlicher Verwirrung in
die Weite himmlischer Freude einzugehen.»

Der mystischen Betrachtung mochte dabei das

Weinfässchen, das St. Otmar auf den meisten Darstellungen

—• nachweislich mindestens seit dem 15.
Jahrhundert — trägt, ebenso willkommen gewesen sein wie
das Brot, das St. Gallus in Händen hält. Denn damit
boten ihr diese frühesten st. gallischen Wegweiser

1 Vgl. KARL Künstle, Ikonographie der kirchlichen Kunst,
Bd. I, Freiburg i. Br. 1928, S. 5 f., und Bd. II, ebd. 1926,
S. 17 f.

2 Liber tie Spiritu Sancto, XVIII 45, hrsg. v. MlGNE, Patro-
logia Graeca, Bd. 32, Paris 1857, Sp. 149. Vgl. W. NYSSEN,
Das Zeugnis des Bildes im frühen Byzanz, Freiburg i. Br.
1962, S. 33, sowie die Artikel «Bilderverehrung» von P.

Bayerschmidt und «Heiligenbilder» von F. Zoepfl in
LThK2 II, 464 ff., und V, 98 ff.

3 Kap. 6; Duft, St.Otmar, S. 34 f.
4 Hierüber J. Duft, Der heilige Gallus in der stift-st.

gallischen Kunst, in St. Gallus-Gedenkbuch, S. 76—96. Vgl.

gleich auch die Wegzehrung in Speise und Trank, die
als Symbole das eucharistische Mahl — die «heil'ge
Seelenspeise auf dieser Pilgerreise» — anzudeuten
vermögen. Doch nicht von Mystik und Interpretation soll

nun gehandelt werden, sondern von den objektiven
Feststellungen, wo und wann sich St. Otmars-Bilder im
Verlauf seiner langen Kult-und Kunstgeschichte
nachweisen lassen.

1. Buchmalerei

Obwohl St. Otmar auch in der Kunst — gleich wie in
der Liturgie und in den Patrozinien — häufig den hl.
Gallus begleitet, ist seine erste fassbar gebliebene
Darstellung 250 Jahre jünger als das älteste Gallus-Bild4,
das Tuotilo um 900 in den Elfenbein-Einband des

Evangelium longum geschnitzt hat5, und überdies ist
sie nicht st.gallischen Ursprungs. Was dagegen an
späteren Miniaturen nachweisbar ist, entstand
grösstenteils in St. Gallen und verblieb auch hier.

A. Stuttgarter Passtonale um 1150

Die Württembergische Landesbibliothek in Stuttgart
hütet bekanntlich das dreibändige sog. Stuttgarter
Passionale6, das einstmals das Hauptstück der Bibliothek
des Klosters Zwiefalten gewesen und das durch den

Reichtum seiner Ausstattung berühmt geblieben ist. Im
dritten Band dieses Passionale, der nach Albert Boeck-
lers eindringlicher Untersuchung7 um 1150 in Hirsau
— und zwar nach dem Vorbild der Rankenornamentik

von Einsiedeln8 — entstanden ist, finden sich neben

E. G. RÜSCH, Das Charakterbild des Gallus im Wandel der
Zeit 99. Neujahrsblatt, hrsg. v. Historischen Verein des

Kts. St.Gallen), St.Gallen 1959.
5 Vgl. E. G. RÜsch, Tuotilo, Mönch und Künstler, MVG

XLI/1, St.Gallen 1953.
6 Bibliothekssignatur: Bibl. fol. 56—58. Der 3. Band, der auf

Blatt 118v den Anfang der Vita sancti Otmari mit der
entsprechenden Miniatur enthält, ist Bibl. fol. 58.

7 Das Stuttgarter Passionale, Augsburg 1923.
8 BOECKLER verweist S. 27 f., S. 62 und Abb. 166—167 auf

den in Einsiedeln entstandenen Codex 21 der St.Galler
Stiftsbibliothek (Deutscher Psalter von Notker Labeo).

6



vielen anderen lateinischen Viten auch jene über vier
st. gallische Heilige: Magnus, Gallus, Otmar und Wi-
borada. Häufig sind die Anfänge der Lebensgeschichten

nicht nur mit Rankeninitialen, sondern auch mit
Federzeichnungen in reinster Ausprägung hervorgehoben,

— bei den genannten St. Galler Persönlichkeiten
besonders eindrucksvoll in der Magnus- und in der

Otmars-Vita, etwas einfacher, vielleicht ein wenig später

entstanden, auch in der Gallus-Vita9.
Weil Otmars Leben mit der Initiale I beginnt (Igi-

tur Othmarus), wurde der Buchkünstler veranlasst,
sie zu einer gemauerten Kirche mit zwei steilen,
überschlanken Türmen auszubauen. «Oft werden sogar,
ohne dass der Text eine Veranlassung dazu gäbe, die

Initialkörper als Bauwerke ausgestaltet, lediglich der
architektonischen Form zuliebe. Magnus z. B. steht in
der Tür seiner Kirche, Antonius unter einem dreibogi-
gen, von kleinen Türmchen gekrönten Bauwerk, das I
zu Othmar kann als Vorderansicht einer zweitürmigen
Kirche mit Querschiff angesprochen werden, und
selbst die beiden Figuren zu Brictius sind durch eine

Doppelarkade fest zusammengefasst. Die genannten
Momente finden eine Ergänzung in der Erstarrung der

Linie. Diese hat in der Festigkeit und äusseren

Ausgeglichenheit ihres Verlaufs selbständige Bedeutung als

künstlerischer Wert bekommen. Die Feder wird langsam

und sehr sorgfältig geführt...»10

Das gilt auch von der Gestalt Otmars, die streng,
schlank und gross — das Kirchendach überragend und
bis zum obersten Stockwerk der Türme reichend — in
die Mitte vor diese beiden säulenartigen, himmelweisenden

Baukörper gestellt ist. Der Heilige trägt die

Kukulle des Benediktinermönches, selbstverständlich
noch ohne die Pontifikalpracht der späteren Bilder.
Sein Antlitz wirkt jung und ernst; sein unbedecktes,

vom Nimbus umgebenes Haupt zeigt die runde römische

Tonsur; seine Rechte hält einen einfachen, dem
Wanderstab verwandten Abtsstab, während die offene
Linke lehrend oder befehlend auf Brusthöhe erhoben
ist. Das Fässchen, das ihm vom Spätmittelalter an
stets beigegeben wird, fehlt noch, als ob es zu dieser

monumentalen romanischen Festigkeit nicht gepasst
hätte.

So findet sich das erste aller St. Otmars-Bilder
erfreulicherweise in einem Manuskript, dessen zahlreiche
Miniaturen qualitativ und ikonographisch höchste

Bedeutung besitzen, weil sie eine besonders frühe Legen-
den-Illustrierung im deutschsprachigen Kulturraum
sind11 und die Entwicklung des romanischen
Buchschmucks eindrücklichst dokumentieren. Es war die

Zeit, als in St. Gallen das schöpferische Gestalten am
Ausklingen war12.

B. Ab lassbrief von 1333

Die früheste in St. Gallen nachweisbare Miniatur
St. Otmars ist in einem ungewöhnlichen Zusammenhang

anzutreffen: nicht in einem hagiographischen
oder liturgischen Codex der Stiftsbibliothek, sondern
in einem Ablassbrief des Stiftsarchivs13, ausgestellt
von zwölf Bischöfen am 20. Mai 1333 in Avignon für
das Kloster St.Gallen. Wer diese 78 cm lange Urkunde
geschrieben und wer ihre einleitende prächtige
Miniaturmalerei geschaffen hat, ist unbekannt; es war wohl
kaum ein St. Galler Mönch.

Stiftsarchivar Msgr. Dr. Paul Staerkle beschreibt
diese Otmars-Miniatur so14: «Die stattliche
Pergamenturkunde weist zu oberst ein von schwarzer und
roter Tinte eingefasstes, 9 cm breites Band auf, in welches

drei Halbfiguren hineingestellt sind: in der Mitte
Chrisms mit durchstochener Seite und den Wundmalen

an den ausgebreiteten Händen; zu seiner Rechten
das Brustbild des hl. Gallus, zu seiner Linken jenes des

hl. Otmar. Dieser wendet sein Antlitz dem göttlichen
Heiland zu und faltet die erhobenen Hände zum Gebet.
Fast jugendlich ist die Gestalt. Aus der schwarz-braunen

Cuculla erhebt sich auf schlankem Hals das

ehrwürdige Haupt. Unter der kräftig geformten Nase fallen

die stark betonten Lippen auf. Der Mangel eines

Bartes lässt das gespaltene Kinn deutlich hervortreten.
Die auf die Schläfe niederfallenden Lockenhaare von
blonder Farbe deckt die Mitra, deren rote Bänder
schwarze Bordüren tragen. Der blaue Heiligennimbus
zeigt ebenfalls eine schwarz und rot gefasste Umrandung.

Etwas unvermittelt ragt hinter dem Arme des

Heiligen der Abtstab mit roter Krümmung und blauem
Schafte bis zur Höhe des Hauptes empor. Die goti-

9 BOECKLER, ebd., Abb. 140, 127, 143, Beschreibungen S. 54
f. Das Otmars-Bild ist auch als Tafel I bei DUFT, St.Otmar,
wiedergegeben.

\ 10 Boeckler, ebd., S. 14.
11 Ebd., S. 7, mit Vergleichen Fuldas und Salzburgs. —

Beigefügt sei, daß das in Sigmaringen liegende Weissenauer
Legendär aus dem Anfang des 13. Jahrhunderts in ikonogra-
phischer Abhängigkeit vom Stuttgarter Passionale steht.

12 Ueber st.gallische Buchkunst im 11./12. Jahrhundert J.DUFT,
Hochfeste im Gallus-Kloster Kult und Kunst, 1. Bd.),
Beuron und Konstanz 1963, S. 12—15.

13 Signatur: C.l. A. 3. Abgedruckt und beschrieben bei Wart-
mann, UB III, Nr. 1348, S. 491 f.

14 In der zur 1200-Jahr-Feier St.Otmars erschienenen Beilage
der «Ostschweiz», St.Gallen, Jg. 86, Nr. 527/528 vom 14.

November 1959, mit erstmaliger Abbildung.

7



Vrüheste Miniatur St. Otmars in St. Gallen
auf einem Ablassbrief von 1333 im Stiftsarchiv

sehen Majuskeln zur rechten Seite der Figur — S.

OTHMAR mit der Kürzung -US — lassen uns über

den Namen des Dargestellten nicht im Ungewissen.
Dieser Hinweis wird noch verstärkt durch eine aus

dem Himmel entsteigende und von einem Nimbus
gekrönte Engelshand. Was diesem Otmarsbild eine

besondere Note verleiht, ist das Spruchband, das sich im
bunten Bogen zwischen den Fingern des Heiligen und
der rechten Hand des Erlösers spannt und zwei
lateinische Verse birgt15. Von Chrisms zu Otmar stehen

die Worte: Fili Othmare, te semper habeo care (Mein
Sohn Otmar, dich habe ich immer gern). Ihm antwortet

der Heilige im Gegenvers des Spruchbandes: En

video, bona me ornât tua corona (Gar wohl sehe ich,

wie schön mich deine Krone ziert). So unbeholfen das

Latein anmutet, so herzlich klingt aus dem Dialog der

freundschaftliche Ton zwischen dem Heiland und
seinem getreuen Diener.»

Beigefügt sei, daß St.Otmar, zusammen mit St.Gal-

lus, noch später Urkunden zieren konnte, selbst wenn
diese nichts anderes als Rechtsgeschäfte betrafen. Es

handelt sich um die Offnungen, die Fürstabt
Ulrich VIII. Rösch in seinen Regierungsjahren 1463-

1491) mehrfach den stift-st.gallischen Gerichtsgemeinden

gab. Ein farbenprächtiges Beispiel bietet die Gold-

15 Dasselbe auch zwischen Christus und Gallus mit den Worten:

Galle, tuos famulos magna pietate reserva bzw. Nil
valeo a te, qui me creasti a pâtre. In einer Initiale befindet
sich ein weiteres Spruchband zwischen Maria und einem
knienden Mönch.

•5a Besprochen und abgebildet bei Josef RECK, Die Goldacher

Öffnung, in Rorschacher Neujahrsblatt 1954, S. 37—50, und
im Jubiläumsbuch «500 Jahre Goldach», 1964, S. 91—96;

acher Öffnung mit den beiden Landesheiligen—Otmar
jetzt schon mit einem Fässchen —, die als Schildhalter
das würdige Schriftstück eröffnen15a.

C. Miniatur um 1430

In der St. Galler Stiftsbibliothek haben sich Miniaturen

des hl. Otmar erst seit dem 15. Jahrhundert erhalten.

Es sind, soweit sie dieser Zeit angehören, nicht
Erzeugnisse hoher, liturgisch-feierlicher Buchmalerei,
sondern schlichte, volkstümliche, damit aber auch

herzliche Illustrierungen seiner erstmals in die

deutsche Sprache übertragenen Lebensgeschichte.
Muttersprache und Volkskunst wollten so den Heiligen in
einfachen Kreisen bekannt machen, beispielsweise bei

den Schwestern im kleinen St. Wiborada-Kloster
St. Georgen16 ob St. Gallen. Aus deren
Gebrauchsbibliothek17 stammen die beiden nun zu schildernden

Handschriften, die heute in der unvergleichlich reicheren

Stiftsbibliothek liegen und hier den Untergang
sowohl des Frauenklösterleins als auch der Fürstabtei
überdauert haben.

An erster Stelle steht Codex 5 86, der das Leben der

st. gallischen Hausheiligen Magnus, Gallus, Otmar und
Wiborada, anschliessend erbauliche Traktate, alles in

allgemein WALTER MÜLLER, Die Offnungen der Fürstabtei
St.Gallen, Ein Beitrag zur Weistumsforschung MVG, Bd.

XLIII), St.Gallen 1964.
16 Vgl. P. JUSTUS LandOLT O. S. B., Die heilige Wiborada

und die Filiale St.Georgen bei St.Gallen, St.Gallen 1868.
17 Hierüber PAUL STAERKLE, Die Handschriften des ehemaligen

Klosters Wiborada zu St.Georgen, in Adolf FÄH, Die
hl. Wiborada, Bd. II, St. Fiden-St.Gallen 1926, S. 83—97.

8



deutscher Sprache abgefasst, bietet. Der Uebersetzer,
der zugleich der Schreiber des Bandes war, nennt sich

am Schluss des ersten Teiles (S. 322): «Ich bruder
Friderich Colner, der aller vnnützeste münch sant
Gallen.» 18 Er war einer der Mönche aus Hersfeld, die um
1430 nach St.Gallen kamen, um die Reform im Stifte
durchzuführen. In dieser Absicht übersetzte er auch

für die Schwestern in St. Georgen, deren Beichtvater

er war, hagiographische, asketische und mystische
Schriften. Seine erstmalige Uebertragung der einhei-

St. Otmar mit dem Fässchen

Kolorierte Federzeichnung um 1430
in Codex 586 der Stiftsbibliothek

18 Ueber Colner, auch Cölner und Kölner genannt, vgl. HENG-

geler, Professbuch, S. 233, und P. Gebhard Spahr O. S. B.,
Die Reform im Kloster St.Gallen 1417—1442 (Sonderdruck
aus den Schriften des Vereins für Geschichte des Bodensees

und seiner Umgebung, 75. Heft, Konstanz 1957), S. 24 f.,
35 f.

19 Handschriftliche und gedruckte Verdeutschungen der Ot-
mars-Vita sind zusammengestellt bei DUFT, St. Otmar, S.

87—90.
20 Mitgeteilt auch bei J. DUFT, Mittelalterliche Schreiber, 2.

Aufl., St.Gallen 1964, S. 35.

mischen Heiligenleben, die nach eigenem Zeugnis aus

«liebi myner gaistlichen kind» entstand — und zwar
«mit grosser arbait vß dem subtilen latin zu disem

ainfaltigen tutsch» —, ist sowohl getreu als auch
anschaulich und sprachlich beachtenswert; sie diente
allen späteren Verdeutschungen19 in St.Gallen, auch

der gleich an nächster Stelle zu nennenden, als Grundlage.

Dem St. Otmars-Leben fügte er die Schreiberverse20

bei:

Hie hand sant Othmars wunderzaichen ain end,
der vns schirmen well an vnsrem end. amen.

Dieser schlichte Band, in den Jahren um 1430/36 auf

schwammiges Papier geschrieben, enthält zwei wohl
auch von Colner stammende, ganzseitige, kolorierte
Federzeichnungen: S. 230 die hl. Wiborada21, S. 323
den hl. Otmar22. Dieser steht auf grüner Wiese, trägt
die stoffreiche Kukulle des Benediktiners, ist mit der

pontifikalen Mitra bedeckt und schaut wie leidend in
die Zukunft. Die Rechte umklammert einen hohen
Abtsstab, dazu auch erstmals das Fässchen, und zwar
in der Form des Saumlegeli; die Linke trägt das Buch
der Regel, womit wohl an die zu Otmars Zeit
eingeführte benediktinische Lebensform, die auch für die
Schwestern zu Sant Jörgen verbindlich war, erinnert
wird. Es ist nicht hohe Kunst — die Attribute in der
rechten Hand sind beispielsweise so schwer geworden,
dass sie den Heiligen gleichsam ausser die Bildmitte
ziehen -—-, aber es ist ernste, fromme Gebetbuch-Illu-

strierung, die hier im Zeitalter der Mystik geboten
wird.

D. Bilderfolge von 1451

Stilistisch und technisch ähnlich, inhaltlich aber
verschieden präsentiert sich der reichhaltige Bilderzyklus
im Codex 602 der St.Galler Stiftsbibliothek. Es handelt

sich um eine gleichfalls deutschsprachige
Heiligenlegende, die nun aber nicht nur das Leben der vier
sanktgallischen Hauspatrone, sondern noch 34 andere

Heiligen-Historien enthält. Die einheimischen sind von
den auswärtigen dadurch abgehoben, dass sie mit
Bildern geschmückt sind23, und zwar in überraschender

21 Wiedergegeben und beschrieben bei J. DUFT, Die Ungarn
in St.Gallen Bibliotheca Sangallensis, l.Bd.), Zürich und
Lindau/Konstanz 1957, Tafel V und S. 62 f.

22 Erstmals farbig wiedergegeben bei DUFT, St.Otmar, S. 7,
dazu S. 87.

23 Hierüber A. FÄH, Die hl. Wiborada, Bd. I, St. Fiden-St.Gal-
len 1926, S. IV, dazu 25 Wiedergaben, und Bd. II, ebd.

1926, S. 68—74; ferner J. DUFT, Die Ungarn in St. Gallen
(siehe hier Anm. 21), S. 63—67 und Tafeln VI—XII;
DERS., Bodensee, S. 49—53 und 86 f. und Tafeln III—VI;
DERS., St.Otmar, S. 87 f. und Tafeln IV—V.

9



Anzahl: für Gallus sind es 44, für Magnus 14, für
Otmar 31, für Wiborada sogar 53. Sie schildern in
der volkstümlich erzählenden Art, in der man damals
auch die Chroniken illustrierte und die bald ganze
Holzschnittwerke anregte, die bewegten Geschehnisse

im Leben und Sterben sowie an den wundertätigen
Gräbern dieser Heiligen. Dass sich Anachronismen
einschlichen, d.h. dass weit mehr das 15. Jahrhundert
mit seinem bunten Requisit als die wirkliche Lebenszeit

dieser alten historischen Gestalten zum Ausdruck
kam, störte weder die Illustratoren noch die Leser.

Kultur- und Sittengeschichte des ausgehenden Mittelalters

finden hier somit reiches Anschauungsmaterial.
Dagegen muss sich die Kunstgeschichte mit hausbak-
kener Kost zufrieden geben: Es sind brave, wenn auch
nicht ungeschickte Federzeichnungen, die mit
dickflüssigen Farben übermalt worden sind.

Wer dieses umfangreiche Buch geschrieben und
eingebunden hat, ist durch die eigenhändige Unterschrift
bezeugt: Konrad Sailer, nicht Mönch des Klosters,
sondern Bürger der Stadt St. Gallen, vollendete das

aufwendige Werk im Jahre 1460. Wäre er auch der
Maler gewesen, hätte er sich wohl nicht nur als

«Schryber und Binder» festgehalten. Ihm standen
Zeichner und Koloristen zur Verfügung, deren Namen
nicht überliefert sind, die aber zweifellos zur Zeit der
Niederschrift und in unmittelbarer Zusammenarbeit
mit dem Schreiber die Illustrierung besorgten. Wenn
sie auch im ganzen Buch einheitlich wirkt, zeigen sich
doch Qualitätsunterschiede, die eher eine — in St. Gallen

sonst nicht bezeugte — Werkstatt als eine
Einzelpersönlichkeit wahrscheinlich machen.

Der St. Otmars-Zyklus bietet vorerst Szenen von
seinem Leben und Tod: (S. 208) der Heilige verteilt das

von König Pippin erhaltene Geld vor den Toren des

Palastes an die Armen; (S. 220) er beschwert sich vor
Pippin über die Anmassung der Gaugrafen Warin und
Ruthard; (S. 221) er wird auf deren Anstiftung von
gepanzerten Kriegern verhaftet; (S. 222) er sitzt auf
der Anklagebank des Gerichtes; (S. 224) er schmachtet

im Gefängnis zu Bodman, wohin ihm ein Getreuer

Nahrung bringt; (S. 225) er wird auf der Werd
eingesargt; (S. 226) die Mönche finden dort nach einem

Jahrzehnt den unversehrten Leichnam; (S. 227) sie

rudern ihn über den stürmischen Bodensee; (S. 229)
sie stärken sich dabei aus dem nicht leer werdenden

24 Vgl. unser 1. Kapitel über St. Otmars Begräbnis und
Translationen, wo auch (S. 10) eine Wiedergabe aus Codex 602
zu finden ist; eine andere zu Beginn unseres 4. Kapitels (S.

48).
25 Ueber diese Quellen DUFT, St. Otmar, S. 10—13 und 15

bis 17.

Fässchen. Die folgenden Miniaturen schildern die
Begebenheiten an Otmars Grab in St. Gallen, seine

Rehabilitierung24 durch die Heiligsprechung im Jahre 864
und durch die Uebertragung in die ihm 867 geweihte
Kirche, wohin nun die Kranken und Leidbedrängten
ihre Zuflucht nahmen. So werden, entsprechend der

Vita und dem Berichte Isos25, in einer bewussten

Bilderfolge 31 Szenen geschildert, die den Titel
«Historienmalerei» verdienen. Sie entstammt dem Jahre
1451, lautet doch Sailers Kolophon am Schlüsse dieses

Teiles (S. 275): «Dis ward vsgeschriben an der nächsten

mittwuch nach Sant Bartolomeus tag 1451.»

E. Liturgiebücher des 16. Jahrhunderts

Gänzlich verschieden von dieser naiv-volkstümlichen
Bebilderung zeigt sich die stift-st. gallische Ausstattung
der im 16. Jahrhundert neu angelegten und bestens

kalligraphierten Liturgiebücher. Es ist hochgepflegte,
öfter schon manierierte Buchkunst, zarte und leuchtende

Deckfarbenmalerei anstatt der derb kolorierten
Federzeichnung. Diese feine Miniaturkunst stand im
Dienst der Liturgie, indem sie jene grossartigen und
meistens auch grossformatigen Handschriften
auszierte, die in der Abtei St. Gallen kurz vor und kurz
nach dem Bildersturm von 1529 geschrieben wurden.
Es war die Zeit einer nicht nur künstlerischen, sondern
auch gottesdienstlichen Renaissance, die hier den

quantitativ und qualitativ reichsten Buchschmuck im
Gebiet der heutigen Schweiz hervorbrachte.

Dass darin die st. gallischen Hausherren, unter
ihnen St. Otmar, nicht fehlten, ist selbstverständlich.
Sie boten den Künstlern — um solche handelt es sich

nun — eine zweifache Möglichkeit der Darstellung,
eine direkte und eine indirekte: Entweder wurden
diese Heiligen als solche zur besonderen Hervorhebung

ihrer Festtage gemalt, oder sie wurden auf
feierlichen Titelblättern eher beiläufig als Schildhalter
dargestellt. St. Gallus ist hier stets als einfacher
Benediktinermönch mit dem Bären, St. Otmar dagegen
anachronistisch als pontifikal gekleideter Abt mit dem

Fässchen kenntlich gemacht. Dass beide jeweils mit
Gold und Farben ausgezeichnet sind, ist Ausdruck
fürstäbtlichen Selbstbewusstseins oder auch bewusster

Selbstbehauptung in stürmischer Umbruchszeit. Die
Namen der damals regierenden Aebte26 Franz von

26 Vgl. HENGGELER, Profeßbuch, S. 241 und 136 ff. bzw. S.

245 und 139 ff.; dazu PAUL STAERKLE, Zur Vorgeschichte
von Abt Franz Gaisberg von St.Gallen, SA aus «Die
Ostschweiz», St.Gallen 1948; noch ungedruckt ist eine Freiburger

Dissertation von ANTON Baumann über Abt Diethelm
Blarer.

10



Gaisberg (1504—1529) und Diethelm Blarer von
Wartensee (1530—1564) blieben mit dieser Buchkunst

unlösbar verbunden.
Nachdem Alfred A. Schmid27 alle diese

Manuskripte einlässlich beschrieben hat, mag es genügen,
hier ein kurzes Inventar der darin enthaltenen St.

Otmars-Miniaturen in chronologischer Folge zu bieten.
An vorderster Stelle steht ein heute leider nur noch

durch zwei Einzelblätter in Basel und Zürich
nachweisbares Sequentiale28, das Abt Franz 1510 durch
den aus Rorschach gebürtigen Buchmaler Nikiaus
Bertschi29 in erlesener Feinheit schmücken liess. Eines
dieser Blätter (im Kupferstichkabinett Basel) zeigt
eine Beweinung des vom Kreuze abgenommenen Chrisms,

darunter eine heraldische Komposition mit vier
würdevollen Heiligen — unter ihnen Abt Otmar — als
Schildhalter. Dem gleichen Meister ist der Schmuck
des riesengrossen Gradualbuches30 zu verdanken, das

als Codex 1767 in der St.Galler Stiftsbibliothek liegt;
das Titelblatt zeigt in der Randdekoration neben
anderen st. gallischen Patronen die Halbfigur St. Otmars.
Es folgt das ebenfalls grosse Lektionar31 Codex 540,
das die Lesungen aus der Otmars-Vita mit einer gleichfalls

von Bertschi geschaffenen, stimmungsvollen
Buchstabenminiatur einleitet: Links neben der Initiale
I(gitur) steht St. Otmar reich gewandet am Seeufer,
rechts überführt das Schiff seinen Leichnam aus der

Verbannung nach St. Gallen. Bertschi war sodann

beteiligt am achtbändigen Directorium perpetuum, das

Abt Franz um 1517—1520 herstellen liess32; drei dieser

Bände — nämlich der Codex 533 in besonders
beseelter und zarter Weise33, sodann die Codices 535
und 539 — besitzen feierliche Titelblätter, die oben

27 Die Buchmalerei des XVI. Jahrhunderts in der Schweiz,
Ölten 1954.

28 SCHMID, ebd., S. 21 f., 128, 160, sowie Abb. 1 (hier u. a.

St.Otmar). Zur musikgeschichtlichen Leistung des damaligen
Klosters St.Gallen vgl. FRANK LABHARDT, Das Sequentiar
Cod. 546 der Stiftsbibliothek von St.Gallen und seine Quellen,

Text- und Notenband Publikationen der Schweizerischen

Musikforschenden Gesellschaft, Serie II, Vol. 8 I—II),
Bern 1959 und 1963.

29 Ueber ihn schon JOSEPH MÜLLER in Rorschacher Neujahrsblatt

1936 und 1937; später — mit Datierungen, die von
A. A. SCHMID abweichen — JOSEF HOLENSTEIN, Zur
Forschung über den Buchmaler Nikolaus Bertschi von
Rorschach, in Zeitschrift für schweizerische Archäologie und
Kunstgeschichte, Bd. 16, 1956, S. 75—98 und Tafeln 29
bis 44 (darunter auch Miniaturen mit St.Otmar).

30 SCHMID, S. 18 ff., 153 f., nach ihm um 1510 entstanden
(nach Holenstein um 1504).

31 Schmid, S. 22 ff., 150, sowie Abb. 6 (hier St.Otmar), nach

ihm 1517 entstanden (nach HOLENSTEIN um 1527). Die
Bildinitiale mit St.Otmar ist auch wiedergegeben bei DUFT,
St.Otmar, Tafel VI.

eine Beweinung Christi mit dem Stifterporträt des

Abtes, in einem kleineren unteren Felde wiederum eine
heraldische Komposition mit Gallus und Otmar als den
Schildhaltern zeigen.

Dieser dem Abte Franz zu verdankenden, vor der
st. gallischen Reformation entstandenen, von
Frömmigkeit geprägten Miniaturengruppe folgte nach einem

kämpferischen Unterbruch von zwei bis drei Jahrzehnten

eine ebenso reiche, im Ausdruck aber kräftigere,
eher siegesbewußte Reihe illuminierter Liturgiebücher.
Hievon ist eines allerdings nur noch dadurch bekannt
geblieben, dass seine um 1550/55 gemalte Titelseite
viel später — 1629 — in einen heute im Stiftsarchiv
liegenden Chronikband34 eingeklebt worden ist: Maria

mit dem Kinde schwebt im Strahlenkranz, darunter
kniet Abt Diethelm, seitlich stehen Gall und Otmar vor
Architekturrahmen; beide sind hier einfache Benediktiner,

besitzen aber ihre gewohnten Attribute Bär und
Tragfässchen.

Im Unterschied zu diesem Fragment haben sich die

fünf nun zu nennenden Manuskripte vollständig in der
Stiftsbibliothek erhalten. Es ist vorerst Codex 541, das

von einem unbekannten Buchmaler kunstvoll
ausgeschmückte Antiphonar35 von 1544. Eine ganzseitige
Miniatur36 leitet es ein: In der oberen Bildhälfte
erscheint der Auferstandene der Maria Magdalena; in
der unteren stehen vor einer Mauer die beiden
Klostergründer, über ihnen hängen die Wappen St. Gallens
und Toggenburgs, zwischen ihnen kniet Abt Diethelm.
Noch einmal im gleichen Buche findet sich St.
Otmar37: Wie schlafend kauert er mit Pluviale und

Mitra, mitStab undFässchen in der Initiale 0{thmare},
welche die Vesper-Antiphonen seines Festtages ein-

32 Schmid, S. 24 ff., 147—150 (Holenstein datiert um
1527).

33 Farbwiedergaben bei SCHMID, Tafel I, und bei Duft, St.Ot¬

mar, S. 21.
34 B. 185; vgl. Schmid, S. 66, 144, sowie Abb. 55. — Es handelt

sich um die von P. MARIANUS BUTZELIN O. S. B. 1629
verdeutschte Chronik De viris illustribus monasterä s. Galli,
die P. JODOCUS METZLER lateinisch verfaßt hatte. In Metzlers

Autograph (Band 234, S. 133, in StiA SG) findet sich

eine ganzseitige «Miniatur», darunter auch St.Otmar, die
jedoch nur darin besteht, dass Metzler Stiche und Holzschnitte
ausgeschnitten, koloriert und nebeneinander geklebt hat.

Ueber Metzler und Butzelin vgl. HENGGELER, Professbuch,
S. 264—267 und 277.

35 A. A. SCHMID, Die Buchmalerei des XVI. Jahrhunderts in
der Schweiz, Ölten 1954, S. 50 f., 150 f.

36 Wiedergegeben bei SCHMID als Farbtafel III.
37 Wiedergegeben bei SCHMID als Abb. 35; bei DUFT, St.Ot¬

mar, als Tafel VIII; ebenso im 2. Kapitel (S. 28) der hier

vorliegenden Kultgeschichte als Beispiel für die Illustrierung
liturgischer Bücher.

11



stimmt. Noch viel reicher ist sodann das auf 1555
datierte, von einem namenlosen seeschwäbischen Meister
für den Abt persönlich geschaffene Pontifikalmissale
Codex 357 ausgestattet38. Darin begegnet St.Otmar
auf drei Seiten: Einmal wird die Translation seines

Leichnams über den See dargestellt39; ein zweites Mal
begleitet er mit Gallus die Madonna, um auf derselben

Buchseite in einer Fussleiste gleich auch noch durch
ein Rankenwerk zu schreiten; ein drittes Mal ist er
hinter den Gittern des Kerkers zu Bodman zu sehen40,

St. Otmar im Kerker zu Bodman
Miniatur im Pontifikalmissale von 1555

Codex 357 der Stiftsbibliothek

während in einer Ranke an die Ueberführung im
Schifflein erinnert wird. In dem zur gleichen Zeit
entstandenen Codex 439, dem Vesperale41 Abt Diethelms,

grüßt an Allerheiligen das Haupt Otmars hinter den

Gestalten Galls und Katharinas den Beter, während er

an seinem eigenen Feste als infulierter Abt42 — dazu

der anachronistische Titel: In vigilia S. Othmari
confessons primi infulati abbatis huius regalis monasterii

Sancti Gatti — in der Initiale O kauert.

Zwei riesengrosse Chorbücher, die ebenfalls der

Kunstfreudigkeit des Abtes Diethelm Blarer zu verdan-

38 Schmid, S. 53—59, 145 f.
39 Wiedergegeben bei Duft, Bodensee, Tafel VIII.
40 Wiedergegeben bei Duft, St.Otmar, Tafel VII.
41 Schmid, S. 59 f., 146 f.
42 Die St.Galler Aebte erhielten die Pontifikalien (Mitra, Ring

und Sandalen) durch Papst Innozenz IV. am 15. Mai 1247

verliehen; Urkunde ausgestellt in Lyon, abgedruckt bei

Wartmann, UB III, Nr. 898, S. 114 f.
43 Schmid, S. 61—65, 151 ff.

ken sind, wurden in den Jahren 1562/64 durch Kaspar

Härtli aus Lindau illuminiert43. Es sind das Anti-
phonar Codex 543, wo St.Otmar selbstverständlich
auf einem ganzseitigen Allerheiligenbild und dazu

noch als Pendant zu St. Gallus neben dem vierstimmigen

Te Deum zu sehen ist, sowie das Graduale Codex

542, welches in kreisrunden Medaillons zwei ganzseitige

Miniaturen44 enthält, die als die kunstvollsten
Buchmalereien der heiligen Gall und Otmar zu gelten
haben: Gallus liegt betend im st. gallischen Dorngestrüpp;

Otmar wird in einer Landschaft von
bezaubernder Stimmung über den Bodensee gerudert.

Diesen farbenleuchtenden Diethelm-Manuskripten
darf ein heute im Stiftsarchiv Luzern aufbewahrtes

Pontifikallektionar45 beigefügt werden, das 1557 von
einem unbekannten Buchmaler B. G. für Abt Peter

I. Eichhorn in Wettingen prunkvoll ausgestattet worden

ist. Dieser war in St. Gallen als Stiftsdekan der

engste Mitarbeiter Abt Diethelms gewesen, bis er 1550
auf Drängen der eidgenössischen Schirmorte die

Leitung der reformbedürftigen Zisterzienserabtei Wettingen

übernahm. Dass er dort vom Heimweh nach

St. Gallen geplagt wurde, beweist ebenso schön wie

drollig die Seite mit dem Evangelium zum St. Otmars-
Fest. Neben der Initiale O stehen würdevoll die beiden

St. Galler Hausherren; im Rankenwerk aber zelebrieren

Eichhörnchen (ein Hinweis auf des Abtes

Namen!) ausgerechnet an diesem st. gallischen Festtag
eine Totenliturgie; ja, neben einem Steinsarg, welcher

Abt Peters Wappen trägt, halten zwei Benediktinermönche

Totenklage für den ihrem Orden verloren

gegangenen Mitbruder.

F. Vadian-Chronik von 1549

Als das Stift St. Gallen nach den Religionswirren
durch die soeben genannten Liturgiebücher bewusst

den «katholischen» Otmar — sozusagen den

wiedereingesetzten Fürstabt des 16. Jahrhunderts —
darstellte, liess die benachbarte Stadt wohl ebenso bewusst

und anachronistisch einen «reformierten» Otmar
zeichnen. Er schmückt die vom Bürgermeister und
Reformator Vadian verfasste, im Jahre 1549 dem Rat sei-

44 Erstmals farbig wiedergegeben von J. DUFT, Vierhundertjährige

Prachtsbilder des Bodensees, in Rorschacher Neujahrsblatt,

41. Jg., 1951, S. 5—8; daraus bei Schmid als Tafeln

IV und V; schliesslich bei DUFT, Bodensee, als Titelbild und
Farbbilder S. 7 und 73, ebd. Beschreibung S. 57—63.

43 Schmid, S. 76—81, 140 f.; dazu Alfred Häberle in
«Erbe und Auftrag», Beilage zum Aargauer Volksblatt vom
8. 6. 1963, mit einer Wiedergabe der Otmars-Seite.

12



ner Stadt in Abschrift verehrte «kleinere Aebte-Chro-
nik»46; Ratsschreiber Wolfgang Fechter besorgte
diese Kopie, und Caspar Hagenbuch — wohl der ältere
dieses Namens — malte sie aus, allerdings ohne
besondere Kunstfertigkeit47.

Eine der ganzseitigen Illustrationen zeigt St. Gallus
lesend in der Einsiedlerklause, eine zweite St. Otmar
als Hauptgestalt einer Szene. Worum es sich handelt,
berichtet das darüber stehende Spruchband: «Mönch

Radtpert schreybt in seiner Chronik48, das der Graf
Waldram im Turgöuw herrn Othmayern49, den Stifft-
priester von Chur, seinem herren Künig Pippinen
präsentiert vnd in zu ainem Abt oder Vatter sant
Gallen zell zu zelassen begert; das habe der könig be-

wilget vnd imm die Regel S. Benedicts in geschrifft
geben, damit er die selben in gemelter zell anrüste vnd
den orden fürte. 720.»50

So stehen denn links König Pippin mit drei
Vornehmen seines Gefolges, rechts aber der Arboner Tribun
Wal tram, der seine Hände auf die Schultern des in die

Mitte gerückten, halb knienden Otmar legt. Dieser ist

ein selbstbewusster, blondgelockter junger Mann mit
vorgestrecktem Kinn, wulstigen Lippen und kühn
blickenden Augen, nicht mit einem Mönchsgewand,
sondern mit einem halblangen Rock bekleidet, ohne

äbtliche oder kirchliche Insignien und selbstverständlich

ohne Heiligenschein, mit der Rechten von Pippin
das Regelbuch entgegen nehmend, in der Linken eine

Mütze auf sein Knie haltend. Schwer und behäbig
stehen auf dem schachbrettartigen Fussboden die

Gestalten, die Füsse mit venezianischen Schnabelschuhen

bekleidet. Requisit und Gesinnung sind sprechender
Ausdruck des Zeitgeschmacks und zugleich der
Reformation.

Interessanterweise schreibt Vadian in dieser

gleichen Chronik51 von Otmar: «und hat einen langen
bart tragen, wie man in ouch vor jaren gmalet und in
bildnussen gefasst hat.» Woran er hiebei dachte, ist

46 Handschrift 677a des Stadtarchivs St.Gallen; darin Gallus

vor S. 1, Otmar auf S. 46, dazu als Randzeichnung auf S. 48.

Kurze Nennung bei GUSTAV SCHERER, Verzeichnis der Ma-
nuscripte und Incunabeln der Vadianischen Bibliothek in
St.Gallen, St.Gallen 1864, S. 46.

47 Vgl. Dora Fanny RiTTMEYER, Vadian-Bildnisse Va-
dian-Studien, 2), St.Gallen 1948, S. 3 ff.; J. DUFT, Hagenbuch

oder Härtli, in Innerrhoder Geschichtsfreund, 4. Heft,
Appenzell 1956, S. 45 f. Einige «Federzeichnungen St.Gal-
lischer Aebte von Vadian» gab ERNST GÖTZINGER unter
dem Pseudonym Dr. Severus in einem Heftchen 1891 heraus.

48 Casus s. Galli, Kap. 5; vgl. Duft, St.Otmar, S. 54 f. Die
Uebergabe der Benediktiner-Regel ist in der Vita s. Galli,
Kap. 10 der Fortsetzung des 2. Buches, geschildert; vgl.
Duft, ebd., S. 42 f., 73 f.

49 Vadian führte diese unrichtige Verdeutschung des Namens

unbekannt; alle erhaltenen Bilder zeigen, wie der

vorliegende Ueberblick dartut, Otmar im Unterschied zum
meistens bärtigen Gallus absichtlich bartlos. Vadian

fügte dann aber bei, «dass weder wonung, kutt noch
bart einen einsidel oder mönch mache, sonder macht
in allein das herz und die frucht eines gesonderten,
onangefochtenen und abbrüchigen lebens.» Diese wahre

— wenn auch angriffig vorgetragene — Erkenntnis
scheint es gewesen zu sein, die Hagenbuchs Otmar in
dieser Vadianischen Chronik nicht als Mönch oder

Abt, sondern als einen Vertreter des neuen Standes der
Prädikanten auftreten liess. Dasselbe zeigt sich nämlich

auch in einer kleinen Randzeichnung: Es ist ein
Brustbildchen des predigenden Otmar, der auf dem
wiederum blondgelockten und selbstverständlich un-
tonsurierten Haupt die Prädikantenmütze trägt.

G. Handschriften des 17. und 18. Jahrhunderts

Brav «katholisch» und konventionell präsentiert sich

St. Otmar wieder in den Handzeichnungen der folgenden

Jahrhunderte, wobei nun allerdings nicht mehr
künstlerische Leistungen zu erwarten sind.

Das zeigt sich gleich schon im ersten der zu nennenden

Manuskripte: in der deutschsprachigen Otmars-
Vita aus dem Jahre 1605, Codex 1256 der Stiftsbibliothek52.

Vier gutgemeinte, aber harmlose Federzeichnungen

wollen den Text auflockern: ein Benedictus,
ein Gallus, sodann Otmar im Gefängnis (eine schwache

Reminiszenz an die kunstvolle Miniatur im Missale
Codex 357 des AbtesDiethelm Blarer) und schliesslich

Otmar als Abt. Die erste Zeichnung ist mit den
Buchstaben B. M. signiert. Zu jener Zeit lebte im Kloster
St.Gallen eine einzige Persönlichkeit, zu der diese

Initialen passen würden: Abt Bernhard II. Müller. Doch
die eher naive Hand, die diesen Band geschrieben hat,
ist gänzlich verschieden von seinen charakteristischen

Audomarus ein; vgl. JOACHIM VON WATT, Chronik der
Aebte des Klosters St.Gallen, 1. Hälfte, hrsg. v. E. GÖtzin-
GER, St.Gallen 1875, S. 112—115. Sie ging über Stumpfs
Eidgenössische Chronik vereinzelt bis in das 19. Jahrhundert
weiter, wie VETTER, St.Otmar, S. 95, Anm. 5, nachweist:
«Im 16. Jahrh. erscheint — bei Stumpf V, 12 f.; Fischart,
Gargantua, Kap. 10 — die irrende Verhochdeutschung Ot-

meyer, die auch in die 1. Auflage Joh. v. Müllers und in
dessen französische Uebersetzung (von Monnard) I, 165

übergegangen ist.»
50 Zur Jahrzahl 720 ist allerdings zu bemerken, daß Otmar 719

nach St.Gallen berufen wurde und erst 747 die Benediktiner-
Regel durch Pippin aufgenötigt erhielt (vgl. DUFT, St.Ot¬

mar, S. 74).
51 In der soeben genannten Ausgabe von GÖTZINGER S. 146 f.
52 Vgl. DUFT, St.Otmar, S. 88 f.

13



Schriftzügen, weshalb er wohl auch als Zeichner
auszuscheiden ist. Gleich schwach sind übrigens auch die

Otmars-Embleme im Codex 1437, die von einer
unbekannten Hand 1690 mit der Feder gezeichnet wurden.

Von solchen schlichten Papierhandschriften hebt
sich ein Antiphonarium aus dem Jahre 1691 — Codex

1452 b der Stiftsbibliothek — deutlich ab53. Es ist auf
bestes Pergament geschrieben und mit zahlreichen, in
Deckfarbenmalerei gestalteten Miniaturen geschmückt.
Der 16. November als der Festtag St.Otmars benützt
die blau und golden gemalte Initiale B(eatus Othma-

rus} dazu, in der oberen Hälfte des Buchstabens B

auf einem Teller die anno 864 gefundenen Oblaten54

und in der unteren Hälfte das Fässchen — darin die

Jahrzahl 1691! — zu präsentieren. Der breite Seitenrand

ist oben mit den Rosen des Märtyrers, in der

Mitte mit der auf "Wolken schwebenden Halbfigur des

Heiligen (hier ausnahmsweise mit Kinnbärtchen), unten

mit der geöffneten St. Otmars-Kirche des St. Galler

Münsters55 ausgefüllt. Das verschwenderisch

ausgestattete Liturgiebuch ist offensichtlich ein später
Ausdruck des benediktinischen Grundsatzes, dass der

Gottesdienst das Höchste sei.

Für diesen Gottesdienst wurden nicht nur schöne

Bücher bereitgestellt, sondern auch kostbare Kirchenzierden

geschaffen bzw. angeschafft. Sie sollen hier,
soweit sie mit St. Otmar in Beziehung stehen, noch

eigens gewürdigt werden. Im Zusammenhang mit der

Buchmalerei muss aber jenes Inventar — Hierogazo-
phylacium Monasterii S. Galli — erwähnt werden, das

der Stiftscustos P. Gregor Schnyder56, gebürtig aus

dem kunstfreudigen Städtchen Sursee, im Jahre 1693
seinem Abte Coelestin Sfondrati widmete und noch

später fortsetzte (Codex 1718 a der Stiftsbibliothek).
Denn unter den 15 dort in Deckfarbenmalerei
abgebildeten Silberstatuen57 des damaligen Münsterschatzes

findet sich zweimal St. Otmar: eine Statua minor
argentea, geschaffen 1623 von Hans Jacob Bayr in
Augsburg, noch heute ein Hauptstück der st.
gallischen Domsakristei, und eine silberne Statua pectora-
lis, geschaffen 1699 von Heinrich Dumeisen in Rap-
perswil, heute leider nicht mehr vorhanden.

53 Vgl. J. Duft, Weihnacht im Gallus-Kloster (— Bibliotheca
Sangallensis, 2. Bd.), 2. Auflage, Zürich und Lindau/Konstanz

1958, S. 68, 82, Tafel XV.
54 Siehe hier S. 13 in unserem 1. Kapitel.
55 Vgl. POESCHEL, Kdm SG Stift, S. 56 (nach ihm gibt diese

Miniatur «eine Vorstellung vom Inneren der St.Otmars-Kirche
nach dem Umbau» von 1628) und S. 63 Abb. 13.

56 Ueber ihn HENGGELER, Professbuch, S. 326 f.
57 Vgl. D. F. RiTTMEYER, Die Goldschmiedewerke der Kathedrale

St.Gallen 71. Neujahrsblatt, hrsg. v. Historischen
Verein), St.Gallen 1931, S. 15 ff., 68-71, Tafeln XIII u. XIX.

Der gleiche fleissige Custos Gregor Schnyder
schrieb im Jahre 1699 für Fürstabt Leodegar Bürgis-
ser den Codex 1719 (Translationes antiquiores),
worin er u. a. die Heimholung des 759 auf der Rheininsel

Werd gestorbenen Otmar schilderte58. Er
illustrierte sie mit einer ganzseitigen Miniatur59 in
gewohnter Deckfarbentechnik: Ein schwerer Nachen mit
dem Leichnam des Heiligen landet eben in aufgewühlten

Wellen am Hafen zu Steinach, wo ihn die St. Galler
Mönche betend erwarten. Gut sind der stürmische See

und das gegen die Winde kämpfende Segelschiff er-

fasst, wiewohl die stimmungsvolle Bildkomposition
durch eine zu grosse Inschriftenkartusche unnötig
beschwert wird.

Eine letzte Miniatur findet sich in einem ausgesprochenen

Spätling (Codex 1760) des stift-st.gallischen
Handschriftenbestandes. Es ist die Pars aestiva des

grossformatigen Antiphonarium Benedictino-Monasti-

cum, geschrieben um 1770 von P. Martin ab Yberg60.
Der Otmaritag ist wie alle hohen Feste61 durch eine

Titelminiatur ausgezeichnet: In einem Rankenwerk, das

von blumenumwundenen «Stukkaturen» gebildet wird,
grüsst das Brustbild St.Otmars, eines ausdruckslosen,
einfachen Benediktinermönches, der seine Linke auf ein

überlanges Fässchen stützt; neben ihm schwebt ein praller

Putto in der Art, wie sie damals die Neubauten der

Stiftskirche und Stiftsbibliothek zu bevölkern begannen.

Die Zeit der Handschriften war längst vorbei;
von der inneren Kraft und vom Ernst der ersten
St.Otmars-Miniatur im Stuttgarter Passionale ist kein

Hauch mehr zu verspüren.
Das gilt auch von einer Kuriosität, die der

Vollständigkeit halber erwähnt sei. Es ist ein wohl für den

Hochaltar bestimmtes Antependium aus Pergament,
das die Fratres iuniores 1731 dem Abte Joseph von
Rudolfis zum Geburtstag darbrachten62. Es ist mit
handgeschriebenen lateinischen, griechischen und
hebräischen Texten als Ausdruck des Studentenfleisses

gefüllt und zeigt unter mehreren handgemalten
Halbfiguren von Heiligen auch St.Otmar. Schreiber und
wohl auch Zeichner war der kunstsinnige Frater Karl
Helbling, der spätere kurzfristige Stiftsbibliothekar63.

58 Siehe hier unser 1. Kapitel über St.Otmars Translationen.
59 Beschrieben und abgebildet bei DUFT, Bodensee, S. 64—67,

88, Tafel XII (in der 1. Auflage Tafel X).
60 Ueber ihn Henggeler, Professbuch, S. 408.
61 Ueber die Weihnachtsseite im Parallelband Codex 1759 vgl.

DUFT, Weihnacht (s. hier Anm. 53), S. 68 f., 82, Tafel XVI.
62 Heute in der obern Sakristei der Kathedrale; vgl. POESCHEL,

Kdm SG Stift, S. 279.
63 Ueber diesen früh verstorbenen, talentierten St.Galler Kon-

ventualen Henggeler, Professbuch, S. 374.

14



Nicht vergessen sei, dass St. Otmars Bild — zusammen

mit jenem des hl. Gallus — gelegentlich als Su-

pralibros auf Biichereinbänden der Stiftsbibliothek
angetroffen werden kann, besonders prachtvoll mit der

Jahrzahl 1607 unter Fürstabt Bernhard Müller61. Ferner

sei beigefügt, dass St. Otmar zwar nicht mit Miniaturen,

wohl aber mit seinem Namen in ungezählten
Flandschriftenbänden und Druckwerken der St. Galler
Stiftsbibliothek vertreten ist. Es war hier uralte Ue-

bung, den Büchern den Eigentumsvermerk Liber S.

Galli, aber auch Liber SS. Galli et Otmari beizuschreiben65.

Dieser Brauch wurde bewusst weitergeführt
durch den neuen Exlibris-Stempel, den Josef Tannhei-

mer 1950 im Auftrag der Stiftsbibliothek entworfen
hat; wenn er bildlich in bewusster Anlehnung an die

Tuotilo-Tafel auch nur St. Gallus zeigt, nennt er doch
in der Umschrift beide Kloster- und Bibliothekspatrone.

Liber sanctorum Galli et Otmari
Bücherstempel der Stiftsbibliothek

H. Das Wappen St. Otmars

Die Wappenfreudigkeit des Spätmittelalters bemächtigte

sich nicht selten jener alt-ehrwürdigen Gestalten,
die eine Sukzession edler Geschlechter oder bedeutender

Gründungen eingeleitet, jedoch in einer noch
wappenlosen Zeit gelebt hatten. Ihnen verlieh die Kunst
der Renaissance und des Barocks nachträglich ein

64 Beispielsweise auf dem Evangelien-Kommentar des FrANCIS-
cus LUCAS BrUGENSIS, gedruckt 1606 in Antwerpen
(Bibliothekssignatur: B mil 14).

65 Aehnlich beispielweise in Bobbio liber s. Columbani oder in
Würzburg liber s. Kiliani. In Codex 156 der Stiftsbibliothek
St.Gallen schrieb P. PAUL Alther (f 1554) sogar: Liber
Sancti Galli Othmari Notkerique ac ceterorum patronorum
nostrorum dillect\orum\.

Phantasiewappen, und das war auch in St.Gallen für
die beiden Gründer Gall und Otmar der Fall.

Bei Gallus ist es auffälligerweise das sozusagen
gleiche Wappen wie beim Iren Fintan66 im Kloster
Rheinau, wobei nach den heute greifbaren Zeugnissen
die Benediktiner zu Rheinau jene zu St. Gallen nachgeahmt

zu haben scheinen. Es handelt sich um ein von
einem dreifachen roten Rand eingefasstes goldenes
Feld mit einem roten steigenden Löwen, ist also das

Wappen des Fürstentums Laginia in Irland. Bei Otmar
zeigt das Wappen in rotem Grund einen blauen Pfahl,
beseitet von je drei goldenen Rauten, darüber im goldenen

Schildhaupt einen schwarzen schreitenden Löwen.
Bemerkenswerterweise finden sich diese Wappen

der beiden Gründer in der spätbarocken Klosterkirche
St. Gallens nicht mehr, wohl aber in einigen früheren
sowohl einheimischen als auch fremden Manuskripten.
Es sind für Otmar die folgenden st. gallischen
Handschriften: in der Stiftsbibliothek erstmals der Codex

613, der sog. Codex Gaisbergianus67, geschrieben
1526 von Fridolin Sicher für Abt Franz von Gaisberg,
der die Kurzbiographien und die Wappen der St. Galler

Aebte von Gallus bis zu jener Zeit enthält; sodann

die hier bereits gewürdigten liturgischen Prachtmanuskripte

Codices 542 und 543 aus den Jahren 1562/64,
die den Miniaturen St. Otmars jeweils auch sein Wappen

beifügen; ebenso der genannte Codex 1719 von
1699, wo über dem Bild der Otmars-Translation das

leicht variierte, mit einer Krone versehene Wappen
prangt; daneben im Stiftsarchiv68 der Band 198 von
P. Chrysostomus Stipplin (1609—1672), sowie der

Band 198a, ein aus der Abtei Rheinau zurückgekehrtes
Heft, das ein st. gallisches Aebte-Verzeichnis des heraldisch

interessierten Konventualen P.Gallus Metzler
(1743—1820) bietet. Seine Wappen sind allerdings
nur kolorierte Ausschnitte der noch heute in der
Stiftsbibliothek hängenden, 1,36 m grossen Wappenrolle,
die der Buchdrucker Beat Jakob Hiltensperger 1778
im st. gallischen Berg als beachtliche Leistung
gedruckt hat.

Das vermeintliche Wappen St. Otmars ist aber auch
ausserhalb St. Gallens früh nachweisbar und scheint
durch den in Bregenz geborenen Genealogen und Hi-

66 Dort allerdings ein Doppelwappen; vgl. Reinhard FrAUEN-
FELDER, Das Wappen des heiligen Fintan, in «Maria
Einsiedeln», 59. Jg. der «Mariengrüsse», Einsiedeln 1954, S.

517—521; DERS., Das Wappen des heiligen Benedikt, ebd.
S. 175—180.

67 Vgl. wieder A. A. SCHMID, Die Buchmalerei des XVI.
Jahrhunderts in der Schweiz, Ölten 1954, S. 27, 153.

68 Freundliche Hinweise von Stiftsarchivar Msgr. Dr. Paul
Staerkle.

15



storiographen Jakob Mennel89 (latinisiert Manlius,

t um 1532) bekannt gemacht worden zu sein. Die
Stadtbibliothek Schaffhausen70 besitzt aus dem 16./

17. Jahrhundert eine schöne Abschrift seiner Descrip-
tio totius episcopatus Constantiensis mit vielen Wappen,

darunter auch jene der beiden st. gallischen
Gründer-Heiligen. Auf denselben Manlius bzw. auf ein
damals in Meersburg überliefertes Manuskript berief

sich sodann der fleissige und gelehrte Weingartner
Benediktiner P.Gabriel Bucelin71 (1599—1681); im
zweiten, heute in der Landesbibliothek Stuttgart72

liegenden Bande seiner handgeschriebenen Constantia

Benedictina ist Otmars Wappen abgemalt. Mag es sich

bei solchen Spielereien auch um Kleinigkeiten, ja
Kuriositäten handeln, sie beweisen doch, dass man St.

Otmar im 16. und 17. Jahrhundert als eine bedeutende

Persönlichkeit ehren wollte.

2. Graphik

Der Buchmalerei schloss sich zeitlich und inhaltlich,

sozusagen als Tochter, die Druckgraphik mit ihren

mehrfachen technischen Möglichkeiten an. Sie trug
ihren Teil bei, um die st. gallischen Heiligen Gallus,

Otmar, Magnus, Notker und Wiborada bekannt zu

69 Vgl. Allgemeine Deutsche Biographie, 21. Bd., Leipzig 1885,
S. 358-362.

70 Vgl. Verzeichnis der Inkunabeln und Handschriften der

Schaffhauser Stadtbibliothek, Schaffhausen 1903, S. 79. Es

handelt sich um Msc. Generalia 62, darin S. 43 das farbig

gemalte St. Otmars-Wappen, dazu ein lateinisches
Epitaphium in vier Zeilen: Vincula perpessus sibi uixit carcere

pulsus / Exitium tulerat fame frigore fractus obibat / Quis

queat Othmari certaminis abdita fari I Equipât haec cunctis

rosa uernat sanguine mortis. — Die auf S. 10 dieses

Manuskriptes befindliche Miniatur S.Audomari Trauanensis Epi-

scopi betrifft selbstverständlich nicht den St.Galler Abt St.Ot-

mar, sondern den französischen Bischof St.Omer, der

irrtümlich in die Konstanzer Bischofslisten kam, weil sein

Geburtsland Coutances in der Normandie (lateinisch pagus

Constantinus) mit Konstanz (pagus Constantiensis) verwechselt

wurde; über diese häufige Verwechslung vgl. beispielw.

LOUIS RÉAU, Iconographie de l'art chrétien, 3. Bd., Paris

1958, S. 1007.
71 Ueber ihn neuestens P. THOMAS STUMP O. S. B. sowie P.

Alfons M.Zimmermann O. S. B. in «Weingarten 1056

bis 1956», Festschrift zur 900-Jahr-Feier des Klosters, hrsg.

v. P.Gebhard Spahr O. S. B., Weingarten 1956, S. 370

bis 400.
72 Signatur: H. B. V. Hist. 4; darin S. 166 das St.Otmars-Wap-

pen: Insignia Divi Othmari Abbatis ex Manliano AIL Maris-

purgo transmisso.

1 Vgl. Adolf Spamer, Das Kleine Andachtsbild vom XIV.
bis zum XX. Jahrhundert, München 1930. Für St. Otmar
sei auf Sammlungen, wie sie in den schweizerischen Bene-

machen, obwohl auch diesbezüglich — wie in dieser

ganzen Kult- und Kunstgeschichte — St. Gallus häufiger

genannt und abgebildet wurde als St. Otmar, dieser

allerdings wieder häufiger als die anderen. Jedenfalls

lässt sich Otmar in manchen bedeutenden Erzeugnissen

der Graphik nachweisen. Hievon sollen nun —
im Unterschied zu der soeben behandelten Buchmalerei,

die wenigstens bezüglich St. Gallens Vollständigkeit

angestrebt hat — nur die besonders hervorstechenden

Leistungen beschrieben werden. Dabei wird
das sog. Kleine Andachtsbild1 übergangen, obgleich
es sowohl im Dienste des Heiligen als auch seiner

wennigen Wallfahrtsorte wie St. Gallen, Werd, Eutenhausen

und Bodman stand; es sank von einigen
anerkennenswerten Stichen des 18. Jahrhunderts2 zu kraftlosen

Lithographien des 19-Jahrhunderts herab3 und
brachte auch in der Gegenwart keine künstlerische

Neuschöpfung zustande4.

A. Einblattdruck des 15. Jahrhunderts

Das eindrücklichste Bild St. Otmars steht in der

Graphik, gleich wie in der Buchmalerei, an frühester

Stelle. Es ist ein handkolorierter, fein in Holz geschnittener

Einblattdruck des 15. Jahrhunderts, der heute

nur noch in einer — allerdings guten — Wiedergabe5

diktinerklöstern oder bei Privaten (in St.Gallen beispielsweise

bei Herrn Carl Wettach f 1965) bestehen, hingewiesen
2 Als Beispiele seien genannt eine «Wahre Abbildung des H.

Othmarus zu Ettenhausen» von Michael Lingauer in Mindel-
heim und ein «S. Othmarus et S. Othilia» auf dem Frauenberg

ob Bodman von den Gebrüdern Klauber von 1786,
beide in StiB SG. Vgl. auch Netzhammer, St.Otmar, S.

58 f.
3 Beispielsweise in der Art, wie sie zu sehen sind im Gebetbuch

«Die hl. Gallus und Othmar» von Domdekan AUGUSTIN

Egger, Einsiedeln 1876, oder im Heftchen «Leben

des hl. Gallus und des hl. Othmar» von HERMANN JOSEF

Delabar, Fribourg 1903.
4 Beispielsweise ein Farbbildchen (St. Otmar als junger

Benediktinermönch mit Abtsstab und Tragfässchen, im Hintergrund

ein neugotischer Kirchturm), womit die St. Otmars-
Pfarrkirche in Wien III ihre Gottesdienstzeiten bekannt gibt.
Für die 1200-Jahr-Feier in St.Gallen wurde 1959 ein
Vierfarbendruck der von Friedrich Colner um 1430 gemalten,
holzschnittähnlichen Miniatur aus Codex 586 der
Stiftsbibliothek herausgegeben; dasselbe bei DUFT, St.Otmar, S. 7.

5 ADOLF FAh, Kolorierte Frühdrucke aus der Stiftsbibliothek
in St.Gallen (Einblattdrucke des 15. Jahrhunderts, hrsg. v.
PAUL HeiTZ), Strassburg 1906, S. 11, Tafel 18. Vgl.
GUSTAV SCHERRER, Verzeichnis der Incunabeln der Stiftsbibliothek

St.Gallen, St.Gallen 1880, S. XXII. — Der Holzschnitt
diente 1959 als Einbandbild für DUFT, St.Otmar, sowie als

Vorlage für das von Graphiker Josef Tannheimer gestaltete

Programmheft der 1200-Jahr-Feier in St.Gallen. Er ist auch

abgebildet bei E. A. STÜCKELBERG, Die Schweizerischen

Heiligen des Mittelalters, Zürich 1903, S. 92.

16



fhpiiUrn onc Txfiiù corvacrrair.fi
rufcfegrufnotvcrw. £rphc vfeaoA AlnafnrJ.

gI3

GirpR-OTHÂlîf

crtjtnjBaiA
tnannoriïon
unduf. inçtznz
puenü dire
fuoiiicaamcu
rcenfempduc
rufr. öixjxfa*ui

TW tttctortfca
mmierparaiî
ctfmrafmutro
xpre^ëflrntnd!
«^ittmanïfa.
ciraa fabUnw

u iC iiirrmû'fcxxzrror.iiior'uq; Unidd

Die älteste bildliche Darstellung St. Otmars

Buchstaben-Miniatur (Igitur Otmarus) im Stuttgarter Passionale

geschrieben und gezeichnet um 1150 in Hirsau

Aufnahme: Württembergische Landesbibliothek Stuttgart



St. Otmars Translation auf dem Bodensee

Miniatur im Pontifikal-Missale des Abtes Diethelm Blarer von Wartensee

geschrieben und gemalt im Jahre 1555 in St. Gallen
Codex 357 der Stiftsbibliothek St. Gallen

Aufnahme: Stiftsbibliothek St. Gallen



erhalten ist. Das Blatt stammte aus der Sammlung, die
der weitgereiste St. Galler Mönch Gall Kemli6
(gestorben nach 1477) zusammengetragen hatte;
Herkunft und Hersteller sind unbekannt.

St. Otmar schreitet hier als Ganzfigur auf getäfeltem
Fussboden aus einem Portal, das durch seitliche Pilaster

und einen gedrungenen Tudorbogen gebildet wird.
Er ist mit einer dunkelbraunen, wallenden Kutte
bekleidet, hält in der Rechten den Abtsstab und bietet
mit der halb ausgestreckten Linken sein Fässchen dar.
Um das jugendliche Haupt zieht sich kreisrund die
Tonsur. Links und rechts des Nimbus, der wie die
Attribute golden ausgemalt ist, stehen die Worte: Saut

(sie!) Otmar. Dass dieser Holztafeldruck seit einigen

Jahrzehnten nicht mehr greifbar ist, erweckt
sowohl wegen seiner Bedeutung für die Otmars-Ikonographie

als auch wegen seiner künstlerischen Qualität
Bedauern.

B. Chroniken des 15. und 16. Jahrhunderts

Die beiden grossen und grossartigen Chronikdrucke,
die als die am reichsten illustrierten ihrer Art bekannt
und berühmt geblieben sind, vergassen neben St. Gallus

auch St. Otmar nicht7; es sind Schedels Weltchronik

und Stumpfs Schweizerchronik.
Die Weltchronik8 von Hartmann Schedel (1440—

1514) erschien bekanntlich bei Anton Koberger in
Nürnberg am 12. Juli 1493 in lateinischer und am
23. Dezember desselben Jahres in einer von Georg Alt
übersetzten deutschen Ausgabe. Unter ihren 1809
Holzschnitten von Michael Wolgemut und Wilhelm
Pleydenwurff erhielten sowohl «Sant Gall ein abbt»als
auch «Sant Othmarus» Brustbildchen9, die nicht —
wie bei vielen anderen Heiligen und Herrschern —
einfach allgemein verwendbare und immer wieder
verwendete Klischees, sondern unverwechselbare
Eigenschöpfungen sind: Gallus ist Mönch mit Bär und Abtsstab,

Otmar ein solcher mit Fässchen und Abtsstab.

6 Ueber ihn HENGGELER, Professbuch, S. 234 ff.
7 Das mag erstaunen, lassen sich doch die beiden St.Galler

Heiligen in den folgenden, hiefür konsultierten Verzeichnissen

und Forschungen nicht nachweisen: E. W. BREDT,
Der Handschriftenschmuck Augsburgs im XV. Jahrhundert

Studien zur deutschen Kunstgeschichte, 25. Heft), Strass-

burg 1900; DERS., Katalog der mittelalterlichen Miniaturen
des Germanischen Nationalmuseums, Nürnberg 1903; H.
GOLLOB, Systematisches beschreibendes Verzeichnis der mit
Wiener Holzschnitten illustrierten Wiener Drucke vom Jahre
1482—1550 (=Studien zur deutschen Kunstgeschichte, 232.
Heft), Strassburg 1925; H. H. SCHMID, Augsburger
Einzelformschnitt und Buchillustration im 15. Jahrhundert (ebd.,
315 Bd.), Baden-Baden/Strassburg 1958; E. Weil, Der Ul-

Beide finden sich mit ihren typischen Attributen auch

in den noch im gleichen Jahrhundert von Johann
Schönsperger in Augsburg veranstalteten Nachdruckausgaben;

allerdings sind dort die Holzschnitte nicht
nur verkleinert, sondern auch verändert und
verschlechtert worden.

Was Schedels Weltchronik für den gesamten Buchdruck

des 15. Jahrhunderts bedeutet, ist die von
Johannes Stumpf (1500—1577/78) verfasste und von
Christoph Froschauer 1547—48 in Zürich gedruckte
Eidgenössische Chronik10 für die Schweiz: das reichst
illustrierte Werk, ja eines der schönsten und reichsten
des 16. Jahrhunderts überhaupt, dessen rund 1500
Holzschnitte von Virgil Solis und aus der Schule
Holbeins stammen dürften. Begreiflicherweise fehlen Gall
und Otmar nicht, handelt doch das 5. Buch «Von dem
Turgow» und somit öfter von St. Gallen. Auch hier
trägt St. Otmar in einer kleinen Vignette Stab und
Fass; daneben stehen das Bärenwappen der Abtei und
das vorhin geschilderte Phantasiewappen Otmars mit
Helmzier.

C. Heiligenkalender des 17. ]dhrhunderts

Das Zeitalter der sog. Gegenreformation, d. h. der
katholischen Restauration, brachte nicht nur eine Neubelebung

der Historiographie und Hagiographie,
sondern auch zahlreiche illustrierte, häufig kalendarisch
angeordnete, immer mehr barock ausgestaltete
«Heiligenbücher» hervor. Aus der Fülle seien drei genannt,
die St. Otmar bildlich wiedergeben; Verfasser waren
ein Weltpriester, ein Laie und ein Benediktinermönch.

Cleophas Distelmair, Zeremonienmeister an der
Kathedrale zu Augsburg, gab dort 1610 unter dem Titel
Icones Sanctorum einen mit Kurzbiographien
versehenen Heiligenkalender heraus. Er begleitete ihn mit
Kupferstichen, wobei er stets um eine neutestament-
liche Szene acht sehr kleine, aber fein gestochene
Heiligenbildchen gruppierte. So steht auf der dritten No¬

mer Holzschnitt im 15. Jahrhundert, Berlin 1923; W.
WEISBACH, Die Basler Buchillustration des XV. Jahrhunderts,

2. Aufl., Baden-Baden/Strassburg 1957.
8 In der St.Galler Stiftsbibliothek liegt die deutsche Chronik

in Kobergers Erstausgabe von 1493 als Inkunabel Nr. 1300
(darin St. Otmar fol. CLXIIV) und die lateinische Ausgabe
in Schönspergers Nachdruck von 1497 als Inkunabel Nr.
1301 (darin St.Otmar fol. CLXXXIIB). Vgl. das in Anm. 5

zitierte Inkunabeln-Verzeichnis, S. 218.
9 Beide wiedergegeben bei DUFT, St.Otmar, S. 64 f.

10 «Gemeiner loblicher Eydgenoschafft Stetten, Landen vnd
Völckeren Chronick wirdiger thaaten beschreybung»; Otmars
Bildchen im 2. Bd. fol. 12r.

17



vember-Tafel links oben St. Otmar, der nicht nur
durch die Inschrift, sondern auch durch Pedum und
Fässchen klar erkennbar ist. Als Kupferstecher ist auf
dem Titelblatt Mauritius Mittnacht genannt, ein
Augsburger, dessen gleichnamiger Sohn 1654 das «Hausen-
blasenbildmachen» mit den vom Vater ererbten
Kupferplatten weiterführte11.

Anders zeigt sich Martin Zeillers «Historischer
Anzeiger Vieler Heiliger», verlegt 1658 bei Johann Gör-
lin inUlm. Der weitgereiste Reiseschriftsteller und von
vielen aufgesuchte Geograph Zeiller12 bietet hier seine

Heiligen und Helden nicht in kalendarischer, sondern
in alphabetischer Folge, damit man die oft gleichnamigen

Personen leichter finden und sein Nachschlagewerk

«auch gleichsam an stat eines Kirchen Calenders»

gebrauchen könne. Einige besonders verehrte

Heilige wurden mit kleinen, kunstlosen Holzschnitten,
die stets in achteckigen Rahmen stecken, ausgezeichnet,

unter ihnen Gallus und Otmar. Doch fehlen hier
jegliche Attribute und Characteristica, weshalb der

gleiche Holzschnitt für mehrere und völlig
verschiedenartige Persönlichkeiten — beispielsweise für den
Bischof und Kirchenlehrer Athanasius im 4. Jahrhundert

wie für den bescheidenen Abt Otmar im 8.

Jahrhundert — verwendet werden konnte.
An dritter Stelle sei ein weitaus höher stehendes,

vierbändiges, benediktinisches Kalenderwerk kurz
angeführt13: Es ist das 1677 bei Simon Uzschneider in
Augsburg erschienene Calendarium annale Benedicti-
num14 des P. Aegidius Ranbeck, der Konventuale von
Scheyern und Professor in Salzburg war. Wertvoller
als die in pathetischem Latein abgefassten Viten sind
die bemerkenswert guten Kupferstiche, deren Redaktion

der Augsburger Benediktiner P. Amand Liebhaber

besorgte; zehn verschiedene Zeichner und Stecher

waren an der Ausführung beteiligt. Die beiden signierten

Stiche der heiligen Gall und Otmar15 sind gezeichnet

von Jonas Umbach d. J. (+ 1693) und gestochen

11 So nach A. SPAMER, Das Kleine Andachtsbild, München
1930, S. 120.

12 Vgl. Allgemeine Deutsche Biographie, 44. Bd., Leipzig 1898,
S. 782 ff.

13 In den folgenden einschlägigen, gleichfalls benediktinischen
Werken ist St.Otmar zwar erwähnt, doch besitzen die
Bücher keine Bilder: HEINRICH BRAUN O. S. B., Encomia
Sanctorum Ordinis S. P. Benedicti, Augsburg und Freiburg
i. Br. 1762; GABRIEL BuCELIN O. S. B., Calendarium Bene-

dictinum, St.Gallen 1641, Aquila imperii Benedictina,
Venedig 1651, Menologium Benedictinum, Feldkirch 1655,
Annales Benedictini, Augsburg 1656. — Die folgenden
verwandten Werke bringen zwar Bilder, kennen aber St.Otmar
nicht: KARL STENGEL O. S. B., Imagines Sanctorum Ord.

s. Benedicti, Augsburg 1625; [Josef und Paul Mezger
O. S. B.], Annus Mariano-Benedictinus, Salzburg 1668.

von Bartholomäus Kilian (f1696), also von zwei in
Augsburg tätigen, wirklichen Künstlern, deren fruchtbare

Zusammenarbeit auch sonst verbürgt ist16. St.

Otmar, ein einfach gewandeter Benediktiner, steht in
der Zelle, das leidverklärte, strahlenumwobene Antlitz
nach oben gekehrt, die feingliedrige Rechte etwas
erhoben, im linken Arm den Krummstab haltend und in
der linken Hand sein Fässchen tragend. Neben ihm ist
der Vorhang vom Fenster halb weggezogen, so dass

der Blick auf den stürmischen See geht, wo seine

Translation mit dem Weinwunder vorausgenommen
ist. Eine doppeltürmige Kirche — wohl St. Gallen —
thront im fernen Hintergrund auf Bergeshöhe.

Noch spätere Zeiten mögen die Stimmung und den
künstlerischen Gehalt dieses Kupferstiches empfunden
haben. Denn er wurde im 19- Jahrhundert als verkleinerte,

verschlechterte Lithographie der Gebrüder
Benziger in Einsiedeln sowohl als Andachtsbildchen17 wie
auch als Buchillustration18 imitiert, allerdings ohne

jeden Hinweis auf seine Herkunft und seine Schöpfer,
zudem ohne die feinen Helligkeitsunterschiede
zwischen dem dunkleren, kräftigeren Vordergrund (St.

Otmar) und dem scheinbar nur angedeuteten, jedoch
bis in die kleinsten Strichlein ausgeführten Hintergrund

(Bodensee mit Schiffen und Ufergestade).

D. Murers «Helvetia Sanctai>

In diesen Zusammenhang ordnet sich geistig und zeitlich

das Werk ein, das der aus Luzern gebürtige P.

Heinrich Murer (JT638) als Kartäuser in Ittingen
verfasst hat. Es erschien 1648, ein Jahrzehnt nach
seinem Tod, bei David Hautt19, dem Buchdrucker in
Luzern und Buchhändler in Wien, unter dem Titel «Helvetia

Sancta seu Paradisus Sanctorum Helvetiae Flo-

rum; Das ist Ein Heyliger lustiger Blumen-Garten
vnnd Paradeiß der Heyligen...» Die Blumen sind

jene ehrwürdigen, in der Schweiz wirksam gewesenen

14 Vgl. Alfons M. Zimmermann O. S. B., Kalendarium
Benedictinum, 1. Bd., Metten 1933, S. XVII f., und 4. Bd.,
ebd. 1938, S. 5.

15 Pars IV, neben S. 120 und 384.
16 Vgl. Spamer, a. a. O., S. 183 f.
17 Vgl. Netzhammer, St.Otmar, S. 58; DERS., Die Insel

Werd, 2. Aufl., Zug 1934, S. 95.
18 Im Bändchen von RUDOLF GOOD, Geschichte der Reliquien

der hl. Gallus und Othmar, St.Gallen 1849, neben S. 48.
Dasselbe gilt auch für das St.Gallus-Bild neben dem Titelblatt.

19 Vgl. Th. von Liebenau, Ueberblick über die Geschichte
der Buchdruckerei der Stadt Luzern, Luzern 1900, S. 31
bis 46, bes. S. 35 f.

18



Persönlichkeiten, deren Leben sich durch Heiligkeit
ausgezeichnet hatte. Selbstverständlich ist St. Gallen
mehrfach, darunter auch durch St. Otmar, würdig und
ausführlich vertreten.

Diese erste, drucktechnisch hochstehende Ausgabe
zeichnet sich durch 40 ganzseitige Kupferstiche aus,
deren Schöpfer20 sich durch ihre beigegebenen Namen
oder Initialen verewigt haben: Inventor war Johann
(Hans Kaspar) Asper, ein in Konstanz künstlerisch

vielseitig tätiger Zürcher; Sculptor war Rudolph
Meyer, Maler, Kupferstecher und Radierer in Zürich.
Für St. Otmar stellten die beiden eine Szene dar, die
sich nach der Vita sancti Otmari21 an seinem Grabe
im Münster zu St. Gallen — es ist hier ein gemauertes
Hochgrab mit dem Halbrelief des Heiligen, hingelagert

vor den St. Johannes-Altar — abgespielt hat:
Ueber dem Sarkophag liegt schlafend ein Taubstummer;

am Gürtel hängt ihm die Schelle, auf dem Grab
liegt die Klapper, womit er sich bemerkbar machen

konnte, daneben ruht sogar Otmars Fässchen. Dieser
selber steht mit Stab und Mitra, einen Bart wie St.

Nikolaus tragend, als himmlische Erscheinung mit
heilender Gebärde zum Schläfer hingeneigt. Rechts ist
das Kirchenportal weit geöffnet und gibt den Blick auf
den von Winden und Regengüssen gepeitschten Bodensee

frei, wo sich die Schiffsleute vor einer langen, an
Luzern erinnernden Holzbrücke mit der Heimführung
des heiligen Leichnams abmühen.

Unter diesem ganzseitigen, dramatischen Doppelbild

sind acht lateinische Distichen zu lesen, die nun
aber nicht die dargestellte Krankenheilung feiern,
sondern vorerst Otmars Verleumdung und Verbannung
beklagen, um hernach seine durch das Seewunder
geoffenbarte Rechtfertigung zu preisen. Letztere lautet
in deutscher Uebersetzung22 so:

Otmars traurig Geschick bestaunte Bodmanische

Felskluft,
Und es hemmte bestürzt Rhenus die mächtige Flut;
Zehn der Jahre blieb frisch die entseelte Hülle des

Vaters,
Gebend den klaren Beweis, wie er unsträflich gelebt.

20 Vgi. HBLS sowie Schweizerisches Künstler-Lexikon unter
den betr. Namen.

21 Kap. 10; Wortlaut in MGH Script. II S. 45 und in MVG
XII S. 106 f.

22 Von Vetter, St.Otmar, S. 160; lateinisch ebd. S. 187 (dort
ist jedoch unter der Ziffer IX eine Verwechslung zwischen
dem Kupferstich Murers und dem von Kilian gestochenen,
hier gleich zu beschreibenden Einzelblatt richtig zu stellen).

23 Die Signatur, die eine genaue Bestimmung des Meisters
nicht erlaubt, lautet: Klauber Cath[olict\ ScVulpserunt\; vgl.
Spamer, a. a. O., S. 230, Anm. 3.

Von Murers beliebter «.Helvetia Sancta, H.
Schweitzer-Land» erschien 1750 in der Fürstlichen
Buchdruckerei des Stiftes St. Gallen eine zweite, sprachlich
modernisierte Auflage. Die Kupfer liess man weg;
immerhin besorgte man sich aus dem Verlagshaus der
Klauber23 in Augsburg ein ganzseitiges Frontispiz,
das einen reich bevölkerten Heiligenhimmel zeigt,
worin auch Gall und Otmar auf Wolken schweben.

E. Kupferstichblätter des 17. ]dhrhunderts

Nachdem Otmars Verehrung in der Graphik durch
einen Einblattdruck des 15. Jahrhunderts eingeleitet
worden ist, verdienen abschliessend zwei in
Kupferstichtechnik hergestellte Einzelblätter des 17. Jahrhunderts

rühmende Erwähnung. Die Abtei St. Gallen liess

damals, wohl im Zusammenhang mit den 1628
hochfeierlich vorgenommenen Translationen St. Otmars
und St. Notkers, den Kult ihrer Hauptpatrone neu
pflegen und verbreiten. Auf den Rat etlicher Konven-
tualen beauftragte Abt Pius Reher24 1630 tüchtige
Meister, die wichtigsten Szenen oder gar die ganze
Lebensgeschichte von Gallus, Otmar, Magnus, Notker
und Wiborada25 auf grossformatigen Einzelblättern
—- sozusagen als «Wandschmuck für das christliche
Heim» — wiederzugeben. Die erklärenden Texte, die

jeweils wie die Szenen aus den Viten geschöpft wurden,

sind lateinisch gehalten; man mag sich also vorab
an die Geistlichen und an die befreundeten Klöster
gewandt haben. Zweifellos hatte aber auch das Volk an
diesen Blättern seine Freude und sein Interesse,
weshalb man grössere Auflagen herstellte und selbst noch
im 19. Jahrhundert lithographische Nachbildungen
fabrizierte. In st. gallischen Landen finden sich noch
heute nicht selten Exemplare der Originale und der

Nachbildungen.
Zeichner war Peter Wuilleret26, ein Schüler Hans

Holbeins d. J., gebürtig aus Romont, wohnhaft in Fri-
bourg, wo er 1643 starb. Stecher war Wolfgang
Kilian27 (1581—1662), der mit seinem Bruder Lucas
den Ruhm Augsburgs als Stadt des Kupferstiches be-

24 Vgl. sein Rechnungsbuch Bd. 880, fol. 10b, in StiA SG;
zitiert bei A. HARDEGGER, Die Baudenkmäler der Stadt
St.Gallen, St.Gallen 1922, S. 151.

25 Hierüber A. FÄH, Die hl. Wiborada, 2. Bd. (Die Verehrung
der Heiligen), St. Fiden-St.Gallen 1926, S. 77 f. Vgl. auch

Netzhammer, St.Otmar, S. 59.
26 Kurze Hinweise in HBLS VII 599 sowie im Schweizerischen

Künstler-Lexikon, Bd. IV, S. 459.
27 Vgl. A. SPAMER, Das Kleine Andachtsbild, München 1930,

S. 182 f. mit Literaturangaben.

19



gründete. Für Otmar stellten Wuilleret und Kilian
zwei Blätter im Format von rund 48 x 38 cm her.

Das eine Blatt schildert die Translation28 von 769/
770: Ruhig gleitet im Vordergrund der schwere, von
einem Ruderknecht geleitete Nachen durch die Wellen.
Otmars unversehrter Leichnam, in die Kutte gehüllt,
liegt darin wie schlafend ausgestreckt. Neben seinem

Haupte betet ein Mönch aus einem Buch; ein zweiter
giesst einem ermüdeten Ruderer aus dem unerschöpflichen

Fässchen Wein in den Becher, ein dritter reicht
ihm Brot, während ein vierter staunend dem Wunder
zuschaut. Von dieser friedlichen Szene hebt sich der
durch Regenschauer verdüsterte Hintergrund ab: die
Insel Werd mit einem festen Gemäuer, woraus die

Mönche eben den (zwar schon im Schiffe ruhenden)
Leichnam Otmars tragen; darüber das Schloss Hohen-
klingen, daneben die Stadt Stein zwischen sich im
Winde biegenden Bäumen.

Das andere Blatt schildert das ganze Leben des

heiligen Mannes, der im grossen Mittelbild durch seine

Attribute — Abtsstab und Fässchen — kenntlich
gemacht ist. Zwölf kleinere Szenen gruppieren sich

darum: 1. Otmar wird von Karl Martell als Abt bestätigt

und mit der Regel beschenkt (die er in Wirklichkeit

zwar erst von Pippin erhielt); 2. er teilt den Bettlern

seine eigenen Gewänder aus; 3. er pflegt
eigenhändig die Aussätzigen; 4. er beschwert sich bei König
Pippin über die anmassenden Gaugrafen; 5. er wird
von diesen gefangen genommen; 6. er wird vom
Gericht rechtswidrig verurteilt; 7. er wird von einem

treuen Mönch in Bodman heimlich mit Nahrung
versorgt, während der verleumderische Mönch Lantpert
gelähmt auf dem Erdboden liegt; 8. er stirbt auf der

Rheininsel, während seine Seele zum Himmel schwebt;

9. sein Leichnam wird über den See gerudert; 10. sein

Leib wird im Jahre 864 erhoben, wobei die Oblaten
unversehrt entdeckt werden; 11. der Taubstumme wird
durch seine Erscheinung geheilt; 12. er prophezeit
dem Einsiedler-Mönch St.Wolfgang die Bischofswürde

zu Regensburg sowie Ort und Zeit seines Todes.

Diese bewegten, stimmungsvollen, gewandt gezeichneten

und gestochenen Szenen sind jeweils durch zwei
lateinische Textzeilen kurz erklärt. Weil sie aber mit
dem ganzen anschaulichen Requisit des 17. Jahrhunderts

ausgestattet sind, braucht es diese Legenden

nicht, um sie zu verstehen, ja um sie noch heute einem

28 Siehe hier in unserem 1. Kapitel S. 11.
29 Die erst 1890/92 eingesetzten, von Friedrich Berbig in

Zürich gelieferten Farbfenster, darunter auch eines mit der

Darstellung St. Otmars, wurden anlässlich der Innenrenovation

in den Jahren 1964/65 als stilwidrige Fremdkörper
entfernt. Vgl. POESCHEL, Kdm SG Stift, S. 128, und ausführ¬

st. Otmar pflegt einen Kranken
Ausschnitt aus dem Kupferstichblatt um 1630

Kinde als Bilderbogen in die Hand zu geben. So

vermochten diese Kupferstiche, in der Art einer Biblia
pauperum dem lese- oder mindestens dem
lateinunkundigen Volke den Heiligen lebendig, vertraut,
verehrungswürdig zu machen. Das aber war der Sinn der

graphischen Künste im Dienste der Hagiographie.

3. Glasmalerei

Leider können hier keine mittelalterlichen Glanzstücke,
keine grossen Farbfenster ausMünstern und Kathedralen,

nicht einmal aus der st. gallischen Klosterkirche

registriert werden. Ihre vorreformatorische Ausstattung

ging im Bildersturm des Jahres 1529 zugrunde,
und der Neubau des 18. Jahrhunderts wurde im Interesse

barocker Lichtfülle mit farblosen Fenstern
versehen29. Dass die Kirche vor 1529 bunte Fenster be-

licher A. FÄH, Die Schicksale der Kathedrale St.Gallen seit

ihrer Erbauung, Einsiedeln 1928, S. 56—60. — Aehnliche
Fenster des 19. Jahrhunderts ohne künstlerische Bedeutung
finden sich gelegentlich auch in anderen dem h. Otmar
geweihten Kirchen, beispielsweise in Pupping (Oberösterreich)
neben dem Hochaltar; sie werden hier übergangen.

20



sessen hat, ist wahrscheinlich30. Sicher bezeugt, wenn
auch gleichfalls nicht mehr vorhanden, sind Glasgemälde

aus dem Beginn des 16. Jahrhunderts im Kreuzgang

des in der Stadt St. Gallen gelegenen
Dominikanerinnen-Klosters St. Katharina, darunter eine St.

Otmars-Scheibe, gestiftet 1507 von der St.Gallerin Külli
Maiger, die in jenem Jahr als Chorfrau Magdalena
Profess ablegte31.

Das ist der erste überlieferte Hinweis auf eine
Glasmalerei zu Ehren St. Otmars, und er ist typisch. Bei
allen folgenden, die aus dem 16. und 17. Jahrhundert
nachweisbar sind, handelt es sich gleichfalls nicht um
monumentale Kunst, sondern nur um sog. Kabinettscheiben,

also um jene Glasscheibenkunst kleinen
Formats, worin die Schweiz einstmals das reichste Land
war32. Klöster, Stände, Städte, Herren, Bürger und
selbst Bauern schenkten sich gegenseitig solche Stifterund

Wappenscheiben für Kirchen, Kapellen und
Kreuzgänge, für öffentliche und private Häuser. Darin
standen die Aebte und Konventherren des Stiftes
St. Gallen hinter anderen zweifellos nicht zurück, sind
doch noch entsprechende Bittbriefe der Eschenbacher
Klosterfrauen von 1626 an Abt Bernhard Müller und
der Luzerner Jesuiten von 1671 an Abt Gallus Alt im
Stiftsarchiv vorhanden33. Andrerseits mögen die
St. Galler solche Geschenke von ihren Freunden und
Gönnern erhalten haben. Allerdings blieb nach der
Säkularisation (1805) kein einziges Stück im ehemaligen

Kloster St. Gallen erhalten; was heute im Korridor

der Stiftsbibliothek an solchen Scheiben zu sehen

ist, sind An- bzw. Rückkäufe aus neuester Zeit.
Eine eigentliche St. Otmars-Scheibe wie jene

untergegangene von 1507 im Katharinen-Frauenkloster, die
den Heiligen wohl in der Mitte als Hauptfigur gezeigt
hat, scheint nicht nachweisbar zu sein. Wohl aber ist

30 Vgl. PAUL BOESCH Die alte Glasmalerei in St.Gallen (—
96. Neujahrsblatt, hrsg. v. Historischen Verein des Kts.
St.Gallen), St.Gallen 1956, S. 9; dazu Berthold Haendcke,
Die Schweizerische Malerei im XVI. Jahrhundert diesseits
der Alpen und unter Berücksichtigung der Glasmalerei, des

Formschnittes und des Kupferstiches, Aarau 1893, S. 187 f.
(mit einigen Ungenauigkeiten!).

31 Boesch, ebd., S. 9 ff.; dazu M. THOMA VOGLER, Geschichte
des Dominikanerinnen-Klosters St. Katharina in St.Gallen
1228—1607, Freiburg 1939, S. 118, 145, 147.

32 Ueber die schweizerische Sitte der Fenster- und Wappen-
schenkung HANS LEHMANN, Zur Geschichte der Glasmalerei

in der Schweiz, Frauenfeld und Leipzig 1925, S. 36—66.
33 Abgedruckt von E. ROTHENHÄUSLER in Anzeiger für

Schweizerische Altertumskunde, NF Bd. I, 1899, S. 197 ff., und
von H. OlDTMANN, Geschichte der Schweizer Glasmalerei,
Leipzig 1905, S. 36 f.

34 Sie finden sich, wenn hier keine weitere Literatur zitiert
wird, beschrieben und teilweise abgebildet in den folgenden
Neujahrsblättern des Historischen Vereins des Kts. St.Gal-

St. Otmar, gleich wie St. Gallus, auf zahlreichen stift-
st.gallischen Stifterscheiben als Schildhalter oder
sonstwie im Rahmenwerk, im sog. Gehäuse, unter
anderen erzählenden Details häufig zu sehen. Dabei trägt
er, gleich wie in der hier behandelten Buchmalerei aus
Renaissance und Frühbarock, feierliche pontifikale
Gewandung, d. h. Inful und Pluviale, dazu seine
bekannten Attribute Abtsstab und Fässchen. Einige
Beispiele mögen hier, ohne auf Vollständigkeit zu
tendieren, angeführt werden34.

A. Scheibenstiftungen st. gallischer Aebte

Erstmals läßt sich ein solches Glasgemälde um 1505
mit dem Wappen des Abtes Franz von Gaisberg, heute
im Schweizerischen Landesmuseum in Zürich,
feststellen. Häufig scheint Abt Diethelm Blarer von
Wartensee den Brauch der Scheibenstiftungen geübt zu
haben. Ausser den vier im Landesmuseum aufbewahrten
Beispielen um 1550 und einem solchen von 1560 im
Historischen Museum zu Basel seien zwei in derselben
Zeit geschaffene Wappenscheiben — ausgeziert mit
dem ganzen reichhaltigen Requisit, darunter eben auch
den heiligen Gall und Otmar als Schildhaltern —
genannt, die im 19. Jahrhundert nach Berlin abwanderten

und dort einen Schmuck des Schlossmuseums
bildeten, bis sie am Ende des zweiten Weltkrieges
zerstört wurden33. Abt Diethelm liess sodann 1557 durch
den Zürcher Glasmaler Karl von Egeri eine solche
Scheibe für den Kreuzgang der befreundeten Abtei
Muri, wo sie sich heute wieder befindet, anfertigen36.

Von seinem Nachfolger Abt Otmar Kunz, gebürtig
ausWil, sind zwei derartige Wappenscheiben von 15 72
in Lyon und auf der Burg Hohenzollern bezeugt, die

von Nikiaus Wirt in Wil stammen dürften37. Eine

len (abgekürzt Neujahrsblatt SG): Johannes Egli, Die
Glasgemälde des Historischen Museums in St.Gallen, 2. Teil

67. Neujahrsblatt, 1927); PAUL Boesch, Die Toggen-
burger Scheiben 75. Neujahrsblatt, 1935); DERS., Die
Wiler Glasmaler und ihr Werk 89- Neujahrsblatt,
1949); DERS., Die alte Glasmalerei in St.Gallen 96.
Neujahrsblatt, 1956); dazu P. BOESCH, Alte Wappenscheiben

aus Rorschach und Umgebung, in Rorschacher Neujahrsblatt

1954, S. 32—36, und POESCHEL, Kdm SG Stift, S.

336.
35 Vgl. P. BOESCH im Rorschacher Neujahrsblatt 1954, S. 32;

dazu Abbildung der dem Luzerner Anton Schiterberger
zugeschriebenen Wappenscheibe bei Hans Lehmann,
Geschichte der Luzerner Glasmalerei von den Anfängen bis zu
Beginn des 18. Jahrhunderts, Luzern 1942, Tafel 86.

36 Kurz beschrieben bei H. Lehmann, Die Glasgemälde im
kantonalen Museum in Aarau, Aarau 1897, S. 34; abgebildet

als Tafel 40 bei LEHMANN, Zur Geschichte der
Glasmalerei in der Schweiz, Frauenfeld 1925.

37 Literaturhinweise bei BOESCH im 89. Neujahrsblatt SG, S. 13.

21



ähnliche Scheibe von 15 77, gleichfalls mit Gall und
Otmar in der schon üblich gewordenen Darstellungsweise,

hängt im Ortsmuseum Altstätten.
Zahlreich waren die Stiftungen des Abtes Joachim

Opser, der gleichfalls ausWil hervorgegangen war. An
Scheiben, die neben anderen Heiligen stets auch St.

Otmar zeigen, sind zu nennen: eine in Paris verschollene

von 1577, verwandt mit einer heute im Historischen
Museum zu St. Gallen befindlichen, aus dem Pfarrhaus
Goldach stammenden von 1578, wohl von Nikiaus
Wirt in Wik Das gleiche Museum besitzt eine
zusammengestückte Figurenscheibe um 1580 und dazu zwei

gut erhaltene Scheiben, die sicher von Nikiaus Wirt
für Abt Joachim 1581 und 1582 geschaffen worden
sind. Vom Rapperswiler Wolfgang Bräni38 verfertigt
ist die am gleichen Ort aufbewahrte, auf 1588 datierte
Wappenscheibe dieses Abtes.

Nach der Jahrhundertwende stiftete Fürstabt Bernhard

Müller 1601 in den mit 67 Glasgemälden reich

ausgestatteten Kreuzgang der Zisterzienserinnen-Abtei
Rathausen die vom Luzerner Franz Fallenter signierte
Scheibe39, die den zwölfjährigen Jesus im Tempel
darstellt; der Mitte ist das äbtliche Wappen vorgesetzt,
links und rechts stehen St. Gall und St. Otmar. In
Privatbesitz befindet sich eine vom Wiler Hans Melchior
Schmitter genannt Hug 1608 verfertigte Scheibe, die
den knienden Abt Bernhard mit den beiden auf Wolken

schwebenden Klosterpatronen wiedergibt. Sie ist
verwandt mit zwei ähnlichen Scheiben von 1607, deren
eine die Signatur des Winterthurer Glasmalers Tobias
Erhart aufweist40.

Erst in der zweiten Hälfte desselben 17. Jahrhunderts

lassen sich nochmals zwei Wappenscheiben eines
St. Galler Abtes — diesmal ist es Gallus II. Alt — mit
den Bildern der beiden Heiligen nachweisen. Die eine,
1661 von einem Meister B. F. verfertigte, ist im
Historischen Museum St. Gallen; die andere, von 1668,
nicht signiert, ziert seit einem Jahrzehnt ein Fenster
der Stiftsbibliothek. Dass die zeitgenössische Graphik
solchen Scheiben als Vorlage diente, zeigt ein mit dem

Wappen dieses gleichen Abtes sowie mit Gall und
Otmar als Randfiguren versehener Kupferstich (Jo. Goof
signiert), den Bibliothekar Franz Weidmann 1839 in
den Codex 1437 der Stiftsbibliothek eingebunden und
damit der Nachwelt erhalten hat.

38 Nicht von Wolfgang Bühler, wie Egli (67. Neujahrsblatt
SG, S. 37 f.) annahm; vgl. BOESCH im 89. Neujahrsblatt
SG, S. 22.

39 Vgl. Katalog der Ausstellung von Glasgemälden im Besitze
der Eidgenossenschaft, Bern 1891, S. 16 f., und Kdm Kt.
Luzern, Bd. I, Basel 1946, S. 286 ff.

40 Weitere Angaben bei BOESCH im 89. Neujahrsblatt SG, S. 27.

Beigefügt seien zwei äbtliche Figurenscheiben41
aus dem Reichtum des Kreuzganges der ehemaligen
Zisterzienser-Abtei Wettingen. Zwar wurden sie nicht
von einem in St. Gallen residierenden Abt gestiftet,
wohl aber von jenem — hier schon bei der Buchmalerei

genannten — St. Galler Konventualen Peter
Eichhorn, der in den Jahren 1550—1563 dem Kloster
Wettingen als Abt vorstand. Er vergabte dorthin bei
seinem Amtsantritt eine in der Zürcher Werkstatt des

Nikiaus Bluntschli verfertigte Scheibe, die eine Pietà
zeigt, im Renaissance-Rahmenwerk begleitet von den
St. Galler Heiligen Gall und Otmar sowie den
Ordensheiligen Benedikt und Bernhard, — also ein Ausdruck
seiner Verbundenheit mit St. Gallen und zugleich eine
stille Demonstration für die Verwandtschaft der
Benediktiner und Zisterzienser. Beim selben Meister liess

er 1553 für den Kreuzgang eine Figurenscheibe der
beiden Johannes reparieren und mit den vier gleichen
Heiligen vervollständigen.

B. Scheibenstiftungen st. gallischer Konventualen

Nicht nur die Aebte, sondern auch der Konvent als
solcher sowie einzelne Konventherren des fürstlichen
Stiftes St. Gallen betätigten sich als Stifter von Scheiben,

wobei auch hier meistens unbekannt ist, wem das

Geschenk zugedacht war. Auf allen folgenden,
wiederum chronologisch angeordneten Stücken findet sich
St. Otmar im schmückenden Beiwerk dargestellt.

P.Marcus Harsch, Dekan des Klosters, liess 1570/
72 bei Nikiaus Wirt in Wil eine Figurenscheibe
herstellen, die als Hauptbild den Gekreuzigten zeigt,
darunter den knienden Stifter, ringsherum vierzehn Heilige,

unter ihnen St. Otmar. Das aus der Sammlung
Vincent an den Besitzer der ehemaligen Kartause Ittin-
gen gekommene Stück befindet sich heute in der
Stiftsbibliothek St. Gallen; eine zweite Fassung befand sich

im Schlossmuseum Berlin42. Beim gleichen Glasmaler
liess Subprior P.Johannes Ruostaller 1572 eine
Figurenscheibe der beiden Johannes mit Mariae Krönung
in der Mitte und den Schutzheiligen auf den seitlichen
Rahmen schaffen43; auch dieses schöne Stück
gelangte aus dem Kunsthandel in den Besitz der
Stiftsbibliothek.

41 Vgl. H. LEHMANN, Das ehemalige Cisterzienserkloster Maris
Stella bei Wettingen und seine Glasgemälde, Aarau 1909,
S. 82.

42 Vgl. BOESCH im 89. Neujahrsblatt SG, S. 12, und POE-
SCHEL, Kdm SG Stift, S. 336 f.

43 Boesch, ebd., S. 13 f., und Poeschel, ebd., S. 336.

22



Zeitlich folgt eine 1578 von Dekan und Konvent
gestiftete, ebenfalls vom Glasmaler in Wil verfertigte
Scheibe, deren etwas verunechtete Fassung44 (im
Kunsthandel) u. a. St. Otmar aufweist. Das Historische

Museum St. Gallen besitzt die Figurenscheibe
des P.Heinrich Forer, Statthalters zu Rorschach, von
1579, ebenfalls von Nikiaus Wirt, die sich ursprünglich

im Pfarrhaus Goldach befunden hat; ein zweites
Stück wanderte nach Amerika ab45. Auch hier sind
neben das Mittelbild — Auferstehung Christi, darunter

der betende Stifter — Säulen mit Heiligen, unter
ihnen St. Otmar, gestellt. Wiederum war es Wirt, der

1580 und nochmals 1582 für Statthalter P.Benedikt
Pfister eine von Heiligen beseitete Figurenscheibe mit
einem mittleren Dreikönigsbild herstellte; das frühere
Stück gelangte 1950 aus dem Pariser Kunsthandel an
das Ortsmuseum in Wil, das spätere ist im Berliner
Schlossmuseum zerstört worden.46 Schliesslich ist
noch die im Toggenburger Heimatmuseum zu Lichtensteig

befindliche, anscheinend zusammengeflickte47
Wappenscheibe des P.Johannes Spitzly von 1588, als

er Pfarrer in Kirchberg war, zu erwähnen, da sie
neben alttestamentlichen Szenen gleichfalls die
Schutzheiligen Gall und Otmar zeigt.

C. Scheibenstiftungen von Amtsleuten unà

Korporationen

Neben geistlichen betätigen sich auch weltliche Herren
sowie Gemeinwesen als Stifter von Glasmalereien, wobei

wiederum gelegentlich St. Otmar angetroffen werden

kann, beispielsweise auf zwei Wiler Stücken. Das
eine ist eine Bildscheibe, die Mariens Krönung
darstellt, flankiert von Peter und Paul, Gall und Otmar,
gestiftet von Stadtschreiber Hans Falck sowie Schult-
heiss und Rat der Stadt Wil im Jahre 1594, verfertigt
durch Wolfgang Bräni von Rapperswil; sie teilte

gegen Ende des zweiten Weltkrieges das Schicksal des

Schlossmuseums zu Berlin48. Dagegen ist im Gerichtssaal

in Wil eine Wappenscheibe der Stadt aus dem

Jahre 1602, die ausser den Stadtpatronen Nikolaus

44 BOESCH, ebd., S. 15.
45 Nähere Angaben bei BOESCH im Rorschacher Neujahrsblatt

1954, S. 34.
46 Boesch, ebd., S. 34.
47 So nach BOESCH im 75. Neujahrsblatt SG, S. 22.
48 Vgl. BOESCH im 89. Neujahrsblatt SG, S. 22.
49 BOESCH, ebd., S. 25.
50 Näheres bei BOESCH, Zwei Germann-Scheiben, in Toggenburger

Heimat-Kalender 1955, S. 108 ff.
51 Vgl. unser 3. Kapitel über die St.Otmars-Patrozinien, S. 38.

Ueber eine von Jakob Wägmann 1619 in Luzern geschaffene

und Agatha auch Gall und Otmar zeigt, erhalten; sie

ist ein Werk des dortigen Glasmalers Hans Melchior
Schmitter genannt Hug49.

Vom gleichen fruchtbaren Meister stammt eine
religiöse Figurenscheibe in der Sammlung H. C. Honeg-
ger in New York, die als Hauptbild die Krönung
Mariens aufweist, beseitet von Gall und Otmar, darunter
in kleineren Nischen ein vornehm gekleidetes
Stifterehepaar. Es handelt sich, wie die Inschrifttafen und die

Wappen bezeugen, um Kilian Germann, fürstlich
st.gallischen Rat und Vogt zuLütisburg, und seine Ehefrau

Sara Fuchs von Lichtensteig; daneben steht die

Jahrzahl 160950.

Waren die St. Galler Heiligen auf allen hier genannten
Glasmalereien nur Nebenfiguren, begegnen sie nun

auf einer letzten alten Scheibe ausnahmsweise als

Hauptgestalten: links St. Gallus im einfachen
Benediktinerhabit mit Wanderstab und Brot, das er dem
balkentragenden Bären reicht; rechts St. Otmar in reicher

pontifikaler Kleidung mit Pedum und Fässchen.
Zwischen beiden steht das Wappen des Amtes Kriens im
Kanton Luzern, wie denn auch die Inschrift lautet:
«Das Ampt Krienß. 1627.» Die St.Galler Heiligen
waren die Patrone der dortigen Pfarrkirche51 und
dienten deshalb als Schildhalter. Die Wappenscheibe
ist heute im Besitz des Historischen Museums St.
Gallen.52

Der alte schweizerische Brauch der Scheibenstiftungen,

der im 18. Jahrhundert ausstarb, erfährt gegenwärtig

eine erfreuliche Neubelebung. Als Beispiel sei

eine moderne, von August Wanner entworfene
Wappenscheibe angeführt, deren Art und Inhalt jener von
Kriens verwandt ist. Der Katholische Administrationsrat

des Kantons St.Gallen überreichte sie 1954 dem
st. gallischen Regierungsrat zur Erinnerung an das

150jährige Bestehen des Kantons. Sie ziert seither ein
Fenster im sog. Tafelzimmer des Regierungsgebäudes

53. Gallus und Otmar, allerdings ohne barocke
Reminiszenzen, sind hier die schlanken und kräftigen
Schildhalter für das Wappen des Katholischen
Konfessionsteiles des Kantons. Sie hielten damit wieder fried-

Scheibe im dortigen Frauenkloster St. Anna, die vielleicht
auch St.Otmar darstellt, vgl. ADOLF REINLE, Kdm Kt.
Luzern, Bd. II, Basel 1953, S. 286.

52 Beschrieben und abgebildet von EglI im 67. Neujahrsblatt
SG, S. 102 f.

53 Kurzer Bericht in «Die Ostschweiz» Nr. 423/424 vom 11.

9. 1954. — Eine von Anton Blöchlinger entworfene und
Andreas Kübele ausgeführte St.Gallus-Wappenscheibe, die
Bischof Dr. Josephus Meile 1951 dem irischen Ministerpräsidenten

E. de Valeta überreichte, ist abgebildet im St.Gal-
lus-Gedenkbuch neben S. 160.

23



St. Gallus und St. Otmar
auf einer Wappenscheibe von 1954

liehen Einzug in einen Raum, der durch seinen
stilvollen Schmuck aus der Mitte des 18. Jahrhunderts an
fürstäbtliche Herrlichkeit erinnert.

Ein anderes neues Werk der Glasmalerei findet sich

seit 1955 in der Allerheiligen-Kapelle der
Priesterseminar-Kirche St. Luzi in Chur; ein modernes Fenster

von Hans Baumhauer zeigt dort neben anderen lokalen

Heiligen St. Otmar, der in Chur seine Bildung und
Priesterweihe empfangen und an der St. Florins-Kir-
che seine erste priesterliche Tätigkeit ausgeübt hat54.

Passend wurde deshalb dem neuerbauten Flügel dieses

Seminars der Name «St. Otmar» verliehen.

4. Ofenmalerei

Der Glasmalerei seien einige Zeilen über die Kachelmalerei

beigefügt, denn die Bestimmung beider war
die gleiche: Sie hatten öffentliche und private Räume,

54 Vgl. Vita s. Otmars, Kap. 1 (DUFT, St.Otmar, S. 22 ff.);
über St. Luzi Guido Vasella, St. Luzi Chur Kirchenführer

Nr. 626 des Verlags Schnell & Steiner), München
und Zürich 1955.

55 Vgl. ADOLF REINLE, Kunstgeschichte der Schweiz, 3. Bd.,
Frauenfeld 1956, S. 147 f., 360 ff.; dazu Kdm Kt. Zürich,
Bd. VI, S. 391—396, über die führende Winterthurer
Keramikkunst.

Rats- und Zunftstuben, Trink- und Wohnstuben zu
schmücken. So verschenkte man im 17. Jahrhundert
nicht nur Wappenscheiben in Glas, sondern auch

Wappenplatten in Keramik. Ueberdies zierte man die
Kachelöfen mit mehrfarbigen Fayencemalereien aus, wofür

die Ofenmaler — gleich wie die Glasmaler — die

Vorlagen bei der zeitgenössischen Graphik holten55.

Katholische Bauherren Hessen ihren Oefen nicht selten
die persönlichen oder örtlichen Schutzheiligen aufmalen;

so dürfte auch St. Otmar sowohl im Stift, wo
leider keine derartigen Zeugnisse verblieben sind, als in
der st. gallischen Landschaft, vermutlich auch an
auswärtigen Orten, die unter seinem Patrozinium standen,
mehrfach in den Stuben zu sehen gewesen sein. Zwei
erhalten gebliebene Kachelöfen aus dem Fürstenland

mögen als Beispiele dienen.

Der eine, in barocker Art, steht in der sogenannten
Aebtestube im Hof zu Wil, also in der fürstäbtischen
Residenz und Statthalterei, die auch sonst die

Klosterheiligen Gall und Otmar zu Ehren brachte56. Vier
Kacheln sind den Vätern des Mönchtums in der
Weltkirche, nämlich St. Columban und St. Benedikt, sowie

jenen in der Heimat, nämlich St. Gallus und St. Otmar,

gewidmet. Letzterer ist hier ein sehr junger, tonsurier-

ter, mit Stab und Fässchen ausgerüsteter Benediktiner.

Das andere Beispiel stammt aus Tablat, stand bis

1945 in einem heute abgebrochenen Wohnhaus ob der

Wallfahrtskirche Heiligkreuz und ziert jetzt
erfreulicherweise das gepflegte Privathaus eines dortigen
Heimatfreundes57. Dieser grüne Ofen zeigt auf seinen

Eckkacheln einerseits St. Gallus und St. Otmar, andrerseits

St. Antonius und St. Joseph, dazu einen fröhlichen

Trompeter, alle in bäurisch-ungelenker Manier
in Blau und mit etwas Gelb und Braun gemalt. Als
Ofenbauer hat sich Jacob Anthony Gibbuy im Jahre
1748 inschriftlich verewigt; er war Rotmontener Bürger,

ist auch in Rorschach nachweisbar und scheint

ein eingewanderter Savoyarde oder Piemontese gewesen

zu sein.

Diese beiden Oefen mit den Bildnissen der st.

gallischen Patrone bilden zusammen einen typischen
Ausdruck barocker Wohnkultur. Der eine ist repräsentativ,

weil er ein fürstliches Gemach zu schmücken hatte.

Der andere ist schlicht und behäbig, weil er eine

36 So erfuhren beispielsweise 1775 'die am Hofe unter einem
Kupferdächlein gemalten Bildnisse Marias und der Patrone
Gallus und Otmar neue Bemalung und Vergoldung» (KARL
J. EHRAT, Chronik der Stadt Wil, 1958, S. 248).

57 Herrn Emil Egger an der Lettenstraße. Vgl. HERMANN
BAUER in «Die Ostschweiz», Nr. 519/520, vom 7. 11. 1964.

24



St. Gallus und St. Otmar
an einem Ofen von 1748

Bauernstube erwärmen musste. Beide sind aber in
ihrer Art Zeugen für die heimatliche Kult- und
Kunstgeschichte geblieben.

5. Monumentalmalerei

Nachdem die Miniaturmalerei in Büchern, Glas und
Keramik behandelt worden ist, soll nun unter dem

Sammeltitel Monumentalmalerei zusammengefasst

werden, was sich an Darstellungen des hl. Otmar in
Wand- und Deckengemälden sowie auf Altar- und
Tafelbildern nachweisen lässt. Manches ist untergegangen

und bestenfalls noch archivalisch bezeugt; anderes

aber blieb original erhalten. Liebevolle Registrierung
verdient beides, da es kunstgeschichtlicher Ausdruck
eines langen und weiten Kultes ist. Die Anordnung
geschieht regional und innerhalb dieser Gebiete nach

Möglichkeit chronologisch.

A. Im Kloster St. Gallen

In welcher Art, in welchem Ausmass und in welchen
Räumen — im Münster, in der Otmars-Kirche oder im
Kreuzgang — das früh- und hochmittelalterliche Kloster

St. Gallen gemalte Darstellungen seines zweiten
Gründers und Patrones aufgewiesen hat, ist weder

durch Monumente noch durch Dokumente überliefert
worden. Jedenfalls stand St. Otmar auch diesbezüglich
im Schatten des Namengebers St. Gallus, sind doch
über letztern wenigstens die Verse Ekkeharts IV. zu
einem Bilderzyklus des 10. Jahrhunderts58 sowie zwei

grosse Bilderfolgen aus dem 17. Jahrhundert59 in der

Galluskapelle zu St.Gallen und in der Wallfahrtskapelle

Adelwil erhalten. Für Otmar ist erst aus dem

Spätmittelalter ein schriftliches Zeugnis — es betrifft
übrigens gleicherweise auch Gallus — fassbar60.

Darnach liess Abt Ulrich Rösch, der 1483 den
gotischen Chor vollendete, die Wände des Kirchenschiffes
durch Hans Haggenberg aus Winterthur ausmalen:

Auf die Evangelienseite (links) stellte er Szenen aus

dem Gallus-Leben, auf die Epistelseite (rechts) solche

aus dem Otmars-Leben. Vadian61 persönlich berichtet
über dieses grosse Werk: «Er ließ ouch das Münster
malen uß des buwmaisters sekel, um die wend zu bai-
den siten S. Othmars und S. Gallens geschichten und
darunder mancherlei wapen von fürsten, herren, päp-
sten und gemainem adel, ouch etlicher geschlechten

unser stat.» Vadian weiss sogar Einzelheiten über diese

in viereckigen Feldern gemalten Historien zu erzählen.

Darnach war St. Otmar «mit infel und mantel, wie zu

unsern Zeiten die äbt gond», dargestellt, wozu er richtig

bemerkt, dass Otmar «weder um infel noch mantel
nit gwisst hat.» Es sei auch dargestellt gewesen, wie
Otmar zum König Pippin geritten sei und von ihm viel
Gutes empfangen habe. Ferner liess derselbe Abt
Ulrich «S. Gallen und Othmars bilder allenthalb näbend

des closters wapen malen, wie man es zu Rorschach

noch sieht». Allerdings hätten die beiden — wie der

Historiker Vadian andeutet — zu ihren Lebzeiten

58 Ad picturas claustri saneti Galli, hrsg. v. JOHANNES EGLI,
Der Liber Benedictionum Ekkeharts IV. nebst den kleinern
Dichtungen aus dem Codex Sangallensis 393 (=MVG, Bd.

31), St.Gallen 1909, S. 369—381.

59 Beschrieben von J. DUFT im St.Gallus-Gedenkbuch, S. 90
bis 96.

60 Vgl. Poeschel, Kdm SG Stift, S. 47.
61 JOACHIM VON Watt, Deutsche historische Schriften, hrsg.

v. Ernst Götzinger, 2. Bd., StGallen 1877, S. 376.

25



noch nicht Schild und Wappen geführt; immerhin ist
im spätgotischen Refectorium auf Mariaberg ob
Rorschach an den Wandkonsolen noch heute deren in
Stein gehauenes Phantasie-Wappenpaar zu sehen62.

Dass es sich bei diesen Malereien im Münster zu
St. Gallen um zwei grosse Folgen von Historienbildern
handelte, deren Begebenheiten aus den entsprechenden
Vitae Sanctorum geschöpft worden waren, bezeugt
auch Johannes Kessler63: «Inwendig ain baiden muten

under den fenster war mit großem kosten und
muiseligkait gemalet an ainer Sant Gallen, an der
ander S. Othmars historien, wie die von Walfrido und
Isone, disers clausters vor ziten gelerte monachen64,
beschriben sind.» Der Bildersturm des Jahres 1529
zerstörte dann diese Sehenswürdigkeiten, fügt doch
Kessler als Augenzeuge bei: «... welches alles in vol-
gender wuchen mit kalch verwisset und verstrichen ist
worden.»

Ob nach der schliesslichen Wiederherstellung der
Kirche neue Malereien solcher Art geschaffen wurden,
ist unwahrscheinlich, wie es auch unbekannt ist, ob die

vermutlich mit Bildern geschmückten Wände65 der
1628 neu geweihten St.Otmars-Grabkirche im Westen
des Münsters den Titelheiligen zeigten. Sicher vertreten

war er unter den 48 Oelbildern, die Abt Pius Reher

1654 als klösterliche Ahnengalerie für den Kreuzgang

durch Sebastian Eberhard in Konstanz, einen
früheren gräflich-württembergischen Hofmaler,
ausführen liess66.

Die nach Mitte des 18. Jahrhunderts von Grund auf

neu erbaute, spätbarocke Stiftskirche — die heutige
Kathedrale — weist in den Deckenmalereien, die

anscheinend Josef Wannenmacher nach Entwürfen Christian

Wenzingers um 1760 grossflächig ausgeführt.
hat67, neben St. Gallus und den anderen Patronen
St. Otmar auf, stets noch erkenntlich an seinem
Fässchen. So schwebt er im völkerreichen Heiligenhimmel

62 Vgl. August Hardegger, Mariaberg bei Rorschach 31.
Neujahrsblatt, hrsg. v. Histor. Verein), St.Gallen 1891, S.

16. Kurzer baugeschichtlicher Ueberblick von FRANZ WILLI
in Rorschacher Neujahrsblatt 1932, S. 5—13.

63 J. Kesslers Sabbata, hrsg. v. Emil Egli und RUDOLF

Schoch, St.Gallen 1902, S. 313.
64 Kessler nennt als Otmars Biographen richtig Walahfrid

Strabo, der allerdings nur des Diakons Gozbert Vorlage
überarbeitet hat, sowie Iso (vgl. Duft, St.Otmar, S. 10-17);
dagegen irrt er, wenn er beide als Mönche des Klosters
St.Gallen auffasst, da Walahfrid dem Kloster auf der
Reichenau angehört hat.

65 Vgl. POESCHEL, Kdm Stift, S. 56, auf Grund einer Miniatur
im Codex 1452b der StiB SG.

66 Vgl. A. HARDEGGER, Die Baudenkmäler der Stadt St.Gallen,
St.Gallen 1922, S. 150 f. — Im Zeitpunkt der Drucklegung
dieser Studie (November 1965) wurde bei den Restaurie-

der Rotundenkuppel passend in der Gruppe jener, für
welche die Seligpreisung der Bergpredigt gilt: Beati,

qui persecutionem patiuntur (Selig, die um der

Gerechtigkeit willen Verfolgung erleiden). Seiner

Verherrlichung ist sodann das Deckengemälde im zweiten

Joch des Langhauses gewidmet; Adolf Fäh68

beschreibt es liebevoll: «In der Mitte thront der Heilige
im goldenen Pluviale, das Pectorale auf der Brust.

Rings um ihn frohlocken die Engel. Sie entrollen die
Karten der st. gallischen Herrschaften Ebringen und
Neu-Ravensburg. Ein anderer hält eine mitWasser
gefüllte Vase empor und zeigt das geöffnete Buch der Regel

des hl. Benedikt mit den Anfangsworten: Ausculta
o fili Reg. s. B. (Höre, mein Sohn) und dem Hinweis
ecce lex (siehe hier das Gesetz). Dann folgt der Träger

des Fässchens, ein Engel mit der Palme und dem
Schriftband: hic est fratrum amator et populi (das ist
ein Freund der Brüder und seines Volkes). Ein Lilienzweig,

Stab und Mitra fanden ebenfalls bereitwillige
Engelshände.» In der heutigen Kathedrale ist schliesslich

noch das Gemälde am St. Otmars-Seitenaltar zu
erwähnen69, gemalt vielleicht von Josef Keller aus

Pfronten im Allgäu, allerdings erst um 1810; es zeigt
den Titelheiligen, der seinen Blick zu einem Engelpaar
erhebt, von dem ihm eine Mitra gereicht wird.

In zwei würdigen Räumen der ehemals fürstäbt-
lichen, heute bischöflichen Residenz zu St.Gallen ist
St. Otmar in auf Leinwand gemalten Deckenbildern
anzutreffen70: in einer der sieben Kassetten der 1671

konsekrierten Kapelle sowie im Rundbild des 1730

ausgestatteten, vielleicht von Egid Quirin Asam aus
München stukkierten Festsaales. Dort schwebt der
Ordensvater Benedictus zwischen den Hausheiligen Gall
und Otmar, die zudritt das unter ihnen liegende Kloster

jenen drei himmlischen Patronen empfehlen,
denen schon Gallus anno 612 die erste Kapelle geweiht
hatte: Maria, Mauritius und Desiderius. Nicht über-

rungsarbeiten im Kreuzgang, rechts neben dem Eintritt zum
Chor, in einer spätgotischen, bis anhin vermauert gewesenen
Nische ein farbiges Fresko des hl. Otmar, eines Abtes mit
dem Fässchen, entdeckt. Das beigemalte Wappen, vermutlich

des Stifters, ist leider so schlecht erhalten, dass es nicht
mehr zu bestimmen sein dürfte.

67 Ueber die Maler und über das Schicksal dieser Deckenfresken,

die anlässlich der Innenrestaurierung der Kathedrale
1964-1966 mit erfreulichem Erfolg von mehrfachen Ueber-
malungen befreit werden konnten, orientiert vorläufig ein
maschinenschriftliches Gutachten von J. DUFT vom 10. 2.

1964. POESCHEL, Kdm SG Stift, S. 180—193, schildert noch
den Zustand vor dieser neuesten Restaurierung.

68 Führer durch die Kathedrale von St.Gallen, Zürich 1913,
S. 42 ff.

69 Vgl. POESCHEL, Kdm SG Stift, S. 199, 204 f.
70 Ebd., S. 288 ff., 328 f.

26



sehen seien sodann zwei gleichfalls auf Leinwand
gemalte Bilder in den Korridoren der Stiftsbibliothek
und des Schulrektorates: die Duodena benedictio coe-
lestis71 von Carl Anton Weber 1741 und das zweifellos

von Josef Wannenmacher gemalte72 Ovalbild
St. Otmars, dessen Pendant St. Gallus darstellt.

B. In der Schweiz

Wo immer Kultstätten des hl. Otmar oder Einflussbereiche

seiner st.gallischen Gründung waren, dürfte
sich die Monumentalmalerei seiner angenommen
haben. Das gilt beispielsweise für Klöster im Gebiet
der heutigen Schweiz, wobei nicht nur verwandte
Benediktinerabteien in Betracht fallen — so das nahe

Fischingen mit einer jetzt im Schweizerischen
Landesmuseum befindlichen Holztafel, dem Fragment eines

Altares aus dem späten 16. Jahrhundert, deren Rückseite

die heiligen Gall und Otmar in einer gebirgigen
Landschaft zeigt73 —, sondern auch Bettelorden-
Konvente wie das ehemalige Dominikanerinnen-Kloster

Töss. Im dortigen Kreuzgang74, leider abgebrochen

im Jahre 1851, hatte Hans Haggenberg — also

der Winterthurer Meister, der für Abt Ulrich in
St.Gallen tätig war — um 1487—1491 alle Innenwände

ausgemalt; am Westflügel waren in einer

Heiligengruppe Martin, Leodegar, Gallus und Otmar
vereint.

Aus einem anderen von Dominikanerinnen bewohnten

Konvent, entweder aus dem Kloster St. Katharina
in St. Gallen oder aber aus einer angeblichen Tochterstiftung

desselben im Rheintal, scheint der
Renaissance-Altar zu stammen, der heute in restaurierter
Schönheit das Kaltweh-Kapellchen bei Berneck75 im
st.gallischen Rheintal ziert. Sechs Heilige sind in die

rechteckigen, verschliessbaren Felder des hölzernen
Schreines gemalt, unter ihnen links und rechts aussen
die Landespatrone Gallus als einfacher und Otmar als

71 Ebd., S. 343.
72 Nach dem Urteil des zuständigen Wannenmacher-Kenners

Dr. med. M. Reistie in Langenau (Württ.).
73 LM 15431; vgl. Albert Knoepfli, Kdm Kt. Thurgau, Bd.

II, Basel 1955, S. 208 f.
74 Vgl. Kdm Kt. Zürich, Bd. VI (Die Stadt Winterthur), Basel

1952, S. 324 ff.
75 Vgl. FRANZ Xaver Kern, Geschichte der Gemeinde Ber-

nang im St.Gallischen Rheintale, Bern 1879, S. 82 f., 85.
Gekürzter Auszug in der Festschrift «Das Haus Gottes
Unserer lieben Frau von Bernang gewidmet», Au 1938, S. 13 f.

76 So nach LEO BRODER, Ein neuentdecktes Renaissancekunstwerk

in Berneck, in Rheintaler Almanach, 13. Jg., Altstätten

1962, S. 59—64, und Unser Rheintal, 19. Jg., Au 1962,
S. 117 ff.

pontifikaler Abt. Obwohl das kleine Heiligtum erst von
1566 stammt, dürfte der hervorragende Altar älter
sein, vielleicht von 1525, und könnte von dem damals
in Feldkirch tätig gewesenen WolfHuber gemalt worden

sein76.

Ein gleichfalls qualitätvoller, auf Holz gemalter
Otmar schweizerischer Schule um 1500, der irgendwo
einen Altar geschmückt haben mag, befindet sich heute
in der Collection Dard im Kunstmuseum zu Dijon77.
Der Heilige, der benediktinisch schwarz gekleidet ist
und die Kapuze hochgezogen hat, trägt in der Rechten
den Abtsstab mit Sudarium und in der zart gegliederten

Linken das Fässchen. Ob der (hier unter Graphik
an erster Stelle genannte) Einblattdruck des 15.
Jahrhunderts das Vorbild für diese Darstellung geboten
hat78, ist zweifelhaft, sind doch Otmars Attribute stets
dieselben gewesen. Der Meister dieser Tafel, der nach
Baden lokalisiert wird, hat zu Otmars Füssen sein
bekanntes Signet beigemalt: die Nelke, gekreuzt von
einem Lavendelzweig.

Von solchen Leistungen unterscheidet sich zwar
nicht inhaltlich, wohl aber stilistisch die gutgemeinte,
wenn auch schon jetzt völlig überholte «religiöse
Kirchen- und Hauskunst» des 19. und beginnenden
20. Jahrhunderts79; sie ist mit Recht öfter wieder aus
den Gotteshäusern entfernt worden. Volle Beachtung
verdient dagegen das 1945 von Kunstmaler Willy
Koch ausgeführte, monumentale Fresko des Heiligen,
des Apostels der Caritas, an der Schaufassade des

katholischen Pfarrhauses St.Otmar in St.Gallen79".

C. Im Ausland

Auch hier gilt dasselbe wie in der Schweiz: Otmars-
Kirchen und Otmars-Verehrer wünschten sich ihren
Heiligen in einem Bilde sichtbar. Als typische
Beispiele seien aus zahlreichen die folgenden herausgegriffen.

77 Erwähnt bei P.-O. BESSIRE, Histoire du peuple suisse, Por-
rentruy 1940, S. 35, Fig. 30, und LOUIS RÉAU, Iconographie

de l'art chrétien, Bd. III, Paris 1958, S. 1014 f.
78 So nach MAURICE MOULLET im grundlegenden Werk Les

maîtres à l'oeillet, Basel 1943, S. 96 (dazu S. 116 und Abb.
124). Zu den Nelkenmeistern vgl. auch den Ueberblick bei
JOSEPH Gantner, Kunstgeschichte der Schweiz, 2. Bd.,
Frauenfeld 1947, S. 342 ff.

79 Beispielsweise das von P. Rudolf Blättler aus Einsiedeln
um 1900 für die Kapelle auf Werd gemalte Altarbild; vgl.
R. Netzhammer, Die Insel Werd, 2. Aufl., Zug 1934,
Abb. bei S. 56, Text S. 102 ff.; DERS., St.Otmar, S. 59,
über ein älteres kleines Oelgemälde am gleichen Ort.

79a Vgl. Josef Eugster, 50 Jahre Pfarrei St.Otmar, St.Gallen
1958, S. 46.

27



An zeitlich erster Stelle stehen wohl die Wandmalereien

— darunter auch St.Otmar — des 14. Jahrhunderts

in der ihm geweihten, aus romanischer Zeit
stammenden Filialkirche Othmaring im Bistum Eichstätt80.
Eine andere Besonderheit, die sich sonst ebenfalls
nicht mehr finden dürfte, ist das Bildnis St. Otmars
auf einem der altarähnlichen Flügel, welche das auf
1618 datierte, frühbarocke Gehäuse einer Orgel
schliessen lassen: Sie steht als eines der ältesten Orgelwerke

Tirols in der Stadtpfarrkirche zu Lienz
(Osttirol) 81, weist einen dreiteiligen Prospekt mit Statuen
und Flügelmalereien auf und erinnert mit den grossen
parallelen Bildern St. Otmars und St. Wolfgangs an
die den beiden geweihte, in Oberösterreich liegende Kirche

Pupping, allwo Bischof Wolfgang den ihm von St.

Otmar visionär vorausgesagten Tod erlitten hat82.

Beachtung verdient sodann ein gotischer Flügelaltar
von 1498, das Werk einer Bodenseeschule, allerdings
beträchtlich erneuert, der im Mittelzeller Münster auf
der Insel Reichenau steht83. Die Legende behauptet,
er sei ursprünglich in der Kapelle zu Berlingen gestanden,

sei dann aber während des Bildersturmes vom
schweizerischen Ufer durch die Wellen auf die Insel

geschwemmt worden. Die Flaupttafel und die beiden

Seitenflügel vereinen eine grosse Zahl heiliger Nothelfer;

in der untersten Reihe des Mittelbildes sind neben

anderen die benediktinisch gewandeten heimatlichen
Gestalten St. Fridolin, St. Gall und St. Otmar — alle
ohne Kopfbedeckung, mit runder Tonsur, erkennbar

an ihren Attributen Skelett, Bär und Weinlägel — zu
einer Gruppe vereint. Sie finden sich übrigens auch

auf einem jüngeren Seitenaltar der nahe gelegenen
Pfarrkirche Meersburg: Gallus, Sebastian und
Bonifatius als Statuen in der Mitte, Otmar und Fridolin
gemalt auf dem rechten Flügel.

Aus dem 17. Jahrhundert seien zwei Altargemälde

genannt. Das eine, den Herren von Bodman gehörend,

stammt aus dem dortigen Schlosse Frauenberg,
wiewohl es sich vor Jahrzehnten im ehemaligen Kloster

80 Erwähnt bei KARL PUCHNER, Patrozinienforschung und
Eigenkirchenwesen mit besonderer Berücksichtigung des

Bistums Eichstätt, Kallmünz 1932, S. 62, mit Verweis auf
FRANZ Xaver Buchner, Die Wandmalereien zu Othmaring,

in St.Wiüibaldsblatt 1922, Nr. 45.
81 ANTON DAWIDOWICZ, Die Orgel der Stadtpfarrkirche in

Lienz, in Musica divina, 26. Jg., Wien 1938, S. 148—152;
dazu Karl Maister und Franz unterkircher, Die
Stadtpfarrkirche zum hl. Andreas Lienz Kunstführer Nr.
444 des Verlags Schnell & Steiner), 2. Aufl., München 1956.

82 Siehe hier im 3. Kapitel (St.Otmars-Patrozinien) S. 42 f.
83 KONRAD Gröber, Reichenauer Kunst, 2. Aufl., Karlsruhe

1924, S. 35 ff.; Alfred Stange, Deutsche Malerei der Gotik,

7. Bd., Berlin 1955, S. 90.

Stein am Rhein befand84. Es zeigt vor einer Seelandschaft

Maria, die über Benedikt und Otmar schwebt.

Das andere, signiert von Mathias Zehenter 1693, ziert
den Hochaltar der St. Otmars-Pfarrkirche Rauhenzell
bei Immenstadt. Die Komposition ist der vorigen ähnlich:

über Berg und Schloss Rauhenzell auf einer
Wolke Maria, darunter beidseitig die Kirchenpatrone
St. Otmar und St. Veit.

Zahlreich sind die Malereien aus dem barocken
18. Jahrhundert. In Mödling bei Wien85 beherrscht
der mächtige Hochaltar, gestiftet 1760 von der Kaiserin

Maria Theresia, das gotische Presbyterium; sein

von einem unbekannten Meister geschaffenes Gemälde

zeigt St.Otmar gebunden vor den ungerechten Richtern.

Aus demselben Jahrhundert stammen die Deckenfresken

der Pfarrkirche Enkering86 im Bistum Eichstätt:

in der Mitte St. Otmar als Helfer der Kranken,
darum in vier Medaillons der Heilige als Beter, als

Almosenspender, als Gefangener und als Sterbender.

Im näher gelegenen Ringingen auf der Zolleralb
(Kreis Hechingen), wo früher eine Galluskapelle
stand, zeigt eines der um 1750 gemalten Deckenbilder
der St. Martins-Pfarrkirche die heiligen Gall und
Otmar87.

Gleich viermal begegnen gemalte Darstellungen des

Patrones St. Otmar in der schmucken schwäbischen

Pfarrkirche Eutenhausen, die hier bereits als

Wallfahrtsstätte gewürdigt worden ist88. Das Deckengemälde

im Chor89, gemalt um 1756 von Franz Xaver

Kirzinger aus München, schildert den Heiligen in der

Himmelsglorie als Nothelfer für leidbedrückte
Menschen aller Stände; dasjenige im Schiff, 1936
allerdings zu sehr überarbeitet, versucht die Verurteilung
vor dem bischöflichen Gerichte gestaltenreich zu
erzählen. An den Wänden hängen zwei in Oel gemalte
Votivbilder: das bessere von Michael Ziegler aus dem

nahen Mattsies von 1793, das steifere von einem
Bauernmaler aus Attenhausen von 1826. Beigefügt sei,

dass in der zugehörigen Filialkirche Mussenhausen

84 So nach VETTER, St.Otmar, S. 190.
85 Vgl. den Führer «Mödling unter dem Wiener Wald» der

dortigen Missionsdruckerei St.Gabriel um 1954.
86 Freundl. Mitteilung des dortigen kath. Pfarramtes.
87 Vgl. J. A. KRAUS, Unser Ringingen und das Kloster St.Gal-

len, in Hohenzollerische Jahreshefte, 17. Bd., 1957, S. 36
bis 51.

88 In unserem 4. Kapitel (Volksglaube und Volksfrömmigkeit),
S. 55, 56 f. Vgl. Konrad BAUMANN, Eutenhausen
Kunstführer Nr. 632 des Verlags Schnell & Steiner), München

1955.
89 Es ist im ersten Teil unserer Kultgeschichte neben S. 49

wiedergegeben.

28



eine spätbarocke Kirchenfahne das auf Leinwand
gemalte Bild St. Otmars, sogar von seinem Phantasiewappen

begleitet, aufweist.

St. Otmar als Patron für das Vieh
Votivbild von 1793 in Eutenhausen

Ebenso häufig ist der Schutzheilige in der gleichfalls
schwäbischen Pfarrkirche Attenhausen, wiederum aus

der Mitte des 18. Jahrhunderts stammend, anzutreffen.

Das beachtliche Deckengemälde im Chor, gemalt und

signiert von M. Kuen, zeigt Otmars Himmelsaufnahme;

dagegen schildert jenes im Langhaus eine

nicht mit diesem Heiligen verbundene Skapulier-Szene,
wobei immerhin ein Engel eine kleine Otmarsstatue

auf einem Buche trägt. An die Brüstung der barock

vorbauchenden Empore ist die Ueberführung des

Otmarsleibes auf dem stürmischen Bodensee geschickt

hingepinselt. Am Hochaltar, dessen Hauptbild dem

Skapulier vorbehalten ist, grüsst Otmars Oelbild vom
Giebel herunter.

90 Vgl. Die Kunstdenkmäler von Schwaben, Bd. IV (Stadt und
Landkreis Lindau), bearbeitet von ÄDAM HORN und WERNER

Meyer, München 1954, S. 324.

Dem ausgehenden 18. Jahrhundert gehören
beispielsweise die Malereien in zwei wiederum St. Otmar
geweihten schwäbischen Landkirchen an: In Ottacker
ist es ein Deckengemälde von Linus Seif 1790; es

schildert die Himmelfahrt des Heiligen, neben ihm
drei Engel mit seinen Attributen Mitra, Stab und
Fässchen. Der Hochaltar ist neugotisch und enthält ein
Otmarsbild seiner Entstehungszeit. In Grünenbach90
ist es ein Gemälde, das ehedem wohl dem Hochaltar
angehörte, signiert G. M. 1790; es schildert ebenfalls
Otmars Verherrlichung und lässt ihn von vier Heiligen
begleitet sein.

Dass auch das 20. Jahrhundert einer älteren St.Ot-
mars-Kirche einen modernen Schmuck einzufügen sich

bemühte, beweist das Fresko vonWalther Mayer-Speer
(1928) in Ludwigshafen am Bodensee; im Stil der
Beuronerschule ist die hier passende Translation auf
dem See an die Chorwand gebannt. Ob sich noch
andere moderne Beispiele finden lassen, ist zweifelhaft;
mit dem Spätbarock starb diesbezüglich das schöpferische

Interesse in der Kirchenmalerei aus, — nicht
aber in Plastik und Relief, worüber nun zu berichten
sein wird.

6. Plastik und Relief

Voll- und Reliefplastik in Stein und Holz oder auch in
edlen Metallen hat sich gleichzeitig wie die Malerei, oft
auch in gleichen Kirchen und stets in gleicher Absicht
des Patrones und Vorbilds St. Otmar bemächtigt.
Wiederum seien einige teils untergegangene, teils erhalten

gebliebene Werke aus dem 15. bis 20. Jahrhundert zu
einem kurzen, regional angeordneten Inventar
vereinigt.

A. Im Kloster St. Gallen

Die ältesten Zeugnisse datieren auch diesbezüglich —
wie in der Malerei — aus dem gotischen Münster.
Johannes Kessler, der mit seiner Schilderung des

Bildersturmes von 1529 nicht nur der Reformations-,
sondern auch der Kunstgeschichte einen seltenen Beitrag
hinterlassen hat, erzählt1, dass in der Laienkirche —
also im Langhaus — eine uralte hölzerne Gallus-Statue

gestanden habe, daneben etliche Schritte entfernt die

von einer Familie Oppenzofer gestiftete «erhepte
hoche, ronde, stainige sul, daruf ain zwifach bildnus

1J. Kesslern Sabbata, hrsg. v. Emil Egli und Rudolf
Schoch, St.Gallen 1902, S. 313.

29



Sant Gallen und Sant Othmars, du hettest gemaint,

es were by den haiden der zwenkopfig Janus».
Dieses eigentümliche Doppelstandbild war vermutlich

älter als das silberne St. Otmars-Haupt im damaligen

Kirchenschatz, worüber das Inventar Vadians

bzw. des Dekans Otmar Gluss berichtet2. Jedenfalls

war es älter als der vom Zürcher Goldschmied Ulrich
Trinkler um 1500 geschaffene Gallus-Sarkophag, dessen

getriebene Silberplatten auch St. Otmar mit Fässchen

und Krummstab sowie seine Amtseinsetzung
durch Pippin zeigten3, — überdies älter als der

2 Ausführlich und mit den Quellenbelegen geschildert von
DORA F. Rittmeyer, Die Goldschmiedewerke der Kathedrale
in St.Gallen 71. Neujahrsblatt, hrsg. v. Histor. Verein),
St.Gallen 1931, S. 9—13-

Hochaltar, für dessen Schrein lebensgrosse Statuen,

darunter St. Otmar, von Vogelweider in Ulm
geschnitzt und 1522 von Christoffel Bockdorfer in Konstanz

vergoldet und bemalt worden waren4.

Wie sodann das Münster nach der Restituierung und

Rekatholisierung von neuem mit Voll- oder Relief-

plastik ausgestattet wurde, ist weitgehend unbekannt.

Ein in Stein gehauener, höchst würdiger, noch heute

zu bewundernder Otmar begegnet erst wieder im Jahre

1570, als Abt Otmar Kunz das neu erbaute Abts- bzw.

St. Karls-Tor5 durch Steinmetz Baltus von Salmanns-

3 Vgl. auch POESCHEL, Kdm SG Stift, S. 239 f.
4 POESCHEL, ebd., S. 47 f.
5 Beschrieben bei POESCHEL, Kdm SG Stadt, S. 86 ff.

St. Otmar am Karls-Tor in St. Gallen
Sandsteinplastik von 1570

30



weiler in einer eindrucksvollen Mischung von Gotik
und Renaissance schmücken liess. Das grosse, für
st. gallische Verhältnisse sogar grossartige Relief zeigt
in einer Aedicula das Wappen des Abtes und auf dessen

beiden Seiten in Muschelnischen die kräftigen
Stiftspatrone St. Gallus mit Wanderstab und Bären
sowie St. Otmar mit Abtsstab und Fässchen, darüber
im Giebel die Kreuzigung mit Maria und Johannes.
Das Tor ist sowohl durch seine aufwendige Gestaltung
als auch durch seine mehrfachen Wappen und Personen

ein Ausdruck wiedererlangter Selbständigkeit und
wiedergewonnenen Selbstbewusstseins. Dasselbe aber
machte sich nun unter Abt Otmars Nachfolgern auch
in der Ausstattung der Kirche geltend.

So liess Abt Bernhard Müller für die erweiterte
Grabkirche St. Otmars 1623 einen neuen Hochaltar
schreinern, wofür Meister HansSchenkh von Konstanz
die lebensgrossen Statuen, darunter selbstverständlich
St. Otmar, zu schnitzen hatte6. Kostspieliger war im
gleichen Jahr die Anschaffung von Silberstatuen beim
Augsburger Goldschmied Hans Jacob Bayr, darunter
auch jene qualitätvollen der heiligen Gall und Otmar,
die noch heute an Hochfesten die Altäre der Kathedrale

zieren7. Dagegen sind nicht mehr vorhanden
die von Abt Cölestin Sfondrati 1692 wiederum in
Augsburg bestellte silberne St. Otmars-Statue und die

von Abt Leodegar Bürgisser 1699 bei Heinrich Dum-
eisen in Rapperswil bezogene silberne St. Otmars-
Büste8. Von letzterer zeugt noch heute ein schönes

Deckfarbenbildchen in einem zeitgenössischen
Inventarband9. Nicht vergessen sei ein nur 10 cm messendes,

vollplastisch gegossenes St. Otmars-Figürchen an
einem noch erhaltenen Reliquienaltärchen, das Abt
Bernhard Müller 1611 in Mailand herstellen liess10.

Noch zierlicher ist das Figürchen am Reliquienmon-
stränzchen, das sich der gleiche Abt schon 1604 beim

genannten H. J. Bayr in Augsburg für Kette und Cili-
cium S. Galli hatte schaffen lassen11.

Nach diesen Silberschätzen des 17. Jahrhunderts
können aus dem gleichen Zeitraum drei holzgeschnitzte
Statuenpaare der heiligen Gall und Otmar genannt
werden, zumal sie bis heute den Beschauer im ehemaligen

Kloster zu St. Gallen erfreuen. In der Kathedrale
stehen die zwei Hausherren auf den beiden barocken

Chororgeln; diese Stamen dürften der zweiten Hälfte
des Jahrhunderts angehören und ehemals einen Altar
geziert haben12. Sie fügen sich aber recht gut ein und

passen auch geistig, da weder der heutige Hochaltar
(von 1808/10) noch das grossartige Chorgestühl
(vollendet 1767) die beiden Patrone aufweisen. Dass
St. Gallens Intarsienkunst hiefür beste Fähigkeit
besessen hätte, beweist u. a. ein eleganter
Schreibschrank, dessen Platte den aufgebahrten Otmar zeigt;
das kostbare Möbel erfüllt noch heute im Regierungsgebäude,

also in der ehemals fürstäbtischen Pfalz,
seinen Zweck13.

Rokoko-Schreibschrank in der Pfalz
St. Otmar im Intarsienwerk

Das zweite Figurenpaar aus dem 17. Jahrhundert
steht benediktinisch gewandet in Lebensgrösse im
Vestibül vor dem ehemaligen Refectorium, das heute als

Musiksaal dient. Stil und Grösse wecken die Vermutung,

es könne sich um jene vorhin erwähnten Stamen

handeln, die Abt Bernhard 1623 bei Bildhauer Hans

6 POESCHEL, Kdm SG Stift, S. 57.
7 Kurz bei POESCHEL, ebd., S. 241, 262 f.; ausführlich und

mit Belegen bei RlTTMEYER, a. a. O., S. 16, 68—71.
8 POESCHEL, ebd., S. 241.
9 Codex 1718a der Stiftsbibliothek, geschrieben und gemalt von

P. Gregor Schnyder, abgebildet bei Rittmeyer, a. a. O.,
als Tafel XIII.

10 Beschrieben und abgebildet bei RITTMEYER, a. a. O., S. 65
f. und Tafel XIV; POESCHEL, S. 260 f.

11 Geschildert und abgebildet bei RITTMEYER, S. 64 f. und
Tafel VI; POESCHEL, S. 259 f. — Weitere Kirchenzierden
sind im folgenden Abschnitt unter «Kultusgeräte»
zusammengestellt.

12 POESCHEL, ebd., S. 222.
13 Ebd., S. 349.

31



Schenkh für die St. Otmars-Kirche schnitzen liess14.

Sie dienten im 19-/20. Jahrhundert bei festlichen

Anlässen als Schmuck des Hochaltars und fanden

dann den Weg in die Einsamkeit der obern Sakristei,
bis ihnen I960 der würdige Platz in der erneuerten

Eingangshalle angewiesen wurde. Das dritte Holzfigurenpaar,

gleichfalls aus der ersten Hälfte des 17.

Jahrhunderts und ebenfalls 1959 restauriert, gotisierend in
der Haltung, charaktervoll im Ausdruck, steht im
Lesesaal der Stiftsbibliothek15. Nach der Ueberlieferung
soll es aus der alten Kirche oder dem ehemaligen
Frauenkloster St. Georgen stammen16.

Ein völlig neues Bauwerk monumentalen Ausmasses

schuf das 18. Jahrhundert mit der spätbarocken
Klosterkirche. St. Otmar erhielt hier gleich einen dominierenden

Ehrenplatz am Aeussern der Rotunde, wo sich

das Hauptportal öffnet. Dort liess Bauherr Abt Cöle-

stin Gugger, dessen Wappen den Giebel schmückt,

durch Christian Wenzinger ein machtvolles Programm

zum Ausdruck bringen: In die vier Nischen stellte er

« Ebd., S. 299.
15 Ebd., S. 348.
16 Vgl. POESCHEL, Kdm SG Stadt, S. 183.
17 POESCHEL, Kdm SG Stift, S. 149; Abb. S. 152 f.

vier aus Sandstein gehauene, überlebensgrosse

Statuen; es sind «temperamentvoll modellierte Gestalten

von starker plastischer Wirkung»17. Unten sind es die

Apostelfürsten Petrus und Paulus als Fundament der

Weltkirche; oben sind es — gleichsam superaedificati

super fundamentum apostolorum18 — die Apostel
Alemanniens, Gallus und Otmar, als Gründer der

Heimatkirche. Bemerkenswert ist, dass damals — um
1760 — trotz stark barocker Bewegung der Gestalten

schon auf jeglichen Pontifikalschmuck verzichtet

wurde; Otmar beispielsweise ist einfacher
Benediktinermönch, wenn auch in seiner rechten Armbeuge der

Krummstab ruht, während die linke Hand selbstverständlich

das ihn erkennbar machende Fässchen an die

Hüfte presst.
Ein zweites Bildhauerwerk in Sandstein — diesmal

jedoch als Stuckrelief und wohl nicht mehr von der

kraftvollen Hand Wenzingers, sondern von einem der

Gebrüder Gigl gestaltet — preist St. Otmar im Innern
der Kirche, nämlich an der Abschlusswand im linken

18 Dieser Paulus-Text (aus Epheser-Brief II 20) findet im
Römischen Brevier an den Apostelfesten als Capitulum
passende Verwendung.

Reliefs am- St. Otmars-Brunnen im Klosterhof St. Gallen

von Bildhauer August Rausch 1959

32



Seitenschiff des Chores neben der Sakristei19. St.

Otmar, kenntlich gemacht nur durch ein kleines Fässchen

zu seinen Füssen, steht als älterer Mönch mit aufmunternder

Geste vor zwei jüngeren Mitbrüdern, die ihm
zugewandt am Lesepult singen. Am Gestühl hängt ein
Blatt mit den Worten: Sic stemus, — und über der

ganzen Szene kündet eine Kartusche: Laetos fecit can-
tores. Hier wird erinnert an die höchste Aufgabe des

Benediktinertums, das zu Otmars Zeit in St. Gallen
Eingang fand: an das opus Dei, den feierlichen
Gottesdienst.

Neben diesen beiden grossen Werken der Voll- bzw.

Reliefplastik bietet sich ein drittes erst dem verweilenden

Kirchenbesucher dar. An der Kanzel, 1786 von
Bildhauer Antoni Dirr ausgeführt, sind vier kleine
vergoldete Reliefs inRocaillerahmen zu sehen, welche die
vier Hauptpatrone des Klosters zeigen: auf den beiden
Schmalseiten Notker und Eusebius, auf der Vorderseite

nebeneinander Gall und Otmar. Hinter diesen
beiden öffnet sich die Landschaft mit dem Bodensee;
neben Gallus ist dort dessen Ueberfahrt zwischen Ar-
bon und Bregenz, neben Otmar dessen Heimholung
nach dem Tod geschildert20.

Ein letztes grosses und würdiges, diesmal modernes
Werk der Bildhauerkunst verbindet eindrucksvoll
Plastik und Relief. Es ist der St. Otmars-Brunnen21
im innern Klosterhof zu St. Gallen, laut Inschrift
«1959 errichtet vom Kath. Administrationsrat zur
1200-Jahrfeier des heiligen Otmar» durch Bildhauer
August Rausch in Rheineck22. Mit Recht ist von jeder
barocken Reminiszenz abgesehen worden; selbst die
Attribute des Heiligen, eines jungen zeitlosen Mönches,

der hinter dem Brunnenbecken in steiniger
Starre auf einem freistehenden Sockel aufragt, sind
anders als bisher: In der Rechten trägt er einen
schlichten Kreuzstab, der allerdings auf ein Fässchen

aufgestützt ist; in der Linken ruht das Brot des Lebens

und der Wohltätigkeit. Das zweiteilige, asymmetrische
Brunnenbecken zeigt in einem stilisierten Reliefband
gewissermassen eine Biblia pauperum: eine Szenenfolge

aus der Vita sancti Otmari. Sie beginnt auf der

19 Kurz genannt und abgebildet bei POESCHEL, ebd., S. 177 ff.
20 Vgl. POESCHEL, ebd., S. 208; Abb. S. 210.
21 Von einem alten «St.Othmarß bronnen» in Zuckenriet

berichtet eine Urkunde aus dem Jahre 1478 in StiA SG, Rubr.
83, Fase. 1 (frdl. Mitteilung von Stiftsarchivar Msgr. Dr.
Paul Staerkle).

22 Ueber die Einweihung durch Bischof Josephus Hasler am
15. November 1959 vgl. Bericht in «Die Ostschweiz» vom
14. und 16. November sowie in «St.Galler Tagblatt» vom
16. November 1959-

kleineren Schmalseite, wo Waltram den -Otmar dem

König präsentiert; sie setzt sich fort auf der Frontseite,

wo Abt Otmar Klosterbrüder aufnimmt, Armen
und Kranken hilft, dann aber verhaftet wird und als
Verbannter im Gefängnis schmachtet; sie endet auf
der grösseren Schmalseite, wo Otmars Leichnam über
den See heimgerudert wird. Dieser neueste St. Otmars-
Brunnen ist nicht nur ein überzeugender Ausdruck
moderner Bildhauerkunst, sondern auch ein Beweis
für den bewusst weitergeführtenKult an der Stätte, wo
er vor zwölf Jahrhunderten seinen Anfang genommen
hat.

B. In der Schweiz

Als Filiale der Abtei St. Gallen stehe an vorderster
Stelle das spätgotische Klostergebäude Mariaberg23
ob Rorschach, wohin Abt Ulrich Rösch 1483 sein Stift
verlegen wollte. Dort — also im heutigen kantonalen
Lehrerseminar — sind die Gewölbe-Schlusssteine24 zu
bewundern, die neben Christus, Maria, den Aposteln
und Nothelfern auch die st.gallischen Heiligen enthalten.

Darunter findet sich zweimal das Brustbild St.

Otmars, nämlich im Refectorium, das von Abt Franz von
Gaisberg (1504—1529) erbaut worden ist, sowie im
südlichen Teil des Kreuzganges, wo der Gallus-Stein
die Jahrzahl 1519 aufweist.

Zur Spätgotik gehören einige etwas ältere,
hervorragende Darstellungen des St. Galler Heiligen. Als
Hochrelief steht er, zusammen mit Gallus, erkennbar
an Abtsstab und Fässchen, auf dem linken Flügel des

Hochaltares der Kathedrale Chur25, geschnitzt vom
Ravensburger Bildhauer Jakob Russ, vollendet 1492.
Als in Sandstein gehauene Statue, aus der Werkstatt
der dortigen Portalmeister stammend und zum Bau

von 1494 gehörend, schmiegt er sich am Aeussern der
St. Oswalds-Kirche in Zug26 in die nordwestliche
Eckstrebe; der Baldachin mit der Aufschrift «S. Othma-
rus» befindet sich nun allerdings im Innern des Gotteshauses.

Eine gotische St. Otmars-Statue, wohl von
1490, schmückte ehemals auch den Hochaltar der

23 Hiefür sind grundlegend die baugeschichtlichen Forschungen

von HANS Seitz in den Rorschacher Neujahrsblättern
1962, 1963 und 1964.

24 Hierüber erstmals AUGUST HARDEGGER im 31. Neujahrsblatt
des Historischen Vereins St.Gallen (1891), sodann Adolf
FÄH in den Rorschacher Neujahrsblättern 1929, 1930 und
1932.

25 Vgl. E. POESCHEL, Kdm Kt. Graubünden, Bd. VII, Basel
1948, S. 106 f.

26 Vgl. Linus Birchler, Kdm Kt. Zug, 2. Halbband, Basel
1935, S. 180 ff., 184, Abb. S. 183.

33



St. Laurenzen-Kirche in St. Gallen, wo der Heilige
Nebenpatron war27. Auf dem Renaissance-Hochaltar
der Kapelle St. Gall und Otmar in Roth (Pfarrei
Grosswangen LU) stehen noch heute in Muschelnischen

neben einer Madonna die Statuen der beiden

Patrone, die als hochqualitätvolle Figuren einem um
1500 entstandenen Altar entnommen sind28. Aus dem
16. Jahrhundert ist ein jetzt im Schweizerischen
Landesmuseum in Zürich befindliches Holzrelief29
beizufügen; es zeigt im obern Teil den in der st. gallischen
Einöde betenden Gallus, im untern die Translation des

toten Otmar.
Das 17. Jahrhundert hinterliess gleichfalls

beachtenswerte Erzeugnisse der Plastik. So finden sich in
der ehemaligen Klosterkirche Fischingen Gallus und
Otmar unter den 32 Holzstatuetten des Chorgestühls,
das Chrysostomus Fröhli aus Bichelsee um 1687
geschaffen hat, das dann aber 1761/62 umgebaut und

ergänzt worden ist30. Im toggenburgischen Neu St.

Johann, einer mit St. Gallen verbunden gewesenen
unselbständigen Abtei, ist neben manchen ähnlichen auch
eine silbergestrichene Holzstamette St. Otmars bewahrt

geblieben31. In der Hofkirche zu Luzern stellt eine der

fünf Stamen am St. Leodegar-Altar aus der Mitte des

17. Jahrhunderts St. Otmar dar32. An dem kurz nach

der Jahrhundertwende (1708) gestifteten Hochaltar
der Pfarrkirche St. Otmar und Gallus zu Laax im Kanton

Graubünden stehen die Figuren der beiden

Titelheiligen 33.

Vorab in st. gallisch-fürstäbtischen Kirchen wurde

es in der Barockzeit Brauch, auf die Hochaltäre,
besonders wenn sie von den Aebten selber gestiftet worden

waren, die Stamen der beiden Landespatrone zu

stellen, wie sie noch heute zahlreich anzutreffen sind.

Selbst wenn ein mittelalterliches Gotteshaus wie das

alte Kirchlein zu St. Margrethen im Rheintal Barockaltäre

erhielt, wurden Gall und Otmar mitgegeben. Die

Wohltätigkeit der Aebte gegenüber den Frauenklöstern

äusserte sich auch diesbezüglich; als Beispiele seien

die Stamen auf dem Hochaltar und im Nonnenchor bei

27 Vgl. POESCHEL, Kdm SG Stadt, S. 118.
28 Vgl. Adolf Reinle, Kdm Kt. Luzern, Bd. IV, Basel 1956,

S. 218, Abb. S. 219; JULIUS Baum, Die Luzerner Skulpturen

bis zum Jahre 1600, Luzern 1965, S. 82, Abb. 421.
29 AG 63 (frdl. Mitteilung von Konservator Dr. Claude La-

paire).
30 Beschrieben bei ALBERT KNOEPFLI, Kdm Kt. Thurgau, Bd.

II, Basel 1955, S. 116 f.
31 Vgl. DORA Fanny Rittmeyer, Von den Kirchengeräten

im Toggenburg, Bazenheid 1956, S. 44.
32 Vgl. A. Reinle, Kdm Kt. Luzern, Bd. II, Basel 1953, S. 167.
33 Vgl. E. POESCHEL, Kdm Kt. Graubünden, Bd. IV, Basel

1942, S. 72.

den Schwestern zu Notkersegg erwähnt34. Nahe gelegene

und damit auch bevorzugte Kirchen zeigen
dasselbe; es sei an die barocken Stamen auf dem Hochaltar

und an die Silberstametten im Kirchenschatz zu
St. Fiden erinnert35, ebenso an die Rokoko-Figuren
auf dem Hochaltar im Rundbau zu Bernhardzell36.

Wenn aus solchen Kirchen die Landespatrone wegen
irgendwelchen Gründen — vielleicht wegen Renovationen

oder Neubauten — abwandern mussten, bereitete

man ihnen pietätvoll ein Refugium. So findet sich

aus der Pfarrkirche Brüggen eine St. Otmars-Statue

sowohl in der Kirche Tübach als auch neuestens in der

Seelenkapelle neben der Pfarrkirche Rorschach37.
Bemerkenswert ist ferner, dass ein überlebensgrosses

Holzfigurenpaar der beiden Landesheiligen um 1700

aus der Stadtpfarrkirche Wil heute im Schweizerischen

Landesmuseum in Zürich aufbewahrt wird38, dass

aber ein neues Paar auf dem Hochaltar des 1932/33
renovierten Gotteshauses wieder seinen Platz erhalten
hat.

Die Tatsache, dass die beiden St. Galler Heiligen
noch heute auch in einigen Kirchen des benachbarten

Thurgau anzutreffen sind, erinnert an deren einstige

Zugehörigkeit zur fürstäbtischen Herrschaft. So stehen

ihre Holzplastiken auf einem Seitenaltar in Lommis,
aus dem letzten Jahrzehnt des 17. Jahrhunderts, jedoch
1947 neu gefasst, ferner an den Wänden der
Pfarrkirche Welfensberg, aus dem 18. Jahrhundert,
vielleicht von einem früheren Altar herstammend39. Gleichfalls

standen sie bis in neueste Zeit in der alten
Pfarrkirche Sitterdorf am Hochaltar, obwohl er erst 1838

— also über drei Jahrzehnte nach dem Untergang des

Klosters St. Gallen — errichtet worden war40.

Eine eigenartige Metamorphose erlebten die beiden

über zwei Meter hohen Stamen der heiligen Gallus und
Otmar im Kloster Disentis. Sie stammen aus dem

beginnenden 19- Jahrhundert, vermutlich aus der durch

Abt Anselm Huonder unternommenen Restaurierung
der 1799 abgebrannten St.Martins-Kirche. Weil dieser

Abt, der in den Jahren 1804—1826 dem Kloster vor-

34 Vgl. POESCHEL, Kdm SG Stadt, S. 214, 217.
35 Ebd., S. 204, 208, Abb. S. 207.
36 Vgl. L. BiRCHLER, Die Pfarrkirche Bernhardzell Kunstführer

Nr. 644 des Verlags Schnell & Steiner), München
und Zürich 1956.

37 POESCHEL, ebd., S. 166 f.; dazu Alfred Kuratle, Die
Restauration der Seelenkapelle neben der Pfarrkirche, in
Rorschacher Neujahrsblatt 1955, S. 55 f.

38 LM 9272 und 9273, abgebildet in unserem ersten Teil neben
S. 48.

39 Vgl. A. KNOEPFLI, Kdm Kt. Thurgau, Bd. II, Basel 1955,
S. 253, 388.

43 DERS., ebd., Bd. III, 1962, S. 503.

34



St. Otmar auf der Chororgel der Kathedrale St. Gallen
Holzfigur des 17. Jahrhunderts

vermutlich von einem Altar

stand, seine Bildung in St. Gallen genossen hatte, mag St. Martin und St. Benedikt umgewandelt wurden,

er in dankbarer Erinnerung die St. Galler Hauspatrone Dass dieser Benedikt früher nicht den Kelch, sondern

in seinen Neubau eingeführt haben. Heute stehen sie das Otmars-Fässchen getragen hat, ist noch erkenn-

im Kapitelssaal der Abtei, wo sie aber um 1925 in bar40a.

40a Ich verdanke diese ganze Mitteilung der Freundlichkeit des archivars Dr. P. Iso Müller O. S. B.; über Abt Huonder
um seine Klostergeschichte hochverdienten Disentiser Stifts- vgl. I. MÜLLER in ZSKG 59, 1965, S. 113—162.

35

I



Aus dem 19-/20. Jahrhundert ist keine Kunst mehr
zu melden. Neuere Stamen finden sich beispielsweise
in den Kirchen St. Otmar-St. Gallen41 und Oberegg
im Kt. Appenzell I.Rh. Eine Holzbüste mit Reliquien
in Eschenz42 stammt aus dem Jahre 1852. Ein bemaltes

Holzrelief aus dem Nachlass des Provinzials P.

Otmar Landolt (1874—1938) befindet sich im
Kapuzinerkloster Näfels43; es ist nicht besser als ein
ähnliches, etwas älteres Stück in der Franziskanerkirche

Pupping in Oberösterreich44, womit sich nun der

Blick in das Ausland öffnet.

C. Im Ausland

Erstaunlich und erfreulich ist, was sich an St. Otmars-
Plastiken aus dem 15. Jahrhundert erhalten konnte.
Zeitlich an erster Stelle steht eine um 1440 entstandene

Holzfigur, die dem gotischen Choraltar der St. Otmars-
Pfarrkirche in Grünenbach (Kreis Lindau) angehört
haben dürfte, heute aber mit drei anderen die Kapelle
St.Anna in Riedholz, eine ehemalige Filiale von
Grünenbach, schmückt45; sie stammen nach neuester
Forschung46 aus der Werkstatt Hans Strigels des Aeltern.
Vom Altarwerk, das sodann Ivo Strigel um 1500 für
die Pfarrkirche Weiler im Allgäu — einen uralten
St. Galler Besitz — geschaffen hat, blieb u. a. ein den

hl. Otmar darstellendes hölzernes Flachrelief im dortigen

Westallgäuer Heimatmuseum bewahrt47. Nicht
weniger bekannt ist Michael Pacher mit seinem Altar
im oberösterreichischen St. Wolfgang am Abersee,

vollendet 1481, woran auch ein geschnitzter St. Otmar

41 Beschreibung des Hochaltars der 1908 konsekrierten Kirche
bei ANTON MÜLLER, Geschichte der Pfarrei St.Otmar und
der Gründung der Katholischen Kirchgemeinde St.Gallen,
St.Gallen 1933, S. 113.

42 Vgl. R. Netzhammer, Eschenz, Zug 1938, S. 86 f., Abb.
bei S. 88.

43 Freundl. Mitteilung von P. Volkmar Sidler, OFMCap.,
Näfels.

44 Freundl. Mitteilung von P. Gerard Jäger, OFM, Pupping.
45 Vgl. Die Kunstdenkmäler von Schwaben, Bd. IV (Stadt und

Landkreis Lindau), bearbeitet von Adam Horn und WERNER

Meyer, München 1954, S. 424, Abb. S. 425.
46 Vgl. ERNST Murbach, Das Einsiedler Gnadenbild und seine

Zeitverwandten, in Corolla Heremitana, Ölten 1964, bes. S.

148 und Abb. 42.
47 Vgl. Kdm Schwaben (wie Anm. 45), S. 541.
48 Erwähnt bei LOUIS RÉAU, Iconographie de l'art chrétien, 3.

Bd., Paris 1958, S. 1014 f. Beschreibung des Altares bei

Eberhard HEMPEL, Das Werk Michael Pachers, 6. Aufl.,
Wien 1952, S. 31 f.

49 Vgl. PAUL STAERKLE, Von den St. Gallus-Patrozinien, in
St.Gallus-Gedenkbuch, S. 51, 52, 53, 68, 85.

— einstmals der himmlische Mentor des Bischofs
St. Wolfgang — zu finden ist48. Ungefähr datierbar
ist schliesslich die um 1490 entstandene Lindenholz-
Statue des Heiligen aus der St. Gallus-Pfarrei Wurmlingen

bei Tuttlingen, einer der ältesten Eigenkirchen
des Klosters St.Gallen49; sie steht heute, zusammen
mit einer Gallus-Statue aus Schörzingen (um 1480), in
der Lorenzkapelle zu Rottweil am Neckar50.

Demselben 15. Jahrhundert entstammen ferner St.

Otmars-Statuen in der ihm geweihten Pfarrkirche
Gaissau in Vorarlberg51 sowie am gotischen Schnitzaltar

in der Egloffstein-Kapelle der Jakobskirche in
Nürnberg518. Ein spätgotisches holzgeschnitztes Relief
eines Allgäuer Meisters befand sich in der Benediktiner-Abtei

St. Stephan in Augsburg52; es fiel im
Februar 1944 einem Bombenangriff zum Opfer53. Bilder
und Plastiken verschiedener Zeiten und Stile sind wohl
behütet und treulich gehegt im Gräflich Bodman'schen
Schloss am Ueberlinger-See.

Zwei eigenartige, anscheinend vorbarocke, kleine
Holzfiguren St. Otmars sind anzutreffen in der
gotischen Berg-Wallfahrtskirche bei Gundelsdorf, wo er
als jugendliche Gestalt im Altare sitzt, sowie in der
barocken Pfarrkirche Attenhausen bei Ursberg, wo er
nach Art des sog. Prager Jesuskindes als Gnadenbild
in einem Glasschrein am rechten Seitenaltar thront.
An beiden Orten hält er Stab und Fässchen in Händen;

an ersterm schwebt die Mitra über seinem

Haupte, während er an letzterm sogar eine Krone
trägt, dazu ein Brustkreuzehen mit Edelsteinen.
Bemerkenswert ist dort auch ein Kübel mit geweihtem

50 Vgl. H. GETZENY, Aus der Lorenzkapelle zu Rottweil,
Schwäbische Bildwerke des 15. Jahrhunderts, Stuttgart 1928,
und J. BAUM, Die Bildwerke der Rottweiler Lorenzkapelle,
Augsburg 1929.

51 Vgl. LUDWIG RAPP, Topographisch-historische Beschreibung
des Generalvikariates Vorarlberg, Bd. IV, Brixen 1902, S.

505. Laut Mitteilung des dortigen kath. Pfarramtes ist die
Statue anläßlich der neuen Kirchenrenovation fachgerecht
restauriert worden.

51a Abbildung der drei Statuen des von einem Nürnberger Meister

um 1500 geschaffenen Otmar-Altares in der evangelischen

Kirche St. Jobst bei ERNST KÖNIGER, Nürnberger
Madonnen, Nürnberg 1965, ebenso in «Christlicher Beobachter»,

17. Jg., Nr. 41 vom 10. 10. 1965.
52 Abgebildet bei KARL GRÖBER, Schwäbische Skulptur der

Spätgotik, München 1922, Abb. 78, sowie bei JOHANNES
BÜHLER, Klosterleben im deutschen Mittelalter nach
zeitgenössischen Aufzeichnungen, Leipzig 1921, Abb. 3.

53 Freundl. Mitteilung von P. Otmar Wieland, O. S. B., Augsburg.

36



St.Otmars-Wasser, wie sein Kult in jener Gegend
überhaupt lebendig blieb: Nicht nur sind auf dem
Attenhausener Friedhof mehrere Gräber mit dem
Taufnamen Otmar anzutreffen; sondern auf dem Weg
von Attenhausen nach Ursberg findet sich ein
Feldkreuz mit einer St. Otmars-Tafel, während ein St.

Otmars-Bildstock an der Strasse von Waldstetten nach
Hausen im Kreis Günzburg steht54.

Barocke Statuen des Heiligen sind im Schwäbischen
nicht selten festzustellen. So findet er sich beispielsweise

in einem der Treppenhäuser der Abtei Ottobeuren55

als Werk des Bildschnitzers Antonio Bossi um
1719 oder auch in den ihm geweihten Kirchen Breme-
lau (Kr. Münsingen) und Ottacker (Kr. Sonthofen),
während eine Rokokostatue von 1751 in Mussenhausen

(Kr. Mindelheim) verloren ist56. Aus St. Gallens
Nähe sind zwei Kirchen zu nennen: Ludwigshafen am
Bodensee, ein sehr altes Patrozinium, wo ein geschnitztes

Relief am Hochaltar die Verklärung des Heiligen
schildert, vielleicht ein Werk des Bildhauers Dominikus

Herberger (+1760)57; sodann Wasserburg im
Bodensee, ein St. Galler Besitz seit der Karolingerzeit,
wo am Hochaltar — gleich wie noch heute im Bistum
St. Gallen — zwischen den Säulen die unterlebens-

grossen, weissgold gefassten Holzfiguren der heiligen
Gall und Otmar aus der zweiten Hälfte des 18.
Jahrhunderts stehen58.

Dass auch noch das 19. Jahrhundert den Kirchenpatron

gelegentlich schnitzen liess, mag eine Statue

aus der dem hl. Otmar geweihten Pfarrkirche Rauhenzell

(Kr. Sonthofen) als letztes Beispiel dartun. Stil
und Auffassung haben sich allerdings vom lebenssprühenden

Barock zum sanften Nazarenertum gewandelt;
geblieben sind aber die Attribute Abtsstab, ausnahmsweise

auch Regelbuch wie hier, sowie das unvermeidliche

Weinfässchen.

54 Zu diesen Orten vgl. unser 3. Kapitel über die St.Otmars-
Patrozinien. Mitteilungen verdanke ich Pfarrer Konrad
Baumann in Eutenhausen (f I960).

55 Vgl. HUGO Schnell, Ottobeuren, München 1950, S. 19.
56 Vgl. KONRAD Baumann, Wallfahrts- und Klosterkirche

Mussenhausen Kirchenführer Nr. 634 des Verlags Schnell
& Steiner), München 1956, S. 8.

57 Diese Vermutung sprach mir Frau Elisabeth Reiners-Ernst

aus; vgl. ihren Aufsatz über Wirken und Tod Herbergers in
«Das Münster», 16. Jg., München 1963, S. 323—327.

58 Vgl. Die Kunstdenkmäler von Schwaben, Bd. IV, bearbeitet

v. A. Horn und W. Meyer, München 1954, S. 507.
59 Vgl. allgemein Joseph Braun, Das christliche Altargerät

in seinem Sein und in seiner Entwicklung, München 1932;
DERS., Die Reliquiare des christlichen Kultes und ihre
Entwicklung, Freiburg i. Br. 1940.

60 Das sog. St.Otmars-Reliquiar von ca. 1500, das noch im

7. Kultusgeräte

In Kirchen, die das Patrozinium St.Otmars tragen
oder die in einer geschichtlichen Verbindung mit dem
Kloster St.Gallen stehen, lässt sich der Heilige oft
nicht nur in Monumentalmalerei und Grossplastik,
sondern auch — nach Art eines Besitztumsvermerkes,
einer Inhabersignatur — in den Feinerzeugnissen des

kirchlichen Kunstgewerbes nachweisen59. An kostbaren

Belegstücken solcher Gold- und Silberschmiedekunst

ist wiederum manches zu inventarisieren, sowohl
in St.Gallen und der übrigen Schweiz als auch im
Ausland, obzwar sie sich der Nachforschung eher
entziehen als die grossen und augenfälligen Kultzeugen.

A. Im Kloster St. Gallen

Nachdem der radikale Bildersturm und in gewissem
Masse auch noch die selbstbewusste Barockzeit die
mittelalterlichen Kirchenzierden60 gründlich weggeräumt

haben, sind hier aus der St. Galler Domsakristei61

nur noch späte Stücke — vor allem aus dem 17.
und 18. Jahrhundert — zu erwähnen. Am Anfang
steht nach Zeit und Qualität immerhin das von Abt
Otmar Kunz bestellte, von Johannes Renner in Wil
1582 geschaffene, dem Renaissancestil verpflichtete
grosse Prozessionskreuz, das sog. Kapitelskreuz62.
Obwohl im Jahre seiner Fertigstellung Abt Otmar (1564
—1577) bereits gestorben war, erhielt das Kreuz auf
der Rückseite in Hochrelief auf gotisch profilierter
Spitzkonsole die grosse Statuette seines Namenspatrons
St. Otmar, während St. Gallus und andere Heilige nur
in Medaillons ziseliert sind. Vom gleichen Meister
wurde 1577 für den gleichen Abt Otmar ein ebenfalls
erhalten gebliebener Messkelch geschmiedet, dessen

Fuss in Kreismedaillons die Evangelisten und die beiden

Klosterpatrone eingraviert zeigt63.

Domschatz zu St.Gallen erhalten ist und eine Reliquie
birgt, fällt hier ausser Betracht, da es kein «Bild» des
Heiligen aufweist; nach POESCHEL, Kdm SG Stift, S. 258, mag
es ursprünglich als Versehkästchen gedient haben. Vgl. dazu

D. F. RITTMEYER, Die Goldschmiede und die Kirchenschätze

in der Stadt Wil 103- Neujahrsblatt, hrsg. v.
Histor. Verein des Kts. St.Gallen), Wil 1963, S. 73.

81 Diese Kulmsgeräte sind ausführlich beschrieben bei DORA
F. RITTMEYER, Die Goldschmiedewerke der Kathedrale in
St.Gallen 71. Neujahrsblatt, hrsg. v. Histor. Verein),
St.Gallen 1931, und bei Erwin POESCHEL, Kdm SG Stift:,
S. 237—270. — Die unter Abt Bernhard Müller hergestellten

Silberschätze sind hier schon bei «Plastik und Relief»
gewürdigt worden.

62 Vgl. auch D. F. RlTTMEYER, Die Goldschmiede und die
Kirchenschätze in der Stadt Wil (wie Anm. 60), S. 20, Abb. 16.

83 Ebd., S. 21.

37



St. Otmar am Kapitelskreuz der Kathedrale St. Gallen
Hochrelief von Goldschmied Johannes Renner in Wil 1582

38



Vier spätere Kelche84 zeigen ebenfalls am Fuss oder
im Korb neben anderen Gestalten St. Otmar: Es sind
zwei Augsburger Arbeiten aus der zweiten Hälfte des

17. Jahrhunderts, ferner ein Barockkelch von Johann
Ludwig Wieland85 inWil von 1705, schliesslich der in
Augsburg 1750 für den St. Galler Konventualen
P. Athanasius Bentz geschmiedete Kelch.

Beigefügt sei eine Bursa, deren gegen 1700 in Augsburg

getriebener Silberdeckel in den Rahmen Emails
mit den Figuren der hl. Gall, Otmar, Johannes Bap-
tista und des Guten Hirten enthält66. Aber auch ein

gesticktes Kelchvelum aus der zweiten Hälfte des

17. Jahrhunderts zeigt neben anderen Heiligen St.

Otmar 87. Unvergleichlich kostbarer muss jener geblümte
blaue Chormantel (Pluviale) gewesen sein, den Abt
Franz von Gaisberg 1515 mit Bildern in Silber und
vergoldetem Kupfer ausstatten liess, die Goldschmied
Ulrich Trinkler in Zürich giessen und schlagen

musste; dabei fehlten Gall und Otmar nicht, wie sie

auch auf den entsprechenden Levitengewändern — am
«Evangelierrock» St. Gallus, am «Epistlerrock» St.

Otmar — zu bewundern, dagegen wohl nur mit Mühe zu

tragen waren68. Diese Paramente gingen im Bildersturm

zugrunde, zusammen mit anderen, die wohl
jener Casula um 1500 geglichen haben dürften, welche

— im Churer Dommuseum aufbewahrt — in
Wollstickerei neben zwei anderen Heiligen Otmar und Gallus

zeigt69.

B. In der Schweiz

Im Gebiet der heutigen Stadt St. Gallen sind vier mit
dem ehemaligen Stift verbundene Gotteshäuser im Besitz

solcher Kultusgeräte. Die Pfarrkirche St. Georgen
bewahrt und gebraucht ein silbernes Vortragskreuz70,
das in der jetzigen Form dem Jahre 1691 entstammt,
dessen Corpus und Medaillons jedoch eine Bregenzer
Arbeit aus der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts

04 Bei POESCHEL, Kdm SG Stift, S. 246—250, sind es Nr. 6,
14, 15 und 22.

65 Vgl. Rittmeyer (wie Anm. 60), S. 33 ff. bzw. S. 43.
86 Vgl. Poeschel, Kdm SG Stift, S. 276, Abb. S. 277.
67 Ebd., S. 275, Abb. S. 274.
68 Vgl. AUGUST Hardegger, Die Baudenkmäler der Stadt

St.Gallen, St.Gallen 1922, S. 98.
69 Vgl. POESCHEL, Kdm Kt. Graubünden, Bd. VII, Basel 1948,

S. 182.
70 Beschrieben und abgebildet bei POESCHEL, Kdm SG Stadt,

S. 181 f., 185.
71 Ebd., S. 217.
72 Ebd., S. 204 f., Abb. S. 206.
78 Ebd., S. 190.
74 Vgl. D. F. RITTMEYER, Die Goldschmiede und die Kirchenschätze

in der Stadt Wil (wie Anm. 60), S. 85, Nr. 5.

sind. Unter diesen acht getriebenen Medaillons sind
auf der Vorderseite u. a. St. Otmar und auf der Rückseite

St. Gallus und St. Wiborada dargestellt. In der
Schwesternkirche Notkersegg steht eine kleine Otmars-
Statuette auf einem Ziborium71 von 1620/30, das die
Meistermarke des Elias Beck von Wil trägt. Die
Pfarrkirche St. Fiden besitzt einen Barockkelch72 aus dem
Ende des 17. Jahrhunderts, in dessen Korb auch
St. Otmar aufgenommen ist. Reliefs der beiden
Landesheiligen zieren eine im Jahre 1787 angekaufte,
ältere Monstranz in Heiligkreuz73.

Aehnliches zeigt sich öfter in st. gallischen Landen,
beispielsweise an der Zierkuppa eines Kelches mit
Silberreliefs um 1699 im Frauenkloster St. Katharina zu
Wil74, und noch häufiger in den Kirchen des Toggen-
burgs, wo die St. Galler Fürstäbte wegen den konfessionell

gemischten Verhältnissen eine besonders

freigebige Glaubenssorge75 ausgeübt haben, wo aber auch
die moderne Inventarisierung76 durchgeführt worden
ist. In der Pfarrkirche Bütschwil77 ist St. Otmar gleich
auf drei Kultusgeräten zu sehen: auf dem Vortragskreuz

von l600, auf einem Kelch des Wiler
Goldschmiedes Anton Wieland von 1722, auf der
Monstranz des Augsburgers Franz Anton Bettle, der 1723—
1735 tätig war. Das Prozessionskreuz in Kirchberg78
von 1569 weist Medaillons, darunter St. Otmar, aus
der Zeit um 1700 auf. Als Gussfigürchen steht er
neben anderen auf der Monstranz in Libingen79, einem
Werk des Augsburgers Josef Anton Seethaler um
1781/83. Aus dem Kirchenschatz von Neu St.
Johann80 ist ein Augsburger Barockkelch um 1680
anzuführen, aus St. Peterzell eine Monstranz des

vorgenannten Seethaler.

Eine bemerkenswerte Verwandtschaft ergibt sich
zwischen vier Barockkelchen, die alle neben anderen

Heiligen St. Otmar aufweisen. Der eine befindet sich
in der Loreto-Kapelle zu Lichtensteig81, wohin er vom
Kapitel der Abtei St. Gallen 1679 gestiftet worden ist.

75 Vgl. J. DUFT, Die Glaubenssorge der Fürstäbte von St.Gal¬
len im 17. und 18. Jahrhundert, Luzern 1944, Register S.

461.
76 Durch Dora Fanny Rittmeyer, Von den Kirchengeräten

im Toggenburg, Geräte für den katholischen und für den
evangelischen Gottesdienst, Bazenheid 1956.

77 Ebd., S. 20.
78 Ebd., S. 30.
79 Ebd., S. 32.
89 Ebd., S. 42.
81 Ebd., S. 34; dazu RlTTMEYER, Von den Goldschmieden in

Lichtensteig im Toggenburg und ihren Arbeiten, in
Zeitschrift für Schweizerische Archaeologie und Kunstgeschichte,
Bd. 6, 1944, S. 32.

39



Obwohl ohne Meisterzeichen, scheint er vom Appenzeller

Goldschmied Fidel Fortunat Ramsperg (1633—
1688) geschaffen worden zu sein82. Aus seiner Hand
stammen aber auch sicher ein Kelch in Gonten und
wahrscheinlich ein Kelch in Oberegg83, die beide mit
einem Gussfigürchen St. Otmars — neben anderen
lokalen Heiligen — geschmückt sind. Doch nicht nur
in diesen Appenzeller Kirchen, sondern auch in der
stift-st. gallischen Kirche Bernhardzell ist ein Kelch
nachzuweisen, welcher dieselbe Statuette besitzt,
jedoch von einem Meister in der evangelischen Stadt
St. Gallen, nämlich von Hans Caspar Anhorn (1660—
1736) geschmiedet worden ist. «Die Goldschmiede
werden, wie andere Berufsleute, trotz allen politischen
und konfessionellen Unterschieden Beziehungen
gepflegt haben.»84

Kulmsgeräte mit dem Bild Otmars lassen sich

begreiflicherweise auch in jenen thurgauischen Kirchen,
die unter st. gallisch-klösterlichem Einfluss standen,
bis heute feststellen. So zeigen sich Gall und Otmar
neben anderen Gestalten in den Rundmedaillons auf
dem schon um 1600 entstandenen Vortragskreuz der
Pfarrkirche Heiligkreuz85 im Bezirk Münchwilen
sowie an der wohl augsburgischen Monstranz von 1700
in der Pfarrkirche Sitterdorf86 im Bezirk Bischofszell.
In der Kartause Ittingen87 weist ein von Johannes
Renner in Wil 1592 verfertigter kupfervergoldeter
Fuss, früher wohl der Ständer eines Reliquiars, in
Majuskelinschriften die Namen mehrerer Heiligen,
darunter auch der beiden St. Galler Patrone, auf. Sie

sind bekanntlich auch die Schutzherren der
Pfarrkirche Laax88 im Bündner Oberland, wo ein getriebener

Barockkelch von 1670/80 am Fuss in Email-Medaillons

Gall und Otmar zeigt89.

C. Im Ausland

Dasselbe war und ist nun zweifellos auch in den
Sakristeien der ausländischen St.Otmars-Kirchen und

82 Mündliche Mitteilung von Fräulein Dr. h. c. D. F. Rittmeyer.
83 Vgl. D. F. RITTMEYER, Kirchliche und weltliche

Goldschmiedearbeiten in Appenzell Innerrhoden, in Innerrhoder
Geschichtsfreund, 11. Heft, Appenzell 1964, S. 12 und 78
und Abb. 56 (Gonten), S. 14 und 81 und Abb. 69 (Oberegg).

84 Schriftliche Mitteilung von Frl. Dr. Rittmeyer vom 8. 3.

1964.
85 Vgl. ALBERT KnOEPFLI, Kdm Kt. Thurgau, Bd. II, Basel

1955, S. 230 f.
86 DERS., ebd., Bd. III, 1962, S. 506.
87 DERS., ebd., Bd. I, 1950, S. 281.
88 Für diese und andere hier genannten Kirchen sei auf unser

3. Kapitel über die St.Otmars-Patrozinien verwiesen.

-Kapellen der Fall. Einige wenige Beispiele aus
Deutschland und Oesterreich mögen genügen.

In der hier schon öfter genannten Pfarrkirche
Grünenbach (Kreis Lindau) ist der Patronus auf einem
Silberrelief amWettersegenkreuz aus der ersten Hälfte
des 18. Jahrhunderts sowie an der silbernen Sonne der
Monstranz aus der Mitte desselben Jahrhunderts zu
sehen90. Ebenso ziert St. Otmar mit dem Weinfässchen

als Parallelfigur zu St. Benedikt eine Rokoko-
Monstranz in der Filialkirche Mussenhausen (Kreis
Mindelheim)91. In der dortigen Mutterkirche
Eutenhausen dient ein St. Otmars-Fässchen aus Zinn bis
heute als Lavabogefäss.

Ein letztes Beispiel sei aus Vorarlberg hinzugefügt.
Die dem hl. Karl Borromäus geweihte Pfarrkirche in
Hohenems besitzt eine silbervergoldete Monstranz von
1716, wohl eine Augsburger Arbeit von Ludwig
Schneider, welche seitlich vom Lunulagehäuse sechs

kleine Heiligenbüsten aufweist, unter ihnen St.
Otmar92. Sie wurde von Graf Jakob Hanibal von Hohenems

gestiftet, also von einem Vertreter der Familie, die
den St. Galler Abt Otmar damals legendär unter ihren
Vorfahren aufzuführen pflegte93.

So waren allüberall der Ursachen viele, welche die
verschiedensten Künste anregten und in den Dienst
des Otmars-Kultes stellten: Patrozinien und Patronate,
persönliche und verwandtschaftliche Beziehungen,
nicht zuletzt die geschichtliche Verbindung und
vielfache Verflechtung mit dem Kloster zu St. Gallen.

8. Glocken

Ein Sondergebiet christlicher Kunst- und Kulturgeschichte

ist die Glockenkunde. Man «tauft» die

Kirchenglocken auf besondere Namen, wobei der Kirchenpatron

in erster Hinsicht zu Ehren gezogen wird, und
man schmückt sie mit Inschriften und Bildern. Deshalb

gibt es auch St. Otmars-Glocken, und es gibt auf

80 Vgl. POESCHEL, Kdm Kt. Graubünden, Bd. IV, Basel 1942,
S. 74.

00 Vgl. Die Kunstdenkmäler von Schwaben, Bd. IV, bearbeitet
V. A. Horn und W. Meyer, München 1954, S. 327.

91 Vgl. KONRAD BAUMANN, Wallfahrts- und Klosterkirche
Mussenhausen Kunstführer Nr. 634 des Verlags Schnell
& Steiner), München 1956, S. 14.

92 Vgl. DAGOBERT Frey, Die Kunstdenkmäler des politischen
Bezirkes Feldkirch Oesterreichische Kunsttopographie,
Bd. XXXII), Wien 1958, S. 391.

93 Vgl. beispielsweise die Embser Chronik des Georg Schleh
aus Rottweyl, gedruckt 1616 in Hohenems, S. 33 (photographischer

Nachdruck durch LEOPOLD SCHWARZ, Bregenz
1936).

40



den Glocken Anrufungen und Darstellungen des

Heiligen. Auch diesbezüglich sollen Beispiele aus st.
gallischen, schweizerischen und ausländischen Kirchtürmen

angeführt werden.

A. Im Kloster St. Gallen

Einleitend sei in Erinnerung gerufen, dass Abt Otmar
eine persönliche Beziehung mit einer Glocke besessen

hat. Im Buch über die Wunder, die amGallus-Grab zu
St. Gallen geschehen seien, erzählt Gozbert bzw. Wa-
lahfrid Strabo um das Jahr 830, König Pippin habe
dem Otmar 747 die Benediktiner-Regel übergeben,
ferner: «Unter andern grosszügigen Weihegaben
schenkte er auf des Abtes Bitte zur Zierde des geheiligten

Ortes {St. Gallen] auch eine Glocke, die bis auf
unsere Zeiten [also bis in das 9- Jahrhundert] im
Kloster zur Erinnerung an seine Wohltaten verblieben
ist.» 94

Während die sog. Gallus-Glocke95, eine geschmiedete

Handglocke irischer Art, die erst 1786 aus Bre-

genz nach St. Gallen kam, bis heute erhalten bleiben
konnte, ging die Otmars-Glocke des 8. Jahrhunderts
spurlos unter, — ein Schicksal, das auch spätere Glok-
ken im Kloster St. Gallen beim Brand von 1314, beim
Bildersturm von 1529, beim Blitzschlag von 1588 und
im Toggenburger Krieg von 1712 erlitten96. Untergegangen

sind auch die Glöcklein, die 1621 oder 1624,
1646, 1733 und 1764 für das Türmchen über dem

Westchor, also über der Grabkirche St. Otmars,

gegossen wurden. Sie dürften des Heiligen Bild getragen
haben, wie es noch eine Zeichnung97 für das

erstgenannte, unter Abt Bernhard Müller anscheinend 1621

bei Johann Baptist und Hans Georg Ernst in Lindau

gegossene Stück beweist.

Im dortigen Giebeltürmchen hängt heute eine kleine

Glocke, die Johann Baptist Aporta 1732 in Bregenz

goss und die neben dem Wappen des Abtes Joseph von
Rudolfis die Bilder des Gekreuzigten sowie Mariens
und Otmars zeigt. Im Dachreiter über dem ehemaligen

94 Liber de miraculis sancti Galli, Kap. 10; wiedergegeben bei

Duft, St.Otmar, S. 42 (unum campanum ad sancti loci
dedit ornatum) bzw. S. 45 und 74. Erwähnt auch bei KARL
"WALTER, Glockenkunde, Regensburg 1913, S. 29.

95 Vgl. J. Duft und P. Meyer, Die irischen Miniaturen der
Stiftsbibliothek St.Gallen, Ölten 1953, S. 50 f.

98 Ueberblick bei Poeschel, Kdm SG Stift, S. 280—283.
97 In Codex 1722 der StiB SG; der Band ist beschrieben bei

D. F. RITTMEYER, Die Goldschmiedewerke der Kathedrale
in St.Gallen 71. Neujahrsblatt), St.Gallen 1931, S. 17
bis 20. Weitere Nachrichten über Glocken auch in Cod.
1723, ebenso in StiA SG (vgl. POESCHEL, a. a. O.).

Konventhaus, dem heutigen Domdekanatsflügel, hängt
gleichfalls ein mit dem Wappen des Abtes Joseph
versehenes Glöcklein, das Peter Ernst in Lindau 1733

goss und mit den Bildern der beiden Hausheiligen in
gewohnter Darstellung verzierte98.

Ueberdies ist St. Otmar zu sehen an drei Glocken in
den grossen Türmen der Kathedrale99. Die schwerste
des ganzen Geläutes, die Dreifaltigkeits-Glocke, die
Peter Ludwig Kayser von Zug 1767 im Klosterhof zu
St. Gallen gegossen hat, zeigt am Schlagring die Wappen

des Abtes Beda Angehrn und des Stiftskapitels,
dazu die Bilder der Krönung Mariens, der heiligen
Gall, Otmar, Eusebius und Notker. Die achte oder
St. Johannes-Glocke, 1707 in Bregenz gegossen durch
Andreas Aporta und Johann Baptist Ernst, weist neben
den Wappen zweier Aebte, des Leodegar Bürgisser und
des Cölestin Gugger, eine Kreuzigungsgruppe, eine
Madonna, sowie die heiligen Johannes Evangelista und
Otmar auf. Die neunte oder Armen-Seelen-Glocke —
es ist die älteste im heutigen Geläute — wurde 1616

von «Ironimus Gesus» in Konstanz gegossen; sie wird
von einem Bilde St. Otmars und dem Wappen des

Abtes Bernhard Müller geziert.

B. In der Schweiz

Die Kapelle auf dem Inselchen Werd, wo St. Otmar
759 sein erstes Grab gefunden hat, besitzt ein Glöcklein

mit der Jahrzahl 1574. Es zeigt auf dem Mantel
das Wappen des Stifters, des Abtes Adam Herr (1569
—1585) von Einsiedeln, zu welchem Kloster die Insel
noch heute gehört, sowie das Bild des Crucifixus und
die Ganzfiguren der Muttergottes und des hl. Otmar
mit Lägel und Abtsstab 10°. Im Türmchen der Schlosskapelle

Roggwil, wo St.Otmar neben St.Gallus und
St.Notker Patron war, hing ein mit den Bildern dieser

drei Heiligen geziertes Glöcklein, das schliesslich in
das Kurhaus Heinrichsbad bei Herisau gelangte, wo es

im 19. Jahrhundert die Gäste zum Molkentrinken zu
rufen hatte101.

98 Zu beiden Glöcklein POESCHEL, Kdm SG Stift, S. 286.
99 Ebd., S. 284 f.

100 Vgl. Albert Knoepfli und Hansrudolf Sennhauser,
Zut Baugeschichte von Sankt Otmar auf Werd, in Corolla
Heremitana, Ölten 1964, S. 76, Anm. 63 (mit weiteren
Literaturangaben)

101 Nach H. G. SULZBERGER, Sammlung aller thurgauischen
Glockeninschriften sammt einer einleitenden Abhandlung
über die Kirchenglocken Thurgauische Beiträge zur
vaterländischen Geschichte, 12. Heft), Frauenfeld 1872,
S. 91 (Nr. 107).

41



In anderen thurgauischen Kirchen sind solche Glok-
ken noch heute im Gebrauch. So besitzen sowohl die
Pfarrkirchen in Lommis als auch jene in Heiligkreuz
(beide im Bezirk Münchwilen gelegen) je eine St.

Gallus-Glocke, die zugleich zu Ehren St. Otmars geweiht
worden sind102. Die erstere, gegossen 1638 von «Fra-

coy Ruty», wurde gestiftet durch Abt Pius Reher und
zeigt u. a. das Bild Otmars; die letztere, ohne Otmar,
wurde 1772 von Leonhard Rosenlecher in Konstanz

gegossen und ist wohl eine Stiftung des Abtes Beda

Angehrn. Auch die St. Katharinen-Kapelle in Heldswil
(Bezirk Bischofszell) besitzt eine schon 1547 gegossene

Glocke mit den spätgotischen Relieffiguren der

heiligen Onofrius, Otmar und Gallus; sie scheint erst
im 19. Jahrhundert aus dem Besitz eines aufgehobenen
Klosters (St. Gallen oder Ittingen?) dorthin gekommen

zu sein103.

St. Otmars-Glocken in St. Otmars-Heiligtümern lassen

oder liessen sich auch andernorts nachweisen. Die
Kirche Mönchaltdorf im Kanton Zürich besass eine

mit den Bildern Galls und Otmars geschmückte Glocke
von 1517, die aber 1851 umgegossen wurde104. Die
ehemalige Kapelle und heutige Pfarrkirche Bettwil im
Kanton Aargau zeigt auf ihrer mittleren Glocke von
1784 neben manchen anderen auch das Bild St.

Otmars 105. Beide st. gallischen Patrone sind ferner —
wiederum neben anderen lokal verehrten Heiligen —
auf der grössten der vier Glocken zu sehen, die
Andreas Aporta im Jahre 1700 für die unter deren
Schutze stehende Pfarrkirche zu Laax in Graubünden

gegossen hat106. Selbst in der Hofkirche zu Luzern, wo
St. Otmar nicht Patron ist, findet er sich unter vielen

Heiligen am Kranz der sog. Kateches-Glocke von 1633

im Südturm107.

Neuestens ist zu melden, dass die renovierte
Pfarrkirche im thurgauischen Rickenbach bei Wil am
2. Mai 1965 ein in der ortseigenen Glockengiesserei
Eschmann hergestelltes Geläute weihen lassen konnte.
Von diesen fünf neuen Glocken tragen die dritte und
die vierte die Namen der St. Galler Heiligen Gallus
und Otmar.

102 Vgl. A. KnOEPFLI, Kdm Kt. Thurgau, Bd. II, Basel 1955, S.

232 f., 298.
103 DERS., ebd., Bd. III, 1962, S. 420 f.
104 Nach Arnold NOschELER, Die Gotteshäuser der Schweiz,

3. Heft, Zürich 1873, S. 322.
105 DERS., Die Aargauischen Gotteshäuser, in Argovia, 26. Bd.,

Aarau 1895, S. 86 f.
tos Yg[_ £_ POESCHEL, Kdm Kt. Graubünden, Bd. IV, Basel

1942, S. 75.
107 Vgl. Adolf Reinle, Kdm Kt. Luzern, Bd. II, Basel 1953,

S. 196.

C. Im Ausland.

Nach diesen schweizerischen Beispielen mag es nicht
verwundern, dass auch unter ausländischen
Kirchengeläuten, sofern sie nicht dem Krieg zum Opfer gefallen

sind, Glocken mit dem Namen und Bilde St.

Otmars anzutreffen sind, so in Deutschland, Oesterreich
und selbst in Afrika.

In der unter seinem Patronat stehenden Pfarrkirche
Weigheim (Kreis Rottweil) befindet sich eine 1756

von Pelagius und Benjamin Grieninger in Villingen
gegossene Glocke, an deren Flanke u. a. der kniende
Otmar zu sehen ist108. Die lateinische Inschrift erwähnt
ihn gleichfalls, wenn sie sagt, diese Glocke sei
angeschafft worden zur Versöhnung Gottes sowie zur
Erlangung der Fürsprache und des Schutzes von Seiten

Otmars und aller Heiligen. Die dem hl. Gall geweihte
Pfarrkirche Roggenzell (Kreis Wangen), in der
Gemeinde Neuravensburg und somit in einer ehemals

stift-st. gallischen Herrschaft gelegen, besitzt auf zwei
Glocken St. Otmars Bild109: es ist die dritte, 1657 von
Theodosius und Peter Ernst in Lindau gegossen, von
Abt Gallus Alt und den Pfarrangehörigen gestiftet,
sowie die vierte, 1737 umgegossen von Peter und
Johann Melchior Ernst in Lindau.

Eine andere, durch Alter, Stil und Kunst bekannte
St. Otmars-Kirche liegt in Mödling bei Wien110. Unter
ihren vier historischen Glocken trägt die zweite die

Bilder St. Otmars und St. Georgs. Die Inschrift
besagt, dass sie 1698 von Franz Zehenter, einem Glok-
kengiesser in Wien, hergestellt worden ist111.

Auch hier sind noch zwei neueste Glöcklein, die am
2. November 1959 von der Firma Eschmann in
Rickenbach gegossen wurden, anzufügen; das grössere

trägt St. Otmars, das kleinere St. Galls Namen. Ihre
Herstellung wurde, wie die Inschriften besagen, zum
St.Otmars-Jubiläum 759—1959 durch die Schulkinder
der katholischen Pfarreien der Stadt St. Gallen ermöglicht

als Geschenk an die damals errichtete Missionskirche

St. Otmar in Mawanga (Pfarrei Kitanda, Tan-

108 vgi_ Deutscher Glockenatlas, hrsg. v. Günther Grundmann,

Bd. I: Württemberg und Hohenzollern, bearbeitet
v. Sigrid Thurm, München/Berlin 1959, S. 476, Nr. 1267.

109 Ebd., S. 615, Nr. 1965 und 1966; vgl. Die Kunstdenkmäler
des ehemaligen Kreises Wangen, Stuttgart 1954, S. 268 ff.

110 Siehe in unserem 3. Kapitel S. 43.
111 Vgl. Andreas Weissenbäck und Josef Pfundner, Tö¬

nendes Erz, Die abendländische Glocke als Toninstrument
und die historischen Glocken in Oesterreich, Graz-Köln
1961, S. 366.

42



ganika, Ostafrika)112. Am 13. Dezember 1959 fand
durch Bischof Dr. Josephus Hasler in der St. Galler
Kathedrale die feierliche Weihe statt, wozu die alten
St. Otmars-Glocken in den beiden Türmen ihr ehernes
Lied sangen.

9. Siegel und Münzen

Zur Kunst- und Kultgeschichte haben schliesslich
auch Sphragistik und Numismatik Beziehungen. Das

zeigt sich selbst am Beispiel St. Otmars, wiewohl
St. Gallus als der Namengeber für Kloster, Stadt und
Fürstentum St. Gallen unvergleichlich zahlreicher auf
Siegel und Münzen anzutreffen ist.

A. Siegel

Schon ein spitzovales Konventsiegel von 1275 zeigt die
beiden nimbierten Klosterpatrone als Standfiguren113.
Noch sind sie aber nicht durch besondere Attribute
kenntlich gemacht; im Gegenteil, beide tragen liturgische

Gewandung, Krummstäbe und Mitren, sind also

pontifikal ausgestattet, nachdem Papst Innozenz IV.
1247 Abt Berchtold von Falkenstein und dessen

Nachfolgern die Pontifikalien verliehen hatte114. Im nächsten,

runden Konventsiegel von 1290 zeigen sich
sodann Unterschiede zwischen den beiden gleichfalls
stehenden Heiligen, die nun auch durch vertikale
Beischriften deutlich bezeichnet sind: Der heraldisch
rechts stehende, nimbierte Gallus ist barhäuptig und
erhebt die Hand zum Segen, während Otmar zur Linken

mit der Inful ausgestattet ist und einen mit
schwungvoller Krümme versehenen Hirtenstab trägt115.

In späteren Siegeln des Konvents, der Aebte oder
auch der Stadt kommt St. Otmar nicht vor, ausgenommen

in einem spitzovalen, noch mittelalterlichen Siegel

des sogenannten Bruder- oder St. Otmars-Spitals,
wo er stehend zu sehen ist, während die Umschrift in

us Vgl. ;n unserem 3. Kapitel S. 44 Berichte über diese Glok-
ken und ihre Weihe in Pfarrblatt der Kath. Kirchgemeinde
St.Gallen, 35. Jg., 1959, S. 201 f., und in «Die Ostschweiz»
Nr. 575 vom 14. 12. 1959.

113 Beschrieben und abgebildet bei POESCHEL, Kdm SG Stadt,
S. 24 f.; früher FERDINAND GULL, Die Konventsiegel der
Abtei St.Gallen, in Schweizer Archiv für Heraldik, 1898;
E. A. SÜCKELBERG, Die Schweizerischen Heiligen des

Mittelalters, Zürich 1903, S. 94; DERS., Einheimische Heilige
auf schweizerischen Siegeln, in ZSKG, 10. Jg., 1916, S. 46.

1,4 Vgl. Wartmann, UB III, S. 114 f., Nr. 898.
115 POESCHEL, ebd., S. 24, und GULL, ebd., mit Abb.
110 POESCHEL, ebd., S. 222. Ueber dieses Spital siehe in unse¬

rem 4. Kapitel S. 53.

gotischen Minuskeln besagt: sigillum hospitalis sancti
otmari116.

Als die Fürstäbte nach der Reformation in langwierigem

und teurem Prozess117 gegen das Bistum Konstanz

schliesslich erreichten, dass sie die Seelsorge in
ihrem Territorium mit grosser Selbständigkeit und
entsprechenden Erfolgen ausüben konnten, gründete
Abt Bernhard Müller 1613 das stift-st. gallische Offi-
zialat118. Dieses hatte nun während zwei Jahrhunderten
viele Dokumente amtlichen Charakters auszugeben
und benötigte deshalb ein eigenes Siegel, das Abt
Bernhard 1614 beim St. Galler Goldschmied Christof
Teuber in einer grösseren und einer kleineren
Ausführung herstellen liess119. Es war nun sehr sinnvoll,
dass man darauf nicht nur das Wappen des Abtes,
sondern als Schildhalter rechts und links auch die
Ganzfiguren der beiden Glaubensboten und Landespatrone
anbrachte: Gallus in der Mönchskukulle, Otmar in den

Pontifikalien. Diese Art der Darstellung mit der einzigen

Aenderung des jeweiligen Wappens in der Mitte
und des Abtsnamens, verblieb dem Offizialatssiegel120
unter allen Nachfolgern Bernhards bis zum letzten
Fürstabt Pankraz Vorster, also von 1614 bis zur
Zeitenwende um 1800.

B. Münzen

Wenn die Kurs- und die Denkmünzen der Abtei
St.Gallen121 einen Heiligen zeigen, ist es fast immer
der Namengeber St. Gallus (davon auch Bezeichnungen

wie Galluspfennig, Bärenpfennig, Gallus-Bärenpfennig

u. a.). Immerhin liess anscheinend schon Abt
Berchtold von Falkenstein (1244—1272) einen Gallus-
und einen Otmarspfennig prägen, worauf die Heiligen
liturgisch gekleidet sind, Haarlocken aus Perlen

tragen, in der Rechten ein Reliquienkästchen (Gallus)
bzw. eine Pilgerflasche (Otmar), in der Linken aber
einen Krummstab (Gallus) bzw. einen Lilienstab
(Otmar) halten122. Aus der Zeit um 1500 und beispiels-

117 Hierüber KARL STEIGER, Das Kloster St.Gallen im Lichte
seiner kirchlichen Rechtsgeschichte, nach archivalischen
Quellen dargestellt, Freiburg 1925.

118 Vgl. J. DUFT, Die Glaubenssorge der Fürstäbte von St.Gal¬
len im 17. und 18. Jahrhundert, Luzern 1944, S. 44—52.

119 Quellen bei POESCHEL, Kdm SG Stadt, S. 28, Anm. 1.
120 Beschrieben und abgebildet bei P. RUDOLF HENGGELER, O.

S. B., Die Siegel der Fürstäbte von St.Gallen, in Schweizer

Archiv für Heraldik, 1949, Hefte 1—4.
121 Kurzer, unvollständiger Ueberblick bei Poeschel, Kdm

SG Stadt, S. 32 ff.; ebd. S. 37 Literaturangaben.
122 Beschrieben und abgebildet bei HANS SEITZ, Millenarium,

in Rorschacher Neujahrsblatt 1947, S. 16, 17 (Nr. 15 &
16), 24, mit Verweis auf RUDOLF VON HÖFKEN, Archiv
für Brakteatenkunde, Bd. IV, 1906, S. 185, Abb. 11.

43



weise auch von 1517 sind sodann Münzen der Stadt
St. Gallen überliefert, deren Rückseiten zwar nicht das

Bild, wohl aber in der Umschrift den orthographisch
mehr oder weniger richtigen Namen St. Otmar
aufweisen 123.

Eine Denkmünze liess Abt Gallus Alt 1680 prägen,
als die römischen Katakombenheiligen Sergius,
Bacchus, Hyacinthus und Erasmus hochfeierlich nach
St. Gallen übertragen wurden. Die Rückseite zeigt
diese vier Märtyrer, die Vorderseite aber auf Wolken
die Brustbilder der angestammten Patrone Gallus und
Otmar, darunter die Münsterkirche, neben welcher die

heiligen Antoninus und Honoratus stehen124.

Auch Abt Beda Angehrn gab zu einem feierlichen
Millenarium eine grossartige Gedenkmünze in Gold
und in Silber heraus, die nun ausschliesslich St.Otmar
gewidmet war125. Auf der Vorderseite steht der Heilige,

eine zarte Rokokogestalt in der Mönchskukulle,
um das unbedeckte Haupt den Nimbus, das Fässchen

in der rechten Hand, den Abtsstab in der Beuge des

linken Armes, umgeben von einem Kranz, der zur
einen Hälfte aus Lorbeer und zur andern aus Rosen
und Lilien gebildet ist. Als Stecher dieses in Gulden-
grösse geschaffenen Stückes zu vier Dukaten offenbart
sich «Jfohann] Haag» von Langenargen, der in den

Jahren 1773—75 der von Abt Beda eingerichteten
Münze im Kloster vorstand. Die Rückseite zeigt über
dem auf einem Fürstenmantel ruhenden Abtswappen
ein fünfzehiges Chronogramm, das die Jahreszahl
1773 ergibt und besagt, die Gedenkmünze sei zur
Erinnerung an die vor zweihundert Lustren erfolgte
Translation des seligen Otmar geprägt worden.

Der gleiche Abt Beda liess 1775 beim gleichen Graveur

ein ovales, an einer Kette zu tragendes Medaillon
herstellen, das auf seiner Vorderseite die Halbfigur
St.Galls und auf der Rückseite jene St.Otmars
aufweist126, — ein spätes, edles Zeugnis aus der fürstäbt-
lichen Kunst- und Kultgeschichte.

10. Wie sah St.Otmar aus?

Am Schluss dieses kunstgeschichtlichen Kapitels wird
sich der Leser des Gefühls, das auch den Verfasser
während den Jahren des Sammeins und den Monaten
des Darstellens beschäftigte, nicht erwehren können;
es mag in die folgende Ueberlegung zusammengefasst
werden:

Erstaunlich viel «Kunstgut» aus acht Jahrhunderten
und verhältnismässig weiten Räumen kam hier
erstmals zusammen, — viel, selbst wenn dieser Ueberblick
nicht irgendwelchen Anspruch auf Vollständigkeit
erhebt; doch alles zusammen beantwortet nicht die

Frage: Wie sah St. Otmar, diese historisch einwandfrei
bezeugte Persönlichkeit des 8. Jahrhunderts, wirklich
aus?

Den schriftlichen Quellen127 — den Urkunden, der

Vita, dem Bericht über die Gallus-Wunder, den
Bemerkungen in den Klosterchroniken, schliesslich auch
den liturgischen Manuskripten—wohnen zwar
Wahrhaftigkeit und vollste Berechtigung inne. Doch keine

von ihnen bringt ein «zeitgenössisches» Bild ihres Helden;

selbst wenn sie ein solches überliefert hätte, wäre
es noch längst nicht «nach dem Leben» gezeichnet
worden. Alle diese Quellen bringen zudem keine
Schilderung seiner äußeren Persönlichkeit, wie sie

beispielsweise Einhard von seinem Zeitgenossen Karl dem
Grossen anschaulichst wiederzugeben vermochte. Sie

beschränken sich auf das innere Bild des Mannes, der
ein strenger Asket, ein frommer Mönchsvater, ein
selbstloser Wohltäter, ein Freund seines alemannischen
Volkes, ein unbeugsamer Kämpfer für das Recht
seines Klosters, schliesslich ein stiller und starker Dulder
in der Verfolgung war.

Jede Zeit, jeder Stil, vielleicht sogar jede Gegend
und jedes Bedürfnis haben deshalb St. Otmar mit
ihren eigenen Ausdrucksmitteln darzustellen versucht.
Er wurde zwar stets zum Idealbild; doch dieses Bild
wechselte entsprechend den Idealen und den Nöten der
Zeiten. Anders war der romanische, anders der
gotische oder gar der barocke Otmar, der jeweils ein

123 Vgl. Reginald Stuart Poole, A descriptive Catalogue of
the Swiss Coins in the South Kensington Museum, London
1878, S. 160 f., 163, sowie E.Hahn und A. Iklé-Stein-
LIN, Die Münzen der Stadt St.Gallen, in Revue suisse de

numismatique, Bde. 16—18.
124 Vgl. P. Rudolf Henggeler, O. S. B., Die Denkmünzen

der schweizerischen Klöster, in Schweizerische Numismatische

Rundschau, Bd. XXIV, 1926, S. 178 f.
125 Henggeler, ebd., S. 179. Beschrieben auch bei R. St. Pool

(vgl. hier Anm. 123), S. 154, sowie bei GOTTLIEB EMA¬

NUEL VON HALLER, Schweizerisches Münz- und Medaillenkabinett,

1. Theil, Bern 1780, S. 84; August Naef, Sanct
Galhsche Denkmünzen, St.Gallen 1871, S. 6; Albert
SATTLER, Die Münzen und Medaillen der fürstlichen Abtei
St.Gallen, Basel 1887, S. 14; Franz Xaver Weissenrie-
DER, Vom alten Schrot und Korn, in Toggenburger Kalender,

2. Jg., Bazenheid 1942, S. 52.
126 Vgl. POESCHEL, Kdm SG Stadt, S. 34.
127 Zusammengestellt bei Duft, St.Otmar, S. 9—20.

44



idealisierter Ausdruck zeitgenössischer Menschen und
Heilbringer, zeitgenössischer Mönche und Aebte
geworden ist.

Eine gewisse Uniformität ergab sich immerhin
durch die häufige Konfrontierung mit St. Gallus. Während

der Ire fast immer die einfache Mönchskutte und
den wallenden Bart trägt, während seine Hand den

knorrigen Wanderstab führt, während sein Begleiter
der wilde Bär ist, wird St. Otmar gerne in den Ponti-
fikalornat gehüllt, sozusagen stets bartlos dargestellt,
mit einem zierlichen Abtsstab versehen und mindestens
seit dem 15. Jahrhundert auch mit einem Weinlägel
ausgestattet, wenn er nicht als selig in Gottes Frieden
Verstorbener im Schiffchen über den Bodensee gerudert

wird. Die hundert Jahre zeitlichen Abstandes
zwischen den beiden Gründer-Heiligen St. Gallens kommen

dadurch zum Ausdruck, dass Otmar stets jünger,
sanfter, vornehmer, zivilisierter wiedergegeben wird
als Gallus. Das zeigte sich hier in jeder Kunstgattung,
in der Buchmalerei wie in der Graphik, in der Glas-
und Ofenmalerei wie in der Monumentalmalerei, in
der Gross- wie in der Kleinplastik, selbst auf Glocken,
Siegeln und Münzen.

Dadurch aber hat die Kunst, deren Erzeugnisse hier
seit dem 12. Jahrhundert nachgewiesen werden konnten,

das historische Bild ihres Helden mehr oder weniger

unbewusst — jedenfalls in guten Treuen —
verfälscht. St. Otmar, der in rauher Zeit lebte, mit einer

politisch rücksichtslosen Umwelt sich auseinanderzusetzen

hatte und schliesslich ein rüdes Schicksal erdulden

musste, sah zweifellos anders, härter, asketischer

aus, als alle seine Bilder ihn wiederzugeben sich
bemühten. Er war, was die Biographen auch von Gallus
schrieben, der vir Dei — der Mann Gottes, der
unermüdlich eiferte für Gott und seinen Dienst.

Trotzdem ist das durch die Kunst überlieferte
Otmars-Bild dank seines Alters, seiner Fülle und seiner

Verbreitung imponierend. Denn es blieb ein sprechender

Ausdruck der Verehrung, des Vertrauens und des

unauslöschlichen Erinnerns. In diesem Sinne — aber

nur in diesem Sinne — wurde es zu dem, was man
früher nicht selten über die Heiligenbilder geschrieben
hat: vera effigies — wahres Abbild der Persönlichkeit,
allerdings weniger der dargestellten als eher der
darstellenden Persönlichkeit, also weniger des Heiligen
selbst als seiner frommen und getreuen Verehrer.

^CTDOCOdOUlS ABB CPOHASTeRlO SciÇaJJjCoZf-

j\vcbîL CoftcAöStfciffy

ego ejcfùjsâpxruf j}-][4r^>mrrTD oiUed' Coycctla éDfcTf
dt£ç

pr&vrstr-TD inrfûpn» $/

Der Name St. Otmars (Audomarus abbat)
im Professbuch des Stiftsarchivs St. Gallen

9. Jahrhundert

45



SECHSTES KAPITEL

St.Otmar in Dichtung und Musik

In den Dienst des Otmars-Kultes stellten sich neben den
bildenden Künsten von Anfang an auch die Dichtkunst
und die mit ihr verbundene Musik. Nicht von einzelnen

zufälligen Versen, nicht von kurzen Epigrammen
und Epitaphien soll nun berichtet werden — einige
sind hier schon in früheren Kapiteln mitgeteilt worden

—, sondern von eigentlichen Dichtungen1. Im Mittelalter

dienten sie fast ausschliesslich der Liturgie, wenn
sie nicht poetische Versuche und Hebungen von Schülern

und Lehrern waren; in Humanismus und Barock
wurden sie dann Selbstzweck, in der Reformation und
Gegenreformation gelegentlich sogar Angriffswaffen;
später, sowohl im Barockdrama als auch im Kirchenlied,

ging ihre Absicht auf Belehrung und Erbauung.

1. Mittelalter

A. Die erste St. Otmars-Sequenz

Die früheste nachweisbare Dichtung zu Ehren St.

Otmars steht zweifellos in zeitlicher und geistiger
Verbindung mit seiner Kanonisation (864) und Translation

(867)2. Wenn damals der Bischof von Konstanz
dem Kloster St. Gallen einen jährlichen Festtag zur
Erinnerung vorschrieb, mussten liturgische Texte und
Gesänge bereitgestellt werden. In St. Gallen konnte es

1 Damit befasste sich erstmals in verdienstvoller Weise VETTER,

St.Otmar, S. 150—162, 172—187; kurzer, überholter
Ueberblick bei Netzhammer, St.Otmar, S. 47—52, 60 f.

2 Es sei auf unser 1. Kapitel verwiesen, vor allem auf S. 12
bis 14.

3 Dankbar sei hingewiesen auf WOLFRAM VON DEN STEINEN,
Notker der Dichter und seine geistige Welt, Darstellungsband

(I) und Editionsband (II), Bern 1948. Notker selber
gibt in seinem Widmungsbrief (ebd. Bd. II, S. 8—11)
Einblick in seine von den Lehrern geförderte Kunst.

4 Aufgeführt bei VON DEN STEINEN, Bd. II, S. 184 f. und
Tabelle Nr. 67; dort auch die Hinweise auf die Analecta
hymnica medü aevi, hrsg. v. G. M. DREVES, C. Blume und
H. M. BANNISTER, sowie auf das Repertorium hymnologi-
cum von U. CHEVALIER, Bd. II, Louvain 1897, S. 22 (Nr.
10262); vgl. dazu allgemein Bd. VI, Bruxelles 1920, S. 72
(Index). Vgl. auch Vetter, St.Otmar, S. 172.

dabei nicht ohne eine Sequenz für die feierliche Messe
abgehen, arbeitete doch damals Notker der Stammler
(t912), unterstützt von seinen verständnisvollen, in
Dichtung und Musik erfahrenen Lehrern Iso und
Marcellus, beispielhaft an dieser Kunstgattung3. In dieser
Zeit, also vor 870, und in dieser geistigen Umwelt
entstand die Sequenz Laude dignum.

Als ihr Verfasser wurde von der ganzen Tradition
Notker selber betrachtet. Die Sequenz steht bis zum
16. Jahrhundert in den zahlreichen st. gallischen und
auswärtigen Handschriften4 seines Liber Ymnorum,
und noch die unter Abt Franz von Gaisberg durch den
Cantor Joachim Cuontz (f!515) angelegte Sammlung5

im Codex 546 schreibt sie ihm unbedenklich zu.
Dagegen ist W. von den Steinen6 neuestens aus inneren

Gründen der Ansicht, sie stamme nicht vom Meister

persönlich, wohl aber aus seinem nächsten
Umkreis, also von einem seiner Jünger, der mit Notkers
Kunst und Technik bestens vertraut war. Gewiss mag
ihr etwas formelhafter, immerhin unverwechselbar für
Otmar passender Inhalt nicht die Vollkommenheit
seiner reifsten Sequenzen erreichen. Aber könnte sie

nicht ein früher Versuch des um 840 geborenen Dichters

sein, der doch an Otmars Feierlichkeiten beteiligt
und von ihnen zweifellos gleich stark ergriffen war wie
sein Lehrer Iso und sein Abt Grimait, die in Tränen
der Freude ausbrachen?

Die Melodie7, die nicht nur in unbestimmten Neu-

5 Vgl. FRANK Labhardt, Das Sequentiar Cod. 546 der
Stiftsbibliothek von St.Gallen und seine Quellen Publikationen

der Schweiz, musikforschenden Gesellschaft, Serie II,
Vol. 8/1), Bern 1959.

6 Notker der Dichter, Bd. I, S. 433 f., 601 f. — Bemerkenswert

ist in diesem Zusammenhang, dass Notker, als er 885
seinem Schüler Salomo in der berühmt gewordenen Notatio
einen Katalog lesenswerter Schriften aufstellte, bei der
Hagiographie auch auf Otmaros nostrum et Belgicum hinwies,
also auf «die Otmare, sowohl den unsrigen als auch den
belgischen», womit St. Omer gemeint war (Ausgabe von
E. DÜMMLER, Das Formelbuch des Bischofs Salomo III von
Konstanz, Leipzig 1857, S. 78).

7 Sie ist in moderner Notation zu finden bei ANSELM SCHU-
BIGER O. S. B., Die Sängerschule St.Gallens vom achten bis
zwölften Jahrhundert, Einsiedeln 1858, Exempta No. 1; vgl.
dort S. 23 f.

46



men, sondern auch in der von Joachim Cuontz8
überlieferten Notation auf fünf Linien erhalten ist, stellt
keine Eigenschöpfung dar, was schon der Hinweis Me-
tensis minor bezeugt. Es ist die Melodie der weit
verbreiteten westlichen Initialsequenz Stans a longe. Der

Dichter verstand es ausgezeichnet, sie seinem Texte
dienstbar zu machen.

Dieser lautet im lateinischen Original9 und in
einer deutschen Uebertragung, die sich ihm nach
Möglichkeit anzugleichen versucht:

Laude dignum

Sanctum canat Otmarum
Suevia mater

Hic velut sidus eximium
placitus Deo

Hic Jesu Christi praeceptis

paruit promptus:

Nunc suae perfectae vitae

se testem exhibet:

Hunc iam coetibus

coniunctum sanctorum
cuncti precemur,

Qui régnât trinitas summa.

Lobeswürdig

preist den heil'gen Otmarus
Schwaben, die Mutter,

Er, einem Sterne gleich leuchtend,
Gott wohlgefällig,

Er, den Geboten des Christus

willfährig war er:

So seines vollkommnen Lebens

zum Zeugen er sich macht:

Ihn, den Scharen schon
der Heiligen zugehörig,

lasset uns bitten,

Talis nati profectu
gratulans semper.

Inter fraternas caligines
rutilans micat.

Hic eius membris subvenit
minimis

Debiles curando atque
tuendo supplices.

Ut nos fra
semper conciliet

domino Deo,

Dieses herrlichen Sprosses

stets sich erfreuend.

Mitten in Trübsal der Brüder
strahlt er goldglänzend.

Er, Christi ärmlichsten Gliedern

wohltätig war er.

Kranken Heilung bringend und auch

versorgend die Bettler.

Daß er uns Schwächliche
immer verfreunde

Gott, unserm Herren,

Der herrscht als Höchster in Dreifalt.

B. Die zweite St. Otmars-Sequenz

War die Sequenz Laude dignum zu klassisch, zu herb,
zu kurz? Fast macht es den Anschein. Denn im
dichterfreudigen 10. Jahrhundert erscheint in den st.
gallischen Handschriften10 des Notkerschen Sequenzenbu¬

ches eine längere, gesprächigere, dramatischere, aber
noch vollauf würdige Sequenz, beginnend Eia fratres
cari. Wiederum, ja noch deutlicher als die erste, gilt
sie inhaltlich unverwechselbar nur dem heiligen
Otmar, — im Unterschied zu vielen anderen damaligen,
die so allgemein gehalten sind, dass sie für mehrere

8 StiB SG, Codex 546, fol. 241»; ebenso beispielsweise in der
aus dem 14. Jahrhundert stammenden Reichenauer Handschrift

CCIX, fol. 37v-38r, der Badischen Landesbibliothek
Karlsruhe (vgl. ALFRED HOLDER, Die Reichenauer
Handschriften, 1. Bd., Leipzig 1906, S. 482).

9 In der Anordnung, wie sie VON DEN STEINEN (Bd. II, S.

128, ohne Uebersetzung) bietet.
10 Vgl. von den Steinen, Notker, Bd. II, S. 185. Frühere

Drucke bei U. CHEVALIER, Repertorium hymnologicum, Bd.
I, Louvain 1892, S. 316 (Nr. 5291).

47

-



Heiligenfeste mit leichter Auswechslung der Namen
Verwendung finden konnten. Hier wird Otmars Werk
und Schicksal getreulich und doch zuchtvoll nach der
Vita geschildert.

Vergleichsweise sei beigefügt, dass eine spätere,
längere Sequenz mit den Anfangsworten Ad ornanda divi
Otmari celeberrima festa dasselbe versuchte. Aber sie

ist nicht nur formal flacher und leerer, sondern auch
inhaltlich geschwätzig und spannungslos geworden11.

Der Verfasser des Laude dignum, sicherlich ein
St. Galler Mönch, nennt er doch hunc locum (diese
Stätte), ist unbekannt; er mag im Umkreis des Dichters

und Dekanes Ekkehart I. (f 973) gestanden sein.

Jedenfalls dürfte er seine Dichtung hundert Jahre nach
der ersten, also um 970, geschaffen haben12. Wollte
man für sie einen äusseren Anlass suchen, wäre an die

Bautätigkeit des Abtes Immo (976—984), des

kunstfreudigen Restaurators auch der St. Otmars-Kirche
beim Münster zu St. Gallen, zu denken13.

Als Melodie wählte der Dichter die bekannte Lia
turma, die verwandt war mit der weihnachtlichen Lia
recolamus, die man weithin kannte und liebte14. Dass

man diese Sequenz noch heute singen könnte, ist nicht
zuletzt wieder dem fleissigen P.Joachim Cuontz zu
verdanken, der sie mit der modernen Notation in seine

grosse Sammlung15 aufnahm, als sequentia pulchra
bezeichnete Und deshalb auch dem Notker Balbulus
zuschrieb.

Die bereinigte lateinische Fassung, schön aufgeteilt
nach dem parallelen Strophenbau, wie es der Wechselgesang

im Mönchschor verlangte, ist von W. von den
Steinen herausgegeben worden16. Das kunstvolle
Gefüge entzieht sich einer entsprechenden deutschen

Uebertragung17; sie sei deshalb in schlichter Prosa
versucht, die möglichst getreu dem Gedankengange
folgt:

Wohlauf, liehe Brüder!
Lasst uns den Festtag des heiligen Vaters Otmar
jubelnd begehen in der Freude des heiligen Geistes,
dessen Gnade durch sein Verdienst uns erwerben zu
können wir glauben.
Es freue sich Schwaben, fruchtbar vor Gott durch die

glorreiche Geburt eines so grossen Sprosses.

11 Sie ist erst durch eine Andechs-Münchener Handschrift des
15. Jahrhunderts überliefert; abgedruckt aus den Analecta
hymnica bei Vetter, St.Otmar, S. 175 ff.; vgl. Chevalier,
Bd. III, 1904, S. 9 (Nr. 22415).

12 So VON DEN STEINEN, Notker, Bd. II, S. 129; dagegen
«etwa 950» in Bd. I., S. 475.

13 Vgl. hier in unserem 1. Kapitel S. 15, Anm. 37.

Es juble Churrätiens Gegend, die Amme eines so grossen

Jünglings.
Seht, er ist es, der als Priester in seinen Tagen, Gott
wohlgefällig,
das Gesetz Christi bewahrend, die Welt dem Herren
versöhnt hat.

Einen goldenen Leuchter, ihr Brüder, bereitet dieser
Leuchte,
auf dass sie, hoch hingestellt, freundlich helles Licht
verbreite
und mit ihrem Strahl die teuflischen Tücken weithin
verscheuche,
dem gläubigenVolk den Weg der himmlischen Heimat
weisend.

Er also, Otmar, erfüllt vom heiligen Geist in der Zelle
des verehrungswürdigen Iren Gallus,
er brachte die Bräuche der klösterlichen
Lebensgemeinschaft, wie Benediktas es tat in der Burg Cassino,
indem er diese Stätte mit Studien nährte und durch
Beispiele erhellte.
Doch als den Wölfen, die Gottes Schafstall verwüsteten,

die Ueberlegenheit des vorzüglichen Mannes mit dem

Eifer Christi widerstand,
wurde er von ihnen hinweggerafft.
Auf eine Insel des Rheinflusses verbannt, lang und
erbärmlich gequält,
strebte er aus dem Kerker dieses Lebens zum Reiche
des Himmels,
von wo er den Seinen, die ihn anflehen, den Frieden
Christi spendet,

er, der uns Gott stets anempfehlen möge.

C. Der Hymnus von Notker II.

Während die feierliche Messe Sequenzen benötigte,
verlangte das Chorgebet der Mönche Hymnen. Mehrere

sind überliefert; doch nur von einem ist der Dichter

zweifelsfrei bekannt: Notker, der zweite dieses

berühmten Namens (f 975), von seinen Zeitgenossen
Physicus oder Medicus (Arzt) und Piperisgranum
(Pfefferkorn) genannt. Als Vadian im 16. Jahrhundert
über die verschiedenen Notkere schrieb, meinte er:
«Und sol einer S. Othmars antiphonari gmacht haben,

14 Vgl. Hinweise bei von den Steinen, Notker, Bd. II, S. 185
bzw. 175; ebenso bei Vetter, St.Otmar, S. 173.

15 StiB SG, Codex 546, fol. 240v-24lr.
16 Notker, Bd. II, S. 129.
17 Ein Versuch bei SCHUBIGER, a. a. O., S. 51 in gehobener

Prosa; daraus auch bei H. J. DELABAR, Leben des hl. Gallus
und des hl. Othmar, Freiburg 1903, S. 64 (ohne Herkunftsvermerk).

48



St. Otmar als Benediktiner-Abt mit Krummstab und Bässchen

Aelteste in Holz geschnittene Darstellung des Heiligen
auf einem kolorierten Einblattdruck des 15. Jahrhunderts

Aufnahme: Stiftsbibliothek St. Gallen



Der Klostergründer St. Otmar mit singenden Mönchen

Stuckrelief in der Kathedrale St. Gallen
wahrscheinlich von Johann Georg und Matthias Gigl nach 1764

Zustand nach der Restaurierung von 1964

Aufnahme: Otmar J. Lautenschlager, St. Gallen



§t)mnus Öe 8. DtQmaro.
Cantar. S. Gall!. Notker Physicus Monachus S. Galll (f 981).

fc=i —1—i—i—i—i 1—!—j—i—i—i—i- J | ^P J 1 !— ' J
cd

—r—i \ 1
1 —GS—rH ' 1 Mgj ' "S3 g^rGS o-J- -GS-

<=> cä Œ ç-i o
1. Ree - tor œ - ter-ni
2. Fe - sta quae sanc-tis

3. Qui pa - trum nor - mas
•4. Prin - ci - pum se - nas

me -tu - en- de

co - Ii - mus tro
i - mi - tan - do

do - lu - it ra

see - cli, auc-tor et

phae - is, no-men Oth

sa - eras vie - lor in

pi - nas, in - de rapt

summae bo - ni - ta - tis

ma - ri re - so-nant be -
du - ro va - Ii - dus du-
o - rum stu-di - is gra-

i3 SE S—F

ip - se,
a - ti,
el - lo

va - tus

quas ti - bi

eu - jus op
ho - stis a

mar-ty - ris

lau

- tan

- tro
pal

des fe - ri -
dis me - ri -
eis ra - bi -
ma me - ru -

mus ca - nen
tis ere - a

em sub - e

it su - per -

tes ac -

tor il - la

git bel -
na scan -

ci - pe
de - di -

li - ger
de - re

1
T 7 1 T 1 7 7 7 7 7 1 1 7 7 7 7" f=F=1

=1 i - -J- —
—"«st«! ~

C5—& y j

5. E -
6. Pas

7. Quae

jus ad

sus, au

su - mus

sanc-tum tu - mu-lum pa - tes - cit, quanta splen

di - tus, fa - tu - us, lo - que - la cap-tus et

no - bis, do - mi - na - tor or - bis, hu - jus ob -

S
do - ris te - ne - at pe - ren-nis do - na, dum sem

gres-su ca - pi - unt sa - lu - tis mu - nus op - ta

ten - tu ve - ni - am, mi - ser- tus com - pos in - dig - - nis

per ca - pi -

turn re - le -
tri - bu

ant i - bi -
van - te sanc

- as ma - nen

$ m
dem las - sa vi - go - - rem.
lo lan - gui -da qute - - que
tis gau - di - a lu - - eis.

Hymnus von Notker II. (f 975) zu Ehren St. Otmars
Aus der «Sängerschule St. Gallens» von P. Anselm Schubiger 1858

den hab ich nien gsechen.»18 In den Casus saneti Galli
Ekkeharts IV. hätte er Aufschluss bekommen, wo im

123. Kapitel zu lesen ist: «Ueber Notker, den Lehrer,

Maler und Arzt, haben wir Stoff für einen grossen

Band... Er dichtete für Otmar jene zierlichen

Antiphonen und den Hymnus Rector aeterni metuende

saecli.-»19

Dieser achtstrophige, mit Binnenreimen versehene

Hymnus ist sowohl in st. gallischen als auch in
auswärtigen Brevier-Handschriften zahlreich überliefert20.

Seine Melodie, die nicht nur in linienlosen Neumen,
sondern auch in der leicht leserlichen Liniennotierung
erhalten ist, stimmt mit einem Oster-Hymnus Vita
sanctorum Deus angelorum überein21. Sie blieb selbst

18 JOACHIM von Watt, Chronik der Aebte des Klosters

St.Gallen, 1. Hälfte Deutsche Historische Schriften, 1.

Bd.), hrsg. V. E. GÖTZINGER, St.Gallen 1875, S. 171.
19 Edition von GEROLD MEYER VON KNONAU in MVG, XV/

XVI, St.Gallen 1877, S. 399; deutsche Uebersetzung von
HANNO HeLBLING in Die Geschichtschreiber der deutschen

Vorzeit, Bd. 102, Köln/Graz 1958, S. 205.

20 Sie sind genannt in Analecta hymnica mectii aevi, Bd. 51,

hrsg. v. Clemens Blume, Leipzig 1908, S. 214 f. Vgl.
U. CHEVALIER, Repertorium hymnologicum, Bd. II, Louvain
1897, S. 448 (Nr. 17054).

21 Ebd., S. 90 f.

49



bis in die liturgischen Bücher der Diözese St. Gallen22
hinein lebendig, weil Notkers Preisgesang —
allerdings nicht mit acht, sondern nur mit sieben Strophen
— als Vesper-Hymnus diente und dient. In dieser

kaum veränderten Verwendung23 lautet er so:

Rector aeterni metuende saecli,

Auetor et summae bonitatis ipse,

Quas tibi laudes ferimus canentes,
Accipe clemens.

Festa, quae Sanctis colimus trophaeis,
Nomen Otmari resonant beati,
Cuius optandis meritis creator

Ilia dicasti.

Qui patrum normas imitando sacras,

Victor in duro validus duello
Hostis atrocis rabiem subegit,

Vindice Christo24.

Principum saevas doluit rapinas,
Inde raptorum studiis gravatus,
Martyris palma meruit superna

Scandere regna.

Eius ad sacrum tumulum patescit,

Quanta splendoris teneat perennis
Dona, cum semper capiant ibidem

Lassa vigorem.

Quaesumus, nobis, dominator orbis

Huius obtentu veniam misertus

Confer indignis, tribuens manentis
Gaudia lucis.

Hoc pater summus patris atque natus
Praestet et clemens utriusque flatus,
Trinitas simplex et ubique princeps

Omne per aevum.

Zu St. Otmars Zwölfhundert-Jahr-Feier besorgte
Ehrencanonicus Dr. Carl Kündig, Professor in Schwyz,
die folgende Uebersetzung25:

Herr der Ewigkeit, Dir gebührt die Ehre.

Als der Quell der Güte bist Du uns Lehre.

22 Cantarium Sancti Galli, St.Gallen 1845, S. 171 ff.; Canta-

rium, St.Gallen 1883, S. 32 f. Melodie bei A. SCHUBIGER,

Die Sängerschule St.Gallens, Einsiedeln 1858, Exempta
No. 44.

23 Officia propria dioecesis Sangallensis, Pars altera, St.Gallen

1964, S. 48 f., aber auch schon in den gedruckten Proprien
des Klosters aus den Jahren 1612, 1614, 1674, 1736, 1777.

24 Hier hiess es ursprünglich kräftiger: Belliger audax.

50

Wenn wir Dir des Lobes Gesänge weihen,
Höre uns gnädig.

Otmars Name hallt an dem Feste wieder,
Ihm ertönen heute die Siegeslieder;
Sie lobpreisen jene Verdienste, welche

Gott ihm verliehen.

Was die Väter früherer Zeiten taten,
Ist im Kampf auch Otmar dem Held geraten.
Er hat seiner Feinde Gewalt bezwungen.

Sieger ist Chrisms.

Räubern setzt er sich wie ein Held zur Wehre.
Dafür litt er Schmerzen viele und schwere.

Otmar ist mit Kreuz und mit Siegespalmen
Aufwärts gegangen.

An des Grabes heiligem Hügel sehen

Wir, wem einst Gerechte entgegengehen.
Nicht umsonst erbitten die Kranken wieder

Heil für die Glieder.

Schenke, Herr, durch Otmar den Sündern Frieden,

Zeige Dein Erbarmen durch ihn hienieden!

Sind wir auch nicht würdig, so öffne drüben

Dennoch den Himmel.

Gebe das der Vater in Himmelsfreuden,
Gebe das der Sohn und der Geist der beiden,

Alle Drei im Wesen von Einer Hoheit
Immer und ewig.

D. Der Prozessions-Hymnus

Ein sogenanntes Prozessionale26 aus dem 12.

Jahrhundert, in und für St. Gallen geschrieben, eingebunden

in ein elfenbein-verziertes Holzkästchen, bietet die

Litaneien und Hymnen, die bei den feierlichen Um-
und Bittgängen gesungen wurden. Dazu gehört auch

ein dreizehnstrophiger, gereimter Gesang, der

ausdrücklich für die Prozession in festivitate s. Othmari —
sie ging vom Münster zu St. Otmars Grabkirche, von
dort zum Kreuz und zurück in den Chor — gedichtet
und mit Neumen versehen worden ist.

Eine späte Hand, vielleicht erst des Bibliothekars

P.Pius Kolb im 18.Jahrhundert, schrieb als Verfas-

25 Eine frühere findet sich bei OTTO ZARDETTI, Requies S.

Galli oder Geschichtliche Beleuchtung der Kathedrale des

hl. Gallus im Lichte ihrer eigenen Vergangenheit, Einsiedeln

1881, S. 54; daraus ohne Herkunftsvermerk bei H. J. De-
LABAR (wie Anm. 17), S. 63 f.

28 StiB SG, Codex 360, Otmars-Hymnus auf S. 26—29.
Beschrieben bei A. BRUCKNER, Scriptoria medii aevi helvetica,
3. Bd., Genf 1938, S. 99.



sernamen B. Rapertus hinzu. Ob wirklich Ratpert, der

sich nicht nur als Chronist, sondern auch als Dichter
und Sänger27 zur Zeit seines jüngeren Freundes Notker

Balbulus — also im 9- Jahrhundert — unsterblich

gemacht hat, der Verfasser ist, kann nicht mehr
nachgewiesen werden.

Der Hymnus28 hebt feierlich an:

Festum sacratum psallimus
Christo canentes laudibus;
Qui dat coronam testibus,
Nobis det indulgentiam.

Psallieren wir am hohen Fest

Und singen Lieder wir dem Herrn,
Der seinen Zeugen Kränze reicht
Und uns Barmherzigkeit gewährt.

Die zweite Strophe nennt gleich den Anlass dieses

Festes:

Otmarus abbas vocibus
Orandus est concordibus...

Abt Otmar ist zu preisen jetzt
In gleichgestimmtem Chorgesang...

Bemerkenswerterweise wurden die Strophen 9—13,
die mit St. Gallus anheben und ihm St. Otmar verbinden29,

in das Brevier übernommen. Sie dienen, mit
unerheblichen Aenderungen in einzelnen Wörtern,
über die Barockzeit30 bis heute31 als Hymnus zur
Matutin am 16. November, dem jährlichen Festtage

Otmars:

Gallo patri sanctissimo

Otmarus abbas iungitur,
Istum locum qui iugiter
Tutentur et nos supplices.

Virtute semet vivere
Demonstrat hic credentibus,

Certum, fide quod quaerimus,
Praebet pater sanctissimus.

Effunde voces, plebs Dei,
Commissa defle noxia,

27 Vgl. W. von den Steinen, Notker det Dichter, 1. Bd.,
Bern 1948, S. 40 ff., 522 ff., 637.

28 Er ist vollständig wiedergegeben in Analecta hymnica (wie
Anm. 20), S. 215 f., und bei VETTER, St.Otmar, S. 174 f.
Fundstellen bei U. Chevalier, Repertorium hymnologi-
cum Bd. I, Louvain 1892, S. 375 (Nr. 6277), S. 401 (Nr.
6704).

29 Zwei späte Sequenzen auf Gall und Otmar gemeinsam, die

im St.Galler Codex 546 durch Joachim Cuontz überliefert

Adstat precator gratiae,
Reddens aequum, quod suscipit.

Absolve, dementissime,
Nexu ligatos criminis,
Delens malum, quod respuis,
Addens bonum, quod respicis.

Laus sempiterno sit patri
Nec non perennni filio,
Sanctoque sit spiramini
Per saeculorum saecula.

Wiederum war es Canonicus Dr. Carl Kündig in
Schwyz, der zum Otmars-Jubiläum 1959 diesen Matu-

tin-Hymnus übersetzte:

Die Väter Gallus und Otmar,
Zwei Aebte gross an Heiligkeit,
Sie seien Schutz der Beterschar

der Weihestätte alle Zeit.

Hier muss, wer Glauben hat, gestehn,
Dass Otmar lebt und Wunder tut.
Nur müssen wir vertrauend flehn;
Sein Vaterherz war immer gut.

Drum, Gottesvolk, bekenne laut,
Beweine, was du einst gefehlt.
Auf Otmar hast du gut gebaut;

Begnadet wird, wer auf ihn zählt.

Die Sünde stürzt in Sklaverei.

Nimm weg, was dir zuwider ist!

Die Seele mache du uns frei,
Womit auch du zufrieden bist.

Gelobt in alle Ewigkeit
Der Vater sei, wie auch der Sohn

und Gott der Geist auf gleichem Thron.
Gelobt seist Du, Dreifaltigkeit!

Während die Autorschaft dieses ursprünglichen
Prozessions-Hymnus nicht mit Sicherheit dem Ratpert
zugeschrieben werden kann, steht sie für das sonntäg-

worden sind, finden sich abgedruckt bei JOSEPH KEHREIN,
Lateinische Sequenzen des Mittelalters aus Handschriften und
Drucken, Mainz 1873, S. 396 f. (Nr. 582 und 583).

30 So beispielsweise in den gedruckten Officia propria abbatiae

s. Galli von 1612 (Venedig), 1614 (Rorschach), 1674, 1736,

1777 (alle St.Gallen) etc.
31 Officia propria dioecesis Sangallensis, Pars altera, St.Gallen

1964, S. 49; ebenso in allen früheren Auflagen.

51



liehe Prozessionslied Ardua spes mundi32 fest. Darin
widmet dieser Dichter des goldenen 9. Jahrhunderts
seinem Otmar das Verspaar, das ihn als den grössten
Heiligen aus Schwaben — d. h. aus Alemannien —
preist:

Maxime de Suevis superis coniuncte catervis,
Sancte Otmare, tuum laetifica populum.

E. Die Königs-Hymnen

Den Prozessions-Hymnen schliessen sich jene Sus-

ceptacuta regum an, jene Empfangslieder für
Königsbesuche, die der Dekan Waltram wahrscheinlich 883

zum Empfang Karls III. und 912 für den Besuch Konrads

I. gedichtet hat33. Die jeweilige Nennung St.

Otmars lautet darin so:

Hic domus, haec est patria ereatus

Fautor Otmarus, benedictus abba,
Gallus e Scottis veniens beavit
Omnia nostra.

Sieh' das Haus, die Heimat, wo einst entsprossen
Otmar war, der milde, gefeierte Vater,
Wo einst Gall, aus Irland gewandert, all das

Unsre geheiligt.

Rex benedicte, veni, visens habitacula Galli,
Otmari tectis aeeipiende sacris.

Istud sanctorum concludit milia templum,
Quam subiens aedem experiaris opem.

Komm, benedeiter Monarch, zur Zelle des heiligen
Gallus,
Die unter Otmars Schutz dir zum Empfange bereit!

Sieh', dieser Tempel umschliesst der seligen Leiber so

viele;
Ziehst du ins heilige Haus, wirst ihre Menge du seh'n.

F. Der Laudes-Hymnus

Neben den genannten bestehen selbstverständlich noch

andere Hymnen zu Ehren St. Otmars. So ist beispiels-

32 Wiedergegeben von PAUL VON WINTERFELD in MGH,
Poetae Latini aevi Carolini, Bd. IV/1, Berlin 1899, S. 321 f.

Ebd. S. 319 ff. ein anderer st. gallischer Hymnus für die
Sonntags-Prozessionen mit einer Nennung St. Otmars. Die
Handschriften sind genannt in Analecta hymnica, Bd. 50,

Leipzig 1907, S. 237 ff.
33 Editionen in MGH, ebd., S. 328. Deutsche Uebertragungen

bei A. SCHUBIGER, Die Sängerschule St.Gallens, Einsiedeln
1858, S. 32, 62.

34 Im Codex 415 der StiB SG, der jedoch nicht ursprünglich
st. gallisch ist, sondern aus dem Nachlass des Glarner Humanisten

Tschudi (f 1572) dorthin gelangte (vgl. J.DUFT,
Aegid Tschudis Handschriften in der Stiftsbibliothek St.Gal-
len, in ZSKG 53, 1959, S. 125—137).

weise aus dem 15. Jahrhundert34 ein sechsstrophiges
Splendor paternae gloriae überliefert35, das einem am-
brosianischen Transfigurations-Hymnus nachgebildet
worden ist und wohl auch dessen Melodie übernommen

hat; es diente am St. Otmars-Feste irgendwo und
irgendwann zur Vesper.

Während für die im Bistum St. Gallen noch heute

gebräuchlichen Vesper- und Matutin-Hymnen die

Autoren bekannt sind — für ersteren sicher Notker II.,
für letztern vermutlich Ratpert, wie hier soeben

ausgeführt worden ist —, sind Verfasserschaft und
Entstehungszeit des siebenstrophigen Laudes-Hymnus
noch ungeklärt. Er dürfte ebenfalls aus dem Mittelalter
stammen, ist sodann in den gedruckten Offizien des

Klosters im 17. und 18. Jahrhundert stets anzutreffen36

und lautet noch heute37 in dieser gleichen
Verwendung wie damals:

Quid de tuis praeconiis,
Otmare, dignum promimus?
Laus nostra iusto vilior,
Quantum potest, sic insonat.

Te lilio virginitas,
Te purpura martyrium,
Te vestit innocentia

Agni novelli vettere.

Virtutis almae copia
Coniuncta plene cernitur.

Contagionis nescia

Mens tota spectat sidera.

Tuendo ius ecclesiae

Raptatus es ad carceres,
Famen sitimque passus es,

Exul fuisti mortuus.

Hinc ergo sanctum gemina
Corona cingit verticem,
Confessionis Candida

Et passionis rubea.

35 Abgedruckt von G. M. DREVES in Analecta hymnica, Bd. 23,
Leipzig 1896, S. 252 (Nr. 447), und Vetter, St.Otmar,
S. 175.

36 Nicht nur in jenem von 1777, das U. CHEVALIER, Reperto-
rium hymnologicum, Bd. II, Louvain 1897, S. 419 (Nr.
16582), zitiert, sondern in allen hier schon in Anm. 30
genannten Drucken, allerdings ohne Musiknoten. Der Hymnus
wurde auch bei der Translation der Otmars-Reliquien im
Jahre 1628 gesungen; vgl. StiB SG, Codex 1259, Nr. XIII
des letzten Faszikels, sowie Codex 1389, S. 34 f.

37 Officia propria dioecesis Sangallensis, Pars altera, St.Gallen
1964, S. 55 f.

52



Sed iam memento populi
Tui, pater sanctissime,
Charisma nobis gratiae
Ut impetres divinitus.

Praesta, pater piissime,
Praesta, fili dulcissime,
Praesta, perennis Spiritus,
Otmarus ut te postulat.

Wiederum ist eine neue Uebersetzung im Rhythmus
und Reim des Originals Canonicus Dr. Carl Kündig
zu verdanken:

Vermag ein Lied, Otmar, mit Glanz
Zu feiern deinen Tugendkranz?
Mein Lob erklingt zu wenig schön

Zum Widerhall in Himmelshöh'n.

Der Ilge ist Jungfräulichkeit,
Dem Purpur gleich dein Sterbekleid,
Und eine Unschuld hüllt dich ein;
Sie ist, wie die des Lammes, rein.

Ein' jeder Tugend hohe Pracht
Hast du dem Blick zur Schau gebracht.

Im Staub der Erde gingst du nicht,
Dein Geist sah nur das Himmelslicht.

Der Kirche Recht wahrst du als Held
Und spürst dafür den Hass der Welt,
Der Ketten und der Leiden Not,
Zuletzt im fremden Land den Tod.

So glänzt mit Recht als Hauptes Zier
Der Schmuck der Doppelkrone dir:
Die weisse ehrt Bekennermut,
Die rote rühmt dein Marterblut.

Vergiss dein Volk als Vater nicht,
Sei ihm ein Fürsprech im Gericht!
Erbitte Nachlass aller Schuld,

Uns allen aber Gottes Huld!

Verleihe das, Du Vater mild,
Du Sohn, des Vaters Ebenbild;
Verleihe das, Du Gottesgeist,

Wie Otmar es, der Beter, weist.

.18 Ueber ihn ERNST GERHARD RÜSCH, Tuotilo, Mönch und

Künstler MVG, Bd. XLI/1), St.Gallen 1953.
39 Vgl. beispielsweise die Tropen für Weihnacht, Ostern und

Pfingsten bei J. DUFT, Hochfeste im Gallus-Kloster, Beuron/
Konstanz 1963, S. 28—31, 58 ff., 74 ff.

40 StiB SG, Codex 484, S. 196—201 (10. Jahrhundert), und
Codex 376, S. 63 f. (11- Jahrhundert). Ebenfalls in einem
Einsiedler und einem Rheinauer Manuskript aus dem 10.

bzw. 11. Jahrhundert, beide auch mit Neumen; vgl. GALL

G. Die Tropen

Während Notker Balbulus Sequenzen und Ratpert
Hymnen dichtete, schrieb Tuotilo (f 913)S8, ihr
Freund und klösterlicher Mitbruder zu St.Gallen, in
derselben lateinischen Kirchensprache kunstvolle Tropen.

Sie waren eine in gehobener Prosa verfasste und
mit Neumen begleitete Einstimmung bzw. Erweiterung
der Messgesänge an den Hochfesten des Kirchenjahres39.

Wie Notker und Ratpert, so fand auch Tuotilo
Schüler und Nachahmer. Von einem solchen stammen
die Tropen, die im 10. Jahrhundert für die feierliche
Messe am 16. November, dem Festtag St. Otmars,
geschrieben und vertont worden sind40.

Dem gebräuchlichen Introitus In virtute tua,
Domine, laetabitur iustusiX setzte er den Aufgesang voraus:

Hodie Spiritus Otmari
terris relictis caelos adiit

atque choris supernis iungitur,
quapropter laeti Deo nostro dicamus:

In virtute tua...

(Uebersetzt: Heute hat Otmars Geist die Erde verlassen,

den Himmel erreicht und ist den seligen Chören

vereint, weshalb wir freudig unserem Gotte singen
wollen: In Deiner Kraft, o Herr, freut sich der
Gerechte

Dem Offertorium lustus florebit^2 stellte er eine

ähnliche Einstimmung voran:

Solemnitatem
venerandi confessons Christi

hodie devotis laudibus celebremus

dicentes:

lustus florebit...

(Uebersetzt: Die Festfeier des verehrungswürdigen
Bekenners Christi lasset uns heute mit frommen
Lobgesängen begehen, indem wir sagen: Der Gerechte

wird blühen...)
Die Antiphon zur Kommunion, beginnend Beatus

servusi3, wurde mit dem gleichfalls gesungenen Aufruf

eingeleitet:

MOREL O. S. B., Lateinische Hymnen des Mittelalters,
Einsiedeln 1866, S. 300 f.

41 Nach Psalm 20, Vers 2; heute im Commune unius martyris
verwendet.

42 Nach Psalm 91, Vers 13; heute mehrfach verwendet, bei¬

spielsweise im Commune confessons.
43 Matthäus 24, 46; heute ebenfalls als Communio verwendet

im Commune confessons pontipcis und auch non pontificis.

53



I

Pacts auctori benigno et metuendo
ob militis ipsius meritum sanctissimum

voce canamus devota:
Beatus servus

(Uebersetzt: Dem gütigen und ehrfurchtheischenden
Urheber des Friedens lasset uns ob des hochheiligen
Verdienstes seines Kämpfers Otmar mit frommer
Stimme singen: Selig der Knecht...)

H. Die Dichtungen Ekkeharts IV.

Waren die bisher angeführten Dichtungen für die

Liturgie geschaffen und somit auch für Gesang
eingerichtet worden, stellen nun die überaus zahlreichen
Verse Ekkeharts IV. (f um 1060)44 Hausaufgaben
des fleissigen Klosterschülers und Stilübungen des

erfolgreichen Lehrers dar. Sie wurden nicht für musikalischen

Vortrag bestimmt, wiewohl ihr Verfasser, der

vor und nach der Jahrtausendwende des Lob seines

Klosters in Prosa und Poesie kündete, erfolgreicher
Sänger war45. Sein Versmass, der leoninische
Hexameter, aber auch die ganze Absicht waren «l'art pour
l'art».

(1) Canto dolis nectum, bithalasso cespite tectum.
Cruda viri denos sancti caro durât in annos —

Weil Ekkeharts gesamte Dichtungen, darunter auch
alle seine Verse über St. Otmar, herausgegeben sind46,

mag es genügen, hier drei gekürzte Beispiele anzuführen.

Die beiden ersten stammen aus seinen Schüler

jähren, denn sie tragen die Beischrift Debitum diei magi-
stro bzw. Item debitum alterius diei, was sich frei
übersetzen lässt mit «Tagesaufgabe für den
Lateinunterricht beim Lehrer Notker Labeo» (f 1022) bzw.

«Fortsetzung der Aufgabe am nächsten Tag». Darin
schildert der schon mit klassischer Literatur bekannt

gewordene Schüler, wie die St. Galler Mönche ein

Jahrzehnt nach Otmars Tod seinen Leichnam von der
Insel Werd über den aufgewühlten Bodensee heimholten

und das Wunder der unerschöpflichen Weinflasche

— davon stammt bekanntlich Otmars Attribut47 —
erlebten. Das dritte Beispiel, betitelt In natale sancti

Otmari, also eine Dichtung für den St. Otmars-Tag, ist

inhaltlich ernster und getragener, stellt sie doch das

Werk des reifen Mannes dar.

Wie Ekkeharts Verse im lateinischen Original und

in der entsprechenden Uebersetzung von Ferdinand
Vetter48 lauten, zeigen die folgenden Ausschnitte:

Preis ihm, dem listig erlegten, von Doppelmeers Rasen umhegten,
Dem bis ins zehente Jahr noch frisch das heilige Fleisch war.
Wie's dem Gerechten gebührte, dem Leib nichts und Seele berührte.
Drob beim heiligen Gall frohlockt das mönchische Volk all.
Hinfuhr über die Fluten wie schlafend der Leichnam des Guten.

Ruhig zu Haupt und zu Fuss bot brennend die Kerze den Lichtgruss.
Mochten, im Wirbel erhoben, die Wasser des Sees ihn umtoben,
Hat kein Hauch doch bewegt den Kahn, der den heiligen Leib trägt.

Eolus si audiret,

Neptunus caedat

Aeolus, hört' er die Lieder,
Scheu entwiche Neptun,

Nereum fugiendo subiret,

neque quicquam turbine laedat.

zum Nereus tauchte er nieder,

würd niemand Schaden mehr antun.

(2) Navigio facto prandent simul in maris acto,

Vina coronantur epotaque non minuuntur.
Miscet pincerna pleno magis utre phalerna.
Fiasco stat inflatus nec erat praeclttsus hiatus,
A scopa impletur, res mira! licet vacuetur

44 Ueber ihn Ernst DÜmmler, in Zeitschrift für deutsches

Altertum, 14. Bd., Berlin 1869, S. 1—73; dort S. 13, 32 und
69 f. über seine Otmars-Dichtungen.

45 Das bezeugt er selber im Kapitel 66 seiner kulturgeschichtlich

einzigartigen Casus sanci Galli; vgl. J. DUFT, Hochfeste
im Gallus-Kloster, Beuron/Konstanz 1963, S. 63 f.

46 Johannes Egli, Der Liber Benedictionum Ekkeharts IV.

nebst den kleinern Dichtungen aus dem Codex Sangallensis
393 MVG, 31. Bd.), St.Gallen 1909, Register S. 436.

47 Siehe hierüber unser 7. Kapitel.
48 St.Otmar, S. 153—156, 177—180. Eine dieser Uebersetzun-

gen wurde auch von SAMUEL SINGER, Die Dichterschule von
St.Gallen Die Schweiz im deutschen Geistesleben, 8.

Bd.), Leipzig 1922, S. 89 f., übernommen. Vgl. in der
Ausgabe von Egli S. 217—222.

54



Als bestanden die Seefahrt, gespeist inmitten des Meers ward,
Kränzt man den Becher49 erfreut, der geleert stets wieder sein Nass beut.

Vollen Schlauches auch ferner mischt freudig der Schenk den Falerner.
Auch bei offener Mündung voll blieb im Fläschchen die Ründung.
Wie auch der Schenk eingoss, stromweis', o Wunder, der Wein floss

Hic flos virtutis Suaevis invemat acutis.
Exaudiat magnos rosa sie rutilans Alemannos.

Also der Heiligkeit Blüte trug Schwabens herbes Gemüte.

Mög' in rosigem Schein Alemanniens Grossen sie hold sein!

(3) Audiat Otmarus vigiles sibi martyr amarus.
Otmarum foveam dominus comitatur in altam.
In vineulis summum dominus non sprevit alumnum.
Huic dedit insigni seeptrum cum robore regni....

Neige dich, Otmar, zu ihnen, die dir, dem Märtyrer, dienen!

Tief in die Grube war der Herr Begleiter dem Otmar.
Nicht liess auch in den Banden den Schützling er werden zuschanden.

Seinem Erwählten er gab des himmlischen Reiches Stab

Tu crucifer Christi verax, Otmare, fuisti.

Kreuzträger Christi führwahr gewesen bist du, Sankt Otmar.

2. Humanismus

Nicht im Dienst der Liturgie, sondern des klassischen

Lateins, sowie als Ausweis der Bildung schrieben die

Humanisten — ähnlich wie schon Ekkehart IV. —
ihre kunstvollen und gekünstelten Dichtungen. Selbst

über St. Otmar sind zwei solche Zeugnisse einigermas-

sen nachweisbar geblieben.

A. Das Gedicht von Angelus Rumpier

In der Benediktiner-Abtei Vornbach (Formbach)50
bei Passau wirkte in den Jahren 1501—1513 der von
dort gebürtige Angelus Rumpier51 als erfolgreicher
Abt und anerkannter Geschichtsschreiber. Seine

humanistische Bildung hatte er sich — gleich wie der an
zweiter Stelle zu nennende Vadian — an der Universität

Wien, vor allem bei Conrad Celtis, geholt.

In seiner umfangreichen poetischen Hinterlassenschaft

findet sich nun auch, von eigener Hand
geschrieben, ein bisher kaum beachtetes Gedicht Ad S.

Otmarum52. Der Heilige erscheint darin allerdings
nur in der letzten Zeile, spricht doch der Dichter mehr
über sich als über ihn. Es scheint, er habe für Otmar,
den benediktinischen Heiligen, irgend ein Bildwerk
errichten lassen oder aber ein grösseres poetisches Werk
verfasst, wozu diese Hexameter als Inschrift oder als

Vorwort zu dienen hatten. Das mag entweder im Kloster

Vornbach oder in der zugehörigen Propstei Glogg-
nitz, die darin auch genannt wird, geschehen sein. Als
Jahr der Vollendung nennt er 1506, als Tagesdatum
anscheinend den 15. Juni, nämlich den Festtag der

Märtyrer Gervasius und Protasius.

Diese Widmungsverse lauten im Original und in
einer deutschen Prosa-Uebertragung also:

Aestifer aethereo rutilât cum cancer olympo
Et solis maetas intrat in orbe vagi,

Hoc opus, ut cernis, finem nanciscitur omnem
Et sua testudo vivida membra locat.

49 Das ist eine der Anspielungen an Virgils Aeneis, I, 728

(VETTER, S. 178, Anm. 203); andere beziehen sich auf die
Otmars-Vita sowie auf biblische und liturgische Texte.

59 Vgl. LThK1, X, 694.

51 Vgl. Allgemeine Deutsche Biographie, 29. Bd., Leipzig 1889,
S. 671 f., sowie LThK2, IX, 100.

52 In Staatsbibliothek München, Clm 1806, fol. 269; vgl. Ca-

talogus codicum latinorum bibliothecae regiae Monacensis,
2. Aufl., Bd. 1/1, München 1892, S. 292 f.

55



Sanctificat mensem medium Gervasius almus

Protasiusque suam servat ubique fidem.
Angelus interea baculum sacramque tyaram

Abbas in Eormpach sceptraque clara tenet.
Et quem forte vocant Spitzler Gaeorgius alter,

In Glockinis rector praepositusque fuit.
Anno milleno quingenteno quoque seno

Otmari nitidum hoc surgere fecit opus.

Wenn der heisse Krebs53 am aetherischen Himmel glänzt
Und die Grenzen der unsteten Sonne im Erdkreis betritt,

Erreicht dieses Werk, wie du siehst, seine Vollendung,
Und die Schildkröte bringt ihre regsamen Glieder zur Ruh.

Es heiligt die Mitte des Monats der erhabene Gervasius,
Und Protasius wahrt allüberall seinen Glauben.

Indessen hält Angelus den Stab und die geheiligte Tiara
Als Abt in Vornbach, dazu das glänzende Szepter.

Und den man vielleicht den zweiten Georgius Spitzler nennt,
Er ist auch Vorsteher und Propst in Gloggnitz gewesen.

Im Jahre fünfzehnhundert und sechs

Liess er dem Otmar dieses glanzvolle Werk erstehen.

B. Ein Lied von Vadian

Noch ein anderer humanistischer Dichter, der in Wien
seine vielseitige Bildung lernte und lehrte, scheint die

Dichtkunst in den Dienst der Otmars-Verehrung
gestellt zu haben: Joachim von Watt (1484—1551),
seinen Freunden unter dem Namen Vadianus bekannt.
Er dürfte ein für den Gesang bestimmtes Lied verfasst

haben, das allerdings nicht erhalten blieb; für den

Reformator Vadian mochte es schon bald seinen Sinn
verloren haben.

Dass man noch heute davon weiss, ist dem Brief54

zu verdanken, den ihm der später in Salzburg tätige
Komponist Heinrich Finck wohl in den Jahren 1514/
16 geschrieben hat. Finck war einer der Musiker-
Freunde Vadians in Wien55. Ihm mag der St. Galler
eine Art Oden zu Ehren St. Otmars übergeben haben,

damit er sie vertone. Finck jedoch scheint säumig
gewesen zu sein, fügte er doch dem genannten Brief die

Entschuldigung bei56: Er wolle Vadian stets freudig
zur Verfügung stehen, jedoch müsse er ihn gleich
schon um Nachsicht bitten; denn wegen vermehrter

53 Der Dichter meint mit dem Worte cancer den Krebs als

Sternbild.
54 Herausgegeben von Emil Arbenz, Die Vadianische Brief¬

sammlung der Stadtbibliothek St.Gallen, III MVG,
XXVII/1), St.Gallen 1897, S. 149 f.; vgl. dort S. 305
(Register).

55 Vgl. WERNER Naf, Vadian und seine Stadt St.Gallen, 1.

Arbeit infolge der Ankunft eines Chores oder einer

Musikkapelle «konnte ich deinen Gesängen über St.

Otmar nicht Genüge tun»; er versichere ihm aber
baldige Erfüllung des Wunsches. Ob er das Versprechen
gehalten hat, ist unbekannt.

3. Reformation und Gegen¬
reformation

Die religiösen Auseinandersetzungen im 16. Jahrhundert

fanden ihren Niederschlag nicht nur in ungezählten

theologischen Kontroversschriften, sondern
bekanntlich auch in Dichtungen, die als scharf geschliffene

Waffen gehandhabt wurden. Sogar der
frühmittelalterliche Abt Otmar wurde derart auf das Kampffeld

der Neuzeit beschworen.

A. Die Otmars-Klage von Vadian

Während der vorreformatorische Otmars-Gesang
Vadians untergegangen ist, blieb eine von ihm 1538 la-

Bd., St. Gallen 1944, S. 208; 2. Bd., ebd. 1957, S. 171;
sowie Vadianische Analekten Vadian-Studien, 1), St.Gal¬

len 1945, S. 19.
56 Wortlaut: lam parce, precor: cum in adventu nostri sacelli

maior laborum diligentia licuit, non potui tuis divi Otmari
concentibus satisfacere; hos tarnen brevi tibi policeor fu-
turos.

56



teinisch gedichtete Klage — Divi Otomari, nuper San-

gallum advecti, querimonia et Votum, authore Joa-
chimo Vadiano — im 7. Buch der Sabbata seines

Freundes und Mitarbeiters Johannes Kessler erhalten57.

Den Anlass bot ihm die Rückführung der
St. Otmars-Reliquien am 15.November 1538,nachdem
sie die St. Galler Mönche anlässlich des Bildersturmes

von 1529 geflüchtet hatten58. An jenem gleichen
Abend der Heimbringung, also am Vortag des früher
auch in der Stadt festlich begangenen Jahresgedächtnisses,

dichtete Vadian als Ausdruck seiner Missbilli-

57 Vgl. die Ausgabe der Sabbata von EMIL EgLI und RUDOLF
SCHOCH, St.Gallen 1902, S. 473—477. Kurz erwähnt bei

gung «ain schön kunstrich klag in latin, darinnen er»

— wie Kessler schreibt —- «ganz christenlichen infürt,
wie Othmarus (nit wie er etwa gesin, sunder wie er
ietz in der warhait ist) beclaget sinen herten stand und
der nicht liebers weite, dann in der erden ruwen und
nit also zum schowspil herfür gezogen werden, sunder

wit verborgen und begraben bliben.»
Vadian persönlich übersandte diese dem Otmar in

den Mund gelegte Klage mit einem kurzen Brieflein
dem getreuen Kessler und fügte als lateinische Inhaltsangabe

bei: Otmar bitte, dass seinen Gebeinen keine

Traugott Schiess, Johannes Kesslers Sabbata, St.Galler
Reformationschronik 1523—1539, Leipzig 1911, S. 105 f.

58 Vgl. hierüber in unserem 1. Kapitel S. 16 f.

St. Otmars-Krypta in der Kathedrale St. Gallen
Zustand im Oktober 1965 nach der Restaurierung

57



weitere Flucht mehr bereitet werde; er wünsche eher,

von Frommen geraubt und irgendwo begraben zu werden,

als weiterhin bei den Ungläubigen zu verbleiben.
Kessler war vom Gedicht — «mit so christenlichen

getrüwen beschriben» — beeindruckt, weshalb er es

vollständig in seine Chronik aufnahm, ja sogar mit
einem stilistischen und historischen Kommentar über
volle 18 Seiten hinweg versah, es aber auch seinen
Schülern diktierte und erklärte59. Nach eigenem Zeugnis

bewogen ihn hiezu drei Gründe: Einmal geschah
es wegen «der besunderen kunst und geschicklichkait»
des humanistischen Verfassers; sodann tat er es, damit
das «jung gemutt» der reformierten St. Galler durch
die in nächster Nähe vollzogene Translation nicht «zu
falschem gottesdienst angelockt» werde; schliesslich
sollten sie sich «in den geschichten unserer eiteren und
vorfaren» in reformatorisch richtiger Weise auskennen.

In nicht weniger als 70 Versen lässt Vadian seinen

Otmar klagen:

0 utinam nudum quis me sepeliret amicus,

Qui toties exul cogar ab hoste mori...

«O dass doch irgend ein Freund mich Nackten
begrübe, der ich so oft vom Feind in Verbannung zu
sterben gezwungen werde! »

Da die ganze Dichtung veröffentlicht ist60, mag
hier ein kurzer Inhaltsüberblick genügen. Otmar
beschwert sich, dass ihn schon Waltram aus dem glücklichen

Chur für das Kloster St. Gallen «geraubt» habe,
dass er von dort auf die Rheininsel verbannt, dann
wieder nach St. Gallen zurückgebracht und beigesetzt,
dort schliesslich in die St. Peters-Kapelle übergeführt,
endlich von neuem exhumiert und in seine eigene
Grabkirche gebracht worden sei. Dort habe man ihn

gegen seinen Willen verehrt, ja habe ihn lügnerischerweise

mit Mitra und Krummstab gemalt. Schliesslich
sei er von dort geflüchtet, zu seinem Leidwesen aber

neuestens wieder zurückgebracht worden. Er beklagt
seine hiesige Unruhe und den Aberglauben um seine

Reliquien, während doch Gallus verborgen im
Erdreich ruhen dürfe61. So bittet er die Freunde Christi,
auch ihn zu holen und zu verbergen; denn er verab-

59 Vgl. die Handschriften 48 und 75 der Stadtbibliothek Va-
diana, beschrieben von GUSTAV SCHERER, Verzeichniss der

Manuscripte und Incunabeln der Vadianischen Bibliothek in
St.Gallen, 1864, S. 17 f. und 34.

60 In der genannten Ausgabe «Johannes Kesslers Sabbata mit
kleineren Schriften und Briefen» (s. Anm. 57), S. 475 ff.

01 Beim Bildersturm wurden bekanntlich die Gallus-Reliquien
aufgefunden und an einem unbekannten Ort vergraben, wie

scheue jegliche Verehrung, da ihm nun Chrisms allein
die Regel sei. Einzig unter dessen Führung stehe die
Pforte des Himmels offen, während es unrecht sei, auf
menschliche Verdienste zu bauen.

Vadians Verse klingen öfter hart und scharf; sie

sind ein gewandter und geschickter Angriff auf den

Heiligenkult, doppelt wirksam in St. Gallen, weil er an
einem lokalen neuesten Exempel durchgeführt werden
konnte. Trotzdem galt die Entrüstung nicht der
geschichtlichen Vergangenheit, nicht dem historischen
Otmar. Im Gegenteil! Vadian selber, der Geschichtsschreiber,

fügte seinem kleinen Begleitbrief an den

gleichfalls geschichtskundigen Johannes Kessler das

schöne Sätzchen bei: Ridebis, scio, et amabis Otoma-

rum (Du wirst bei der Lektüre lachen, ich weiss es,

und wirst den Otmar lieben).

B. Die Otmars-Klage der Mönche

Vadians «reformierte» Querimonia wurde den St. Galler

Mönchen, welche die Rückführung besorgt hatten,
zweifellos bald bekannt. Die «katholische» Antwort
scheint nicht ausgeblieben zu sein. Jedenfalls nahm das

Epitaphium62 des Grabaltares, in den die Gebeine
nach Jahresfrist (1539) beigesetzt wurden63, das Motiv

der Ruhelosigkeit auf. Wiederum wurde es St.

Otmar persönlich in den Mund gelegt; als die Ruhestörer
hatte er nun aber die Gegenseite anzuklagen.

Er tat es mit folgenden Worten: «Verschlagen über
den weiten Erdkreis wandere ich, ach beklagenswert,
und nicht ist mir vergönnt, an einem sicheren Ort
mich auszuruhen. Ein Eremite wie Gallus, zog ich
erschöpft nach Wil und fand die Ruhe nicht. Denn der

wütende Frevel der Menschen erschüttert die Herzen
bis jetzt, und der erste beste möchte mich wieder
verjagen. Alle die geheiligten Stätten, die ich einstmals

gepflegt habe, überfiel der schismatische Sturm mit
Grausamkeit. Jetzt ruhe ich endlich dort, wo ich
ehemals im Heiligtum begraben ward, bis ich ein anderes

Land aufzusuchen gezwungen werde.»

Diese eher pessimistische «Antwort», die bisher

noch nicht veröffentlicht worden ist, geht im Versmass

der Vadianischen «Klage» einher; sie lautet:

Vadian und Kessler berichten (vgl. A. KOBLER in St.Gallus-
Gedenkbuch, S. 40 f.). — Vadians «Otmars-Klage» bietet
eine eigentliche Geschichte der Translationen, wie sie hier in
unserem 1. Kapitel geschildert worden sind.

62 Ueberliefert in StiB SG, Codex 1719, S. 49, geschrieben

von P. Gregor Schnyder.
63 Vgl. S. 17 in unserem 1. Kapitel.

58



Pulsus per immensum vagor, heu, miserabilis, orbem,
Nec datum est tuto me requiesse loco.

Quidquid Gallus habet ac Eremita, Wilaque
Fessus peragravi, nec datur ulla quies.

Nam furiale nefas hominum praecordia vexat
Usque adeo, ut quivis me pepulisse velit.

Et loca, quae quondam colui, sacrata subegit
Omnia Schismaticus crudelitate furor.

Nunc requio demum, ubi quondam sepultus in aede

Eram, quoad aliam cogor adire terram.

4. Barock

Nach den Stürmen der Glaubensspaltung erholte sich

die Abtei St. Gallen bald wieder und erreichte schliesslich

eine barocke Blüte, von der zahlreiche poetische

Schöpfungen, die jeden pessimistischen Ton überwunden

haben, bis heute Zeugnis ablegen. Darin wurde
neben den anderen Heiligen der heimatlichen Vergangenheit

auch St. Otmar gefeiert, allerdings eher mit
Eloquenz als mit inhaltlicher Tiefe, weshalb es genügen

mag, einen kurzen Ueberblick zu bieten.

A. Drei Dichter des 17. Jahrhunderts

Zur gleichen Zeit wetteiferten in St. Gallen drei
sprachgewandte Konvenmalen, sich gegenseitig mit geistlichen

Gedichten zu überbieten64: P.Anton Widen-
mann (1597—1641) aus Rapperswil, der vor allem in
deutscher Sprache zu reimen verstand, — P. Athanas

Gugger (1608—1669) aus Berneck, ein lateinischer

Dichter, der mit zehntausenden von Versen der fruchtbarste,

aber auch der gewandteste aller war, — P.

Ulrich Aichhaim (1626—1671) aus Neu-Ravensburg,
der sich als eifriger Sammler aller poetischen Versuche

betätigte, die er und zahlreiche seiner vorzüglich
gebildeten Mitbrüder in jenen Jahrzehnten — vorab
lateinisch, seltener auch deutsch — niederschrieben.

An Anlässen fehlte es nicht: Fest- und Namenstage,
Schülerfeiern, die barocken Translationen, beispielsweise

auch die Uebertragung der Otmar- und Notker-

04 Kurzbiographien mit Angabe ihrer Schriften bei Henggeler,

Professbuch, S. 283 f., 297 ff., 315 f.
05 Vgl. S. 17 in unserem 1. Kapitel.
80 StiA SG, Bd. 222, darin St.Otmar S. 144 ff., 161 ff., 182 ff.,

204 ff., 259, 269, 312 ff., 318 ff. (ich verdanke die Kenntnis

dieses Bandes der Freundlichkeit des Stiftsarchivars Msgr.
Dr. P. Staerkle); ähnliches in StiB SG, Codex 1389.

07 Signaturen bei Henggeler, Professbuch, S. 315 f.; vgl. da-

Reliquien65 im Jahre 1628, wofür die gewaltige
Summe von 30 000 Gulden aufgewendet worden sein

soll, boten die erwünschten Möglichkeiten zu kleineren
und grösseren Dichtungen, sogar zu Singspielen und
dramatischen Aufführungen, wobei St.Otmar öfter
eine Rolle zu spielen hatte.

Die Sammlungen Aichhaims nennen ihn deshalb bei
vielen Gelegenheiten. So überliefert beispielsweise ein
in St. Gallen verbliebener Sammelband66 — die meisten

andern gelangten 1712 nach Zürich67 — ein
gereimtes Otmars-Leben, deutsche Verse für gemalte
Otmars-Embleme samt einem lateinischen Kommentar
in Prosa und in Poesie, ein feierliches Epicum de S.

Othmaro und eine ihm gewidmete Ode Captiva liber-
tas et libera captivitas, — alles namenlos, von
verschiedenen Händen und verschiedenen Verfassern68

im 17. Jahrhundert, jedenfalls häufig für die Feierlichkeiten

von 1628 bestimmt.
P. Anton Widenmann, der nicht nur Verfasser von

Schulkomödien, sondern auch Kapellmeister und
Komponist war, hinterliess deutsche Gesänge und Gedichte

zu Ehren St. Otmars69, die zweifellos gerne gesungen
und vorgetragen wurden. So übersetzte er den hier
schon besprochenen lateinischen Hymnus Rector
aeterni von Notker II. und versah ihn mit einer
Melodie; die 2. Strophe lautet:

Dass wir heut halten ein herlich Fest

Mit grosser freüdt auffs allerbest,
Geschieht von S. Othmari wegen,
Dessen ferdienst gross Zierd im geben.

zu ERNST Gagliardi, Katalog der Handschriften der
Zentralbibliothek Zürich, II. Neuere Handschriften, 2. Lieferung,
Zürich 1937.

68 Zu den damaligen Dichtern gehörten neben den genannten
auch die St.Galler Mönche Placidus Bridler, Basil Renner,
Jakob von Tschernemell, Chrysostomus Stipplin u. a., über
alle Henggeler, Professbuch.

«» StiB SG, Codex 1257, S. 277—318.

59



Nach derselben Melodie war auch seine Uebertra-

gung von Ratperts Prozessions- bzw. Matutin-Hymnus
Gallo patri sanctissimo zu singen, während der deutsche

Laudes-Hymnus Quid de tuis praeconiis eine

eigene Melodie erhielt. Ein selbständiger, ausserliturgi-
scher Gesang, mit einer gleichfalls von Widenmann
1637 komponierten Melodie, ist sodann sein «Liedt
von S.Othmaro dem Abbte unndt Beichtiger», das in
nicht weniger als 79 zehnzeiligen Strophen
muttersprachlich das ganze Leben des Heiligen schildert:

Mit lust fang ich an singen,
Darzuo mich Got ermant,
Von wunderlichen Dingen,
Die sich zuo tragen handt
Mit einem Gottes Fründe,
Othmarus ist er gnandt,
Ein Mann rein ohne Sünde,

Desgleichen ich nicht finde.
Ist allig Reich bekanndt,
Vorus im Schwizer landt.

Vom gleichen P. Anton stammt eine 1629 verfasste
und 1633 für den Druck vorbereitete (anscheinend
nicht erschienene) grosse Dichtung «Leben und Wun-
derzaichen des Glorwürdigen Beichtigers Christi S.

Othmari», getreulich nach den Geschichtsquellen70.
Der erste Teil erzählt in zehn Abschnitten das Leben,
der zweite in zwölf Abschnitten die Wunder. Dabei
wird auch der Ueberführung des Leibes auf dem
Bodensee gedacht71, was den Dichter veranlasste, den

dortigen Sturm, sowie die wunderbare Weinvermehrung

— die Ursache für Otmars Attribut72 — zu
schildern:

Sie sorgtend schier, als möcht an Wein
Für solche Zahl ein Mangel sein.

Hört aber zuo, was da geschieht:
Der Wein der schwinnt im Fässlin nicht...

Ohne Musik, trotzdem feierlicher und getragener als

Widenmanns Bänkelsängerpoesie, ja in pathetischem
Latein schreiten die Dichtungen des P. Athanasius

Gugger einher. In 19 handschriftlichen Bänden sind

70 Gleichfalls in Codex 1257, S. 407—430.
71 Vgl. Duft, Bodensee, S. 32, 81 f.
72 Hierüber handelt unser 7. Kapitel.
73 In StiB SG; Signaturen bei HENGGELER, Professbuch, S. 297

f. Vgl. dazu jeweils Gustav Scherrer, Verzeichnis der
Handschriften der Stiftsbibliothek von St.Gallen, Halle 1875.

74 So Odarum sacrarum libri IV. de Sanctis, quos ecclesia ro-
mana publice per annum veneratur, St.Galler Klosterdruck
von 1664, 2. Auflage 1693; darin St.Otmar S. 508 ff.; vgl.

sie überliefert73; manches wurde für den Druck
vorbereitet, erschienen ist nur weniges74. Schon als

Zwanzigjähriger leistete er seine musischen Beiträge zur
St. Otmars-Feier des Jahres 162875. Sie musste ihn
stark beeindruckt haben, verfasste er doch noch 1654
auf über vierhundert klein beschriebenen Seiten ein
Carmen heroicum76 jener Translation, das mit dem
Bildersturm beginnt, sich mit den Reformatoren
auseinandersetzt — es mutet wie eine späte Antwort auf
Vadians Querimonia von 1538 an —, dazu aber die

ganze Verehrung S. Otmars mit den mehrfachen
Translationen in erstaunlich flüssigen Hexametern
schildert.

P. Athanas, der fleissige Professor der Rhetorik,
Philosophie und Theologie, schrieb aber auch
ungezählte Odae sacrae über die Heiligen des Kirchenjahres.

St.Otmar verherrlichte er dabei 1648 mit einer
Ode77, 1660 mit drei Hymnen78, sowie 1665 mit
seitenlangen Epigrammata monodisticha19, wobei er für
den brotspendenden Gallus und den weinspendenden
Otmar mystisch-allegorische Ausdeutungen zu finden
wusste. Guggers Dichtungen sind nicht einfach
gewandte Handhabungen der Metrik und Poetik,
sondern oft auch geistige Höhenflüge, allerdings in
barockem Stil.

Als einziges kleines Beispiel seien hier die beiden

ersten von 18 Strophen aus einer seiner gedruckten
Oden80 angeführt:

Integrum vitae, scelerisque purum
Serus Othmarum manifestât annus,
Quam fidem vivus nequiit mereri,

ludice Mundo;
ludicis Summi memoratur insons

Calculo Cresso; docuêre membra
Post decern brumas, totidémque messes

Nescia tabis.

B. Die Tragoedia von Athanas Gugger

Das grösste und beste Werk des überdurchschnittlichen

Barockdichters P. Athanasius Gugger ist sein

auch U. CHEVALIER, Repertorium hymnologicum, Bd. III,
louvain 1904, S. 395 (Nr. 30019), S. 525 (Nr. 32572).

75 In StiB SG, Codex 1389.
76 Eigenhändig überliefert in Codex 1387. Einiges wiedergegeben

bei Vetter, St.Otmar, S. 181—185, dazu S. 157.
77 StiB SG, Codex 1390 B, Ode XVIII des Monats November.
78 Ebd., Codex 1388, Hymnen XI-XIII des Monats November.
78 Ebd., Codex 1382, S. 130—135.
80 Ode XVIII zum 16. November in den Druckausgaben von

1664 und 1693 (vgl. Anm. 74), S. 508 ff.

60



lateinisches Heiligenspiel Divus Othmarus, eine Co-

mico-Tragoedia, von der das gedruckte lateinischdeutsche

Programmheft aus dem Jahre 1661, sowie

handschriftlich eine erste Fassung mit den eigenhändigen

Bühnenanweisungen, dazu eine zweite bereinigte
Fassung — anscheinend für den Druck bestimmt,

wenn auch leider nicht erschienen — bis heute vorhanden

sind81. Selbst die Namen der Spieler — das

Drama benötigte rund hundert Mitwirkende — sind

von Guggers Hand überliefert worden: Den Otmar
spielte der 25jährige Priestermönch P. Theodor

Wirth82; in den anderen Sprechrollen wirkten 23

Fratres, 3 Laienbrüder und 9 Knaben mit, dazu
zahlreiche Schüler in den Chören. Das Spiel wurde im Kloster

St. Gallen wirklich aufgeführt, und zwar wegen
seiner Länge verteilt auf zwei Tage, nämlich um oder

an Pfingsten 1661. Es stellt unter Guggers elf überlieferten

Dramen, aber auch in der ganzen St. Galler
Barockdichtung den Höhepunkt dar8S.

Es ist unmöglich, hier den Gang des Spieles mit
seinen fünf Akten und 57 Szenen, wovon drei Akte während

sechs Stunden am ersten Tag und zwei Akte während

fünf Stunden am zweiten Tag aufgeführt wurden,
auch nur einigermassen nachzuzeichnen84. Der
Verfasser erweist sich sowohl als ausgezeichneter Kenner
der Geschichte, bei der Gerichtszene sogar als

Fachmann, hatte er doch in Ingolstadt juristische Studien

genossen, wie auch als vorzüglicher Dramatiker, der

im gleichen Ingolstadt wohl das zeitgenössische
Jesuitentheater kennen gelernt hatte.

In eben dieser Manier verlegte er seine St. Otmars-

Tragödie auf drei geistige Ebenen: auf die historische,
die sehr getreu nach den Quellen interpretiert, dazu

aber in höchster Weise dramatisiert wird; auf die

mystische, indem immer wieder die längst verstorbenen

geistlichen Väter Otmars, nämlich St. Gall und
St. Florin85, auftreten; dazu auf die allegorische,
indem sich Tugenden und Laster als personifizierte
Ideen der agierenden Menschen offenbaren. Reichlich

setzte er die Chöre ein; sie kommentieren das Geschehen

und meditieren darüber, sie sprechen zum Publikum

und bringen dessen Gefühle zum Ausdruck.

81 In StiB SG, Codices 1374 und 1376.
82 Ueber ihn HENGGELER, Professbuch, S. 321.
83 Vgl. JOHANN August Bischof, Theatergeschichte des

Klosters St.Gallen und der sankt gallischen Landschaften im
Zeitalter des Barock 1628 bis 1798, Diss. phil. Königsberg,
St.Gallen 1934. Dasselbe auch in MVG, 39. Bd., St.Gallen
1934, S. 143—255, unter dem Titel: Athanas Gugger 1608
bis 1669 und die theatergeschichtliche Bedeutung des

Klosters St.Gallen im Zeitalter des Barock.
84 Vgl. Bischof, a. a. O., S. 53—65, mit Beispielen; ebenso

Dem Dichter stand im Kloster St. Gallen ein noch

junger Komponist, damals erst Diakon, zur Seite:

P.Valentin Müller (1637—1713),Organist,Musiklehrer
und Kapellmeister86. Er komponierte die Musik

zu den Chören; sie ist aber, wie manche leere Seiten

im Codex 1376 dartun, nur unvollständig überliefert
worden. Jedenfalls wirkte er wesentlich mit, der

Verehrung St. Otmars durch den Zusammenklang von
Dichtung und Musik ein barockes Glanzlicht
aufzusetzen.

C. Hymnen des 18. Jahrhunderts

Das «Hochfürstliche Gotteshaus St. Gallen» gab durch
seine Druckerei im Jahre 1772 und mit einigen
orthographischen Modernisierungen nochmals im Jahre
1797 ein deutsches Gebetbüchlein heraus mit dem Titel

«Lieb- und Danck-volle Andacht Zu denen IV.
Heiligen St. Gallischen Lands-Patronen: daß ist, Kurtze
Tag-Zeiten und Litaneyen Von denen heiligen Gallus,
Othmarus, Notkerus und Eusebius, Als mächtige
Vorbitter bey Gott, Und Schutzheiligen der Sanct Gallischen

Landschafft». Es war, wie seine Sprache beweist,

weniger für die Geistlichen als vielmehr für die Laien

bestimmt; dass sich auch einfachere Kreise damit
befassen konnten, war dem eifrig betriebenen Schulwesen87

in den stift-st. gallischen Landen zu verdanken.
Ein Verfasser ist nicht genannt; zweifellos war er
St. Galler Mönch, vielleicht P. Iso Walser (1722—
1800), der für die Seelsorge bestimmte Offizial, welcher

in jenen Jahren auch andere deutsche
Gebetbücher — besonders die «Ewige Anbetung» für die
Frauenklöster — in gleichem Sinn und Stil herausgab88.

In diesem von der Liturgie inspirierten Andachtsbüchlein

finden sich für alle vier St. Galler Heiligen
jeweils «Tagzeiten» von der Mette über Prim, Terz,
Sext und Non bis zur Vesper und Komplet, denen
jedesmal in Reimen ein «Beschluss und Anbefehlung»
beigesellt ist. Ueberdies besitzen alle sieben genannten
Hören stets einen eigenen kleinen Hymnus, also auch

jene «von dem heiligen Vatter und Lands-Patron Oth-

maro».

Vetter, St.Otmar, S. 157 ff., 184—187, mit lateinischen
und deutsch übersetzten Ausschnitten.

85 Otmar hatte, wie die Vita berichtet, nach seiner Priester¬

weihe in Chur an einer Kirche des hl. Florinus seine erste

Anstellung gefunden; vgl. DUFT, St.Otmar, S. 24 f., 71.
86 Henggeler, Professbuch, S. 323; Bischof, a. a. O., S. 64,

78.
87 Vgl. J. DUFT, Die Glaubenssorge der Fürstäbte von St.Gal¬

len im 17. und 18. Jahrhundert, Luzern 1944, S. 228—285.
88 Henggeler, Professbuch, S. 389—392.

61



Der Otmars-Hymnus zur Mette89 ist ein Aufruf zu
seinem Lob. Die sechs folgenden aber sind eine
Schilderung seines Lebens, wobei der Heilige stets persönlich

angesprochen wird: In der Prim wird er an seine

tugendhafte Jugend in Chur erinnert, in der Terz an
seine Berufung nach St. Gallen, in der Sext an seine

dortige Tätigkeit, in der Non an seine verleumdete
Keuschheit; die Vesper erinnert ihn an seine Verfolgung,

die Komplet an seinen Tod und seine Verherrlichung,

woran sich — im Sinn des kirchlichen
Nachtgebetes — die fromme Bitte schliesst:

Ach! Vatter, wann wir allbereit
Von hinnen werden scheiden,

Mach, daß mit dir in Ewigkeit
Geniessen Himmels Freuden.

5. Kirchenlieder

Die soeben besprochenen barocken Dichtungen waren,
selbst wenn sie in der Muttersprache verfasst und mit
Melodien versehen wurden, meistens nicht Kirchenlieder,

die im Gottesdienst des Volkes gesungen werden

wollten und konnten. Weil aber die Abtei St. Gallen in
ihrem ganzen Territorium die Seelsorge vorbildlich
pflegte, stellte sie nachweisbar seit 1689 offizielle
Gesang- und Gebetbücher für das Volk her. Das Bistum
St. Gallen setzte diesen Brauch nach dem Untergang
des Klosters bewusst bis zur Gegenwart fort90. Immer
wieder begegnen nun in den alten klösterlichen und in
den neuen diözesanen Kirchengesangbüchern auch Lieder

zu Ehren St. Otmars, was einen abschliessenden

Ueberblick rechtfertigen mag.

A. Im 17. und 18. Jahrhundert

Die in der st. gallischen Stiftsdruckerei in den Jahren
1689, 1705, 1730 und 1762 hergestellten «Catholisch

Gesang-Büchlein, darinnen allerhand schöne geistliche

Gesänger zu finden» sind, enthalten übereinstimmend

— wenn auch jeweils mit kleinen orthographischen
Verbesserungen — ein Lied «Von dem H. Vatter Oth-

maro» in 26 vierzeiligen Strophen. Die beiden

erstgenannten Büchlein bieten im Anhang auch die

zugehörige Melodie. Dichter und Komponist sind nirgends

89 Hier schon in unserem 4. Kapitel, S. 58, gekürzt
wiedergegeben.

90 Vgl. JOSEF MÜLLER, Das st. gallische Diözesangesangbuch

aufgeführt; sie sind wohl unter den damaligen Mönchen

zu suchen.

In ansprechend volkstümlichen Kurzversen wird das

ganze Leben des Helden — sein Herkommen «von
Hoch-Adelichem Blut», seine Seelsorge «im Püntner

iJL:
—T0 —J :: <>—^

3 *• gtwg

Kirchenlied auf St. Otmar
St. Galler Gesangbüchlein von 1689

Land zu Cur genandt», sein Abtswirken in St.Gallen,
seine Wohltätigkeit und Askese, seine Verfolgung
durch «zwen verruchte und versuchte Land-Vögt»,
seine Verleumdung und Verurteilung, seine Heimführung

mit dem Wunder an «Sanct Othmars Legelin» —
erzählt. Die erste Strophe gibt gleich den Rhythmus an:

Helfft mir preysen, Ehr beweisen

Unserm Vatter Sanct Othmar.

Gnug verehren, gnug erklären
Niemand kan sein Leben zwar.

Ein neues, wiederum anonymes Lied bietet sodann

das 1782 im Kloster gedruckte «Katholische Gesangin

seiner geschichtlichen Entwicklung von 1705—1927,
St.Gallen 1927; J.Duft, Das Schrifttum der St.Galler
Katholiken, St.Gallen 1964, S. 163 f.

62



Büchlein», dessen Texte schon weniger volkstümlich-
naiv, eher mit einem Hauch der Aufklärung umgeben
sind. «Auf den heiligen Abt Othmarus» finden sich
zwölf sechszeilige, metrisch und orthographisch
einwandfreie Strophen. Sie abstrahieren von der bisherigen

realistischen Schilderung seines Lebens und
Leidens, idealisieren dagegen seine Tugenden, seine

Verfolgung und seinen Sieg. Gleich die erste, kunstvoller
gebaute Strophe offenbart diesen neuen Ton:

Edler Spiegel! alle Tugend
An Othmarus glänzt hervor:
Schon von erster zarten Jugend
Dringt aus Ihm die Gnad empor;
Biß auf leichten Ehren-Throne
Ihn erhebt die Heiligkeit.

Wenig später, nämlich 1786 und dann in drei weiteren

Auflagen bis 1797, erschienen gleichenorts neue

«Gesänge nach dem Sinne der römisch-katholischen
Kirche auf die vornehmsten Sonn- und Festtage des

Jahres». Sie enthalten ein «Lied auf den heiligen
Landesvater Othmar» in neun achtzeiligen Strophen,
wovon die Melodie anscheinend nur noch handschriftlich
erhalten geblieben ist91. Wiederum sind Dichter und
Komponist unbekannt. Der Text ist noch mehr idealisiert

als vorhin; Sprache und Stil sind auffallend
gepflegt, aber auch Süssigkeit und Rührung machen sich

nun im Zeitalter des Pietismus breit. Dazu gesellt sich
der spätbarocke Gedanke des väterlichen Landesfürsten

und seiner Untertanen als der getreuen Landeskinder.

Die erste und die vierte Strophe mögen als

Beispiele für diese neue Art dienen:

Erfreuet euch, ihr Landeskinder,
Erfreue dich getreue Schaar!

Besing den grossen Ueberwinder,
Den Landesvater Sanct Othmar!
O könnten wir dich würdig loben,
Freund deines Volkes! Wundermann!
Allein du bist zu sehr erhoben,
Nimm Vater unsern Willen an.

Wie zärtlich liebtest du die Deinen,
Dich kränket sanfter Liebesschmerz,

Und sah'st du Menschen, Brüder weinen,
Wie blutete dein Vater Herz?

91 Vgl. J. Müller, a. a. O., S. 27 f.
92 Der heilige Othmar, Sein Leben und Wunderwerke, nebst

einigen andächtigen Gebetern, 2. Auflage, Einsiedeln 1845;
darin S. 55—58 «Betend werfen wir uns nieder», S. 58—61
«Ein Inselein liegt tief im Rhein». Die Insel gehört seit
dem Jahre 958 bekanntlich dem Kloster Einsiedeln.

Wie Liebvoll sorgtest du für Kranke?
Wer ist, ders nicht gerührt bekennt,
Und dich mit vollem Herzensdanke
Verlassner Armen Vater nennt?

B. Im 19. und 20. Jahrhundert

Die Aufhebung des Klosters (1805) liess in den
katholischen Kirchen des St. Galler Landes vorerst eine

geistige Leere zurück. Das zeigt sich sogar an der
Geschichte der St. Otmars-Lieder. Wohl erschien 1814
eine fünfte Auflage des soeben beschriebenen Gesangbuches

mit dem Lied «Erfreuet euch, ihr Landeskinder».

Es muss aber gleich schon durch diese erste Zeile
als antiquiert erschienen sein, weshalb es im neuen
Büchlein «Gebete und Gesänge», erstmals 1840 von
den Priestern Josef Höfliger und Gallus Kaiser
herausgegeben, sowie in dessen sechs Auflagen bis 1859,
weggelassen wurde. Ein anderes Lied stand anscheinend

nicht zur Verfügung, und so fehlte denn St.
Otmar erstmals.

Zwar wurde sein Vesper-Hymnus Rector aeterni in
dem von Kanzler Johann IgnazOehler 1845 besorgten
lateinischen Cantarium Sancti Galli auch mit einer
deutschen Uebersetzung versehen. Sie war aber,
entsprechend dem Original und der Choralmelodie, zu
schwer und zu schwerfällig, als dass sie zum Volkslied
hätte werden können, — und überdies war dieses Buch
nicht für das Volk, sondern für die Chöre im lateinischen

Gottesdienst bestimmt. In seiner neuen Bearbeitung

von 1883 wurde deshalb die Verdeutschung
stillschweigend beseitigt.

Die Lücke füllte der aus St. Fiden gebürtige Dichter-
Mönch P. Gall Morel in Einsiedeln aus. In einem dort
erschienenen, für die St. Otmars-Verehrung auf der
Werd bestimmten Heftchen92 wurden anonym zwei

von ihm verfasste «Lieder, auf der Insel Werd zu
singen» (allerdings ohne Beigabe von Melodien)
veröffentlicht. Das bessere ging mit 12 von seinen 18 vier-
zeiligen Strophen — in Ermangelung eines kraftvolleren

— in das «Katholische Gesangbuch» ein, welches
1863 als erstes offizielles im Bistum St. Gallen
erschien. Es verblieb in den vier- und den einstimmigen
Neuauflagen, allerdings mit nur wenigen Strophen
und ohne einen Hinweis auf den Komponisten93.

93 Das von CARL GREITH 1870 herausgegebene Orgelbuch
nennt S. XII wohl den Verfasser, bemerkt aber zur Melodie
nur «Altes St.Gallisches Gesangbuch», was ein Verweis auf
1863 sein dürfte.

63



I

Als 1923 ein neues «Katholisches Gesang- und
Andachtsbuch», diesmal nur noch in einstimmiger
Fassung, herauskam, wurden manche der älteren Lieder

gestrichen, darunter auch jenes auf St. Otmar. Er fand

erst wieder Eingang, als Bischof Dr. Josephus Meile
ausgerechnet «am Otmarstag 1947» das völlig
erneuerte «Orate» zum verbindlichen Kirchengesangbuch

seines Bistums erklärte. Man besorgte allerdings
bedauerlicherweise kein neues Lied, sondern griff auf

Gall Morels konventionellen, eigentlich für Werd-Pil-

ger gedichteten Text zurück, von dem man fünf
Strophen übernahm. Dazu schrieb jedoch Hermann Eigenmann

eine neue Melodie94. Die erste und die letzte

94 Vgl. Orgelbuch zum «Orate», St.Gallen 1949, S. III, VI,
144 (Lied Nr. 140). — Beigefügt sei, dass nicht-st. gallische
St.Otmars-Pfarreien gelegentlich eigene Lieder zu Ehren ihres
Kirchenpatrons besassen und besitzen. So singt man
beispielsweise in Kleinbeuren (Kreis Günzburg) einstimmig

Strophe dieses vor Mitte des 19. Jahrhunderts verfass-

ten, heute wieder öfter gesungenen Kirchenliedes lauten:

Betend werfen wir uns nieder
auf geweihter Erde hier
und beginnen Freudenlieder,

Heiliger, zu Ehren dir.

Dort im Kreise der Verklärten,
dort im Land der Gottesruh',
glänzend unter den Bewährten,

heil'ger Otmar! lebst auch du.

und vierstimmig ein von Max Welcker (f 1957) komponiertes
Lied in vier Strophen, das beginnt: «Dich rufen flehend

unsre Lieder, Sankt Othmar, steig vom Himmer nieder...»
(Freundliche Mitteilung von Pfarrer Albert Pröller in
Wettenhausen, zu dessen Pfarrei die Filiale Kleinbeuren gehört.)

Spätgotisches Fresko St. Otmars im Kreuzgang der Kathedrale St. Gallen
Zustand nach der Entdeckung im November 1965

64



SIEBENTES KAPITEL

St.Otmars Attribut — Das Weinlägel

Es ist ein sehr alter, für die Evangelisten und Apostel
schon seit dem 5. Jahrhundert nachweisbarer Brauch
der christlichen Kunst, die Heiligen mit Kennzeichen
— sowohl mit Symbolen als auch mit Gegenständen—
auszustatten und dadurch voneinander zu unterscheiden.

Je zahlreicher die Heiligen im Mittelalter dargestellt

wurden, desto deutlicher, typischer und auffälliger

mussten diese sogenannten Attribute1 sein, damit
die Gestalten auch dem Leseunkundigen auf den ersten
Blick erkennbar und unverwechselbar wurden. Es

genügte deshalb nicht mehr, einen Heiligen nur einer
bestimmten Gruppe, beispielsweise den Märtyrern oder
den Bischöfen und Aebten, zuzuordnen; sondern man
versuchte, ihn auch innerhalb seiner Gruppe durch
eine nur ihm zukommende Besonderheit kenntlich zu
machen.

Die beiden vorausgegangenen Kapitel — St. Otmar
im Bild und in der Dichtung—bestätigten diese
allgemeine Entwicklung am st. gallischen Beispiel. Die
früheste erhaltene Miniatur, überliefert im Stuttgarter
Passionale aus dem 12. Jahrhundert, zeigt den Heiligen

ganz allgemein als Abt; zwar trägt er das einfache
Mönchsgewand, doch hält er bereits den Krummstab
in der Rechten. Die späteren Darstellungen verdeutlichten

die äbtliche Würde dadurch, daß sie der Tracht
die Pontifikalien beifügten und dem Heiligen gelegentlich

auch das Regelbuch in die noch freie Hand gaben.
Das unterschied ihn aber nicht von der immer grösser
werdenden Schar heiliger Aebte, weshalb man ihm
ausser den allgemeinen Attributen auch ein individuelles

Kennzeichen zu verleihen bemüht war. Erstmals
scheint ihm der hier genannte Otmarspfennig des

13. Jahrhunderts eine Art Pilgerfläschchen beigegeben
zu haben. Im 15. Jahrhundert war es dann ein
Fässchen, das neben ihn gestellt oder noch häufiger ihm in
die Hand gelegt bzw. an den Arm gehängt wurde. Weil

1 Allgemein KARL KÜNSTLE, Ikonographie der christlichen
Kunst, 2. Bd. (Ikonographie der Heiligen), Freiburg i. Br.
1926, bes. S. 19—22; ferner J. H. EMMINGHAUS, Heiligenattribute,

in LThK2, V, 96 f.
2 Künstle, a. a. O., S. 19.
3 Nach JOSEPH Braun, Tracht und Attribut der Heiligen in

der deutschen Kunst, Stuttgart 1943, Sp. 835, tragen noch

sich damals für die Attribute bereits ein fester Kanon
bildete2, verblieb St.Otmar dieses sonst seltene
Kennzeichen3 auf sozusagen allen Darstellungen bis heute.
Selbst die Dichtung, die im Mittelalter — mit
Ausnahme der Weinwunder-Schilderung durch Ekkehart
IV. — hievon noch nichts zu preisen wusste, beschäftigte

sich im Barockzeitalter freudig mit «Sanct Oth-
mars Legelin».

Es gehört deshalb zur Kult- und Kunstgeschichte,
abschliessend die Herkunft dieses typischen Attributes,
aber auch dessen verschiedenartige Auslegungen im
Verlauf der Jahrhunderte, sowie dessen Auswirkungen
im Brauchtum aufzuzeigen.

1. Herkunft des Attributs

Gleich einleitend sei vorweggenommen, dass die
historischen Quellen zwar nicht wörtlich ein Fässchen
erwähnen, dass sie aber trotzdem dieses Erkennungszeichen

für St. Otmar veranlasst haben.

A. Der Bericht der Vita

Es ist eine allgemeine Erfahrung der Ikonographie,
dass die Attribute der Heiligen, sofern sich dafür aus
der Vita oder der Passio nicht ein Marterwerkzeug
anbot, gerne den Wunderberichten der Legende
entnommen wurden4. Denn sie waren für das Mittelalter
spektakulärer als die schlichten, oft dürftigen
Lebensberichte. Die Attribute standen und stehen also nicht
selten in sehr losem oder in gar keinem Zusammenhang

mit dem wirklichen Leben und Wirken der
historischen Persönlichkeit.

Das Beispiel St. Otmars bestätigt diese Regel. Zwar
holte man sich sein Attribut aus der von Gozbert um

die folgenden Heiligen gelegentlich ein Fässchen als Attribut,

allerdings in völlig anderem Zusammenhang als St.Ot-
mar: Gunthildis, eine Dienstmagd (ebd. 312 f.); Ludwig
von Toulouse, ein Franziskaner-Bischof (ebd. 477 ff.); Willibrord,

der Glaubensbote und Gründer von Echternach (ebd.
755 und 775).

4 Vgl. Künstle, a. a. O., S. 21 f.

65



HHVI

Ueberführung des Otmars-Leibes auf dem Bodensee

mit dem unerschöpflichen Wein-Lägel
Federzeichnung von 1451 im deutschen Otmars-Leben

Codex 602 der Stiftsbibiiothek St. Gallen

830 verfassten bzw. von Walahfrid wenige Jahre später

überarbeiteten Vita sancti Otmari3, jedoch nicht
aus einem Ereignis seines Lebens, sondern aus einer

Szene, die sich zehn Jahre nach seinem Tod — um
769/770 — abgespielt haben soll. Im 7. Kapitel wird
erzählt, wie die St. Galler Mönche damals seinen auf

5 Vgl. DUFT, St.Otmar, S. 10 ff.
6 Es sei auf Seite 11 in unserem 1. Kapitel (St.Otmars Begräbnis

und Translationen) verwiesen.

derWerd bestatteten Leichnam in das heimatliche Kloster

zurückzuholen wagten6. Der leichteste und

zugleich unauffälligste Rückweg ging über den Bodensee7.

Das 8. Kapitel8 schildert nun diese Seefahrt,

die durch einen wilden Sturm geführt haben soll. Die

göttliche Vorsehung habe aber in wunderbarer Weise

' Vgl. Duft, Bodensee, S. 28—32, 52 f., 56, 62 f., 66 f., 81 f.
8 Lateinischer Wortlaut und Uebersetzung bei DUFT, St.Ot¬

mar, S. 36 f.

66



für Sicherheit gesorgt, indem die Wellen den Lauf des

Schiffes nicht abzulenken, die Regengüsse nicht
einzudringen und die Winde sogar die beiden Kerzen beim
unversehrten Leichnam nicht auszublasen vermochten.

Nun aber das 9. Kapitel9, woraus St. Otmars Attribut

seinen Ursprung nahm: «Noch ein anderes Wunder,

das der Herr bei derselben Ueberführung des

heiligen Leibes den frommen Brüdern offenbarte, bleibt
zu erzählen. Als sie sich nämlich, ermüdet von der

übermässigen Anstrengung des Ruderns, bei Anbruch
der Essenszeit nach dem Lobgebet zusammensetzten,
um durch körperliche Nahrung wieder Kräfte zu
gewinnen, gedachten sie schliesslich, dem gesegneten
Mahl einen tröstlichen Trunk beizufügen. Doch einer
der Diener sagte, an Getränken sei schon nichts mehr

übrig ausser dem, was in einer kleinen Flasche aufbewahrt

wurde; davon könnte aber jedem eher nur zum
Kosten als zum Trinken verabreicht werden. Da
gedachten sie der Wunder des Herrn, wie er mit wenigen
Broten zahlreiche Menschenmassen gespeist habe, und
Hessen vom wenigen, das sie hatten, allen Anwesenden
mit Liebe spenden. Und in wunderbarer Weise begann
die Tranksame im Gefäss so zu wachsen, dass sie trotz
ständigem Ausschenken um nichts abzunehmen schien,
bis die Trinkenden von der Menge der Becher
überboten wurden. Erstaunt ob der unerhörten Neuigkeit,
brachten sie dem Herrn und Geber alles Guten, der
ihnen so wunderbar Genügen gewährte, Lob und
schuldigen Dank dar. Und sobald sie sich zur Weiterfahrt

wandten, hörte der Trank im Gefäss auf...»

B. Vom Fläschchen zum Fässchen

Diese Erzählung war es, welche die mittelalterlichen
Verehrer beeindruckte und so St. Otmars Attribut
veranlasste. Allerdings ist weder in diesem noch in
einem anderen Kapitel der Vita ein Fässchen genannt;
die Ausdrücke lauten: fiasco parvus (kleine Flasche in
der Art der ledernen Pilgerflaschen, wie sie auch die
wandernden Iren damals nachweislich mit sich
führten10) sowie vasculum (Gefässlein). Auch Ekkehart

9 Lateinischer Wortlaut ebd., S. 38; ebenso MGH Script. II,
S. 44 f., und MVG XII, S. 104 f.

10 Vgl. G. Meyer von Knonau, MVG XII, S. 16 Anm. 72, S.

92 Anm. 267, und Vetter, St.Otmar, S. 133 f., 143, 154,
178. — In einem Bibelglossar des 9. Jahrhunderts in StiB
SG (Codex 1395, S. 453 b) wird das Wort ascopa (lederne
Reisetasche oder Lederschlauch) aus dem Buche Judith mit
dem Hinweis auf wandernde Iren erklärt: flasconem similis
utri de coriis facta, sicut soient scottones habere.

IV. im 10. Jahrhundert wusste in seiner hier besprochenen

Dichtung noch nichts von einem Fässchen,
sondern dachte an Lederflasche und Lederschlauch.
Gleicherweise zeigt die bildliche Darstellung des Heiligen
auf dem Otmarspfennig des 13. Jahrhunderts einen

Gegenstand, der am ehesten einer Pilgerflasche
entspricht.

Auf allen folgenden Darstellungen St. Otmars, die
seit dem 15. Jahrhundert nachzuweisen sind, ist nun
aber das Fläschchen zum Fässchen geworden. Die
Dichtung der Barockzeit übernahm es selbstverständlich,

und sogar im ältesten St. Galler Manuskript der

Vita sancti Otmari, geschrieben in der zweiten Hälfte
des 9. Jahrhunderts, erklärte eine Hand des 16.
Jahrhunderts das Wort fiasco mit der Randbemerkung11:
«S. Othmars lägelin». Dieser Wandel geschah wohl
nicht aus der Ueberlegung, dass bereits der Apostel
Jacobus eine durch die Compostela-Pilger veranlasste
Flasche trug12, sondern aus dem einheimischen

Brauch, auf die Reisen ein Weinlägel mitzuführen und
es den Saumtieren aufzubinden.

Das Lägeli war und ist sowohl ein «längliches, im
Querschnitt stark elliptisches, kleineres Fass zum
Weintransport auf Saumtieren, 30 bis höchstens 50
Mass haltend; die beiden je auf einer Seite des

Lasttieres befestigten Fässchen bildeten zusammen den

Saum», aber auch ein «kleines, 1 bis 10 Mass haltendes,

hölzernes Handfässchen, worin in der Heu- und
Getreideernte den Arbeitern Getränke gebracht
wird»13. In dieser doppelten Art zeigen sich die
Fässchen, die St. Otmars Attribut bilden.

Bemerkenswert ist, dass in der Gegend von Kriens

unter dem Einfluss des St. Otmars-Patroziniums noch

um 1900 für den Begriff Lägel einfach der Ausdruck

«en Otmer» verwendet wurde14, ferner dass im 17./

18. Jahrhundert anscheinend in der St. Galler Gegend
«OthmarsLögelen» synonym war für «Ueberfluss alles

Guten»1S. Ein solcher Ueberfluss war im 17. Jahrhundert

zu sehen am sagenhaften «St. Othmars Rosen-

krantz», den der Fürst von Fürstenberg dem Frauenkloster

Inzigkofen verehrt hatte, war er doch geziert
mit «vilen silbernen Leguli, welche daran gehanget»16.

11 Codex 562, S. 105.
12 Vgl. Künstle, a. a. O., S. 316 ff.
13 So im Schweizerischen Idiotikon, Wörterbuch der schweizerdeutschen

Sprache, 3. Bd., Frauenfeld 1895, Sp. 1167 f.
14 Ebd., Sp. 1168.
15 Ebd., 1. Bd., 1881, Sp. 605.
16 StiA SG, Bd. 268, zum Jahr 1672 (frdl. Mitteilung von

Stiftsarchivar Msgr. Dr. P. Staerkle); dazu StiB SG, Codex

1427, S. 452 ff.

67



2. Verschiedenartige Auslegung
Obwohl die Herkunft des Attributes aus dem 9. Kapitel

der Vita sancti Otmari eindeutig feststeht—an keiner

anderen Stelle ist von einem solchen Gefäss die
Rede —, sind im Verlauf der Jahrhunderte vielfache
und ungenaue Ausdeutungen entstanden. Einige
wenige Beispiele verschiedener Schriftstellergruppen mögen

es belegen.
Die Reformation vermochte Otmars Fässchen

verständlicherweise kaum mehr einen Sinn abzugewinnen.
So schrieb Johannes Stumpf 1548 in seiner Eidgenössischen

Chronik17: «Hie wäre vil von S. Othmars Lä-
gele ze schreyben, wär lust hette sich mit vnnützen
märlinen vnd fablen zeergetzen.» Von einer Fabel
sprach auch Johann Jakob Grasser, Diener am H.
Evangelio zu Basel, in seinem «Schweitzerisch Heldenbuch»

18 von 1624; trotzdem suchte er für das Fässchen

eine edle, wenn auch historisch nicht haltbare
Erklärung: «... Deßhalben dann St. Othmar der armen
Spittal auffgericht, damit man zu ewigen Zeiten
daselbst die Armen erhalten möge. Davon kompt die
Fabel von St. Othmars Legelin, welches allzeit voll
geblieben, die Armen zu speisen.» Johann Jakob Hottinger,

in «Helvetische Kirchen-Geschichten» von 169819,

will sich nicht aufhalten bei der Erzählung, «daß die
Fläschen unerschöpflich gewesen seye», stellt aber
doch die tadelnde Frage, warum der Vita-Verfasser in
diesem Zusammenhang an die wunderbare
Brotvermehrung durch Jesus und nicht an dessen wunderbare

Weinvermehrung angespielt habe.

Otmars Attribut fand begreiflicherweise auch

Beachtung in Büchern über Wein und Weinbau, obwohl
im Wunderbericht der Vita nicht gesagt ist, worin die

unversiegliche Tranksame bestanden habe. So schrieb
1923 F. von Bassermann-Jordan20, St. Otmar werde
mit einem kleinen Weinfass dargestellt, «mit dessen

durch Wunder sich erneuerndem Inhalt er die Armen
beglückte». Er verwies auf die vom 16. bis 18.
Jahrhundert oftmals aufgelegte Oeconomia ruralis et do-

17 Gemeiner loblicher Eydgenoschafft Stetten, Landen vnd Völk-
keren Chronick wirdiger thaaten beschreybung, 2. Bd.,
Zürich 1548, fol. 13v. - Gegen Stumpfs Darstellung St.Otmars
polemisierte der klösterliche Geschichtsschreiber P. Chrysosto-
mus Stipplin (1609-1672) in Bd. 305, S. 307, des StiA SG.

18 Darin S. 28 f. über «Sanct Othmar».
19 Gleich in der 2. Auflage Zürich 1738; über St.Otmar S.

370 f.
20 Geschichte des Weinbaus, 2. Auflage, 3. Bd., Frankfurt a.

M. 1923, S. 1049 Anm.
21 Wittenberg 1593 ff-, Frankfurt a. M. 1665, 1672, 1680

(daraus S. 166 das Zitat), 1692, Mainz 1645 ff., Leipzig
1711 ff.

mestica21 von J. M. Coler, der zu berichten wusste von
«St. Othmars Leglein, darinnen sich der Wein alle Tag
vermehret wie das Oel der Sareptanerin Oel-
fässlein»22. Auf den gleichen Autor berief sich 1957
Karl Christoffel23, fügte aber noch — leider ohne
Herkunftsvermerk — «eine alte Legende» bei: «Der
liebe Herre Sankt Othmar, der hätt ein Lägelin, darinnen

war ein gar guter Wein. Daraus trank er. Und wie
viel er daraus trank, so ward dannoch des Weines
nicht minder. Und nach dem, da er gestarb, da fand
man das Lägelin. Und was Siechtum der Mensch hätt,
wenn man ihm aus dem Lägelin zu trinken gab, so
ward er gesund.» Ebenso unrichtig ist, was Hans-Jörg
Koch24 1962 fabulierte: «Dort lebte auch der heilige
Abt Otmar, der — gleich dem heiligen Goar, der
einem Rheinstädtchen den Namen gab — ein nie
versiegendes, wundertätiges Fässlein Wein besessen

habe.»

In diesen Zusammenhang gehört der Spruch im
Gasthaus «Sonne» in Beuron (Hohenzollern); P. Tu-
tilo Gröner hat dort 1957 unter anderen Historienmalereien

einen jugendlichen, kecken Abt Otmar mit
Stab, daneben ein grosses Fass mit einem Bierkrüglein
an die Wand gepinselt und dazu geschrieben:

Die Pilger kamen oft von weit,
St. Otmar hielt ein Fass bereit,

um sie zu laben allezeit.
Selbst ernste Historiker wussten um St. Otmars

Attribut wenig Genaues. So meinte E. A. Stiickelberg25
1903, das Fässchen sei «nach der Legende nie leer
geworden, so viele Arme und Kranke er auch daraus

erquickte». Und noch Louis Réau26 behauptete 1958,
im Gegensatz zum Fass der Danaiden habe sich

Otmars Weinfässchen nie geleert, obwohl er sich dessen

täglich für die Armen und die Pilger bedient habe;
nach anderer Version allerdings handle es sich um das

unerschöpfliche Fässchen anlässlich der Translation
seiner Reliquien.

Am erstaunlichsten ist, dass sogar die neueren und
neuesten katholischen Nachschlagewerke der Hagio-

22 Anspielung an das 3. Buch der Könige, Kap. 17, V. 14:
«Denn so spricht der Herr, der Gott Israels: Der Mehltopf
soll nicht abnehmen und der Oelkrug nicht leer werden bis
zu dem Tage, an dem der Herr Regen geben wird über das

Land»; vgl. Lucas 4, 26.
23 Durch die Zeiten strömt der Wein, Die wunderbare Historie

des Weines, Hamburg 1957, S. 323, 335.
24 Wein für Ketzer und fromme Leut, Zürich 1962, S. 18.
25 Die Schweizerischen Heiligen des Mittelalters, Zürich 1903,

S. 94.
28 Iconographie de l'art chrétien, 3. Bd., Paris 1958, S. 1014 f.

68



graphie und Ikonographie die unhistorischen

Erklärungen des Otmars-Attributes kritiklos übernahmen
und einander weitgehend abschrieben. Das im 19.

Jahrhundert oft konsultierte «Vollständige Heiligen-
Lexikon» von J.E.Stadler, F.J.Heim und J.N.Gi-
nal27 erklärte, neben Otmar stehe «ein Weinfass, weil
es nach der Legende stets gefüllt blieb, so viel er auch

daraus nahm». Rudolf Pfleiderers gleichfalls bekannten

«Attribute der Heiligen»28 fügten noch bei, es

habe für die Armen gedient. Bedauerlicherweise
übernahm sogar Karl Künstles grundlegende «Ikonographie

der christlichen Kunst»29 1926 die vorhin
angeführte Erklärung Stückelbergs. Das im gleichen Jahr
erschienene grosse Nachschlagewerk «Heilige und
Selige der römisch-katholischen Kirche»30 von Franz

von Sales Doyé behauptete völlig grundlos, Otmar
werde auch mit einer Kürbisflasche dargestellt; sein

Fass sei stets voll geblieben, «soviel er ihm auch Wein
entnahm». Die in keinem Bildwerk nachweisbare
Kürbisflasche ging neuestens in Maria Kreitners «Heilige
um uns»31 ein, während gleichzeitig Otto Wimmer im
«Handbuch der Namen und Heiligen» 32 dem St. Galler

Abt nachlässigerweise die Weintrauben des Wein-

patrones St. Urban beischrieb und sein Fässchen mit
der Legende erklärte, es sei nie leer geworden,
«obwohl er daraus viele Pilger und Arme labte». Nicht
besser deutet das «Lexikon für Theologie und
Kirche» 33 den Sinn des Fässchens.

Unrichtig ist die Auslegung, Otmar habe sich seines

Fässchens eifrig bedient, schildert ihn doch die Vita34

ausdrücklich als Asketen, der Kasteiung und Fasten

übte. Unbegründet, weil von der Vita niemals in
diesem Zusammenhang genannt, ist auch die Erklärung,
Otmar habe aus dem Fässchen die Armen und Kranken,

denen er allerdings besondere Fürsorge schenkte35,

27 Bd. 4, Augsburg 1875, S. 636.
2« Ulm 1898, S. 53.
29 Bd. 2, Freiburg i. Br. 1926, S. 482.
30 Bd. 2, Leipzig 1926, S. 103.
31 Wien-München 1956, S. 262.
32 Innsbruck-Wien-München 1956, S. 354.
33 Band VII, 1. Auflage 1935, Sp. 833, 2. Auflage 1962, Sp.

1300.
34 Kap. 2; vgl. DUFT, St.Otmar, S. 26 f.
33 Ebd. Kap. 2 und 3; Duft, S. 26—29.
38 Ebd. Kap. 9; Duft, S. 38 f.
37 Tracht und Attribut der Heiligen in der deutschen Kunst,

Stuttgart 1943, Sp. 576.
38 Dem widerspricht auch das sehr vereinzelte Zeugnis nicht,

wonach 1601 die Pfarrkirche Unserer Lb. Frau in Ingolstadt

unter ihren 17 Altären einen der Zunft der Weinschenken

gehörenden Altar der hl. Urban, Martin und Otmar besass

(frdl. Mitteilung von Pfarrer Konrad Baumann in
Eutenhausen, nach F. X. Buchner, Bistum Eichstätt, 2. Bd.,

Eichstätt 1938, S. 579).

erquickt. Einigermassen richtig, weil in der Vita36 ein
wunderbares Gefäss in diesem und nur in diesem

Zusammenhang angeführt wird, ist die Begründung, die

wenigstens eines der ikonographischen Nachschlagewerke

— nämlich jenes von Joseph Braun37 — bietet

(wobei allerdings zu berichtigen ist, dass die Vita
nicht Wein und auch nicht ein Fässchen, sondern ein
Fläschchen erwähnt): «Das Fässchen geht auf ein

Wunder zurück, das sich ereignete, als man den Leib
des Heiligen von der Insel Werd nach St. Gallen
überführte. Ein kleines Fässchen Wein, das man von
St. Gallen dabei als Wegzehr mitgenommen hatte,
blieb nämlich, als man bei einer Ruhepause auf der

Fahrt eine Mahlzeit hielt, die ganze Dauer der Rast

über stets gefüllt, wie oft man auch von seinem Inhalte
entnahm.»

3. Auswirkungen im Brauchtum

Ein so volkstümliches, dem Alltag entnommenes Attribut

wie das Weinlägel musste sich in Brauchtum und

Sprache auswirken. Allerdings ist gleich festzustellen,
dass St. Otmar trotzdem niemals und nirgendwo —
auch nicht in den Weingegenden des ihn verehrenden

Alemanniens — als Weinpatron38 nachgewiesen werden

kann39.

Immerhin fanden und finden um das St. Otmars-

Fest, also am oder um den 16. November, im
Anschluss an die Wein- und die Obsternte alte Bräuche

statt, beispielsweise das «Otmärlen», besser gesagt das

«Ötmerle», «Öpmerle» oder «Öperle», wozu der Aufruf

galt: «Hüt mues an alle Fässere g'chlogget si: es

ist Öperlistag! »40 So suchte man denn die Keller auf,

zapfte den neuen Most an, kostete die verschiedenen

39 Er ist deshalb auch nicht als Weinpatron erwähnt in den

hier soeben genannten Büchern über Wein und Weinbau,
gleichfalls nicht in den folgenden einschlägigen Werken:
Medard Barth, Der Rebbau des Elsass und die Absatzgebiete

seiner Weine, 2 Bde., Strasbourg-Paris 1958;
Beiträge zur schweizerischen Mundartforschung, Bd. 1, Frauenfeld

1949 (darin W. WEBER, Die Terminologie des Weinbaus

in der Nordost-Schweiz und im Bündner Rheintal);
JAKOB BoESCH, 1000 Jahre Weinbau im Sankt Gallischen

Rheintal, Heerbrugg 1946; GEORG SCHREIBER, Zur
Symbolik, Sprache und Volkskunde des Weines, Berlin 1953;
ADOLPH Franz, Die kirchlichen Benediktionen im Mittelalter,

2 Bde., Freiburg i. Br. 1909-
40 So nach dem Schweizerischen Idiotikon, 1. Bd., Frauenfeld

1881, Sp. 605. Unrichtig und unbelegbar ist allerdings die

dortige Behauptung, das Volk der alten st. gallischen
Landschaft habe Otmar unter die Weinheiligen versetzt, ja er

könne «in dieser Bedeutung an die Stelle eines alten Stammgottes

oder geradezu Wuotans getreten sein». Vgl. VETTER,
St. Otmar, S. 166.

69



Weine, hielt am Abend einen geselligen Schmaus

und spielte auch mit Nüssen.

Der um die Volkskunde des St. Galler Rheintals
verdiente Dr. med. vet. Bernhard Kobler (jT964)
wusste zu berichten41: «Heute noch wird der Otmarstag

in unseren sanktgallischen Weingegenden nicht als

kirchlicher Feiertag, wohl aber als fromme Erinnerung
an den heiligen Otmar am Abend des 16. November
gebührend gefeiert. Dann versammeln sich die Nachbarn,

um den alten Brauch des Ötmerlens zu begehen.
Dabei wird der neue Sauser angestochen und bei

rotwangigen Aepfeln, neuen Nüssen, gedörrten Zwetschgen

und Birnen feierlich getrunken. Man sitzt dann bis

in später Nacht gemütlich beisammen, wobei manche
alte Freundschaft aufgefrischt und beim Jungvolk neue
Freundschaften oft für dauernd geschlossen werden.
Wie alle alten Bräuche hat auch das Ötmerlen einen
tiefen Sinn», weil es eine Erinnerung an das Weinwunder

bei der Ueberführung des Heiligen auf dem
Bodensee sei. Deshalb «lebt das Andenken des Abtes
Otmar unter dem Volke überall dort, wo Wein wächst, in
der Form des Ötmerlens bis auf den heutigen Tag
weiter.»

Beigefügt sei, dass damit der Ausdruck «Opmer»
bzw. «Oper» verwandt ist. Er bezeichnete im St. Galler-

und Appenzellerland noch zu Anfang dieses

Jahrhunderts ein warmes Unterkleid, einen wollenen Leibrock,

den die Frauen um Otmari, also mit der
beginnenden kalten Jahreszeit, anzogen42.

Mit St. Otmars Attribut scheint die «Lägelisnacht»
in Flawil zusammenzuhängen43, ein in seinen Anfängen

nicht mehr fassbarer, schliesslich in Abgang
gekommener44, seit den zwanziger Jahren aber
erfreulicherweise erneuerter Brauch, der jeweils am Dienstag
nach St. Otmar von der ganzen Bevölkerung, besonders

von der Jugend begangen wird. Er besteht aus

zwei Teilen: einem abendlichen Umzug, an welchem

beispielsweise 1957 siebenhundert Kinder beteiligt waren

und für den 1961 zwei Tonnen Räben und Kür-

41 In «St.Galler Tagblatt», Nr. 534 vom 15. 9. 1957 und Nr.
496 vom 25. 10. 1959.

42 Idiotikon, a. a. O.; VETTER, St.Otmar, S. 165 f.
43 Vgl. JAKOB Leutwyler, Flawil, Geschichtliche Betrachtungen,

Flawil 1945, S. 29—32; DERS., Flawil in Wort und
Bild, Jubiläumsschrift zur 1100-Jahrfeier, Flawil 1958, S. 83
ff. Die beste historische Würdigung, die den Brauch als eine

Erinnerung an St.Otmars Translation erklärt, findet sich in
einem Zeitungsaufsatz von OSKAR WEHRLIN im «

Fürstenländer», Gossau SG, Nr. 271 vom 21. 11. 1959; darin ist
auch die volkskundliche Abhandlung von A. SCHEU von
1941 erwähnt.

44 Vgl. H. EDELMANN, Ausgegangene Volksbräuche im
Toggenburg, in Schweizer Volkskunde, 45. Jg., 1955, S. 65.

bisse für zweitausend Kerzenlichtlein hergerichtet
wurden45, sowie einem gemütlichen Schmaus, der an das

rheintalische «Ötmerle» gemahnt und somit auf
Zusammenhänge hinweist. Die Lichtlein in der Herbstnacht

aber muten wie eine Erinnerung an jene beiden
Kerzen an, die bei der Ueberführung des Leibes St.

Otmars in Wind und Wetter nicht erlöschten.

Jakob Leutwyler46 schildert die «Lägelisnacht», wie
sie heute wieder gefeiert wird: «Mit Staunen bemerkt
er (der Fremde), wie beim Einnachten Schwärme von
kleinen Lichtlein... durch die Strassen glimmen und
einem Sammelpunkte zustreben. Bald hört er Ketten
und Schellengerassel, Handorgeln und Blechinstrumente

ertönen, und er sieht Tausende von Schaulustigen

im Dunkeln die Strassen säumen, durch die sich

ein nicht endenwollender Zug Kinder mit ausgehöhlten
und verzierten Räben- und Kürbislichtern bewegt.
Manche Leuchten sind mit Schnur oder Draht an kurzen

Stecken befestigt, andere hängen an schön mit
Tannenreisig verzierten Bogen; oft sind kunstvolle
Bauten auf und in Handwagen errichtet, an denen

zahlreiche Lichter baumeln... Eingesessene Flawiler
Familien verfügen über eine langjährige Tradition
beim Schnitzen (der Räben und Kürbisse) Der
Abend ist der Geselligkeit gewidmet. Es ist fröhlich,
zu wissen, dass die meisten Flawiler Familien Räben-

mus mit Speck zu Abend essen, um die beim Aushöhlen

entstandenen Schnitze zu verwerten. Darauf gehen
die Familien zueinander auf Besuch, Kinder laden
ihre Nachbarn, Freunde und Freundinnen ein,
Gesellschaftsspiele, Rätselraten, Singen und Lachen verkürzen

den Abend, währenddem Aepfel, Birnen, gebratene

,Marren' und andere Leckerbissen für Gaumen
und Magen sorgen; daheim und in den Gaststätten
herrscht Betrieb bis in die späten Stunden.»

Am gleichen Dienstag nach Otmari (also nach dem

16. November) findet alljährlich in Wil, dem ehemals

bedeutendsten Städtchen des stift-st. gallischen
Fürstenlandes, der aus dem 15. Jahrhundert stammende

45 Bericht in «St.Galler Tagblatt», Nr. 553 vom 24. 11. 1961.
46 Flawil in Wort und Bild, 1958, S. 84. — In der von der

Schweizerischen Verkehrszentrale herausgegebenen SBB-Re-

vue «Schweiz», 38. Jg., November 1965, steht der Hinweis:
«Ein Volksfest eigener Art spielt sich im sanktgallischen Flawil

ab, wenn am Otmarstag die Schuljugend den Lägelis-
nachtumzug begeht. Vermummt und geschwärzt, mit Räbe-

liechtli versehen, ziehen die Kinder — diesmal werden es um
die tausend sein - abends durch das Dorf. Dabei wird es sie

in ihrer unbeschwerten Jugendfreude kaum interessieren, dass

mit dem Lägeli das Weingefäss gemeint ist, das sich nach

der Legende damals als unerschöpflich erwies, als die Leiche
des heiligen Otmar über den Bodensee geführt wurde.»

70



«Otmars-Jahrmarkt»47 — so wird er noch immer von
der Gemeinde ausgeschrieben — für Vieh, Waren und
Landwirtschaft statt. Aber auch in Baden war im
15. Jahrhundert ein Otmari-Markt üblich, und in
Zofingen ist er noch im 19. Jahrhundert unter diesem

Namen bezeugt48. Damit waren dort Bräuche verbunden,

die an jene von Flawil erinnern; so wurden den

Zofinger Schülern Mutschen verteilt, und sie hielten
einen Otmarus-Umzug, der dann allerdings 1838
abgeschafft wurde.

Auch im württembergischen Grötzingen, wo St.

Otmar als Kapellen-Patron nachweisbar ist, wird 1526
ein Otmarsmarkt erwähnt49. An das st.gallische «Öt-
merle» erinnert die Sitte, bei der auf einem Berg
gelegenen St. Otmars-Wallfahrtskirche in der Pfarrei
Gundelsdorf (Bistum Augsburg) am Patroziniumsfest
Rosswürste zu essen; sie mag heidnischem Brauchtum

entstammen, verband sich aber mit St. Otmar als dem

Patron des Viehs und besonders der Pferde50. Ein
Volksfest findet auch noch statt bei der Ruine der

ehemaligen St. Otmars-Kapelle auf dem Keilberg in der

Pfarrei Offenhausen (Bistum Eichstätt).
Von der Popularität des Attributes des St. Galler

Heiligen — es ist diesmal nicht ein Fässchen, sondern

richtigerweise ein Fläschchen — zeugt der folgende
schwäbische Schwank, der in dieser Version dem 19.

Jahrhundert angehören dürfte51: «Zwei fahrende

Schüler, die zwei rechte Spitzbuben waren, kamen in
das Schwabenland auf die Rauhe Alb. Sie verabredeten

einen guten Streich, und danach trat der eine von
ihnen, er hiess Held, in die Stube eines schönen
Bauernhofes und bat um ein Abendessen und um ein

Nachtquartier. Der Bauer, ein wohlhabender und
freundlicher Mann, gewährte ihm das. Während des

Essens langte der Gast zum Stubenfenster seine Feld-

« Vgl. Karl J. Ehrat, Chronik der Stadt Wil, Wil 1958, S.

57 f.
48 Freundliche Mitteilungen von Dr. Alfred Häberle in Aarau,

mit Hinweis auf das Ratsprotokoll der Stadt Zofingen (Bd.
17, S. 516; Bd. 22, S. 569).

49 So nach GUSTAV HOFFMANN, Kirchenheilige in Württemberg

Darstellungen aus der Württembergischen
Geschichte, 23. Bd.), Stuttgart 1932, S. 12.

50 Siehe hier Seite 56 f. in unserem 4. Kapitel. Ich verdanke
diese und die folgende volkskundliche Mitteilung Dekan
Konrad Baumann in Eutenhausen (f I960); für Keilberg

flasche herein, trank seinen Wirtsleuten zu und tat
einen herzhaften Schluck. Die Leute erlabten sich

gerne mit ihm an dem guten Wein, der in der Flasche

war. Jedesmal wenn sie leer war, reichte sie der
fahrende Gesell zum Fenster hinaus, damit sein Kamerad
sie draussen aus einem kleinen Fässlein wieder fülle.
50 kamen die guten Leute auf den Glauben, es sei eine

Zauberflasche, die nie leer werde. Das bestätigte ihnen
der fahrende Schüler und erklärte, es sei das Fläschchen

St. Otmars, der einst Abt in St. Gallen gewesen
sei. Da wurde der Bauer begierig, das Fläschlein zu

kaufen, und der Spitzbube überliess es ihm für teures
Geld. Als bald darauf der Bauer merkte, dass dieses

Fläschlein auch seinen Boden hatte, war der fahrende
Schüler mit seinem Kameraden schon über alle

Berge.» —
Das also ist die Geschiche und die Auswirkung des

Attributes, das Kunst und Dichtung dem heiligen
Otmar, dem zweiten Gründer St. Gallens, beigegeben
haben. Ueber dessen wunderbaren Ursprung sang man
1689 in den st. gallischen Landen52:

Starckes Sausen und Windsbrausen

Zweyen Kertzen schaden nicht,
So da waren bey der Baren

Ihm zu Ehren auffgericht.

Hört mehr Wunder, ein besonder

Von Sanct Othmars Legelin:
Trunck alles wol, doch blieb es voll,

Gottes Segen war darinn.

Hat wol g'lungen, ist wol g'sungen
Sanct Othmari Lob zu gleich.
Mit Sanct Gallen woll er allen

Uns erlangen s' Himmelreich.

berief er sich auf SCHORNBAUM, Inventar, 349, sowie auf
F. X. BUCHNER, Bistum Eichstätt, 2. Bd., 1938, S. 849. Zu
allen diesen Orten vgl. unser 3. Kapitel (St.Otmars-Patro-
zinien).

51 Ohne Herkunftsangabe mitgeteilt in «Oberländer Chronik»
Nr. 86 Heimatblätter des «Südkurier»), Konstanz 10.
4. 1953.

52 Es handelt sich hier um die Strophen 23—25 des St.Otmars-
Liedes im «Catholisch Gesang-Büchlein», erstmals gedruckt
im Stift St.Gallen 1689, neu aufgelegt 1705, 1730 und 1762.

71



Literatur über und um St.Otmar

Quellen-Editionen

Surius, Laurentius (Hrsg.). De probatis Sanctorum historiis. 6. Band. Köln 1575. (Darin
S. 351-365: Vita s. Otmari.) — Ueber spätere vermehrte Auflagen s. Duft, St.Otmar, S. 85.

Goldast, Melchior (Hrsg.). Alamannicarum rerum scriptores aliquot vetusti. 1. Band. Frankfurt
1606. (Darin S. 277—297: Vita s. Othmari.) - Ueber spätere Auflagen s.Duft, St.Otmar, S. 85.

Achéry, Lucas d', und Jean Mabillon (Hrsg.). Acta Sanctorum Ordinis s. Benedicti. Saeculum III,
pars IL Paris 1672. (Darin S. 153-173: Vita s. Othmari.) — Vgl. Duft, St.Otmar, S. 85 f.

Arx, Ildefons von (Hrsg.). Scriptores rerum Sangallensium. In: Monumenta Germanise historica,
Scriptorum torn. II. Hannover 1829. S. 1-183. (Darin S. 40-54: Vita s. Otmari. - S. 59-74:
Ratperti Casus s. Galli. — S. 75—147: Ekkehardi IV. Casus s. Galli.)

Migne, J.-P. (Hrsg.). Patrologias cursus complétais. Series II (Latina). Band 114. Paris 1852. (Darin
Sp. 1029-1042: Vita s. Otmari.)

Meyer von Knonau, Gerold (Hrsg.). St.Gallische Geschichtsquellen, I: Vita et miracula s. Galli,
Vita et miracula s. Otmari. In: Mittheilungen zur Vaterländischen Geschichte, hrsg. v.
Historischen Verein in St.Gallen, Heft XII (bzw. NF 2. Heft). St.Gallen 1870.

—. St.Gallische Geschichtsquellen, II: Ratperti Casus s. Galli; III: Ekkeharti Casus s. Galli. In:
Mittheilungen zur Vaterländischen Geschichte, hrsg. v. Historischen Verein in St.Gallen,
Hefte XIII und XV/XVI (bzw. NF 3. und 5-/6. Heft). St.Gallen 1872 und 1877.

Krusch, Bruno (Hrsg.). Vita Galli Confessoris triplex. In: Monumenta Germaniae historica, Scrip¬

torum rerum Merovingicarum torn. IV. Hannover und Leipzig 1902. (S. 229-337.)
Duft, Johannes (Hrsg.). Sankt Otmar. Die Quellen zu seinem Leben. Lateinisch und deutsch.

Bibliotheca Sangallensis, 4. Band.) Zürich und Lindau/Konstanz 1959.

Quellen-UeherSetzungen

Fabricius, Heinrich. Außzug Bewerter Historien der Fürnemsten Heiligen Gottes auß den sechs

Tomis Herrn Laurentii Surii. Köln 1583. (Darin S. 1202—1204: Das leben des H. Abts
Othmari.) - Vgl. Duft, St.Otmar, S. 89.

Murer, Heinrich. Helvetia sancta. 1. Auflage Luzern 1648. (Darin S. 125—131: Das Leben
Othmari.) — 2. Auflage St.Gallen 1750. (Darin S. 108—114 dasselbe.) — Vgl. Duft, St.Otmar,
S. 90.

Potthast, August. Leben des Abtes Otmar von Sankt Gallen. In: Die Geschichtschreiber der deut¬

schen Vorzeit, VIII. Jahrhundert, 1. Band. Berlin 1857. (S. 45—67). — 2. Auflage, überarbeitet

v. Wilhelm Wattenbach, ebd. 2. Gesamtausgabe. Leipzig 1888. (S. 59—86.)

Duft, Johannes. Sankt Otmar. Die Quellen zu seinem Leben. Lateinisch und deutsch. (— Biblio¬
theca Sangallensis, 4. Band.) Zürich und Lindau/Konstanz 1959.

Biographisches

Stumpf, Johannes. Gemeiner loblicher Eydgenoschafft Stetten, Landen vnd Völckeren Chronick
wirdiger thaaten beschreybung. 2 Bände. Zürich 1547/48.

Pantaleon, Heinrich. Teutscher Nation Heldenbuch. 1. Teil. Basel 1568. (S. 333 f.)
Ranbeck, Aegidius, O. S. B. Calendarium annale Benedictinum per menses et dies Sanctis ejusdem

Ordinis inscriptum. Pars IV. Augsburg 1677. (S. 384—390.)

Rfohner], B[eat, O. S. B.]. Der heilige Othmar. Sein Leben und Wunderwerke, nebst einigen
andächtigen Gebetern. 1. Auflage Einsiedeln 1839, 2. Auflage ebd. 1845, 3. Auflage Ingen-
bohl 1867, 4. Auflage Stein a. Rh. 1868, 5. Auflage Einsiedeln 1880.

Burgener, Laurenz. Helvetia Sancta oder Leben und Wirken der heiligen, seligen und frommen
Personen des Schweizerlandes. 2. Band, Einsiedeln I860 (S. 147—151), 3. Band, ebd. 1862

(S. 341 ff.).
Badoud, Alfred. Vie de Saint Othmar, abbé de St.Gall. In Monatrosen des schweizerischen Studen¬

tenvereins, 13. Jg., Luzern 1869, S. 537-551.
Watt, Joachim von (Vadian). Chronik der Aebte des Klosters St.Gallen, 1. Hälfte, hrsg. v. Ernst

Götzinger. (— J.v.Watt, Deutsche historische Schriften, 1. Band). St.Gallen 1875. (S. 145 ff.)
Meyer von Knonau, Gerold. St.Otmar, erster Abt von St.Gallen. In: Allgemeine Deutsche Biogra¬

phie, 24. Band, Leipzig 1887, S. 546 ff.
Bibliotheca Hagiographica Latina antiquae et mediae aetatis. Ediderunt Socii Bollandiani. Bruxelles

1900-1901. (Darin S. 922 f.: Otmarus ab. Sangallensis.)
Stückelberg, Ernst Alfred. Die Schweizerischen Heiligen des Mittelalters. Zürich 1903. (S. 91—94.)

Delabar, Hermann Joseph. Leben des heiligen Gallus und des heiligen Othmar. Freiburg 1903.



Vetter, Ferdinand. Sankt Otmar, der Gründer von Sankt Gallen und Staatsgefangener von Werd-
Eschenz. Vortrag. In: Thurgauische Beiträge zur vaterländischen Geschichte, hrsg. v. Historischen

Verein des Kts. Thurgau, 57-/58. Heft, Frauenfeld 1918, S. 177-210.
—. Sankt Otmar, der Gründer und Vorkämpfer des Klosters Sankt Gallen. In: Jahrbuch für

Schweizerische Geschichte, 43. Band, Zürich 1918, S. 91-193.
Scheiwiller, Otmar, O. S. B. Zur Biographie des hl. Abtes Otmar von St.Gallen. In: Zeitschrift für

Schweizerische Kirchengeschichte, 13. Jg., Stans 1919, S. 1-32.
Zimmermann, Alfons Maria, O.S.B. Kalendarium Benedictinum. Die Heiligen und Seligen des

Benediktinerordens und seiner Zweige. 3. Band, Metten 1937. (S. 312-315.)
Scheiwiller, Otmar, O. S. B. Beiträge zur St.Otmars-Forschung (Abstammung und Heimat des

hl. Otmar, Der hl. Otmar in Churrätien). SA aus «Die Ostschweiz», Nr. 534 und 598,
St.Gallen 1940.

Netzhammer, Raymund, O. S. B. Sankt Otmar, ein Heiliger der Heimat. SA aus «Thurgauer
Volkszeitung». Frauenfeld 1944.

Ammann, Josef Anton. Der heilige Otmar. Heilige der Heimat, Heft 11.) Höchst 1948.
Haas, Hieronymus, O. S. B. Sankt Otmar, Abt von St.Gallen. In: Borromäer Stimmen, 38. Jg.,

Altdorf 1959, S. 106-111.
Tschudy, Raimund, O.S.B. Der heilige Otmar. Zum 1200jährigen Todestag 759-1959. In:

Maria Einsiedeln, 64. Jg., Einsiedeln 1959, S. 508-513.

Zeit und Umwelt

Wartmann, Hermann (Hrsg.). Urkundenbuch der Abtei Sanct Gallen. Theil I (700-840), Zürich
1863. Theil II (840-920), ebd. 1866.

Sickel, Theodor. St.Gallen unter den ersten Karolingern. In: Mittheilungen zur Vaterländischen
Geschichte, hrsg. v. Historischen Verein in St.Gallen, Heft IV, St.Gallen 1865, S. 1—21.

Beyerle, Konrad. Grundherrschaft und Hoheitsrechte des Bischofs von Konstanz in Arbon. In:
Schriften des Vereins für Geschichte des Bodensees und seiner Umgebung, 32. Heft, Lindau
1903, S. 31-116.

Caro, Georg. Beiträge zur älteren deutschen Wirtschafts- und Verfassungsgeschichte. Leipzig 1905.

Beyerle, Konrad. Neuere Forschungen zur Wirtschaftsgeschichte der Ostschweiz und der ober¬

rheinischen Lande. In: Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins, 61. Band (bzw. NF
22. Band), Heidelberg 1907, S. 93-144, 193-216.

Bikel, Hermann. Die Wirtschaftsverhältnisse des Klosters St,Gallen von der Gründung bis zum
Ende des XIII. Jahrhunderts. Freiburg i. Br. 1914.

Ganahl, Karl Hans. Studien zur Verfassungsgeschichte der Klosterherrschaft St.Gallen von den

Anfängen bis ins hohe Mittelalter Forschungen zur Geschichte Vorarlbergs und Liechtensteins,

6. Band.) Innsbruck 1931.
Schiess, Traugott. Die st.gallische Klostertradition. In: Beiträge zur Geschichte St.Gallens und der

Ostschweiz. Mitteilungen zur Vaterländischen Geschichte, Band 38). St.Gallen 1932.

Mayer, Theodor. Konstanz und St.Gallen in der Frühzeit. In: Schweizer Zeitschrift für Geschichte,
2. Band, Zürich 1952, S. 473-524.

Sprandel, Rolf. Das Kloster St.Gallen in der Verfassung des karolingischen Reiches. Forschun¬

gen zur oberrheinischen Landesgeschichte, Band VII.) Freiburg i. Br. 1958.

Klostergeschichte

Arx, Ildefons von. Geschichten des Kantons St.Gallen. 1. Band. St.Gallen 1810.

Scherrer, Gustav. Verzeichniss der Handschriften der Stiftsbibliothek von St.Gallen. Halle 1875.

Tissot, Fréd. Récits Saint-Gallois. Lausanne 1888.

Kessler, Johannes. Sabbata, mit kleineren Schriften und Briefen. Unter Mitwirkung von Emil Egli
und Rudolf Schoch hrsg. v. Historischen Verein des Kts. St.Gallen. St.Gallen 1902.

Clark, J. M. The Abbey of St Gall as a centre of Literature and Art. Cambridge 1926.

Henggeler, Rudolf, O. S. B. Professbuch der fürstl. Benediktinerabtei der heiligen Gallus und
Otmar zu St.Gallen. Monasticon-Benedictinum Helvetiae, 1. Band.) Zug 1929-

Bruckner, Albert. Scriptoria medii aevi helvetica. 2. und 3. Band. Genf 1936 und 1938.

Scheiwiler, Aloisius. Das Kloster St.Gallen. Die Geschichte eines Kulturzentrums. Einsiedeln 1937.

Scheiwiller, Otmar, O.S.B. Die geistige Abstammungslinie des Klosters St.Gallen. In: «Die Ost¬

schweiz», Nr. 526 f., St.Gallen 1947.
Sankt Gallus-Gedenkbuch. Zur Erinnerung an die Dreizehnhundert-Jahr-Feier vom Tode des hei¬

ligen Gallus. Hrsg. v. Bischöflichen Ordinariat und v. Katholischen Administrationsrat St.Gal¬

len. Redigiert v. Johannes Duft. St.Gallen 1952.

Duft, Johannes, und Peter Meyer. Die irischen Miniaturen der Stiftsbibliothek St.Gallen. Ölten
1953. (Seite 26 f.)



Bau-, Kunst-, Literaturgeschichte

[Gugger, Athanasius, O. S. B.] Comico-Tragoedia oder S. Othmarus Abbte Auß Walafrido Stra-
bone. In dem Gottszhaus St.Gallen fürgestelt vnd gehalten den 27. vnd 28. Maij. [Programmheft

lateinisch-deutsch.] St.Gallen 1661.
Schubiger, Anselm, O. S. B. Die Sängerschule St.Gallens vom achten bis zwölften Jahrhundert. Ein

Beitrag zur Gesanggeschichte des Mittelalters. Einsiedeln 1858.
Zardetti, Otto. «Requies S. Galli» oder Geschichtliche Beleuchtung der Kathedrale des hl. Gallus

im Lichte ihrer eigenen Vergangenheit. Einsiedeln 1881.
Egli, Johannes (Hrsg.). Der Liber Benedictionum Ekkeharts IV. nebst den kleinern Dichtungen

aus dem Codex Sangallensis 393. Mitteilungen zur Vaterländischen Geschichte, hrsg. v.
Historischen Verein des Kts. St.Gallen, 31. Band.) St.Gallen 1909.

Hardegger, August, Salomon Schlatter und Traugott Schiess. Die Baudenkmäler der Stadt St.Gal¬
len. St.Gallen 1922.

Künstle, Karl. Ikonographie der christlichen Kunst. 2. Band: Ikonographie der Heiligen. Freiburg
1. Br. 1926. (Seite 482 f.)

Rittmeyer, Dora Fanny. Die Goldschmiedewerke der Kathedrale in St.Gallen. (=71. Neujahrsblatt,
hrsg. v. Historischen Verein des Kts. St.Gallen.) St.Gallen 1931.

Bischof, Johann August. Theatergeschichte des Klosters St.Gallen und der sankt gallischen Land¬
schaften im Zeitalter des Barock 1628-1798. Diss. phil. Königsberg. St.Gallen 1934. (Dasselbe

unter dem Titel «Athanas Gugger 1608—1669 und die theatergeschichtliche Bedeutung
des Klosters St.Gallen im Zeitalter des Barock» in Mitteilungen zur Vaterländischen
Geschichte, 39. Band, St.Gallen 1934, S. 143—255.)

Braun, Joseph. Tracht und Attribute der Heiligen in der deutschen Kunst. Stuttgart 1943.
(Spalte 576.)

Von den Steinen, Wolfram. Notker der Dichter und seine geistige Welt. Darstellungs- und Edi¬
tionsband. Bern 1948.

Schmid, Alfred A. Die Buchmalerei des XVI. Jahrhunderts in der Schweiz. Ölten 1954.
Poeschel, Erwin. Die Kunstdenkmäler des Kantons St.Gallen, Band III: Die Stadt St.Gallen,

2. Teil: Das Stift. Die Kunstdenkmäler der Schweiz, 45. Band.) Basel 1961.

Werd und Umgebung

Gebet für die Mütter, welche im Zustande der Schwangerschaft im Werd zur Fürbitte des hl. Otmar
ihre Zuflucht nehmen. (Ohne Ort und Jahr, nach 1800.)

Kurze und wahrhaftige Geschichte des Heiligen St.Otmarus, welcher im Jahre 759 auf der Insel
Werd bei Stein am Rhein gestorben und allda begraben worden. Für alle, welche dahin
wallfahrten, zum Druck befördert im Jahr 1825. Zu finden bei J. H. Bart, Buchbinder in Stein.

Burgener, Laurenz. Die Wallfahrtsorte der katholischen Schweiz. 1. Band, Nr. 62. Ingenbohl 1864
bzw. Zürich 1867.

Kuhn, Konrad. Thurgovia Sacra (I). 1. Lieferung. Frauenfeld 1869.
Netzhammer, Raymund, O. S. B. Die Insel Werd. Eine geschichtliche Skizze. Zug 1931. - Die Insel

Werd. Aus der Geschichte einer Pfahlbauerinsel. 2. Auflage. Zug 1934.

—. Eschenz. Geschichtliches aus Dorf und Pfarrei. Zug 1938.
Urner-Astholz, Hildegard, Otto Stiefel, Ernst Rippmann und Fritz Rippmann. Geschichte der Stadt

Stein am Rhein. Bern 1957.
Duft, Johannes. Der Bodensee in Sanktgaller Handschriften. Texte und Miniaturen aus der Stifts¬

bibliothek Sankt Gallen. Bibliotheca Sangallensis, 3. Band.) 2. Auflage. Zürich und
Lindau/Konstanz I960.

Knoepfli, Albert, und Hansrudolf Sennhauser. Zur Baugeschichte von St.Otmar auf Werd. In:
Corolla Heremitana (Festschrift Linus Birthler), Ölten 1964, S. 39-80.

Sonderstudien

Good, Rudolf. Geschichte der Reliquien der hl. Gallus und Othmar, Patronen des Bisthums St.

Gallen. Nebst beigefügten kurzen Lebensbeschreibungen und einigen Andachten. St.Gallen
1849. - Abgedruckt in «Der Pilger», 8. Jg., Einsiedeln 1849, S. 361-364, 369-372.

Mülinen, Egbert Friedrich von. Helvetia sacra, oder Reihenfolge der kirchlichen Obern und
Oberinnen in den ehemaligen und noch bestehenden innerhalb dem gegenwärtigen Umfange
der schweizerischen Eidgenossenschaft gelegenen Bisthümern, Collegiatstiften und Klöstern.
1. Theil. Bern 1858. (Seite 92 f.)

Usener, Hermann. Sammlung der Wunder des heiligen Gallus und Otmar. In: Alemannia,
Band 15, Bonn 1887, S. 93-96.

Waldburger, August. Register zu Dr. Arnold Nüscheler, Die Gotteshäuser der Schweiz. Beilage
zum Anzeiger für Schweizerische Geschichte.) Bern 1900.

74



Stiickelberg, Ernst Alfred. Geschichte der Reliquien in der Schweiz. 2 Bände. Schriften der
Schweizerischen Gesellschaft für Volkskunde, 1. und 5. Band.) Zürich 1902 und Basel 1908.

Lütolf, Konrad. Historisch-kritische Untersuchungen zum Proprium Basileense. S. Otmar. In:
Schweizerische Kirchen-Zeitung, Luzern 1908, S. 553 ff.

Hess, Ignaz, O. S. B. Die Responsorien des heiligen Otmar. In: Anzeiger für Schweizerische Ge¬

schichte, 49. Jg., Bern 1918, S. 162-168.
Steiger, Karl. Von der Pracht kirchlicher Feste zu einer Blütezeit des Klosters St.Gallen. In:

Schweizer Archiv für Volkskunde, Band 27, Basel 1926, S. 93-117.
Scheiwiller, Otmar, O. S. B. Der hl. Florin von Remüs. In: Zeitschrift für Schweizerische Kirchen¬

geschichte, Jg. 32, Stans 1938, S. 241-256; Jg. 33, ebd. 1939, S. 71-90, 155-167.

—. Der hl. Florin in kritischer Beleuchtung. In: Bündnerisches Monatsblatt, Chur 1940,
S. 161-174.

—. Chur oder Remüs, eine Ortsfrage im Leben des hl. Otmar. In: Bündner Monatsblatt, Chur
1941, S. 311-319.

Müller, Iso, O. S. B. Die Florinusvita des 12. Jh. In: 88. Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen
Gesellschaft Graubündens. Chur 1958.

Lötscher, Josef. Sankt Otmar und der Thurgau. In: Thurgauer Volkszeitung, Nr. 274, 291, 296.
Frauenfeld 1959.

Andachtsbücher und Gelegenheitsschriften

Leben vnd Wunderzeichen der Glorwürdigen Beichtiger Christi S. Othmari deß Abbts vnd
B. Notkeri deß Mönchs S. Benedicts Ordens in dem Würdigen Gottshauß S. Gallen auff
das Fest ihrer Erhebung vnd Translation den 15. Octobris diß 1628. Jahrs Konstanz
1628.

Lieb- und Danck-volle Andacht Zu denen IV. Heiligen St.Gallischen Lands-Patronen: daß ist,
Kurtze Tag-Zeiten und Litaneyen Von denen heiligen Gallus, Othmarus, Notkerus und Eusebius,

Als mächtige Vorbitter bey Gott, Und Schutzheiligen der Sanct Gallischen Landschafft.
St.Gallen 1772, 2. Auflage ebd. 1797.

Walser, Iso, O. S. B. Der Heilige Othmarus der beste Schutz- und Kirchen-Patron der Löblichen
Pfarrey Andwil in einer Ehr- und Sittenrede vorgestellet, nach fünfzig Jahren von Errichtung
der Pfarrey, den lö.ten Tag Wintermonats im Jahr 1781. St.Gallen 1782.

Egger, Augustin. Die hl. Gallus und Othmar. Betrachtungen und Andachten für katholische Chri¬

sten zum kirchlichen und häuslichen Gebrauche. Einsiedeln 1876.
Spiess, Emil. Der heilige Otmar. Betrachtungen und Andachten zum kirchlichen und häuslichen

Gebrauche. Einsiedeln ca. 1950.
Eugster, Josef. Jubiläumsschrift 50 Jahre Pfarrei St.Otmar [St.Gallen] 1908-1958. St.Gallen 1958.
[Mederlet, Eugen.] Andachten zum heiligen Otmar. Fribourg und Eschenz 1959.
Baumann, Konrad. Mess- und Andachtstexte zu Ehren des hl. Abtes Othmar von St.Gallen zu sei¬

nem 1200jährigen Todesjubiläum. Mindelheim 1959.
Hasler, Josephus. Der heilige Otmar, Abt des Klosters St.Gallen. Fastenmandat des Bischofs von

St.Gallen auf das Jahr 1959- Wil 1959.
Vor 1200 Jahren starb Sankt Otmar. Beilage zur «Ostschweiz», St.Gallen, 14. November 1959.
Zwölfhundert-Jahr-Feier 759-1959 des heiligen Otmar am 15. November 1959 in St.Gallen.

[Programmheft.] StGallen 1959.




	Sankt Otmar in Kult und Kunst. II. Teil, Die Kunst

