
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Band: 105 (1965)

Artikel: Sankt Otmar in Kult und Kunst. I. Teil, Der Kult

Autor: Duft, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946440

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


105. Neujahrsblatt
Herausgegeben vom Historischen Verein des Kantons St. Gallen

vsL/

Sankt Otmar
in Kult und Kunst

I. Teil: Der Kult

Von

Johannes Duft



105. Neujahrsblatt
Herausgegeben vom Historischen Verein des Kantons St. Gallen

a

Sankt Otmar
in Kult und Kunst

I. Teil: Der Kult

Von

Johannes Duft

f-tïrV ;
" ; •/ z

1965

Buchdruckerei Ostschweiz AG St.Gallen



Inhaltsverzeichnis

Einleitung St. Otmar als zweiter Gründer St. Gallens 7

I. Kapitel St. Otmars Begräbnis, Translationen und Reliquien 9

1. Das Begräbnis auf der Werd (759) 9
A. Der historische Bericht 9
B. Das erste St. Otmars-Grab 9

2. Die JJeberführung nach St. Gallen (769/770) 11

A. Der historische Bericht 11

B. Das zweite St. Otmars-Grab 11

3. Die Kanonisierung und Reliquien-Rekognition (864) 12

A. Der Geschichtsschreiber Iso 12

B. Die Heiligsprechung Otmars 12

4- Die Uebertragung in die St. Otmars-Kirche (867) 13

A. Der Bericht Isos 13

B. St. Otmars Grabkirche 14

3. Spätere Translationen (16.-19. Jahrhundert) 16

A. Flucht und Rückkehr nach dem Bildersturm 16

B. Translationen bei Neubauten 17

6. Reliquien-Schenkungen 18

A. Schenkungen anlässlich der Translationen 19
B. Reliquien in Altären 19
C. Die Zusammenstellung von E. A. Stückelberg 20
D. Das St. Otmars-Haupt in Prag 20

II. Kapitel St. Otmar in mittelalterlichen Liturgie-Büchern 23

1. Hagiographische Handschriften 23
A. Vita sancti Otmari 24
B. Relatio de miraculis sancti Otmari 24

2. Martyrologien 25

A. Handschriftliche Martyrologien 25

B. Gedruckte Martyrologien 26

3. Litaneien 27

A. In St. Gallen 27
B. Ausserhalb St. Gallens 27

4. Kaiendarien, Breviere, Missalien 28
A. In der Schweiz 28

3



B. In Deutschland und Oesterreich 29
C. In Ungarn 30
D. In Frankreich 31

E. Ein Ueberblick um 1500 32

III. Kapitel Die St. Otmars-Patrozinien 34

1. Gründe für St. Otmars-Patrozinien 34

2. Beschreibung der St. Otmars-Patrozinien 36

A. In der Schweiz 37

B. In Deutschland 39
C. In Oesterreich 42

D. In Italien und in Afrika 44

3. Liste der St. Otmars-Patrozinien 44
A. In der Schweiz 44
B. In Deutschland 45

C. In Oesterreich 46
D. In Italien und in Afrika 46

4. Ergebnis 46

IV. Kapitel St. Otmar in Volksglaube und Volksfrömmigkeit 48

1.Die Rache des Heiligen 48

A. Gegen den Mönch Lantpert 49
B. Gegen den Bischof Sidonius 49
C. Gegen die Grafen Warin und Ruthard 50
D. Gegen die Herren von Bodman 51

2. Die Hilfe des Heiligen 52

A. Für Arme und Kranke 52

B. Für Kinder und Mütter 54

C. Für Verfolgte und Verleumdete 55

D. Für das Vieh 56
E. Zusammenfassung 57



Abkürzungen

StiA SG Stiftsarchiv St.Gallen.

StiB SG Stiftsbibliothek St.Gallen.

FDA Freiburger Diözesan-Archiv. Freiburg i. Br. 1865 ff.

HBLS Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz. 7 Bde. und Supplement. Neuenburg
1921-1934.

Kdm Die Kunstdenkmäler der Schweiz. Basel 1927 ff.

LThK Lexikon für Theologie und Kirche. 10 Bde. 1. Auflage Freiburg i. Br. 1930-1938.
2. Auflage ebd. 1957 ff.

MGH Monumenta Germaniae Historica.

MVG Mitteilungen zur vaterländischen Geschichte. Hrsg. vom Historischen Verein des Kan¬
tons St.Gallen. St.Gallen 1862 ff.

ZSKG Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte. Stans 1907-1947. Freiburg 1948 ff.

Duft, Bodensee - Duft, Johannes. Der Bodensee in Sanktgaller Handschriften. Texte und Minia¬
turen aus der Stiftsbibliothek Sankt Gallen. Bibliotheca Sangallensis, 3. Bd.). 2. Auflage,

Zürich und Lindau/Konstanz I960.

Duft, St.Otmar - Duft, Johannes. Sankt Otmar. Die Quellen zu seinem Leben, lateinisch und
deutsch. Bibliotheca Sangallensis, 4. Bd.). Zürich und Lindau/Konstanz 1959.

Henggeier, Professbuch — Henggeier, Rudolf, O. S. B. Professbuch der fürstl. Benediktinerabtei der
heiligen Gallus und Otmar zu St.Gallen. Monasticon Benedictinum, 1. Bd.). Zug
1929.

MGH Script. II - Arx, Ildefons von (Hrsg.). Scriptores rerum Sangallensium [u. a. Vita s. Otmari],
In: Monumenta Germaniae Historica, Scriptorum torn. II, Hannover 1829, S. 1-183.

MVG XII - Meyer von Knonau, Gerold (Hrsg.). St.Gallische Geschichtsquellen, I: Vita et miracula
s. Galli, Vita et miracula s. Otmari. In: Mittheilungen zur Vaterländischen Geschichte,
hrsg. vom Historischen Verein in St.Gallen, Heft XII (bzw. N. F. 2. Heft), St.Gallen
1870.

Netzhammer, St.Otmar - Netzhammer, Raymund, O. S. B. Sankt Otmar, ein Heiliger der Heimat.
(SA. aus «Thurgauer Volkszeitung»). Frauenfeld 1944.

Poeschel, Kdm SG Stadt - Poeschel, Erwin. Die Kunstdenkmäler des Kantons St.Gallen. Bd. II:
Die Stadt St.Gallen, 1. Teil. Die Kunstdenkmäler der Schweiz, 37. Bd.). Basel 1957.

Poeschel, Kdm SG Stift - Poeschel, Erwin. Die Kunstdenkmäler des Kantons St.Gallen. Bd. III:
Die Stadt St.Gallen, 2. Teil: Das Stift. Die Kunstdenkmäler der Schweiz, 45. Bd.).
Basel 1961.

St.Gallus-Gedenkbuch — Sankt Gallus — Gedenkbuch. Zur Erinnerung an die Dreizehnhundert-Jahr-
Feier vom Tode des heiligen Gallus. Hrsg. vom Bischöflichen Ordinariat und vom
Katholischen Administrationsrat St.Gallen. Redigiert von Johannes Duft. St.Gallen 1952.

Vetter, St.Otmar - Vetter, Ferdinand. Sankt Otmar, der Gründer und Vorkämpfer des Klosters
Sankt Gallen. In: Jahrbuch für Schweizerische Geschichte, 43. Bd., Zürich 1918, S. 91
bis 193.

Wartmann, UB - Wartmann, Hermann (Hrsg.). Urkundenbuch der Abtei Sana Gallen. Theil I
(700-840), Zürich 1863. Theil II (840-920), ebd. 1866.

Das Literaturverzeichnis folgt am Schluss des zweiten Teiles.





EINLEITUNG

St.Otmar als zweiter Gründer St.Gallens

St. Gallen gedachte im Herbst des Jahres 1959 in stiller,

aber mehrfacher Weise des zwölfhundertsten Todestages

St. Otmars. Die Stadt widmete ihm am 16. Oktober

ihre traditionelle Gallus-Feier, das Bistum ehrte
ihn am 15. November in einem Festgottesdienst und
einer Jubiläumsfeier, der Katholische Konfessionsteil
des Kantons weihte gleichentags im Klosterhof einen

neuen Otmars-Brunnen ein, und das Historische
Museum zeigte vom 14. November bis zum 13. Dezember
eine Sonderausstellung «Sankt Otmar», zu deren

Eröffnung der Bürgerrat und der Katholische
Administrationsrat die gemeinsame Einladung erlassen hatten.

Diese Besinnung auf die früheste, geschichtlich
einwandfrei erfassbare Vergangenheit St.Gallens, wofür
der Stiftsbibliothekar die hagiographischen Quellen in
einer Neuedition1 bereitgelegt hatte, liess von neuem
erkennen, dass Otmar der zweite Gründer St.Gallens,
ja der eigentliche Gründer des Klosters genannt zu
werden verdient. Gallus, den die dreifache Vita sancti
Galli2 als irischen Wandermönch und Gefährten
St. Columbans schildert, hatte sich - anscheinend im
Jahre 612 - am Wasserfall der Steinach eine Einsiedlerzelle

erbaut, woraus eine kleine Ansiedelung von
Jüngern und Klausnern erwuchs. Sie hüteten das von
den Alemannen verehrte Gallus-Grab, das von den

Franken zweimal überfallen wurde und wohl wenig
gesichert war. Ein eigentliches Kloster entstand erst, als

im Jahre 719 der vermutlich aus der Waltrams-Hun-
tari (also aus dem Raum zwischen Romanshorn-Arbon
und St. Gallen) hervorgegangene, vielleicht um 689

geborene Alemanne Otmar die Leitung übernahm und
das lose Eremitentum durch geregeltes Zönobitentum
ersetzte. Die Einführung der reinen Benediktinerregel
erfolgte allerdings nicht vor 747; sie stand im Zug der

1 J. Duft, Sankt Otmar, Die Quellen zu seinem Leben,
lateinisch und deutsch Bibliotheca Sangallensis, 4. Bd.),
Zürich und Lindau/Konstanz 1959 (hier abgekürzt: DUFT,
St. Otmar). Dankbar erwähnt seien die früheren Editionen
durch Stiftsbibliothekar ILDEFONS VON ARX in MGH, Scrip-
torum torn. II, 1829, und GEROLD MEYER VON KNONAU in
Mittheilungen zur vaterländischen Geschichte, hrsg. v.
Historischen Verein in St.Gallen, Heft XII, 1870.

2 Beste Ausgabe durch BRUNO KRUSCH in MGH, Scriptorum
rerum Herovingicarum torn. IV, 1902, S. 229—337. Kurzer
Ueberblick von LAURENZ KlLGER in St.Gallus-Gedenkbuch,

Vereinheitlichung des Reiches durch die Herrscher
Karlmann und Pippin.

Die historisch zuverlässige Vita sancti Otmari3, ver-
fasst um 830 durch den St. Galler Diakon Gozbert und
überarbeitet zwischen 834 und 838 durch den

nachmaligen Reichenauer Abt Walahfrid Strabo, schildert
im ersten Kapitel, wie Otmar als Knabe nach Chur
gebracht wurde, um am Hof des rätischen Praeses Viktor
erzogen zu werden, wie er dort Priester wurde und an
einer Kirche des hl. Florin seine erste Anstellung fand,
wie er dann vom Arboner Tribun Waltram an die
Gallus-Zelle erbeten und dem Hausmeier Karl Martell
und später dessen Sohn Pippin präsentiert wurde, worauf

die eigentliche Klostergründung zu St.Gallen
erfolgen konnte:

«Der besagte Fürst vertraute den Ort dem ehrwürdigen

Manne an und hiess ihn dort das reguläre
Klosterleben einführen. Zurückgekehrt bewies Otmar

gleich von Anfang an den Eifer eines guten Vorstehers:

Er baute nach allen Seiten Wohnungen, die sich für
Mönche eigneten, und er gestaltete die Verfassung des

geheiligten Ortes auf das eifrigste für die Bedürfnisse
des Gottesdienstes um. Zudem bewegte er durch seine

Güte alle Gottesfürchtigen so sehr zum Drang nach

Frömmigkeit, dass er dank den Schenkungen etlicher
die Besitzungen seines Klosters sehr erweiterte und die

zahlreichen Brüder, die er innerhalb weniger Jahre

zum Dienst des gottgeweihten Lebens herangezogen

hatte, unter seiner Lehre und Fürsorge bestens leitete.»

Vom raschen Aufstieg der Neugründung zeugen bis

heute die im Professbuch4 eingetragenen 53 Mönche,
die in den Abts jähren Otmars (719-759) an der bisher

vereinsamten Stätte ihr Klostergelübde ablegten. Dazu

gesellen sich die im Stiftsarchiv zahlreich erhaltenen

S. 15-34. Quellen und Literatur bei J. Duft und P. Meyer,
Die irischen Miniaturen der Stiftsbibliothek St.Gallen, Ölten
1953, S. 17-24.

3 Ueber ihre Glaubwürdigkeit sowie über die Handschriften,
Editionen und Verdeutschungen J.DUFT, St.Otmar. Dort
sind auch die Belege und Literaturhinweise für diese kurze
Zusammenfassung des Otmars-Lebens einzusehen.

4 StiA SG: Cod. Class. I. Cist. C. 3. B. 56. Editionen durch
PAUL Piper in MGH, Libri confraternitatum, 1884, S. 111

bis 133, und PAUL M. Krieg, Das Profeßbuch der Abtei
St.Gallen, Augsburg 1931.

7



Traditionsurkünden5, wodurch dem «unter Abt
Otmars Leitung stehenden Kloster des hl. Gallus»
erstaunlich reiche und weite Güterschenkungen vermacht
wurden. Sie erregten allerdings die Habsucht der Grafen

Warin und Ruthard sowie das Misstrauen des durch
sie vertretenen fränkischen Staates, der die alemannischen

Freiheitsgelüste blutig unterdrückte. Gleichzeitig
beneidete auch Bischof Sidonius im staatlich errichteten,
sehr weiten, aber trotzdem wenig begüterten Bistum
Konstanz die grundherrschaftliche Stellung und
Selbständigkeit St. Gallens.

Mit der fortschreitenden Ausrottung des alemannischen

Eigenlebens musste schliesslich Abt Otmar, der
erfolgreiche Vorsteher eines wirtschaftlich unabhängigen,

volksverbundenen und zu wenig reichstreuen
Klosters, fallen. Ein offensichtlicher Schauprozess
verurteilte ihn unter verleumderischem Vorwand, warf ihn
in den Kerker der Königspfalz Bodman und
verbannte ihn schliesslich auf die »Werd», die kleine Insel
beim Ausfluss des Rheins aus dem Untersee, wo er am
16. November 759 einsam starb.

Sein Kloster kämpfte während Jahrzehnten - vorerst

erfolglos, schliesslich erfolgreich6 durch die 818

wiedererlangte Immunität unter Ludwig dem Frommen
und die 833 zurückerhaltene Freiheit der Abtswahl
unter Ludwig dem Deutschen - für seine Unabhängigkeit,

und auch Otmar persönlich erlebte nach dem
Tod die allmähliche Rechtfertigung: Ein Jahrzehnt
später holten die Mönche seinen auf der «Werd»
bestatteten Leichnam in ihr Kloster zurück; ein gutes
Jahrhundert später - 864 - unternahm der Konstanzer
Bischof Salomon I. die öffentliche Prüfung seiner

Heiligkeit und die feierliche Kanonisation, 867 wurden
die Reliquien in einer eigenen Kirche zu St. Gallen
beigesetzt, und noch an Weihnachten 911 leistete König

Konrad I. im Bewusstsein einer späten Sippenhaftung

persönlich Sühne an Otmars Altar7.
Damit ist aber die Brücke von der Verurteilung zur

Verehrung des Abtes Otmar geschlagen. Nach der

5 Nicht weniger als 24 sog. Privaturkunden von ca. 700 bis

759 sind herausgegeben von WARTMANN, UB I, S. 1-28.
Facsimilia bei ALBERT BRUCKNER und ROBERT MARICHAL,
Chartae Latinae antiquiores, Part I, Ölten & Lausanne 1954.

Vgl. ROLF SPRANDEL, Das Kloster St.Gallen in der Verfassung

des karolingischen Reiches Forschungen zur
oberrheinischen Landesgeschichte, Bd. VII), Freiburg i. Br. 1958.

6 Vgl. Wartmann, UB I, S. 226 f., 318 ff.; UB II, S. 50-54.
7 Ekkehart IV., Casus r. Galli, Kap. 16, 17, 21 (bei Duft,

St.Otmar, S. 58-61).
8 Einige Vorarbeiten finden sich im großen, jedoch eigenwilligen,

heute mehrfach überholten Aufsatz «Sankt Otmar, der
Gründer und Vorkämpfer des Klosters Sankt Gallen» von
FERDINAND Vetter, in Jahrbuch für Schweizerische
Geschichte, 43. Bd., 1918, bes. S. 150-193, sowie im volks-

Lebensgeschichte beginnen nun die Kultgeschichte
und die Kultgeographie, deren erstmalige Darstellung
hier in ausgewählten Kapiteln und Exempeln aus einem
Zeitraum von zwölf Jahrhunderten erfolgen soll8.

Allerdings muss gleich einleitend festgestellt werden,

dass St.Otmar diesbezüglich stets im Gefolge, ja

sogar im Schatten des hl. Gallus stand. Zwar wäre die

Einsiedelei des irischen Fremdlings höchst wahrscheinlich

zerfallen, hätte nicht der Einheimische ein
Jahrhundert später am gleichen Ort das Kloster - und
damit das existenzfähige «St.Gallen» - gegründet. Aber
dieses Kloster, das sogleich aufblühte, konnte zu
Lebzeiten Otmars nicht monasterium sancti Otmari
genannt werden, sondern zog seinen Namen sancti Galli9
aus dem verehrten Gallus-Grab.

Wo immer man damals und später einen Eigenbesitz
oder eine Eigenkirche markieren wollte - das geschah
besonders häufig im 9- Jahrhundert, als der Otmars-
Kult noch kaum gepflegt wurde -, musste man zum
Namen und Patron St. Gallus greifen. Die Urkunde,
die anscheinend zum ersten Mal den Ausdruck
monasterium sancti Galli atque Otmari verwendet10,
datiert erst von 883, also volle neunzehn Jahre nach

Otmars feierlicher Kanonisierung; sie stammt von
Kaiser Karl III., der damit eine bewusste Schenkung
an St.Otmar vornahm11, und sie blieb mit dieser

Formulierung für Jahrhunderte die einzige. Denn das von
Otmar im Jahre 719 gegründete Kloster hiess nicht
«Otmarszell» oder «Otmarsmünster»; der darum
gewachsene Ort hiess nicht «Otmarsheim» oder «Otmarsingen»;

sondern beide trugen den Namen «St.Gal¬

len», den sie später auch dem Kanton (1803) und dem
Bistum (1847) vererbten. Wenn auch dieses Bistum
und seine Kathedrale die heiligen Gall und Otmar als

gleichrangige Schutzherren - Patroni aeque principales

- feiern, blieb doch mindestens in der Formulierung
St. Otmar stets an zweiter Stelle. Dass Kult und Kunst
seinen Namen trotzdem weithin trugen, sei in den
folgenden Blättern aufgezeigt.

tümlichen Büchlein «Sankt Otmar» von RAYMUND NETZ-
HAMMER, Frauenfeld 1944, bes. S. 47-66.

9 Vgl. H. WARTMANN, Die urkundlichen Formen des Namens
«Gallus», in Anzeiger für schweizerische Geschichte und
Alterthumskunde, 9. Jg., 1863, S. 33 f.; H. Zimmer, Ueber directe
Handelsverbindungen Westgalliens mit Irland im Alterthum
und frühen Mittelalter, in Sitzungsberichte der preußischen
Akademie der Wissenschaften, Jg. 1909, S. 469-476; L. KlL-
GER in St. Gallus-Gedenkbuch, S. 16; J. DUFT und
P. Meyer, Die irischen Miniaturen, S. 20 f.

10 Wartmann, UB II, S. 239; vgl. ebd. S. 219 die Urkunde
von 878: monasterium confessoribus Christi ibidem requies-
centibus, sancto Gallo videlicet sive beato Otmaro.

11 Vgl. auch Wartmann, UB II, S. 222, sowie Ekkehart rv.,
Casus s. Galli, Kap. 16 (bei Duft, St.Otmar, S. 58 f.).

8



ERSTES KAPITEL

St.Otmars Begräbnis, Translationen und Reliquien

Die Geschichte der Otmars-Verehrung begann mit der

Bestattung und der schliesslichen Heimholung seines

Leichnams, also mit dem Kulte der Reliquien1. Die
St. Galler Mönche stellten sich damit in die altchristliche

Tradition, der kein geringerer als der Kirchenlehrer

Augustinus um 424/425 Ausdruck verliehen
hatte2:

«Die Besorgung des Begräbnisses, die Beschaffenheit
des Grabes und das Gepränge der Bestattung sind zwar
eher Trost für die Lebenden als Hilfe für die Toten...
Trotzdem sind die Leiber der Verstorbenen nicht zu
verachten und zu vernachlässigen, besonders jene der

Gerechten und Gläubigen, deren sich der Geist als

Organe und Gefässe zu allen guten Werken in heiliger
Weise bedient hat. Denn wenn des Vaters Kleid und

Ring den Nachfahren um so teurer ist, je grösser ihre
Liebe zu den Eltern ist, so sind die Körper selber, deren

wir uns viel vertrauter und unmittelbarer bedienen als

der Gewänder, keineswegs zu verachten. Denn sie

gehören nicht wie äusserliche Dinge zum Schmuck oder

zum Behelf, sondern zur eigentlichen Natur des

Menschen. Deshalb wurde schon bei den Alten die Bestattung

der Gerechten fromm und feierlich vollzogen,
und sie selber beauftragten bei Lebzeiten ihre Söhne

mit dem Begräbnis oder der Uebertragung ihrer Leiber

...»

1. Das Begräbnis auf der Werd (759)

A. Der historische Bericht

Die um 830 verfasste, zuverlässige Vita sancti OtmarP
erzählt im 6. Kapitel unter dem Titel «Wie er hinter
den festen Riegeln der Gefangenschaft sein Leben en-

1 Eine erstmalige, jedoch kurze und ungenaue Uebersicht
versuchte Domcustos Rudolf Good im Andachtsbüchlein
«Geschichte der Reliquien der hl. Gallus und Othmar», St.Gal¬
len 1849. Es fand damals gute Aufnahme und wurde
abgedruckt in der in Einsiedeln erschienenen Zeitschrift «Der
Pilger». Vgl. auch Netzhammer, St.Otmar, S. 52-55.

2 De cura pro mortuis gerenda, ad Paulinum liber unus. Hrsg.
von MlGNE, Patrologia Latina, Bd. XL/6, Paris 1841, Sp.

591-610. Liturgisch noch heute verwendet im Breviarium

dete» mit schlichten Worten, unbekümmert um die

seelischen Vorgänge des ungerecht Verurteilten und
Verbannten:

«Bald darauf erwirkte ein gewisser Gozbert, ein
einflussreicher Mann, von den ungerechten Grafen [Warin
und Ruthard], dass ihm der Gottesmann [Otmar]
anvertraut wurde, und er brachte ihn auf einer Insel des

Rheinstromes, namens Stein [Werd], neben seinem

Landgut in Gewahrsam. Dort widmete sich der heilige
Vater ausschliesslich geistlicher Uebung, nämlich dem

Beten und dem Fasten, und er diente dem Herrn um so

ungehinderter, als er von menschlichem Umgang und
irdischen Sorgen befreit war. Mit solchen und
ähnlichen Werken bewährter Frömmigkeit beschäftigt,

ging er nach kurzer Zeit [also noch im Jahr seiner

Verurteilung] am 16. November [759] aus der Enge
weltlicher Verwirrung in die Weite himmlischer Freude

ein. Sein Leichnam wurde auf jener Insel bestattet und

verblieb dort während langer Zeit ohne Verwesung.»
Der zweite Teil der von den gleichen Verfassern Gozbert

und Walahfrid Strabo stammenden Gallus-Vita4

- de miraculis - berichtet dasselbe etwas realistischer:
«Sie warfen ihn auf einer Insel des Rheinflusses bei der

Ortschaft, die Stein heisst, in Gefangenschaft. Nachdem

er dort eine Zeitlang unter äusserster Strenge
geweilt hatte, ging er aus dem Kerker dieses Lebens in
die himmlische Freude ein; erfüllt waren nicht weniger
als vierzig Jahre seiner Regierung, in welcher er die

Stellung und das Ansehen jenes heiligen Ortes [St. Gallen]

rühmlich erweitert und gemehrt hatte.»

B. Das erste St. Otmars-Grab

Die kleine Insel namens Werd5 ist ein historisches
Gelände besonderer Art. Ausgrabungen der Dreissiger

Romanum an Allerseelen als Lesungen der 2. Nokturn. Unser

Zitat ist dem 2. und 3. Kapitel entnommen.
3 Duft, St.Otmar, S. 34 f., 75 f.
4 Ebd. S. 14 f., 44-47.
5 Vgl. beispielsweise R. NETZHAMMER, Die Insel Werd, 2.

Aufl., Zug 1934; DERS., Eschenz, Geschichtliches aus Dorf
und Pfarrei, ebd. 1938; H. Urner-Astholz, O. Stiefel,
E. und F. RIPPMANN, Geschichte der Stadt Stein am Rhein,
Bern 1957.

9



Jahre wiesen eine Besiedelung in der Stein- und Bronzezeit

nach; eine im zweiten nachchristlichen Jahrhundert

von den Römern erbaute Jochbrücke war in
Resten noch im 18. Jahrhundert sichtbar; von den
fränkischen Besitzverhältnissen zur Zeit Otmars durch die
in der Vita Otmari genannten Warin, Ruthard und
Gozbert, aber auch von der durch Kaiser Otto d. Gr.

Grablegung St.Otmars aut Werd
Federzeichnung von 1451

in Codex 602 der Stiftsbibliothek

958 erfolgten Uebergabe an das Kloster Einsiedeln

zeugen bis heute Urkunden. Eine neuestens durchgeführte,

gründliche Untersuchung durch Albert Knoepfli
und Hansrudolf Sennhauser6 erbrachte schliesslich auf
Grund urkundlicher und archäologischer Belege die

sozusagen lückenlose Baugeschichte des dortigen
St. Otmars-Heiligtums vom 8. bis zum 20. Jahrhundert.

Darnach dürfte feststehen, dass Gozbert seinen

Gefangenen in einem bereits vorhanden gewesenen festen

Gemäuer, dessen Fundament anlässlich der Grabung
von 1962 unter dem Schiff der heutigen Werd-Kapelle
identifiziert werden konnte, verwahrt hatte. Die

Bestattung war aber ausserhalb dieses «Gozbert-Hauses»

erfolgt, und zwar im Osten, also in der Hochwasserzone

des Rheines, weshalb die Fussspitze des Leichnams

vom Wasser bespült und verfärbt wurde, wie das 7.

Kapitel der Vita Otmari erzählt. Ueber diesem Grab

scheint, wohl nach der gleich zu schildernden Enthebung

des Leichnams, eine schützende und die Erinnerung

erhaltende Holzkonstruktion errichtet worden zu
sein. Sie wurde durch ein ummauertes Kenotaph abgelöst,

als - wahrscheinlich im späteren 9- Jahrhundert,
d. h. nach Otmars Kanonisierung (864) - die erste

Kapelle erbaut wurde, deren Altarhaus nun das ehemalige
Grab umschloss.

Dieser Zeit, mindestens dem 9- bis 11. Jahrhundert,
entstammen Grundriss und Mauerkerne des heutigen
Werd-Heiligtums, wiewohl es noch manche weiteren

Bauperioden7 erlebte: im 12./13. Jahrhundert, im
ersten Viertel des 14. Jahrhunderts, sodann vor einer
1496 erfolgten Neuweihe, schliesslich vor der durch
die Reformation notwendig gewordenen Rekonziliation

von 1581, vermutlich wieder um 1700. Kenotaph und
Altaraufbau wurden 1763 neu gestaltet; 1899 erfolgte
eine unglückliche neugotische Ausstattung des Raumes,
und 1961 begann die kunsthistorische Restaurierung,
die im wesentlichen ihren Abschluss gefunden hatte, als

Bischof Josephus Hasler von St. Gallen am 25. August
1963 den neuen Altar weihte.

Während Jahrhunderten war das leere St.Otmars-
Grab auf dem «Werdli» eine Stätte der Wallfahrt und
der Zuflucht in Krankheiten gewesen; darüber soll unser

4. Kapitel berichten. Beigefügt sei hier nur, dass

der Otmars-Kult neue Belebung erfuhr, als 1954
Franziskaner8 auf der noch heute dem Benediktinerstift
Einsiedeln gehörenden Insel eine Hilfspriesterstation
errichteten, 1959 einen neuen Steg nach Untereschenz
hinüber bauten und 1961 die Restaurierung der

ehrwürdigen, in ihren ältesten Teilen also noch in die spät-
karolingische Zeit zurückreichenden Kapelle9 begannen.

6 Zur Baugeschichte von Sankt Otmar auf Werd, in Corolla
Heremitana, Ölten 1964, S. 39-80; dort finden sich auch in
vollständiger Weise die Quellenbelege und Literaturangaben.

7 Sie sind von A. KNOEPFLI und H. R. SENNHAUSER a. a. O.
erstmals ausführlich und bestens belegt geschildert worden.

8 Superior P. Eugen MEDERLET gab beispielsweise zur 1200-

Jahr-Feier auf Grund der neuedierten Otmars-Vita ein
ansprechendes Heft «Andachten zum heiligen Otmar» (Frei¬

burg und Eschenz 1959) heraus. Frühere Gebetbücher finden
sich in unserem Literaturverzeichnis aufgeführt.

0 Finanziell beteiligten sich die Eidgenossenschaft, der Kanton
Thurgau sowie das Bistum St.Gallen und der Katholische
Konfessionsteil dieses Kantons; das am St.Otmar-Jubiläums-
Sonntag (15. November 1959) in den katholischen Kirchen
der Diözese St.Gallen aufgenommene Opfer war ausdrücklich

hiefür bestimmt worden.

10



2. Die Überführung nach St.Gallen
(769/770)

A. Der historische Bericht

Die St. Galler Mönche hatten ihren in der Verbannung
gestorbenen und bestatteten Abt nicht vergessen. Für
seine Heimholung mussten sie aber einen politisch
günstigen Zeitpunkt abwarten10. Dieser scheint sich
durch den Tod des Königs Pippin (768) ergeben zu
haben, so dass sie im Spätjähr 769 oder im Winter
769/770 die Ueberführung nach St.Gallen wagen
durften. Zwar geschah sie noch mit einer gewissen
Heimlichkeit, in der Verschwiegenheit der Nacht; aber

wenn von dieser Translation wunderbare Vorgänge
berichtet werden, die in das unauslöschliche Gedächtnis

der Nachfahren eingingen und einen eigentlichen
Otmars-Kult begründeten, muss die Heimbringung
doch als ein Ausdruck des wiedererstandenen Selbst-
bewusstseins und als eine bewusste Rehabilitierung
Otmars und seines Klosters gewertet werden.

Die Vita sancti Otmari11 erzählt im 7. Kapitel
(«Wie nach langer Zeit sein Leib ohne Verwesung
aufgefunden wurde») in der erbaulichen Sprache der

Hagiographie, welche die Politik zu verschweigen
trachtete:

«Nachdem seit seinem Hinschied zehn Jahre
verflossen waren, wurden seine Brüder vom Herrn durch
eine Erscheinung ermahnt, sie sollten den Leib des teuren

Vaters in das Kloster [St.Gallen] zurückführen.
Als dieser Ratschluss des göttlichen Willens offenbar

war, gingen elf jener Klosterbrüder nachts zum Ort
[Werd] hinunter, in welchem die Ueberreste des

heiligen Mannes lagen, öffneten das Grab und fanden
seinen Leichnam von jeder Verwesung unversehrt, mit
der einen Ausnahme, dass der äusserste Teil des einen
Fusses, den das Wasser bespülte, einzig wegen veränderter

Farbe wie verwesend erschien. In diesem wahrhaft

passenden Wunder12 leuchteten die ersten Anzeichen

seiner Heiligkeit auf, und zwar in dem Sinne,
dass sein Leib so unversehrt von Verderbnis angetroffen
wurde, wie er selber frei gewesen war vom Vergehen,
unter dessen Anschuldigung er eine Zeitlang besiegt

to Vgl. R. Sprandel, Das Kloster St.Gallen in der Verfassung
des karolingischen Reiches, S. 36 f.

" Vgl. Duft, St.Otmar, S. 34-37, 78 ff.
12 Die Unversehrtheit des Leibes galt dem Hagiographen als

eine von Gott selber vorgenommene Rehabilitierung Otmars,
der fälschlicherweise eines fleischlichen Vergehens
(Ehebruchs) angeklagt worden war. Daß die durch das Wasser
bespülte Fußspitze nicht verschwiegen wird, spricht für die

erschien. Nachdem sich daher die frommen Brüder ein-
lässlicher über diese ungewöhnliche Sachlage
unterrichtet hatten, erhoben sie ehrfürchtig den Leichnam,
brachten ihn auf ein Schiff, entzündeten Kerzen und
stellten die eine zu seinen Häupten, die andere zu
seinen Füssen.»

Die beiden folgenden Kapitel schildern ausführlich
die Schiffahrt auf dem in dieser Jahreszeit begreiflicherweise

stürmischen See - es ist wohl der früheste Bericht
über einen Sturm auf dem Bodensee13 - und erzählen
von erstaunlichen Vorgängen: Die tosenden Wellen
konnten den Lauf des Schiffes nicht hemmen, der
prasselnde Regen vermochte die Ruderer nicht zu benetzen,

die brausenden Winde bliesen die Kerzen nicht
aus, und der stärkende Wein im Fläschchen schien
nicht leer zu werden. St. Otmar erhielt deshalb in
späteren Jahrhunderten als sein ikonographisches
Erkennungszeichen das Weinfässchen, worüber im 2. Teil
(«Die Kunst») ausführlicher zu handeln sein wird.

Die Vita schliesst sodann ihren Bericht: «Als sie den
Hafen des ersehnten Gestades [wohl Arbon-Steinach]
erreicht hatten, erzählten sie den Brüdern, die ihnen
mit Gotteslob entgegenkamen, die Geschehnisse der
Reihe nach. In gemeinsamer Freudenfeier übertrugen
sie den mit grosser Ehre entgegengenommenen Leib
des heiligen Mannes in das Kloster und legten ihn in
einem Sarkophag zwischen den Altar des heiligen
Johannes Baptista und die Wand. Dort würdigte sich der
Herr schon bald darauf, durch dessen wirksame
Verdienste Wunder zu offenbaren, welche der Erinnerung
würdig sind.»

B. Das zweite St. Otmars-Grah

Abt Otmar hatte also ein Jahrzehnt nach seinem Tod
seine zweite Grablege in der von ihm selbst erbauten,
festgemauerten Kirche zu St.Gallen gefunden. Die
Fortsetzung der Vita sancti Otmari14, die in ihrem 10.
bis 17. Kapitel von den soeben angekündigten wunderbaren

Ereignissen an diesem Grabe erzählt, macht
wahrscheinlich, dass der genannte St. Johannes-Altar
am Ende des einen - vielleicht des rechten -
Seitenschiffes stand, wo sich der Eingang zur Krypta mit dem
Gallus-Grab befand. Sogar die area sancti Otmari, die

dicht an der Wand stand, wird im 16. Kapitel beschrie-

Wahrhaftigkeit des Befundes und ist ein Hinweis auf die
Lage des Grabes außerhalb des festen Gozbert-Hauses.

13 Vgl. DUFT, Bodensee, S. 28-32, 81 f.
14 Hiefür sind die Ausgaben von I. VON ÄRX in MGH Script.

II und von G.MEYER VON KNONAU in MVG XII einzusehen;

vgl. unser Literaturverzeichnis am Schluß des II.
Teiles.

11



ben; E. Poeschel15 überträgt diesen Bericht in die
moderne Fachsprache: «Ihre vier Wandungen waren aus

nicht besonders grossen Steinen gemauert, der Deckel
aber bestand aus quergelegten, drei bis vier Finger breiten,

durch Kalk verbundene Tafeln, deren Material
nicht genannt wird. In diesem Schrein lag der Körper
Otmars, ein wenig über dem Boden erhöht, auf einem
Brett.»

Otmars Leib ruhte in diesem Hochgrab, bis Abt
Gozbert anno 830 die Kirche im Hinblick auf den
Neubau niederreissen liess16. Da man, wie wiederum
die Vita im gleichen 16. Kapitel erzählt, der Meinung
war, der Leib liege unter der Erde und der Aufbau
diene nur zur Kennzeichnung der ehrwürdigen Stätte,
riss man die Wände mit Mauerbrechern rücksichtslos

ein, wobei jedoch die area wunderbarerweise verschont
blieb. Ein niederfallender Steinklotz brach sie schliesslich

teilweise auf, beschädigte aber die Reliquien nicht.
Mit grosser Ehrfurcht wurden sie erhoben, in die auf
dem Friedhof stehende St. Peters-Kapelle17 übertragen

und dort hinter dem Altar vorübergehend beigesetzt.

3. Die Kanonisierung
und Reliquien-Rekognition (864)

A. Der Geschichtsschreiber Iso

Das grossartige Münster, das Abt Gozbert in den Jahren

830-835 erbauen liess, sah für Otmar anscheinend

keine Grabstätte vor. Der aus jener Zeit datierende

karolingische Klosterplan18, der dem Neubau in
gewissem Mass als Ideengrundlage diente, kennt wohl
ein altare s. Mariae et s. Galli, jedoch unter allen sei-

15 Kdm SG Stift, S. 8 f. Dankbar ist auch hinzuweisen auf
den durch POESCHELS Werk nun in vielem überholten,
jedoch in seiner reichen Quellengrundlage nicht zu übersehenden

Band «Die Baudenkmäler der Stadt St.Gallen», bearbeitet

von A. Hardegger, S. Schlatter und T. Schiess, St.Gal¬

len 1922; die weiteren einschlägigen Vorarbeiten HARDEG-

GERS sind bei POESCHEL zitiert.
16 Poeschel, Kdm SG Stift, S. 7.
17 Ebd. S. 6 f. und 76; diese Kapelle besteht seit 1666 nicht

mehr.
18 StiB SG, Ms. 1092. Im Facsimile 1952 hrsg. durch den

Historischen Verein des Kts. St.Gallen. Vgl. HANS

REINHARDT, Der St.Galler Klosterplan 92. Neujahrsblatt,
hrsg. v. Histor. Verein), St.Gallen 1952.

19 Hierüber P. ISO Müller O. S. B., Die Altar-Tituli des

Klosterplanes, in Studien zum St.Galler Klosterplan, hrsg. v.

J.Duft MVG Bd. 42, St.Gallen 1962), S. 129-176,
bes. S. 169-

nen 21 Altären19 keinen Otmars-Altar. Das ist
allerdings nicht verwunderlich, da eine eigentliche
Kanonisierung noch nicht stattgefunden hatte. Jedenfalls
verblieb Otmars Leib in der St. Peters-Kapelle, wo sich

zwar - wie Iso aus jener Zeit überliefert - die Mönche
öfters zum privaten Gebet einfanden, das Volk jedoch
keinen Zutritt hatte.

Wie nun Otmar, der eigentliche Gründer des Klosters

St.Gallen, schliesslich der ihm drohenden

Vergessenheit entrissen und zur Ehre der Altäre erhoben

wurde, schildert Iso20, einer der führenden Lehrer

jenes 9- Jahrhunderts, das in der st. gallischen Klosterkultur

mit Recht als das goldene gilt. Dieser
schreibgewandte Mann verfasste als Fortsetzung der Vita
saneti Otmari einen zweiteiligen, 19 Kapital
umfassenden Bericht (Relatio de miraculis)21. Die Anregung
hatten ihm jene beiden Höhepunkte der Otmars-Verehrung

geboten, deren Augenzeuge und Teilnehmer er
selber gewesen war: die Kanonisierung und Reliquien-
Rekognition des Jahres 864 sowie die Translation der

Reliquien in die eigene St. Otmars-Kirche im Jahre
867.

Trotz zeitbedingter Wunderfreudigkeit ist Isos flüssig

geschriebener Bericht, den er mit einem kritischen

chronologischen Kapitel bereicherte, ein Zeugnis
wahrheitsliebender Hagiographie geblieben. Die unmittelbare

Schilderung einer Heiligsprechung und einer

Kirchweihe im 9- Jahrhundert machen ihn über St. Gallen

hinaus zu einer liturgiegeschichtlichen und
kirchenrechtlichen Quelle.

B. Die Heiligsprechung Otmars

Dem Berichte Isos sei in gekürzter Uebersetzung22

entnommen, was er im 2. bis 4. Kapitel über die Ereignisse

des Jahres 864 zu erzählen weiss:

20 Notker Balbulus nennt im Prooemium seines Sequenzenbuches
Iso dankbar seinen Lehrer (vgl. WOLFRAM VON DEN
STEINEN, Notker der Dichter und seine geistige Welt, 2 Bde.,
Bern 1948). Ekkehart IV. schildert Iso in den Casus s. Galli
höchst anschaulich (deutsche Ausgabe durch HANNO HELB-
LING in Geschichtschreiber der deutschen Vorzeit, Bd. 102,
Köln 1958). Iso ist auch in den st. gallischen Urkunden
mehrfach nachweisbar (vgl. Wartmann, UB II, Register S.

449). Die Annales Sangallenses maiores (hrsg. in MVG
XIX, S. 275) verzeichnen seinen Tod am 14. Mai 871.

21 Vgl. Duft, St.Otmar, S. 15 ff., 83 f. - Ueber Iso verfaßte
P. OTMAR ScheIWILLER O. S. B. einen grundlegenden
wissenschaftlichen Aufsatz, der in der «Ostschweiz» 78. Jg., Nr.
222-225 (15.-17. Mai 1951), erschien. Für Scheiwillers
wertvolle Beiträge über St.Otmar sei auf unser Literaturverzeichnis

verwiesen.
22 Lateinischer Wortlaut in MGH Script. II S. 48 f. und in

MVG XII S. 116-121. Vgl. Vetter, St.Otmar, S. 138-142,
und Netzhammer, St.Otmar, S. 41-45.

12



«Der Mann Gottes Otmar ruhte während 34 Jahren

und 194 Tagen [830-864] hinter dem Altar des

hl. Petrus. Als aber der allmächtige Gott diese durch
menschliche Nachlässigkeit lange im Dunkel gehaltene

Leuchte auf den Scheffel zu stellen verordnet
hatte, begannen die Klosterbrüder immer häufiger, ihn
in ihren Gesprächen zu erwähnen und auf göttliche
Veranlassung hin zu wünschen, dass sein Leib wiederum

in die [schon um 835 eingeweihte] St. Gallus-
Kirche zurückgebracht werde. Um aber nicht
eigenmächtig vorzugehen, übergaben sie das von unseren
Vorfahren geschriebene Büchlein über sein Leben [die
Vita sancti Otmari Gozberts und Walahfrids] dem
ehrwürdigen Bischof Salomon23 zur Lektüre und erklärten

sich mit allen seinen Anordnungen einverstanden.
Dieser aber nahm davon demütig Kenntnis und dankte
Gott, dass er diesen mutigen Kämpfer der Gerechtigkeit

durch so offensichtliche Wunderzeichen bestätigt
habe. Obwohl auch der letzte Zweifel über seine

Heiligkeit beseitigt war, wollte er doch nichts eigenmächtig

definieren, sondern kündigte feierlich die jährliche
Synode an und hiess die Priester, Diakone und
Ordenskleriker in die Stadt Konstanz zusammenkommen.
Ihnen allen schilderte nun der ehrwürdige Bischof die

Heiligkeit seines Lebens, die schon vielen Anwesenden

einigermassen bekannt war. Als dann die Menge in
das Lob des Gottesmannes einstimmte, mahnte der
Bischof den anwesenden Abt der Reichenau und den

gesamten Klerus, sie möchten durch ein dreitägiges
Fasten den Urheber alles Guten bitten, seinen Willen
zu offenbaren, womit die Synode gerne einverstanden

war.»
Weiterhin erzählt Iso, wie der Bischof mit den

Seinigen zu Abt Grimait24 nach St. Gallen kam, dort trotz
der Scheu mancher am 25. Oktober 864 den Leib
Otmars aus der St. Peters-Kapelle entheben und in die

neue grosse St. Gallus-Kirche übertragen liess:

«Der Bischof nahm den Dekan Hartmut und die

übrigen Brüder mit sich und befahl, den auf dem Grabe

liegenden Stein zu beseitigen und den Sarkophag zu
öffnen. Als er nun die heiligen Gebeine sah, ermahnte

er die Mönche, die Litanei zu singen und im Gebet zu
verharren. Darauf küsste er demütig die ehrwürdigen
Reliquien, entnahm sie mit aller Ehrfurcht dem Grabe
und legte sie auf eine vorbereitete Tragbahre. Unter

23 Es war Salomon I., 839—871 Bischof zu Konstanz.
24 Ueber diese nicht nur für die st. gallische sondern auch für

die Reichsgeschichte hochbedeutsame Persönlichkeit (Abt
von Weißenburg, 841-872 Abt von St.Gallen, Erzkanzler
und Erzkapellan Ludwigs des Deutschen) vgl. neuestens
JOSEF Fleckenstein, Die Hofkapelle der deutschen
Könige, 1. Teil Schriften der Monumenta Germaniae hi-

dem Haupt und neben der Brust des Gottesmannes
fand er einige runde Brotstücke, die volkstümlich Oblaten

[Opfergaben] genannt werden, so unverdorben und
unverfärbt, als wären sie erst vor einer Woche gebak-
ken worden; dabei wissen wir sicher, dass kein Sterblicher

das Grab während 35 Jahren geöffnet hat.»
Dieser Rekognition der Reliquien folgte am

gleichen Tag die Translation und die Kanonisation: «Nach
einem einstündigen Unterbruch befahl der fromme
Bischof, durch Abt Grimait ehrerbietig gebeten, den

heiligen Mann aus der Kapelle zu tragen. Die ganze
Schar der Mönche, in Alben gekleidet und das Gotteslob

singend, folgte freudig dem Leib. So wurde er durch
zahlreiches Volk, welches die Translation herbeigelockt
hatte, ehrenvoll in die Kirche des hl. Gallus übergeführt

und auf der rechten Seite seines Altares
niedergestellt. Der Bischof erkannte, dass die Volksmenge
etwas über Otmars Heiligkeit zu hören wünschte. Da
er aber wegen Erkältung und Heiserkeit nicht selber

zu ihr zu sprechen vermochte, hiess er einen Erzpriester
den Ambo besteigen und an seiner Stelle die Predigt an
das Volk halten, und zwar so, dass der Priester
aussprach, was der Bischof ihm einflüsterte. Nachdem so

einiges über das beispielhafte Leben und die Tugenden
Otmars erklärt worden war, wurde die feierliche Messe

gehalten und das Volk in Freuden entlassen. Anderntags

versammelte der Bischof die Brüder und befahl,
überzeugt von den Verdiensten des heiligen Mannes,
neben anderen sakralen Anordnungen, dass sie den
kommenden Tag mit Vigil und Messe begehen und in
Zukunft als klösterlichen Festtag zu Ehren des seligen
Otmar feiern sollten.» Damit war die öffentliche
Kanonisierung, die nun auch einen liturgischen Kult gestattete,

abgeschlossen.

4. Die Übertragung
in die St.Otmars-Kirche (867)

A. Der Bericht Isos

Im 15. Kapitel seiner Relatio de miraculis25 erzählt der

Augenzeuge Iso das weitere glorreiche Geschehen um
die Otmars-Reliquien, die seit der Translation von 864

storica, 16/1), Stuttgart 1959, Register S. 244. Abt Grimait,
gestorben am 13. Juni 872, wurde sinnigerweise in der von
ihm erbauten St.Otmars-Kirche beigesetzt; vgl. HENGGE-

LER, Profeßbuch, S. 83.
25 Lateinischer Wortlaut in MGH Script. II S. 53 und in

MVG XII S. 132-137. Vgl. Vetter, St.Otmar, S. 144 ff.,
und Netzhammer, St.Otmar, S. 45 ff.

13



unbestattet neben dem Hochaltar der Klosterkirche
geruht hatten:

«Nachdem seit der erwähnten Uebertragung
beinahe drei Jahre verflossen waren und die Basilika des

seligen Otmar geziemend erbaut war, bat unser Abt
Grimait, Erzkanzler des Königs Ludwig, den
vorgenannten Konstanzer Bischof [Salomon I.], zur
feierlichen Kirchweihe wiederum nach St. Gallen zu kommen.

Als das benachbarte Volk erfuhr, dass der Leib
aus der St. Gallus-Basilika in sein eigenes Heiligtum
übertragen werden sollte, begann es scharenweise
herbeizuströmen. Der Bischof aber weihte am festgesetzten

Tag die Kirche feierlich unter Otmars Namen,
begab sich darauf zu den Gliedern des heiligen Leibes,

legte davon einige Partikel als später zu verschenkende

Reliquien gesondert zurück, hüllte die übrigen
eigenhändig ein und verschloss sie ehrfürchtig in einem

neuen Sarkophag. Auch jene vorhin erwähnten Oblaten,

die in seinem Grab entdeckt worden und noch
immer völlig unversehrt waren, legte er teils eingehüllt
auf seine Brust und liess sie teils als bleibenden Erweis
seiner Heiligkeit in ein Gefäss verschliessen. Nachdem
wir alle feierlich in den sakralen Gewändern
bereitstanden, ermahnte der Bischof die assistierenden Priester,

den Gottesmann zu erheben und ins Freie zu

tragen. Wie er nun sogleich mit Kreuzen, Kerzen und

Weihrauchfässern aus der Kirche gebracht wurde,
erhielt ein aus dem Aargau gekommener Stummer durch

Otmars Verdienste, wie wir glauben, die Sprache.»

Die Prozession, die beim Volk und bei den Priestern

eine solche innere Erschütterung bewirkte, dass ein

Stummer im allgemeinen Jubel seine Sprache wieder

fand, führte vorerst zum Brühl hinunter und dann in
die neuerbaute und neugeweihte St. Otmars-Kirche
hinauf:

«Wir alle folgten dem Leib des geliebten Vaters mit
Verehrung und unter Lobgesängen, begleitet von einer

zahlreichen Menge. Auf der gegen Osten hin gelege-/

nen Wiese knieten wir zum Gebete nieder, erhoben

uns einzeln, näherten uns den verehrungswürdigen

Reliquien und küssten in demütiger Andacht die
Bahrdecken. Hierauf schritten wir in grösster Ehrfurcht

zum Kloster zurück, brachten die heiligen Reliquien
in die [St. Otmars-] Basilika und statteten Gott, der uns

eine solche Freude zu bereiten sich gewürdigt hatte,
Lob und Dank ab. Wie sehr alle vor Freude weinten
und schluchzten, vermögen wir nicht zu schildern, da

wir selbst wegen häufigen Tränenströmen kaum das

Gotteslob verrichten konnten. Insbesondere unser

ehrwürdige Vater Grimait war von der Freude der
Frohlockenden so bewegt, dass er den Tränen nicht zu wehren

vermochte; er dankte Gott, dass er zu seiner Zeit
und an dem ihm anvertrauten Ort solchen Ruhm und

solche Gnade zu schauen gewürdigt worden war. An
dieser Freudenfeier waren auch der Abt der Reichenau

mit einigen Brüdern sowie Klosterbrüder von Kempten
anwesend. Inzwischen setzte der Bischof die geheiligten

Reliquien des frommen Vaters in einer steinernen

Truhe unter dem Altare bei, zelebrierte feierlich die

Messe, segnete das Volk und entliess es. Das alles
geschah im Jahre des Herrn 867, unter König Ludwig
[dem Deutschen], am 24. September, einem Mittwoch.»

Tags darauf fand schon die erste Reliquien-Schenkung

statt: «Auf dass die Verehrung des seligen Mannes

verbreitet werde, nahm der Bischof von den hiefür
beiseite gelegten Reliquien etwas für sich selber und

übergab einige andere Partikel dem Abt der Reichenau,
den Brüdern von Kempten und den übrigen Religiösen
und verehrungswürdigen Männern, wobei er sie in
unserer Anwesenheit sorgsam ermahnte, sie stets

ehrfürchtig und würdig zu bewahren.»

B. St. Otmars Grabkirche

Auf die von Iso geschilderte Weise hatte der zweite
Gründer und Kirchenbauer St. Gallens, Abt Otmar,
108 Jahre nach seinem Tod endlich die Grablege in
einer eigenen Kirche zu St. Gallen erhalten. Ueber ihre

Lage besteht kein Zweifel. Sie stand als etwas niedrigerer,

kapellenartiger Anbau am westlichen Ende der

Gozbert'schen Klosterkirche von 830/35, mit der sie

aber nur indirekt verbunden war. Denn zwischen diese

Kirchen fügte sich ein mit den beiden zwar baulich
zusammenhängendes, im Innern jedoch selbständiges
Gebäude26: das sog. Helmhaus, das nach Art eines

«Vorzeichens» den Eingang zum Münster schützte;
über dem Helmhaus lag die St. Michaels-Kapelle, die

Bischof Salomon nachweisbar27 am Tag nach der
soeben erzählten Weihe der St. Otmars-Kirche, also am
25. September 867, konsekrierte.

Wie St. Otmars neues Heiligtum aussah28 und ob es

schon anfänglich eine Krypta besass, ist durch die

zeitgenössischen Berichte nicht überliefert worden. Jedenfalls

dürfen Planprospekte des 16. Jahrhunderts hiefür

20 Vgl. Poeschel, Kdm SG Stift, S. 37 ff. 28 Vgl. Poeschel, Kdm SG Stift, S. 35 ff.
27 Nach Isos Bericht am Schluß des vorhin mitgeteilten 15.

Kapitels seiner Relatio de miraculis.

14



nicht überbewertet werden. Hingegen verspricht die
am 9. Juni 1964 im Zusammenhang mit der
Gesamtrestaurierung der heutigen Kathedrale begonnene
archäologische Untersuchung29, trotz der Ein- und
Umbauten späterer Jahrhunderte weitgehend Klärung
zu bringen. So konnte schon in den ersten Tagen dieser

modernen Spatenforschung der Bericht Isos30 eini-

germassen bestätigt werden, wonach der Sarkophag
Otmars am 24. September 867 in eine area saxea unter
den - heute nicht mehr vorhandenen - Altar gelegt
worden sei. Eine solche «steinerne Truhe», die
möglicherweise dem 9. Jahrhundert entstammt, kam wirklich

zum Vorschein. Sie besteht aus einem ausgehöhlten
Monolith, dessen Inneres einstmals mit Ziegelmehl
und Kalk rot ausgestrichen war. Die Steinplatte, welche
diese leere Truhe deckte, ist späteren Ursprungs. Zwar
mutet dieses «Grab» mit seiner lichten Weite von
77 cm in der Länge, 38,5 cm in der Breite und 32 cm
in der Tiefe verhältnismässig klein an. Doch im Jahre
867 und später verlangten die schon öfters transferierten

Gebeine - Iso spricht nicht mehr von einem ganzen
Leib, sondern von Gliedern, Ueberresten, Reliquien -
selbstverständlich keinen körpergrossen Sarkophag; sie

wurden nach der Einhüllung durch den Bischof wohl
in einen kleinen hölzernen Schrein gelegt, und dieser
fand in einer solchen Steintruhe vollauf Platz. Die
neueste Fundstelle der area saxea befindet sich
allerdings in der erst 1628 angebauten Apsis der St. Otmars-

Kirche; doch die Tatsache, dass um diese Truhe
zusätzliche Sandsteinplatten und eine Ziegelsteinmauer
festgestellt worden sind, legt den Schluss nahe, dass

man diesem Behältnis noch damals eine besondere

Sorge angedeihen liess. Man scheint es also im 17.
Jahrhundert als die von Iso erwähnte area saxea oder
mindestens als eine ehrwürdige Kopie betrachtet zu haben,
weshalb man es unter den Altar der neuen Apsis
transferierte.

20 Durch Dr. Hansrudolf Sennhauser, der hier bereits bei den

Ausgrabungen des Otmars-Grabes auf Werd genannt worden

ist, und Dr. h. c. Benedikt Frei. Ein erster, vorläufiger
Bericht, angeregt von B. FREI, findet sich in «Die
Ostschweiz» Nr. 389/390 vom 22. 8. 1964 und in «St.Galler
Tagblatt» Nr. 394 vom 23. 8. 1964.

30 Episcopus autem interea sacras pit patris exuvias in area
saxea recondens altario subposuit.

31 Joachim von Watt, Chronik der Aebte des Klosters St.Gal-
len, I, hrsg. v. Ernst GÖTZINGER, St.Gallen 1875, S. 165 f.;
vgl. dazu aber POESCHEL, Kdm SG Stift, S. 36.

32 RATPERT, Casus s. Galli, Kap. 27: usque dum nova sibi
aedificata basilica, quae statim in brevi tempore est peracta,
tumbaque argento et auro sibi parafa, honorifice in eam
saneti viri exuviae sunt perlatae. (MVG XIII, S. 49.)

33 Darnach muß POESCHEL S. 36 f. berichtigt werden. Hierüber

kurz Ernst Gerhard Rüsch, Tuotilo, Mönch und
Künstler MVG XLI/I), St.Gallen 1953, S. 67.

Was sich um Otmars Grabkirche bis zur Reformation,

also vom 9- bis zum 16. Jahrhundert, an Baulichem

und Künstlerischem zutrug und somit zum
Thema «St. Otmar in Kult und Kunst» gehört, sei kurz
zusammengefasst. Grimalts Nachfolger Hartmut, Abt
in den Jahren 872-883, liess den anscheinend noch
schmucklosen Raum mit Wandmalereien auszieren,
deren Tituli Vadian mitteilt31. Der Altar über dem
Grab war allerdings schon vorher geschmückt worden,
berichtet doch Ratpert - gleichfalls ein Augenzeuge
wie Iso - in knappen Worten, bei der Uebertragung
von 867 sei die Tumba, in welche die Reliquien eingebettet

wurden, mit Silber und Gold versehen gewesen

32. Ein laut Vadian angeblich von Tuotilo mit
Reliefs gezierter Altar scheint jedoch nicht dem Grabe
Otmars zugehört zu haben, sondern einer hier vielleicht
in einem Seitenschiff befindlichen Kultstätte zu Ehren
des hl. Gallus33. Ueber Otmars Altar wölbte sich ein

sog. Ciborium, d.h. ein Baldachin, dessen Silberverkleidung

die Ungarn bei ihrem Einfall von 926
raubten34.

Gefährlich wurde der Klosterbrand des Jahres 937,
weshalb die Mönche nach Ekkeharts Bericht35 den
«Leib des heiligen Otmar» in Sicherheit bringen muss-
ten. In jenem 10. Jahrhundert ist seine Grabkirche
bereits als Leut- oder Pfarrkirche für das umwohnende
Volk nachgewiesen36; sie erfüllte damit eine Aufgabe,
die sie nicht nur baulich, sondern auch rechtlich von
der für die Mönche bestimmten St. Gallus-Kirche
unterschied. Abt Immo (976-984), der kunstfreudige
Restaurator, wandte beiden Kirchen seine Sorge zu,
weshalb auf die beiden Chorbögen ein ihn ehrender
Vers zu stehen kam37.

Schäden brachten die verheerenden Stadtbrände von
1215 und 1418; mit der Münsterkirche musste jeweils
auch St. Otmar zwar nicht umgebaut, aber doch

erneuert werden38. Diese Grab- und Pfarrkirche über-

34 So nach den Casus s. Galli von EKKEHART IV., Kap. 52 und
54 (MVG XV/XVI, S. 199 und 204). Vgl. J.Duft, Die
Ungarn in St. Gallen Bibliotheca Sangallensis, 1. Bd.),
Zürich und Konstanz 1957, S. 16 und 18.

35 Ebd. Kap. 67 (MVG XV/XVI, S. 243).
36 Ebd. Kap. 124 (MVG XV/XVI, S. 402).
37 Continuatio Casuum s. Galli, Kap. 3 (MVG XVII, S. 11).

Darnach lautete die metrische Inschrift über dem Chorbogen
der St.Otmars-Kirche: Hanc, Othmare, domum tuus Ymmo
ornavit et auxit, wozu der anonyme Verfasser der Continuatio

erklärend beifügte: cripta et fornieibus, gipst atque a
— auriP) speciebus, convenienter auetam, auro et coloribus

ornaverat (StiB SG, Cod. 615, S. 317). POESCHEL, Kdm SG

Stift, S. 159 f., will diesem nicht eindeutigen Text entnehmen,

daß erst dieser Abt die noch heute erhaltene (wenn
auch inzwischen mehrfach gestörte) Krypta unter dem Westchor

der Klosterkirche erbaut habe.
38 Vgl. Poeschel, Kdm SG Stift, S. 44, 48.

15



dauerte baulich selbst den Bildersturm des 23. Februar
1529, wurde aber ihres Schmuckes entblösst39. Ihr
Hochaltar wurde auf städtischen Befehl abgebrochen,
das Grab St. Otmars fand man aber nicht. Anscheinend
war man sich über seine Lage nicht mehr klar, vermutete

es doch Vadian neben dem Altar, während es die
Mönche bei einer heimlichen Nachsuche an jener Stelle
entdeckten, wo die Gebeine 867 wirklich beigesetzt
worden waren: unter dem Altar. Noch lagen die
Reliquien mit Ausnahme des Hauptes, worüber hier zu
berichten sein wird, gut erhalten in einem steinernen
Behältnis, also wohl in der ursprünglichen area saxea. Mit
ihrer Flüchtung beginnt nun aber die Geschichte der

späteren Translationen.

5. Spätere Translationen
(16. -19. Jahrhundert)

Nachdem St. Otmars Reliquien von 867 bis 1529 unter
dem Altar seiner st. gallischen Grabkirche geruht hatten,

veranlassten die reformatorischen und die baulichen

Ereignisse des 16. bis 19. Jahrhunderts mehrfache

Enthebungen und Uebertragungen.

A. Flucht und Rückkehr nach dem Bildersturm

Wie für die Translationen des 9- Jahrhunderts, so steht
auch für die Geschehnisse des 16. Jahrhunderts der

Bericht eines Zeitgenossen zur Verfügung: Es ist die

Reformationschronik Johannes Kesslers über die Jahre
1523-1539, Sabbata genannt40.

Im 5. Buch wird der Bildersturm des Jahres 1529
anschaulich beschrieben, darunter auch, wie «S. Oth-
mars bain funden» wurden41. Die Mönche hätten aus

ihren Historien wohl gewusst, dass «Sant Othmars lib»
in jener von Abt Grimait «hinden am monster gegen
abend» (also gegen Westen) erbauten «besunder kirch»

gelegen habe. Weil sie befürchteten, man würde «in
disem götzen- und altarstürmen» den Leib finden und
«die bain inen entfrömbden» - bisher seien sie trotz

39 Die zeitgenössischen Quellen (Vadian, Keßler, Miles, Sicher)
sind kurz genannt bei POESCHEL, S. 51.

40 Edition: Johannes Keßlers Sabbata mit kleineren Schriften
und Briefen, unter Mitwirkung von Emil EglI und RUDOLF
SCHOCH hrsg. vom Historischen Verein des Kts. St.Gallen,
St.Gallen 1902. Vgl. dazu Traugott SCHIESS, Johannes
Keßlers Sabbata, Leipzig 1911.

41 In der Edition S. 313; vgl. SCHIESS, S. 81.
42 Vgl. Henggeler, Profeßbuch, S. 244.
43 Vgl. Fridolin Sichers Chronik, hrsg. v. ERNST GÖTZINGER

in MVG X, St.Gallen 1885; unser Zitat S. 94 («Von Sant

Othmar, wie er darvon komen ist»). Ueber die musik-

Niederbrechens des Altares nicht gefunden worden -,
gruben sie am «Sant Mathis tag» (24. Februar 1529)
abends, als jedermann die Kirche verlassen habe und
die Türen geschlossen waren, «under dem altarplatz»
ein wenig tiefer als bisher in den Boden. Ihre nächtliche

Suche war erfolgreich: «Bald hat sich ain staine

grab erzogt, ab welchem sy den ingefuogten teckstain

mit grossen fröden gewelzt und alldarinn ainen bom

[d.h. einen Totenbaum, Sarg] funden, darinn die ge-
bain, wie die monachen sagen, nach des libs form und

Ordnung unvermischet nach anandren gelegen.»
Die Kunde muss sich sogleich in der Stadt verbreitet

haben; denn Kessler erzählt, er habe das Grab am
andern Morgen selber gesehen, doch sei «die trucken

sampt dem gebain» bereits verborgen gewesen. Der
Klosterdekan Johann Otmar Gluss42 und zwei Mönche
hätten sie nach Wil geflüchtet, und zwar - wie der

gleichfalls zeitgenössische Chronist und Münsterorganist

Fridolin Sicher43 berichtet - «mit sampt dem stai-

ninen sarch» (es war wohl die area saxea von 867).
Von Wil brachte man die Reliquien schon im Mai
desselben aufgewühlten Jahres44 in das sicherere Kloster
Einsiedeln und beliess sie während neun Jahren in dessen

Schutz.

Inzwischen war aber das Stift St.Gallen restituiert
worden, und Johannes Kessler erzählt in seinem

7. Buch unter Bezugnahme auf die frühere Schilderung,
wie «Sant Othmars bain» am 15. November 1538, also

am Vortag des Otmarsfestes, zurückgebracht wurden45.

Er frägt sich, ob dieses Intervall von gegen zehn Jahren

ein Zufall gewesen sei oder ob man damit nicht
eher an die erste Translation von 769 - ein Jahrzehnt
nach Otmars Tod auf der Werd - habe erinnern wollen.

Denn auch die Anzahl der begleitenden Mönche

- es seien damals und jetzt elf gewesen - sei beibehalten

worden, ebenso die übrigen Umstände. Es sei ein Esel

angeschirrt worden, denn laut Walahfrids Vita46 habe

sich Otmar selber eines solchen bedient, und diesem
seien beidseits saumesweise «zwo trucken» mit den

Gebeinen Otmars und Notkers aufgebunden worden.
Diesen Esel habe wiederum «her Joann Othmar Glus»,

geschichtliche Bedeutung orientiert WALTER ROBERT Nef,
Der St.Galler Organist Fridolin Sicher und seine Orgeltabu-
latur (=: Schweizer. Jahrbuch für Musikwissenschaft, Bd. 7),
Basel 1938.

44 StiB SG, Cod. 1719, S. 40.
45 In der Edition S. 473 f.; vgl. Schiess, S. 105 f.
46 Wirklich berichtet das 2. Kapitel der Vita s. Otmari: «Er

hatte auch die Gewohnheit, auf dem sanften Rücken eines
billigen Eselchens zu reiten, wenn es für den Nutzen des
Klosters notwendig war, sich irgendwohin zu begeben.» Vgl.
Duft, St.Otmar, S. 26 f.

16



Die Krypta im St.Otmars-Chor der Kathedrale St.Gallen

Situation der archäologischen Untersuchung im August 1964

Oben Blick nach Westen zum mittleren Andachtsfenster

Unten Blick nach Osten zum Mittelstollen mit Allerheiligenaltar

Aufnahmen: Dr. h. c. Benedikt Frei, Mels / St.Gallen



Sarkophag der St.Otmars-Reliquien
in der West-Apsis der Kathedrale St.Gallen (polygonaler Chor von 1628)

Situation der archäologischen Untersuchung im Juni 1964

Oben der ummauerte Steinsarg im Zeitpunkt seiner Entdeckung
Unten der herausgelöste Steinsarg auf der Bodenplatte

Aufnahmen: Dr. h. c. Benedikt Frei, Mels / St.Gallen



jetzt äbtischer Statthalter in Wil, durch die Stadt Sankt
Gallen bis in den Hof geführt, begleitet von
schwarzgekleideten Mönchen und Amtsleuten zu Pferd. Abt
Diethelm Blarer von Wartensee und seine Geistlichen,
in aller Herrlichkeit gekleidet, hätten im Klostereingang

die Leiche begrüsst, auf eine Bahre gelegt, durch
zwei Priester in das Münster tragen lassen und dort «in
sine vorige statt», nämlich unter dem Altar der St.

Otmars-Kirche, mit den schon von Walahfrid mitgeteilten
Gesängen «zuo der erden bestattnet». Während die

Feldnonnen von St. Leonhard47 und «andere gaistliche
muotterli» vor Freuden weinten, hätten die Bürger der

inzwischen gänzlich reformiert gewordenen Stadt das

Schauspiel verlacht. Nachdem das nachmittags
zwischen zwei und drei Uhr stattgefunden habe, hätte der
Reformator und Bürgermeister - «unser h. doctor
Joachim von Watt» - noch am gleichen Abend «ain schön
kunstrich klag dichtet in latin» 48.

Kessler täuschte sich, wenn er die endgültige Bestattung

der Reliquien, an der er begreiflicherweise nicht
teilnahm, in das Jahr ihrer Rückführung ansetzte. Aus
den klösterlichen Akten weiss nämlich P. Gregor
Schnyder, der treubesorgte Stiftscustos, 1699 zu berichten49,

dass die feierliche Beisetzung ein Jahr später,
nämlich 1539, wiederum am 15.November, also an
der Vigil des alljährlichen Otmarsfestes, stattgefunden
habe. Er teilt die Namen der Anwesenden, die Reihenfolge

der Gesänge sowie das lateinische Epitaphium
das Grabaltares mit. Vermutlich kamen die Gebeine
auch jetzt wieder in jene steinerne Truhe - die area

saxea von 867? - zu liegen, in der sie 1529 entdeckt
und geflüchtet worden waren.

B. Translationen bei Neubauten

Das Stift war in der Regierungszeit des Abtes Bernhard

II. Müller (1594-1630) wieder so erstarkt, dass

47 Vgl. M. W. LEHNER, Die Schwestern zu St. Lienhart vor der
Stadt St.Gallen (1318-1566), in ZSKG, 55. Jg., 1961, S.

191-221, 275-287.
48 Keßler teilt dieses lateinische Gedicht mit; es soll hier im

2. Teil unter Dichtung und Musik kurz gestreift werden.
49 StiB SG, Cod. 1719 (Translationes antiquiores). Das Titelbild

zu den darin geschilderten Otmars-Translationen zeigt
die erste Ueberführung des Leibes auf dem Bodensee (759/
60); es ist wiedergegeben bei DUFT, Bodensee, als Tafel XII
(2. Aufl., bzw. Tafel X der 1. Aufl.), vgl. dort auch S. 65

ff., 88. Ueber Schnyder HENGGELER, Profeßbuch, S. 326 f.
89 Vgl. Poeschel, Kdm SG Stift, S. 53-56.
51 Die Quellen in StiA SG sind bei POESCHEL a. a. O. genannt.

Beigefügt seien hier aus StiB SG der von P. GREGOR SCHNYDER

geschriebene Cod. 1719, S. 50-73 und 169-286, sowie
aus der Hofbibliothek Donaueschingen der Cod. 459, der aus
dem 17. Jahrhundert Abschriften st. gallischer Urkunden und

die dringenden Um- und Neubauten vorgenommen
werden konnten50. Insbesondere mussten die verwahrlosten

und unnütz gewordenen Bauten zwischen dem
Münster und der St. Otmars-Kirche abgebrochen, diese

beiden Kulträume aber auch im Inneren miteinander
verbunden werden. So erhob man denn am 27. Januar
1623 die Reliquien des hl. Otmars, dessen Holzsarg seit

1539 wohl im alten steinernen Behältnis gelegen hatte,
und übertrug sie am 26. Mai in den St. Gallus-Chor.
Sie konnten erst am 15. Oktober 1628 in die inzwischen

erneuerte und durch eine Apsis erweiterte St.

Otmars-Kirche zurückgebracht und dort, nach einer
Woche öffentlicher Verehrung, am 23. Oktober in
einem doppelten Sarkophag aus Blei und Holz im Altar
beigesetzt werden51.

Das Münster und die auf den alten Fundamenten

neu erbaute, durch eine Apsis gegen Westen verlängerte

St. Otmars-Kirche bildeten nun erstmals einen
gemeinsamen, mit einer Bogenöffnung verbundenen
Raum52. Hier liess Fürstabt Coelestin I. Sfondrati, der
das Otmars-Heiligtum 1688 mit Stukkaturen und 1694
mit einem Gemälde bereicherte53, im Herbst des Jahres

1692 eine feierflehe Erhebung, Rekognition und
Prozession der Reliquien durchführen54.

Ihre Ruhe sollte schon nach einem guten halben

Jahrhundert wieder gestört werden. Im Hinblick auf
den barocken Neubau der Gesamtkirche55 wurden unter

Abt Coelestin II. Gugger von Staudach 1755 das

alte Schiff und die westliche St. Otmars-Kirche
niedergerissen und schliesslich, nachdem 1761 auch der
Ostchor abgebrochen war, als einheitliches doppelchöriges
Monumentalbauwerk völlig neu errichtet. 1765 konnte
der Knauf des Dachreiters über St. Otmar vergoldet
werden56; die Westapsis war also fertig erbaut, so dass

man sich ihrer künstlerischen und gottesdienstflehen
Ausschmückung widmen konnte. Abt Beda Angehrn
beging am 28. April 1770 das Millenarium der ersten

insbesondere st. gallischer Translationen und Reliquien-
Schenkungen enthält (K. A. BARACK, Die Handschriften
der Fürstlich-Fürstenbergischen Hofbibliothek zu
Donaueschingen, Tübingen 1865, S. 313). Vgl. KARL STEIGER,

Von der Pracht kirchlicher Feste zu einer Blütezeit des Klosters

St.Gallen, in Schweizer Archiv für Volkskunde, Bd. 27,
Basel 1926, S. 93-117.

52 Cod. 1452 b der StiB SG von 1691 zeigt S. 61 zum St.
Otmars-Fest eine Miniatur, die POESCHEL (Kdm SG Stift, S.

56, Abb. S. 63) als Wiedergabe dieser neuen Otmarskirche
interpretiert.

53 POESCHEL, ebd. S. 64. f.
54 Ausführlich beschrieben von P. GREGOR SCHNYDER in Cod.

1719, S. 74-99.
55 Hiefür sei auf die Darstellung bei POESCHEL, Kdm SG

Stift, verwiesen; S. 129 Zusammenstellung der Hauptdaten.
56 POESCHEL, ebd. S. 122.

17



Translation, und am 14. Oktober 1773 wurde der
«zinnerne Sarch» im St. Otmars-Chore ausgegraben —

anscheinend war er während den Bauarbeiten dort belassen

worden -, sodann zur Verehrung in der «Dunklen
Kapelle» ausgestellt und schliesslich am 14. Oktober
1774 an seiner alten Stätte in der neuen Apsis
beigesetzt57.

Das 19-Jahrhundert besass für St. Otmar und seine
uralte Grabkirche kein Verständnis. Nachdem das Kloster

1805 endgültig aufgehoben war, begann man
1809/10 den Westchor seiner Altäre zu berauben und
eine grosse Empore einzubauen; später wurde die Apsis
mit einer harten Mauer zugeschlossen58. Was damals
mit dem Sarkophag geschah, ist keinen Akten zu
entnehmen59; die 1964 bei den Grabungen entdeckte
steinerne Truhe ist jedenfalls leer. Einige Reliquien
befanden sich, vielleicht seit 1767 60 oder seit der Translation

von 1773, in einem kleinen Schrein in der Sakristei

und wurden erst im Herbst des Jahres 1849 in einer
glasgeschützten Tafel tabernakelähnlich über die
Mensa des St. Otmars-Altares eingefügt61. Dieser
Altar62 in der inzwischen zur bischöflichen Kathedrale
gewordenen ehemaligen Klosterkirche steht aber nicht
mehr in der westlichen Apsis, sondern es ist der äussere
linke Seitenaltar im vorderen (östlichen) Chor, der diesen

neuen Titulus und sein schwächliches Titelbild erst
um 1810 erhalten hat. Die im Frühjahr 1964 begonnene

Restaurierung der St. Otmars-Kirche und -Krypta,
d. h. der unter der heutigen Empore liegenden West-
apsis der Kathedrale, lässt dieser elfhundertjährigen
Kultstätte wieder die ihr gebührende Ehrfurcht ange-
deihen.

57 POESCHEL, ebd. S. 125. Diese Feierlichkeiten sind unmittelbar

bezeugt in den Tagebüchern des Abtes BEDA Angehrn
(StiA SG, Bde. 282 und 283, vgl. dortiges Register s. v.
«St.Otmar») sowie im Handbüchlein des Klosterbruders
Mathias Jansen (StiB SG Cod. 1853 c).

58 Vgl. neben POESCHEL besonders ADOLF Fäh, Die Schicksale
der Kathedrale St.Gallen seit ihrer Erbauung, Einsiedeln
1928, S. 23, 28 ff.

59 War er irgendwo stillschweigend vergraben worden?
Gehörte er zu dem «überflüssigen Kirchengeräthe», von
welchem das «Protokoll der katholischen Hauptkirchen etc.
Fonds-Administration» (in Archiv der Kath. Administration
St.Gallen) 1808 berichtet, es seien dafür «allbereits fl. 8933
gelöset worden, worüber der Verwaltung die Disposition
offen stehe»? Die gleiche Behörde beschloß am 10. August
1809: «Auf den Antrag des engern Ausschusses, die drey
alten Altäre im Hintergrund der Kirche [also im westlichen
St.Otmars-Chor] wegzuschaffen, da dieselben der Kirche
nicht angemessen sejen, ward der engere Ausschuß beauftragt,

dieselben wegtragen zu lassen.»
60 Am 17. Juli 1767 hatte Abt Beda in einem Reliquienschrein

unter dem Hochaltar der Münsterkirche (also nicht der

6. Reliquien-Schenkungen

Der hier geschilderten Kultgeschichte folge nun noch
ein Ausschnitt der Kultgeographie. Wo immer man
nämlich St. Otmar verehren und ihm einen Altar oder

gar eine Kirche63 errichten wollte, wünschte man sich
den Heiligen persönlich anwesend, d. h. man war
bestrebt, Reliquien zu erhalten.

Seit dem 4. Jahrhundert lässt sich der Brauch
nachweisen, über Märtyrergräbern Altäre zu errichten und
dort das heilige Opfer zu feiern; seit dem 6. Jahrhundert

sind die Zeugnisse für die Beisetzung von Reliquien
unter oder in den Altären schon sehr zahlreich, und seit
der Jahrtausendwende ist dieser Brauch zur allgemeinen

Uebung geworden, was die liturgischen Dokumente

und die künstlerischen Monumente
übereinstimmend beweisen64. Diese frühchristliche und
mittelalterliche Reliquienverehrung war nicht einfach eine

Fortsetzung des antiken Heroenkultes, sondern

entsprang dem Paulus-Wort (I. Kor. 3, 16-17), dass die
Leiber der Getauften Tempel Gottes und daher heilig
seien. Dass sich aus den gläubigen Anfängen manche
abergläubischen Wucherungen ergaben, lag weder im
Wesen noch in der biblischen Begründung des

Reliquienkultes, sondern in der Begehrlichkeit von
Menschen, die selbst mit Heiligem Handel zu treiben wuss-
ten.

Der Kult der St. Otmars-Reliquien bewegte sich,
vielleicht mit Ausnahme des Geschehens um sein

Haupt, in nüchternen und ehrfürchtigen Bahnen.
Wenn auch die Stätten, wohin im Verlauf von elf

Jahrhunderten - nachweisbar von 867 bis 1959 -
Reliquien verschenkt wurden, etwas weniger zahlreich sind

St.Otmars-Kirche) «ein großes Gebein von St.Othmaro»
entheben lassen; es scheint bei der von Abt Bernhard 1628
durchgeführten Translation dorthin gekommen zu sein. Vgl.
POESCHEL, S. 125.

61 Vgl. R. GOOD, Geschichte der Reliquien der hl. Gallus und
Othmar, St.Gallen 1849, S. 28.

62 Vgl. Poeschel, S. 195 ff., 204 f. Ueber die Altäre der
St.Otmars-Kirche, die wegen des Neubaus 1761 nach Grub
und Berneck verschenkt wurden, ebd. S. 120, 206 f.

63 Die St.Otmars-Patrozinien an Kirchen und Kapellen werden
in unserem dritten Kapitel behandelt.

65 Vgl. Joseph Braun, Der christliche Altar in seiner
geschichtlichen Entwicklung, 1. Bd., München 1924, bes. S.

525-55 6; DERS., Die Reliquiare des christlichen Kultus und
ihre Entwicklung, Freiburg i. Br. 1940; E. A. STÜCKELBERG,
Reliquien und Reliquiare Mittheilungen der antiquarischen

Gesellschaft in Zürich, Bd. XXIV, Heft 2), Zürich
1896 (eine für ihre Zeit fortschrittliche, heute weitgehend
überholte Studie); neuestens DIETRICH SCHWARZ, Die Stadt-
und Landespatrone der alten Schweiz (Antrittsrede, gehalten
am 9- Mai 1964 an der Universität Zürich), in «Neue Zürcher

Zeitung» 1964, Nr. 2591.



als jene, die St. Gallus-Reliquien65 erhielten, kann
doch auch diese «Geographie» eine verhältnismässig
weite Strahlung und Streuung aufzählen. Die folgenden

Beispiele, die nicht im mindesten einen
Vollständigkeitsanspruch erheben, vermögen es anzudeuten.

A. Schenkungen anlässlich der Translationen

Die günstigen Gelegenheiten, Reliquien auszusondern

und zu verschenken, boten sich bei den vorhin geschilderten

Translationen. Der Augenzeuge Iso erzählt,
dass Bischof Salomon von Konstanz schon anlässlich
der feierlichen Ueberführung der Gebeine in die erste
St. Otmars-Kirche, also am 24. September 867, «einige
Partikel als später [in Altären] beizusetzende

Reliquien» zurückgelegt habe66; am folgenden Tag habe

er davon einiges für sich selber behalten und anderes

dem teilnehmenden Abt der Reichenau, den Klosterbrüdern

der Benediktinerabtei Kempten, den übrigen
anwesenden Religiösen, d.h. Vertretern anderer Klöster,

sowie ehrwürdigen Männern verschenkt, «auf dass

die Verehrung des seligen Mannes verbreitet werde» 67.

Dasselbe geschah nachweisbar wieder im Jahre 1628

unter Abt Bernhard Müller anlässlich der Translation
in die erweiterte St. Otmars-Kirche beim St. Galler
Münster68. Am 15. Oktober wurde protokollarisch
aufnotiert, was im Sarkophag vorhanden war. Tags darauf
wurde eine Partikel unter dem Hochaltar im Hauptchor

des Münsters beigesetzt (Abt Beda Angehrn fand
sie dort wieder am 17. Juli 176769), eine andere für
eine Silberstame und eine dritte für den Neubau des

Klosters St. Johann im Thurtal ausgesondert, während
weitere für spätere Schenkungen reserviert blieben.

Diese erfolgten schon in den beiden folgenden Jahren.

So wurden am 26. Januar 1629 zwei Partikel dem

Frauenkloster in Rorschach (heute St. Scholastika in
Tübach), am 19- Mai eine Partikel als Gegengeschenk

65 Hierüber ARTHUR KOBLER, Des heiligen Gallus Tod, Grab
und Reliquien, in St.Gallus-Gedenkbuch, S. 36-46.

86 quasdam ex eo particulas pro reliquiis deinceps condo-
nandis seorsum reposait (MVG XII, S. 133). Abgedruckt
auch bei H. TÜCHLE, Dedicationes Constantienses, Freiburg
i. Br. 1949, S. 10.

67 Die vero sequenti, ut honor heati viri latius augmentaretur,
memoratus praesul ex reliquiis eius, quas pridem huius rei
gratia seorsum eum posuisse retulimus, primo sibi tulit,
deinde abbati ex Augia et fratribus de Campidona ceterisque
religiosis utique ac venerabilibus viris aliquas ex eis particulas,

prout sibi visum fuerat, commendavit, nobis praesenti-
bus omnes eos sollicite commonens, ut per omnia honorifice
digneque eas tractare curarent (MVG XII, S. 136 f.).

08 Die ausführlichen Protokolle und Dokumente finden sich
abschriftlich in Ms. 459 der Hofbibliothek Donaueschingen
(Notabilia quaedam Instrumenta Reliquiarum apud S. Galium

depositarum) sowie in StiB SG Cod. 1719; kurze Noti-

der Benediktinerabtei in Fulda und am 26. Mai 1630

an die Abtei Hersfeld, sowie weitere Reliquien an die

gleichfalls befreundeten Abteien Kempten, Weingarten
und Ochsenhausen vergabt, worüber beglaubigte
Dokumente verfasst und Authentiken mitgegeben wurden.

Aehnliche Schenkungen geschahen im 18. Jahrhundert.

Am 12. Januar 1762 erhielt beispielsweise die im
«Fürstenland» gelegene St. Otmars-Pfarrei Andwil ein

Fingerglied des Heiligen aus dem Bleibehälter unter
dem st.gallischen St.Otmars-Altar70, am 22. Oktober
1767 die Kapelle Werd auf Bitten des Einsiedler
Konvenmalen und Freudenfelser Statthalters P. Antonius
Huber eine Reliquie in einer silbernen Rundkapsel, die
dann in eine kleine Monstranz eingeschlossen wurde
und die Wallfahrt auf der Insel förderte71. Auch die
Pfarrei Eschenz, wohin Werd gehörte, erhielt schliesslich

1849 auf Veranlassung des eifrigen St. Otmars-
Verehrers und dortigen Pfarrers P. Justus Landolt
O. S. B. von Domcustos Rudolf Good und Bischof
Johann Peter Mirer in St. Gallen eine Reliquie, die in
einer neugeschaffenen Büste verwahrt wurde72.

B. Reliquien in Altären

Was solcherweise bei Translationen und ähnlichen
Gelegenheiten in St. Gallen enthoben wurde, fand
seinen Platz häufig in Altären. Im Bistum Konstanz sind

beispielsweise folgende Einschliessungen von St.

Otmars-Reliquien vor dem Jahr 1250 nachweisbar73:

1064 in Muri, ab 1103 in Zwiefalten (über Hirsau:
1091), 1155 in Mannenbach, vor 1160 in Salem, 1161

in Petershausen, 1172 in Weissenau.

Dasselbe dürfte im mittelalterlichen Bistum Bamberg

der Fall gewesen sein, wo die Weihe folgender
Altäre zu Ehren Otmars und anderer Mitpatrone
bezeugt ist74: 1012 im Bamberger Dom, vor 1400 im
Heiliggeistspital Nürnberg, 1441 und 1475 in der

zen von P. Joh. Chrysostomus Stipplin ebd. in Cod.
1259 {Annales s. Galli).

69 Vgl. Poeschel, Kdm SG Stift, S. 125.
70 Netzhammer, St.Otmar, S. 55.
71 Netzhammer, Die Insel Werd, 2. Aufl., S. 88 f.
72 Netzhammer, Eschenz, S. 86 f.
73 Nach Hermann TÜCHLE, Dedicationes Constantienses,

Kirch- und Altarweihen im Bistum Konstanz bis zum Jahre
1250, Freiburg i. Br. 1949, S. 129. Der Bericht über die
Weihe der Klosterkirche Muri am 11. Oktober 1064 mit
Erwähnung der Reliquien von Gallus, Magnus und Otmar
steht in den Acta Murensia der Kantonsbibliothek Aarau
(frdl. Mitteilung von Dr. Alfred Häberle).

74 Nach WILHELM DeinhardT, Dedicationes Bambergenses,
Weihenotizen und -Urkunden aus dem mittelalterlichen
Bistum Bamberg Beiträge zur Kirchengeschichte Deutschlands,

1. Heft), Freiburg i. Br. 1936, S. 5, 58, 69, 83, 89,
97 f.

19



Michaelskapelle Bamberg, 1460 im Kloster Michelfeld,

im 15. Jahrhundert im Kloster St.Aegidien zu
Nürnberg.

St. Otmars-Reliquien begegneten der Forschung
auch im Zusammenhang mit dem St. Fridolins-Kult75,
beispielsweise in einem mittelalterlichen Tragkreuz
der Stiftskirche Säckingen, im frühesten Altar der

Abteikirche St. Blasien76, wohl auch in einem Seitenaltar

zu Birmenstorf aus dem Anfang des 16.

Jahrhunderts. Im Elsass77 sind solche Reliquien bezeugt
durch ein Verzeichnis der Kartause Molsheim von
1646 sowie bei der Aufhebung des Dominikanerinnenklosters

St.Nikolaus in Undis zu Strassburg um 1592.
Aber schon die von Bischof Wilhelm von Strassburg

am 25. Juli 1035 geweihte Kirche im badischen Burgheim

besass im Altar u. a. Reliquien St. Otmars78.
Dasselbe ist bezeugt für die alte Leutkirche zu Bern 1343 79

und für einen 1497 geweihten Nebenaltar in Neudorf
(Amt Sursee, Kt. Luzern)80.

Selbstverständlich gab es, vor allem im ausgehenden

Mittelalter mit seiner «Jagd» nach Reliquien, auch

St. Otmars-Partikel in privaten Sammlungen; manche

dürften unecht gewesen sein. So beschrieb beispielsweise

Ritter Florian Waldauf (f 1510) zu Hall in Tirol
in seinem «Haller Heiltumbuch»81 den Inhalt eines

ihm gehörenden Behälters, worin sich auch «ein Rippen

von Sand Othmar» befunden habe.

C. Die Zusammenstellung von E. A. Stückeiberg

Der fleissige Erforscher der Heiligen- und
Reliquiengeschichte der Schweiz, Professor Ernst Alfred Stückelberg

in Basel, stellte 1903 fest82: «Unzählige Partikeln

des heiligen Othmar wanderten mit Andenken an

S. Gall in die Kirchen der Schweiz und des Auslandes.

Nächst S. Moriz und S. Gall ist S. Othmar der bekannteste

Heilige der Schweiz geworden».

75 Nach MEDARD Barth, St. Fridolin und sein Kult im ale¬

mannischen Raum, in Freiburger Diözesan-Archiv, 75. Bd.,
Freiburg i. Br. 1955, S. 171, 172, 177.

7« Verweis auf MARTIN Gerbert, Monumenta veteris liturgiae
alemannicae, 2. Bd., St. Blasien 1779, S. 242 f.

77 Nach MEDARD Barth, Reliquien aus elsässischen Kirchen
und Klöstern, in Archiv für elsässische Kirchengeschichte,
10. Jg., Freiburg i. Br. 1935, S. 130, 134.

78 Urkunde in StiB SG Cod. 1394, S. 155 f. (auf S. 160 das

ReliquienVerzeichnis); abgedruckt bei WARTMANN, UB III,
S. 692.

79 Nach ANDRES Moser, Die Patrozinien der bernischen Kir¬
chen im Mittelalter, in ZSKG, 52. Jg., 1958, S. 29 f. Vgl.
HEINRICH Türler, Meister Johannes Bali und die
Reliquienerwerbungen der Stadt Bern in den Jahren 1463 und
1464 Neujahrsblatt der Litterarischen Gesellschaft Bern
auf das Jahr 1893), Bern 1892, S. 28.

In seiner - übrigens unvollständigen - Zusammenstellung

«Reliquien, Altäre, Kapellen, Kirchen des

Heiligen» zählt er die folgenden Orte auf, wobei zu
bemerken ist, dass die Jahrzahlen nicht immer die Zeit
der Erwerbung der Reliquien, sondern öfters ihre erste

schriftliche Erwähnung bezeichnen: Einsiedeln,
Benediktbeuren (989), Bamberg (1012), Goslar (1050),
Regensburg, Muri (1064), Hirsau (1091), Uster

(1099), St.Fiden, Kriens (1100), Salem (um 1150),
Weissenau (1172), Prüfening (1174), Mariatal (nach

1185), St.Urban (1259), Marienberg im Vintschgau83

(1270), Erstfeld (1318), Bülach (1322), Bern (1343),
Prag, Sitten (1366), Neftenbach, Emmetten (1482),
Güttingen (1490), Bettwil (1496), Werd, Broc, Fahr,

Schwyz (1539), Vorburg (1586), im Stadion'schen

Heiligtumschatz (1594), Alt-St. Johann, Neu-St.
Johann, Engelberg, Disentis, Waldkirch, St. Blasien,

Roggwil, Valeria (1642), Frauenfeld, Amden (1852).
Beigefügt sei, dass Reliquienschenkungen noch in

der Gegenwart stattfinden können. So überbrachte
Bischof Dr. Josephus Hasler von St. Gallen am 14. Juni
1959 zu Anlass der 1200-Jahr-Feier des Todes St.Ot¬

mars der diesem Patron geweihten Pfarrkirche
Ludwigshafen am Bodensee - früher Sernatingen geheis-

sen - in einer kleinen Monstranz eine festlich empfangene

Partikel, wobei er an den Glaubenssatz von der

Gemeinschaft der Heiligen erinnerte und in seiner

Predigt betonte, dass der Besitz einer Reliquie nicht

Tugend ersetze, sondern zur tugendhaften Nachahmung

des Vorbildes ermuntere.

D. Das St. Otmars-Haupt in Prag

Ein eigenartiges Geschick, das von den Schattenseiten
des zur Sucht entarteten Reliquienkultes zeugt, erlebte
das Haupt St. Otmars. Fridolin Sicher erzählt in seiner

hier bereits erwähnten Chronik84, wie die St. Galler

80 Nach Adolf Reinle, Kdm Luzern, Bd. IV, Basel 1956,
S. 251.

81 Seite CXLIX. Vgl. Josef Garber, Das Haller Heiltumbuch
mit den Unika-Holzschnitten Hans Burgkmairs des Aelteren,
in Jahrbuch der kunsthistorischen Sammlungen des

Allerhöchsten Kaiserhauses, Bd. 22, Heft 6, Wien 1915. (Frdl.
Mitteilung von Herrn Hofrat Dr. Hans Hochenegg in Solbad

Hall.)
82 Die Schweizer Heiligen des Mittelalters, Zürich 1903, S.

91 f. Vgl. auch E. A. STÜCKELBERG, Geschichte der
Reliquien in der Schweiz Schriften der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde, 1), Zürich 1902.

83 Vgl. auch P. Gall Jecker O. S. B., Die Verehrung des

heiligen Columban in der Schweiz, in ZSKG, 46. Jg., 1952,
S. 221.

84 Hrsg. v. E. Götzinger in MVG X, St.Gallen 1885; unser
Zitat S. 94. Vgl. Poeschel, Kdm SG Stift, S. 36, 51, 240.

20



Mönche 1529, in der Nacht nach dem Bildersturm, ihr
ausgeräumtes Münster besichtigten und in der rückseitigen

St. Otmars-Kirche im Gewölbe unter dem Altar
einen steinernen Sarkophag fanden, «in welchem si den

ganzen lichnam irs patronen und hußvater Sant Oth-

mari, on allain das hopt, fundent ligen, glich als ganz,
als ob er nun 5 jar da gelegen were». Die Gebeine waren

also, im Unterschied zu den St. Gallus-Reliquien85,
dem Sturm nicht zum Opfer gefallen; das Grab war
unentdeckt geblieben, doch das Haupt fehlte. Wo war
es?

Die Lösung findet sich nicht in einer st. gallischen
Chronik, sondern erstaunlicherweise im Verzeichnis

jener Reliquien, welche Kaiser Karl IV. (1346-1378),
der Erbauer des Hradschin und Prager Domes sowie der

Burg Karlstein für seine grossen Reliquienschätze, nach

Prag gebracht hat86. Im September 1353 hatte er
persönlich St. Gallen und den ihm ergebenen Abt
Hermann von Bonstetten (1333-1360) besucht87. Der auf

Reliquien äusserst erpichte Kaiser verstand es nun, wie

er selber in der schriftlichen Schenkung88 an den Prager

Dom berichtet, sich aus dem St. Gallus-Altar den

grösseren Teil des Hauptes mit einigen anderen Gebeinen

sowie aus dem St. Otmars-Altar das Haupt mit
einigen weiteren Gebeinen verehren zu lassen. Ob das

freiwillig oder gezwungen geschah, ist nicht überliefert.

Erkaufte sich Abt Hermann mit diesem in Karls

Augen kostbaren Gastgeschenk wohl die Gunst des

Kaisers, der eben damals in einer offensichtlichen

Schwenkung seiner Politik die Rechte des Abtes über

die freiheitsdurstige Stadt bestätigte?89

In Prag waren diese Reliquien, wie eine vom st.

gallischen Domcustos Dr. Otto Zardetti um 1880

unternommene Nachforschung90 ergab, ehrfürchtig
aufgenommen worden. Der grössere Teil der St. Gallus-Gebeine

war der St. Gallus-Pfarrkirche in der Prager
Altstadt übergeben worden, zur Zeit der Hussitenstürme

jedoch verloren gegangen. Was davon in die Metro-

85 Vgl. A. KOBLER in St.Gallus-Gedenkbuch, S. 43 f.
86 Das Verzeichnis ist abgedruckt im ersten Januar-Band des

Bollandistenwerkes Acta Sanctorum, Antwerpen 1643, S.

1084 f. (darin: S. Galli Abb. caput et brachium. S. Othmari
Abb. caput.). Hierauf verwies erstmals ILDEFONS VON ARX,
Geschichten des Kantons St.Gallen, 3. Bd., St.Gallen 1813,
S. 23 f., Fußnote e.

87 Vgl. Wilhelm Ehrenzeller, Kloster und Stadt St.Gallen
im Spätmittelalter St.Gallische Geschichte im Spätmittelalter

und in der Reformationszeit, 1. Bd.), St.Gallen 1931,
S. 51; ALOISIUS SCHEIWILER, Das Kloster St.Gallen, Einsiedeln

1937, S. 93 f.
88 Abgedruckt bei OTTO ZARDETTI, Requies S. Galli, Einsie¬

deln 1881, S. 198.
89 Schriftlich niedergelegt in einer Urkunde Prag 29. 9. 1356

abgedruckt bei WARTMANN, UB III, S. 731 f.

politan- (Dom-) Kirche gelangt war, blieb dort -
zusammen mit dem Haupte und Gebein St. Otmars -
mindestens bis 1880, vermutlich aber bis heute erhalten.

Den Verlust empfand das Kloster St. Gallen zur Zeit
seines Abtes Joseph von Rudolphis (1717-1740), der

anscheinend einen Versuch zur Rückgewinnung
unternahm. In seinem Tagebuch91 notierte er am 27.
Februar 1721: «Erhalte vom P. Rectore des Collegij in

Prag ein authenticum testimonium, dass unsers heiligen
Vatters S. Othmari haubt in Ecclesia Metropolitana
Prague seye.» Doch schon am 23. März schrieb er

resigniert: «Empfange schreiben von Brag, dass dahero

h. Othmari haubt zu erhalten kein hoffnung seye.» In
diesem noch vorhandenen Brief92 vom 15. März 1721

antwortete ein Jacobus Stessl aus Prag, seine Intervention

beim Metropolitan-Kapitel habe ergeben, dass die

Reliquien dort verbleiben müssten, weil sie aus Kaiser

Karls persönlicher Sammlung zu Karlstein stammten
und in Prag noch immer verehrt würden; am 16.

November werde nämlich alljährlich im ganzen Erzbistum
das St. Otmarsfest mit Messe und Officium in ritu semi-

duplici gefeiert.
Eine letzte persönliche Begegnung zwischen dem

bereits aufgehobenen Kloster St. Gallen und den St.

Otmars-Reliquien in Prag vollzog sich im Jahre 1810.

Pankraz Vorster93, der letzte Fürstabt, weilte dort im
Bestreben, kein Mittel zur Wiedererrichtung seines

Stiftes unversucht zu lassen. Dabei mochte er sich des

Schicksals erinnert haben, das der erste St. Galler Abt
Otmar erlitten hatte. Deshalb pilgerte er am 22. Mai,
wie er in seinem Tagebuch94 notierte, in den Prager

Dom, «besuchte sodann in der Kapelle des heil.Wen-
ceslai die Reliquien des heil. Othmari, dessen heil.

Haupt hier ist». Am 24. Mai zelebrierte er dort die

Messe, und am 22. Juni hatte er «das unschätzbare

Glück und die grosse Freude, das Haupt des heil.
Vaters Othmari zu sechen und zu küssen; es wird solches

unter andern Heiligen Reliquien in der Kapelle des

90 Requies S. Galli, S. 197-200, vgl. dort auch S. 93 f. Anm.
1. A. PODLAHA und E. SITTLER, Der Domschatz in Prag,

Prag 1903, erwähnen die st. gallischen Reliquien nicht.
»i StiA SG, Bd. 272 A, S. 377 und 383.
92 StiA SG, Bd. 324, S. 332-335. (Ich verdanke diese Kenntnis

der Freundlichkeit des Herrn Stiftsarchivars Msgr. Dr.
Paul Staerkle).

93 Ueber ihn ALFRED Meier, Abt Pankraz Vorster und die
Aufhebung der Fürstabtei St.Gallen, Freiburg 1954.

94 Das dreibändige Tagebuch liegt heute im Stiftsarchiv
Einsiedeln; es handelt sich hier um den 3. Band. (Den Hinweis
auf diese persönlich nachgeprüften Einträge verdanke ich
einer freundlichen Mitteilung von Herrn Josef Denkinger in
Goßau SG.)

21



h. Wenceslai in der Domkirche aufbewahret.» Einen
letzten Besuch stattete er ihm am 30. Juni ab.

Als er in seinem unsteten "Wanderleben zwei Jahre
später in Wien weilte, erhielt er, wie er wiederum
säuberlich im Tagebuch festhielt, am 2. September 1812
einen Brief seines früheren Konventualen Thomas
Braendle95, der damals die dem hl. Otmar geweihte
Pfarrei Andwil betreute, mit dem nicht bescheidenen

Wunsch, «das Haupt des heil. Othmarus aus Prag zu
erhalten». Schon am 4. September antwortete ihm Abt
Pankraz, und tags darauf schrieb er «dem P. Roman
Zängerle naher Prag», um sich darüber zu erkundigen.

Am 30. September sprach er diesbezüglich sogar
beim Kaiser vor, den er schon wegen den unvergleichlich

wichtigeren Fragen der Klosterrestituierung
unermüdlich, wenn auch vergeblich zu beeinflussen
versucht hatte. Am 5. Dezember erhielt er «ein Schreiben

von H. Professor Zängerle aus Prag», das anscheinend

negativen Bescheid brachte. Denn am 16. Dezember
schrieb er seinem P. Thomas nach Andwil «wegen der

95 Ueber ihn HENGGELER, Profeßbuch, S. 429.
86 Die Predigt erschien unter dem Titel «Der Heilige Othmarus,

der beste Schutz- und Kirchenpatron der Löblichen
Pfarrey Andwil» 1782 in der st. gallischen Klosterdruckerei.
In diesem Zusammenhang sei auch hingewiesen auf den
Stiftsdruck desselben Verfassers P. Iso Walser.' «Frage: Ob
die Catholische Eidgenoßschaft wegen Verehrung der Heil.
Reliquien zu tadeln seye? Beantwortet in einer Streit-Rede

abschlägigen Antwort rücksichtlich des Hauptes des

heil. Othmars».
Der enttäuschte Pfarrer zu Andwil mochte damals

seinem Volke zugerufen haben, was schon der stift-
st. gallische Offizial P. Iso Walser am 16. November
1781 in jener gleichen Kirche zu Anlass des

fünfzigjährigen Bestandes der St. Otmars-Pfarrei gepredigt
hatte96: «In Betrachtung dieser Sachen, was hast du, o

liebes Andwil, zu hoffen von deinem Heiligen Vater

[Otmar], von welchem du ein ansehnliches Reliquium
oder H.Gebein im Jahr 1762 aus Vergabung unsers

gnädigsten Fürstens Coelestinus des II. empfangen
hast?... So tröste dich dann, Löbl. Pfarrey Andwil, du

hast ein Unterpfand der thätigen Güte des heil. Vaters,
einen Theil oder Gebein von jener Hand, mit welcher

er den Armen das Almosen gegeben, den Aussätzigen
die Füsse gewaschen hat97; küsse mit kindlicher
Andacht diese Vaterhand, so wird sie auch gegen dir frey-
gebig seyn!»

An hoher Feyer der Uebersetzung oder Translation des Heil.
Leibs der Römischen Martyrin St. dementia In die Filial-
und Kloster-Kirche zu St. Wyborada bey St. Georgen den
27. Äugst. 1769.»

97 Der Prediger berief sich hier stillschweigend auf das 2.

Kapitel der Vita s. Otmars, wo Otmars persönliche Wohltaten
gegenüber Armen und Kranken geschildert sind; abgedruckt
bei DUFT, St.Otmar, S. 26 ff.

Das Kloster St.Gallen um 1700
vor dem barocken Neubau der Kirche

Am westlichen Ende des St.Gallus-Münsters ist die Grabkirche St.Otmars kapellenartig
angebaut

(Rekonstruktion von August Hardegger)

22



ZWEITES KAPITEL

St.Otmar in mittelalterlichen Liturgiebüchern

Dieses Kapitel will nicht eine liturgiegeschichtliche
Abhandlung über das St. Otmars-Offizium bieten1,

sondern es versucht, wiederum im Sinn der Kultgeographie

an ausgewählten, wenn auch möglichst
typischen Beispielen darzustellen, wie weit die liturgische
Verehrung des St. Galler Abtes im Mittelalter verbreitet

war.
Der offizielle liturgische Kult begann im Kloster

St. Gallen, als Bischof Salomon I. von Konstanz am

25. Oktober 864 die feierliche Kanonisierung vornahm
und tags darauf - wie hier im ersten Kapitel aus dem

Berichte Isos mitgeteilt worden ist — das jährlich mit

Vigil und Messe zu begehende Fest anordnete2. Mit
der Translation in die eigene St. Otmars-Kirche am
24. September 867 war der Kult gefestigt und erstarb

bis heute nicht mehr. So begegnet St. Otmar dem Leser

und Beter seit dem ausgehenden 9- Jahrhundert bis zur

Gegenwart in allen liturgischen Büchern St. Gallens:

vorerst in den mittelalterlichen Manuskripten3, sodann

in den nachreformatorischen Stiftsdrucken4, die sowohl

der Abtei als auch dem Säkularklerus des stift-st.
gallischen Offizialates5 dienten, schliesslich im Proprium
Sangallense des Bistums6.

Von St. Gallen strahlte der liturgische Kult in das

Gebiet der heutigen Schweiz und, entsprechend den

st. gallischen Besitzungen und dem st. gallischen Ein-

1 Eine erstmalige, allerdings fehlerhafte Wiedergabe der Re-

sponsorien zum Feste St.Otmars aus Codex 211 der StiB SG

versuchte VETTER, St.Otmar, S. 170 ff.; sie wurde berichtigt
durch P. IGNAZ HESS O. S. B. in Anzeiger für schweizerische

Geschichte, 49- Jg., 1918, S. 162-168.
2 Episcopus praecepit, at superveniente depositionis eins

die Vigilius ac missarum solemnia honorifi.ee perficiant diem-

que illum tarn ipsi quam omnis familia infra monasterium
constituta in honore beati Otmari feriando cum gaudio spiri-
talis laetitiae festivum possideant. (MVG XII, S. 121.)

3 Vgl. GUSTAV Scherrer, Verzeichnis der Handschriften der
Stiftsbibliothek von St.Gallen, Halle 1875, unter den

entsprechenden Stichwörtern des Sachregisters.
4 Katalogisiert in StiB SG; vgl. MORIZ GROLIG, Die

Buchdruckerei des Klosters St.Gallen 1633-1800, in MVG
XXXIX, St.Gallen 1934, S. 287-326.

5 Vgl. JOHANNES Duft, Die Glaubenssorge der Fürstäbte von
St.Gallen im 17. und 18. Jahrhundert, Luzern 1944.

6 Vgl. J.DUFT, Das Schrifttum der St.Galler Katholiken 1847

bis I960, St.Gallen 1964, S. 88.

fluss, weit über deren Grenzen hinaus. Das sei an vier

Gruppen mittelalterlicher Texte nachgewiesen: an den

Viten, den Martyrologien, den Litaneien und schliesslich

an den Kaiendarien, Brevieren und Missalien.

1. Hagiographische Handschriften

Wo immer man von St. Otmar Reliquien besass und wo
immer man ihn liturgisch verehrte, benötigte man seine

Lebensgeschichte7. Es ist erstaunlich und erfreulich,
wie zahlreich und wie verbreitet die noch heute erfassbaren

frühen Handschriften sind. Das gilt sowohl für
die Vita saneti Otmari, verfasst vom St. Galler Diakon
Gozbert um 830 und stilistisch verbessert durch den

Reichenauer Mönch Walahfrid Strabo zwischen 834
und 838, als auch für die Relatio de miraculis saneti

Otmari, verfasst vom St. Galler Mönch Iso nach den

Ereignissen der Jahre 864 und 867. Die beiden folgenden,

chronologisch angeordneten Listen8 inventarisieren

nur die Manuskripte des 9.-12. Jahrhunderts, die

auch textgeschichtlich als grundlegend zu gelten
haben. Die noch zahlreicheren aus späteren Jahrhunderten9

sowie die deutschen Uebersetzungen10 und die

7 Ueber die Quellen zum Otmars-Leben vgl. DUFT, St.Otmar,
S. 9-20; über die Verbindung zwischen Reliquien-Schenkungen

und Biographie-Abschriften neuestens BERNHARD Bl-
SCHOFF in Centri e vie di irradiazione délia civiltà nett' alto
medioevo, Spoleto 1964, S. 552 f.

8 Erstmals zusammengestellt und kurz besprochen bei DUFT,
St.Otmar, S. 81-84; über die im Druck erschienenen Editionen

ebd. S. 84—86.
9 Als Beispiele seien folgende Handschriften genannt: Codex

Parisiensis lat. 5278 in der Bibliothèque nationale Paris aus
dem 13. Jahrhundert; Codex Bruxellensis 206 in der Bibliothèque

royale Brüssel aus dem 13. Jahrhundert; Codices Mo-
nacenses lat. 701 und 23846 in der Bayerischen Staatsbibliothek

München aus dem 14. und 15. Jahrhundert; Codex San-

gallensis 610 in StiB SG aus dem 15. Jahrhundert; Codex

Stuttgartiensis HB XIV 8 in der Württembergischen
Landesbibliothek Stuttgart aus dem 16. Jahrhundert.

10 Handschriftliche und gedruckte Verdeutschungen sind
genannt und besprochen bei DUFT, St.Otmar, S. 87-90.

23



Legenden des ausgehenden Mittelalters11 sind kaum
mehr überblickbar.

Nicht jede dieser 22 Handschriften der 1Vita und dieser

15 Handschriften der Relatio ist ein liturgisches
Buch im strikten Sinn der gottesdienstlichen Verwendung.

Aber mittelbar standen sie alle im Dienst der

Liturgie, indem sie die Textgrundlage für die Lektionen

und Responsorien boten12. Ueberdies hatten sie

der Erbauung und Belehrung zu dienen, indem sie in
der Gemeinschaft und auch einzeln für die geistliche
Lesung benützt wurden.

A. Vita sancti Otmari

1. Sangallensis 362, p. 95-113, Stiftsbibliothek
St. Gallen, 9. Jahrhundert.

2. Einsidlensis 231, p. 372-385, Stiftsbibliothek Ein¬

siedeln, 10. Jahrhundert.
3. Londiniensis Addit. 21170, f. 99-116, British

Museum London, 10. Jahrhundert.
4. Guelferbytanus 17. 3 Aug. 4°, f. 108v-115v, 100

bis 107v, 116, Herzog-August-Bibliothek Wolfenbüttel,

wahrscheinlich aus St. Gallen, 10. Jahrhundert.

5. Berolinensis Ms. lat. Quart. 303, f. 78-91, Berlin
aus dem Kloster Werden, 10. Jahrhundert.

6. Bruxellensis 8318-20, f. 15 lv—154v, Bibliothèque
royale Brüssel, aus dem Jesuitenkolleg Molsheim,
10. Jahrhundert.

7. Sangallensis 360, p. 262-306, Stiftsbibliothek
St. Gallen, 11. Jahrhundert.

8. Sangallensis 372, p. 109-126, Stiftsbibliothek
St. Gallen, 11. Jahrhundert.

9. Einsidlensis 9, f. 2l6-217v, Stiftsbibliothek Ein¬

siedeln, 11. Jahrhundert.
10. Bernensis 168, f. 186-193, Bibliotheca Bongar-

siana (Burgerbibliothek) Bern, aus dem Kloster
St. Symphorian in Metz, 11. Jahrhundert.

11. Monacensis lat. 1087, f. 168-177, Bayerische
Staatsbibliothek München, aus dem Kloster
Benediktbeuren, 11. Jahrhundert.

11 Als einziges, verhältnismäßig entlegenes Beispiel sei das sog.
Kreuzensteiner Legendär genannt; es ist zwischen 1452 bis
1485 in Niederösterreich, höchst wahrscheinlich in Wien
geschrieben worden und liegt heute in der Bibliothek der
Burg Kreuzenstein/Niederösterreich (Signatur: 5865 I-IV);
im 2. Band sind die Gallus-Vita auf fol. 145V—152v und die
Otmars-Vita auf fol. 178-182 enthalten. Vgl. WALTER JA-
ROSCHKA und Alfred Wendelhorst, Das Kreuzensteiner
Legendär, Ein Beitrag zur Geschichte der österreichischen
Hagiographie des Spätmittelalters, in Mitteilungen des
Instituts für österreichische Geschichtsforschung, 65. Bd., Graz-
Köln 1957, S. 369-418.

12. Stuttgartiensis HB XIV 2, f. 72-78v, Württem¬
bergische Landesbibliothek Stuttgart, aus dem Kloster

Weingarten, 11. Jahrhundert.
13. Fabariensis XII, f. 87v-95, Stiftsarchiv St. Gallen,

aus dem Kloster Pfäfers, 11. Jahrhundert.
14. Sangallensis 364, p. 162-190, Stiftsbibliothek

St. Gallen, 12. Jahrhundert.
15. Engeibergensis 2, f. 228-231v, Stiftsbibliothek

Engelberg, 12. Jahrhundert.
16. Monacensis lat. 22243, f. 172v-176v, Bayerische

Staatsbibliothek München, aus dem Kloster Windberg,

12. Jahrhundert.
17. Monacensis lat. 9306, f. 82 f., Bayerische Staats¬

bibliothek München, aus dem Kloster Oberaltaich,
12. Jahrhundert.

18. Wirziburgensis Mp. th. f. 139, f. 172v-179v, Uni¬
versitätsbibliothek Würzburg, 12. Jahrhundert.

19- Trevericus 93, f. 165 v-l68v, Dombibliothek Trier,
aus St. Peter und Paul in Paderborn, 12. Jahrhundert.

20. Parisiensis lat. 3308, f. 26lv—264, Bibliothèque
nationale Paris, 12. Jahrhundert.

21. Monacensis lat. 3313, f. 135—139v, Bayerische
Staatsbibliothek München, aus dem Kloster Dies-

sen, 12. Jahrhundert.
22. Stuttgartiensis Bibl. fol. 38, f. 118v—121v, Würt¬

tembergische Landesbibliothek Stuttgart, aus dem
Kloster Zwiefalten, 12. Jahrhundert.

B. Relatio de miraculis sancti Otmari

1. Sangallensis 362, p. 113-139, Stiftsbibliothek
St. Gallen, 9- Jahrhundert.

2. Londiniensis Addit. 21170, f. Il6-139v, British
Museum London, 10. Jahrhundert.

3. Guelferbytanus 17. 3 Aug. 4°, f. 116V—139,

Herzog-August-Bibliothek Wolfenbüttel, wahrscheinlich

aus St. Gallen, 10. Jahrhundert.
4. Berolinensis Ms. lat. Quart 303, f. 91-1 llv, Ber¬

lin aus dem Kloster Werden, 10. Jahrhundert.

12 Hier sei auch auf die einschlägigen Arbeiten von P. EMMANUEL

MUNDING O. S. B. hingewiesen: Das Verzeichnis der
St.Galler Heiligenleben und ihrer Handschriften in Codex
Sangall. No. 566, Ein Beitrag zur Frühgeschichte der St.Gal¬
ler Handschriftensammlung Texte und Arbeiten, hrsg.
durch die Erzabtei Beuron, I. Abt., Heft 3/4), Beuron 1918;
Zur Entwicklung der St.Galler Gottesdienstordnung, Die
Temporalliturgie von Fridolin Sicher 1520, in Zeitschrift
für schweizerische Kirchengeschichte, 55. Bd., 1961, S. 139
bis 167, 309-331.

24



1-

5. Sangallensis 560, p. 306-371, Stiftsbibliothek
St. Gallen, 11. Jahrhundert.

6. Sangallensis 572, p. 126-140, Stiftsbibliothek
St. Gallen, 11. Jahrhundert.

7. Bernensis 168, f. 193-203, Bibliotheca Bongar-
siana (Burgerbibliothek) Bern, aus dem Kloster
St. Symphorian in Metz, 11. Jahrhundert.

8. Monacensis lat. 1087, f. 177-189v, Bayerische
Staatsbibliothek München, aus dem Kloster
Benediktbeuren, 11. Jahrhundert.

9. Stuttgartiensis HB XIV 2, f. 78v-90, Württembergische

Landesbibliothek Stuttgart, aus dem Kloster

Weingarten, 11. Jahrhundert.
10. Sangallensis 564, p. 190-230, Stiftsbibliothek

St. Gallen, 12. Jahrhundert.
11. Engelbergensis 2, f. 231v-237, Stiftsbibliothek

Engelberg, 12. Jahrhundert.
12. Wirziburgensis Mp. th. f. 139, f. 179v-190, Uni¬

versitätsbibliothek Würzburg, 12. Jahrhundert.
13. Parisiensis lat. 5308, f. 264-268, Bibliothèque na¬

tionale Paris, 12. Jahrhundert.
14. Monacensis lat. 5513, f. 139v—145, Bayerische

Staatsbibliothek München, aus dem Kloster Dies-

sen, 12. Jahrhundert.
15. Stuttgartiensis Bibl. fol. 58, f. 12lv—126, Würt¬

tembergische Landesbibliothek Stuttgart, aus dem

Kloster Zwiefalten, 12. Jahrhundert.

2. Martyrologien

Aus den hagiographischen Schriften ging der Name
St. Otmars in die Martyrologien über, stellen sie doch
eine Mischung zwischen Vitae Sanctorum und Calen-
darium dar. Allerdings wurde Otmar nie und nirgends
als Märtyrer verehrt, sondern er genoss stets den liturgischen

Kult eines Confessor bzw. Abbas. Die späten
Bestrebungen Abt Leodegar Bürgissers in den Jahren
1701/02, in Rom prüfen zu lassen, ob Otmar als Märtyrer

gefeiert werden dürfe, verliefen ergebnislos13
und sind eher als liturgiegeschichtliche Kuriosität zu

bewerten. Das aber hinderte nicht, dass auch der
Bekenner, der nicht den Tod eines Märtyrers gestorben

war, Eingang in das Martyrologium fand. Dieses für
den liturgischen Gebrauch bestimmte Buch verzeichnete

zu den einzelnen Tagen des Kirchenjahres nicht
mehr nur die Todesdaten der Blutzeugen, sondern auch
die Gedächtnistage der anderen Heiligen.

A. Handschriftliche Martyrologien

Nachdem St. Otmar 864 heiliggesprochen war, nahm
ihn das Kloster St. Gallen begreiflicherweise in seine

Heiligen-Verzeichnisse auf. Leider ist das von Notker
Balbulus um 896 verfasste Martyrologium nur unvollständig

überliefert14; weil die Monate November und
Dezember fehlen, kann heute nicht mehr nachgelesen
werden, wie dieser grösste st. gallische Dichter den
16. November als Festtag St. Otmars gepriesen hat.

Dagegen besitzt St. Gallen eine in der zweiten Hälfte
des 9-Jahrhunderts dort hergestellte Abschrift15 des

berühmt gewordenen Martyrologiums, das der Diakon
Wandalbert von Prüm16 um 848 nach dem Vorbild
des Beda Venerabiiis17 in Versen verfasst hatte. Schon

in Wandalberts Original war Gallus durch vier Verse

gewürdigt worden; Otmar aber fehlte in jener Zeit
begreiflicherweise noch. Der ungenannte St. Galler
Kopist hatte nun aber Otmars Kanonisation erlebt, und
so fügte er denn für den 16. November die schönen

Zeilen ein, die das erste metrische Lob auf St. Otmar
darstellen:

Nec minus Otmari rutilant monimenta beati
Coenobio Galli qui praefuit abba secundus.

Und nicht minder erglänzt der Ruhm des

seligen Otmar,
Welcher als zweiter Abt das Kloster des

Gallus regierte.
Ein anderes bekanntes Martyrologium war durch

Erzbischof Ado von Vienne um und nach Mitte jenes
9. Jahrhunderts, jedenfalls noch vor Otmars Kanonisierung,

verfasst worden18. St. Gallen besass und
besitzt davon zwei Abschriften, von denen die eine19 noch
demselben 9. Jahrhundert, die andere20 dem 12. Jahr-

13 StiA SG, Acta monasterii: Bd. 308, S. 38; Bd. 322, S. 314
ff. (Hierauf machte mich freundlicherweise Stiftsarchivar
Msgr. Dr. Paul Staerkle aufmerksam.) Vielleicht geht auf
jene Bestrebungen der nach 1700 angefertigte und noch
heute liturgisch verwendete St.Otmars-Ornat der Kathedrale
St.Gallen zurück, dessen Farbwirkung rot ist (Farbe der
Märtyrerfeste!), weil er auf silbernem Grund starke rote Muster
aufweist; vgl. POESCHEL, Kdm SG Stift, S. 272.

14 Vgl. WOLFRAM VON DEN Steinen, Notker der Dichter und
seine geistige Welt, 1. Bd., Bern 1948, S. 494 f.

15 StiB SG, Cod. 250, Otmars-Verse S. 59.

16 Edition durch ERNST DÜMMLER in MGH, Poetae
Latini aevi Carolini, II (1884), S. 578-603; der st. gallische
Einschub über St.Otmar ist dort S. 599 als Fußnote
wiedergegeben.

17 Edition des Martyrologium Poeticum von Beda (f 735) in
MlGNE, Patrologia Latina, Bd. 94 (1850), Sp. 603-606.

18 Vgl. HENRI Quentin, Les martyrologes historiques du moyen
âge, Paris 1908, S. 465-681; ebd. S. 679 ff. über das

unvollständige Martyrologium des Notker Balbulus.
19 StiB SG, Cod. 454; Otmars-Eintrag am Rand von S. 309-
20 StiB SG, Cod. 455; Otmars-Eintrag am Fuß von S. 539-

25



hundert entstammt. Beide standen in liturgischem
Gebrauch, weshalb auch St. Otmar nicht fehlen durfte. So

schrieben dem ersten Exemplar eine Hand des frühen
11. Jahrhunderts und dem zweiten eine Hand des

12. Jahrhunderts jeweils zum 16. November den
Namen Otmars mit einem in Prosa gehaltenen kurzen
Lebenslaufe21 bei.

Bemerkenswert ist nun aber, dass St. Otmar nicht
nur in St. Gallen, sondern auch andernorts in die Mar-
tyrologien eingetragen wurde. So lassen sich beispielsweise

in der Bibliothèque nationale zu Paris22 drei
Abschriften des Martyrologiums, das der Diakon Florus

von Lyon vor 860 verfasst hatte, nachweisen, welche

unter den lokalen Ergänzungen den St. Galler Heiligen

anführen. Die eine stammt aus der luxemburgischen

Abtei Echternach, geschrieben im 12. Jahrhundert,

worin zum 16. November steht: Alibi depositio
beati Otbmari confessons. Die andere kommt aus der

Kathedrale von Toul, geschrieben um 1300, worin
wieder am 16. November zu lesen ist: Et depositio
Othmari episcopi23 et confessons. Die dritte wurde im
12. Jahrhundert in der Abtei Remiremont geschrieben
mit dem Zusatz: Et depositio beati Othmari confessons.

Gleicherweise finden sich in der Studienbibliothek
zu Salzburg24 zwei - allerdings anonyme - Martyro-
logien des 15. Jahrhunderts, die nicht nur St.Gallus

zum 16. Oktober, sondern auch St. Otmar zum 16.

November erwähnen und jeweils eine kurze lateinische

Biographie anfügen. Das erste stammt am dem
bayerischen Chiemsee, die Herkunft des andern ist
unbekannt. Aber auch Fulda und Regensburg nannten in
ihren Martyrologien des 10./11. Jahrhunderts St.

Otmar25. Die Beispiele Hessen sich vermehren.

B. Gedruckte Martyrologien

Als im ausgehenden Mittelalter die Buchdruckerkunst

aufkam, bemächtigte sie sich auch des Martyrologiums.
Es zeugt für die Beliebtheit des St. Galler Abtes Otmar,
dass ihn gleich alle drei vor 1520 hergestellten Marty-
rologiums-Frühdrucke, die sich heute mehr oder weniger

zufällig in der Stiftsbibliothek St. Gallen26 befinden,

erwähnen. Es sind die folgenden:

21 Lateinisch und deutsch bei DUFT, St.Otmar, S. 62-65; vgl.
auch S. 91.

22 Es handelt sich um Cod. lat. 10158, Cod. lat. 10018, Cod.
lat. N. A. 349; sie sind zitiert bei QUENTIN, a. a. O., S. 236,
239, 240.

23 Der Name Otmar weckte dort wohl die Erinnerung an den
Bischof St. Audomar, gestorben nach 667, Gründer von
St-Omer (vgl. LThK2, 1. Bd., Sp. 1026). Daß aber trotz der
Bezeichnung episcopus der st. gallische Abt Otmar gemeint
ist, beweist das Tagesdamm des 16. Novembers.

Johannes Prüss in Strassburg druckte schon 1484 in
deutscher Sprache das «Martilogium der Heiligen noch
dem kalender», worin zu lesen ist: «Hüt ist der xvi tag
im Schlachtmonet. Daruff ist gefallen... sant Otmarus
in tütschen landen der heilige wirdig apt von sant
Benedictus orden.» Heinrich Gran in Hagenau gab
1508 ein lateinisches Martyrilogium seu Viola
Sanctorum heraus, wo zum 16. November steht: Item
Othmari abbatis, cuius festum in sueuia celebratur
(Gedächtnis des Abtes Otmar, dessen Fest in Schwaben

gefeiert wird). In einem um dieselbe Zeit erschienenen

anonymen Martyrilogium ordinis sancti bene-
dicti ist zu lesen: In alemannia sancti othmari abbatis

(in Alemannien Fest des hl. Abtes Otmar).
Auch spätere Drucke des 16. Jahrhunderts erwähnen

St. Otmar, beispielsweise das von einem Abt
Francisais Maurolycus 1570 in Venedig herausgegebene

Martyrologium oder die von Petrus Canisius besorgte
deutsche Fassung27, die zu berichten weiss: «Item in
Osterreich des H. abts vnd beichtigers Othmari, in
Teutschland geborn, fürtreflich in heyligen Übungen,
auch ein abt des klosters S. Galli, ist aber von den Gottlosen

in ein Insel des Reins vnbillich ins elend ver-
dampt worden, daselbst er nach vil erlidtnen arbeit-
seligkeiten im Herrn entschlaffen. Sein leib rhuet jetzt
zu S.Gallen im kloster.»

Weil das Martyrologium ein liturgisches Buch war,
das im Offizium (Prim) Verwendung fand, liess Papst
Gregor XIII. im Sinne tridentinischer Reformen eine

vereinheitlichte Ausgabe schaffen, die 1584 als offizielles

Martyrologium R.omanum vorgeschrieben wurde.
Obwohl es sich dabei nicht mehr um ein mittelalterliches

Buch handelt, verdient es hier kurze Erwähnung,
weil es neben St.Gallus (16.Oktober) auch St.Otmar
(16. November) aufnahm und so der Gesamtkirche
bekannt machte. Das Kloster St. Gallen erhielt durch die

Apostolischen Nuntien bei der Eidgenossenschaft

gleich zwei früheste, bis heute erhaltene Exemplare28
geschenkt: eine Mailänder Ausgabe von 1578, die noch
eine kleine Biographie enthält, sodann die in Rom
1586 erschienene authentische Ausgabe, die nur den
kurzen Satz bringt: Eodem die depositio sancti Othmari
abbatis, dazu aber in einem wissenschaftlichen Anmer-

24 Signaturen: Ms. M I 31 und M II 135.
25 Vgl. P. EMMANUEL MundinG, Die Kaiendarien von St.Gal-

len, Untersuchungen, Beuron 1951, S. XV, XVII, 134.
26 Inkunabeln Nr. 976, 977, 978; vgl. GUSTAV SCHERRER,

Verzeichnis der Incunabeln der Stiftsbibliothek von St.Gal-
len, St.Gallen 1880, S. 161.

27 In StiB SG liegen davon zwei Dillinger Drucke von 1573
(daraus unser Zitat) und 1583.

28 In StiB SG unter den Signaturen 20450 und 19514.

26



kungsteil von Cäsar Baronius auf die Quellen verweist.
Die knappe Formulierung - leider ohne Hinweis auf
Ort und Land - verblieb trotz mancher Ueberarbeitun-

gen bis heute und lautet in den modernen deutschen

Uebertragungen29: «Am gleichen Tag die Beisetzung
des heiligen Abtes Otmar.»

3. Litaneien

Die Litanei, eine in die älteste Zeit christlich-orientalischer

Liturgie zurückreichende Form des respondie-
renden Bittgebetes, stellt nicht ein eigenes Buch dar,
fand und findet sich aber in mehreren liturgischen
Büchern: in Missale, Brevier, Pontificale, Benedictionale,
Rituale. Eine ihrer frühmittelalterlichen Ausprägungen
ist die Allerheiligen-Litanei mit der Anrufung der
christlichen Helden als Freunde Gottes und Fürbitter
bei Gott. Ihr Formular ist seit den Vereinheitlichungs-
massnahmen, die das Reformkonzil von Trient für den

gesamten Gottesdienst inaugurierte, kirchlich festgesetzt;

im Mittelalter jedoch wurden zu den Heiligen
der Gesamtkirche auch die am Ort verehrten Namen
eingefügt, in St. Gallen also und nicht selten auch
anderswo Gallus und Otmar.

A. In St. Gallen

Erstmals begegnet hier St. Otmar in der prachtvollen,
mit Gold und Silber auf Purpurgrund geschriebenen
Allerheiligen-Litanei, die den Folchart-Psalter30
einleitet. Unter den Sei monachi steht nach Columban und
Gallus die Anrufung: S. Otmare or\a pro nobis], dazu

wie bei Gallus der Buchstabe T, was wohl ter (dreimal)
bedeutet. Die Entstehung dieses durch den St. Galler
Mönch Folchart und sein Scriptorium grossartig kal-
ligraphierten Psalteriums wird allgemein in die Jahre
855-872 angesetzt31; doch die Aufnahme Otmars in
die Litanei, geschrieben von der ersten Hand und nicht

29 Beispielsweise: Das römische Martyrologium, Das Heiligen-
gedenkbuch der katholischen Kirche, neu übersetzt von Mönchen

der Erzabtei Beuron, Regensburg 1935.
99 StiB SG, Codex 23.
31 Vgl. Franz Landsberger, Der St.Galler Folchart-Psalter,

Eine Initialenstudie, St.Gallen 1912, S. 31.
32 Cod. 394, S. 202.
33 Cod. 395, S. 25 und 92.
31 Cod. 360, S. 17.
33 Cod. 441, S. 14; Cod. 443, S. 4.
36 StiB Einsiedeln, Cod. 112, S. 325.
37 Heute in StiB SG, Cod. 403, S. 178; vgl. P. Iso Müller

O. S. B., Eine Allerheiligen-Litanei mit rätischen Heiligen

etwa als Zusatz eingefügt, beweist eindeutig, dass dieses

Glanzwerk st. gallischer Schreibkunst nicht vor
Otmars Heiligsprechung, also nicht vor dem Jahre
864 geschaffen worden ist.

Selbstverständlich begegnet Otmar seither in allen
mittelalterlichen Allerheiligen-Litaneien zu St.Gallen.
An Beispielen in der Stiftsbibliothek seien erwähnt:
aus dem 11. Jahrhundert eine Litanei zu Mariae Licht-
mess32; aus dem 12. Jahrhundert Litaneien für die

Weihe von Salz und Wasser, für den Beistand bei
Sterbenden33 sowie für die Bittprozession an der Vigil
von Christi Himmelfahrt, wobei die mit Neumen
hervorgehobene Anrufung Otmars in seiner Kirche zu
singen war34; aus dem 15. Jahrhundert Litaneien in
zwei Ritualien35.

B. Ausserhalb St. Gallens

Die im Gebiet der heutigen Schweiz gelegenen
Benediktiner-Klöster riefen in ihren Allerheiligen-Litaneien
ebenfalls die St.Galler Patrone Gall und Otmar an.
Das lässt sich beispielsweise in einem Missale des Klosters

Einsiedeln36 und in einem Brevier des Klosters
Disentis37 aus dem 12. Jahrhundert sowie in vier
liturgischen Büchern des ehemaligen Klosters Muri38
nachweisen: einem Psalterium aus dem 11. Jahrhundert,
einem Rituale aus dem 13. Jahrhundert, einem Brevier
aus dem 15. Jahrhundert und einem Officia varia
betitelten Manuskript von 1552.

Der Kult reichte aber auch diesbezüglich über die
Schweiz hinaus. So findet sich St. Otmars Anrufung in
einem wahrscheinlich auf der Reichenau geschriebenen

Psalterium des 9- Jahrhunderts und einem
Reichenauer Sacramentarium des 11. Jahrhunderts,
wovon das eine heute in Zürich, das andere in Paris

liegt39, ferner in einem Konstanzer Pontifikale des

15. Jahrhunderts, das heute in Metz ist40. Vom Bodensee

erstreckte sich der Kult in das Elsass, wo Otmar in
mehreren Litaneien des Klosters Murbach im 11., 14.

und 15. Jahrhundert angerufen wurde41. Selbst in noch

aus dem 12. Jahrhundert, in Bündner Monatsblatt 1953, S.

168-184, bes. S. 178.
38 Heute im Benediktinerkollegium Sarnen; es sind die

Codices 42, 15, 43 und 22.
39 Zentralbibliothek Zürich, Ms. 50, Litanei fol. 164r-166v

(vgl. L. C. MOHLBERG, Mittelalterliche Handschriften,
Zürich 1952, S. 19); Bibliothèque nationale Paris, Cod. lat.
18005.

40 Bibliothèque municipale, Ms. 334; vgl. VICTOR LEROQUAIS,
Les Pontificaux manuscrits des bibliothèques publiques de
Prance, 1. Bd., Paris 1937, S. 221 f.

41 Vgl. MEDARD Barth. St. Fridolin und sein Kult im alemannischen

Raum, in FDA, 75. Bd., 1955, S. 127, 145.

27



weiter entfernten Kirchen fand er Aufnahme in die

Allerheiligen-Litanei, beispielsweise in Freising im
9. Jahrhundert42, in Utrecht und in Münstereifel im
10. Jahrhundert43, in Tegernsee und in Stavelot im
11. Jahrhundert44, in Passau45 und in Metz46 im
13. Jahrhundert, in Worms47 und in Aosta48 im
15. Jahrhundert.

4. Kaiendarien, Breviere, Missalien

Das Kalendarium ist ebenso wenig ein selbständiges

liturgisches Buch wie die Litanei. Aber es bildet die

Einleitung und zugleich die Struktur der wichtigsten
liturgischen Bücher wie Brevier und Missale. Jedes
mittelalterliche Antiphonarium und Sacramentarium,

gleich wie jedes moderne Mess- und Stundenbuch,
enthält als ersten Teil den kirchlichen Kalender, der nach

Monaten und Tagen die Feste des Herrn und der

Heiligen verzeichnet.
Es ist nun höchst aufschlussreich, festzustellen, in

welchen mittelalterlichen Kirchenkalendern der

St. Galler Abt Otmar genannt ist. Sozusagen immer
kommt er, dessen Fest regelmässig auf den 16. November

fällt, in Verbindung mit dem zum 16. Oktober

eingetragenen Gallus vor. Letzterer ist zwar zahlreicher
nachzuweisen als Otmar; aber auch dieser erscheint
erstaunlich häufig, wie die folgende - wiederum nicht
vollständige - Uebersicht darzutun vermag. Dabei geht
es hier einfach um die Aufzählung der Orte, nicht aber

um die Frage, ob Otmar jeweils nur kurz erwähnt

(kommemoriert) oder ob er gar mit einem eigenen
Offizium ausgezeichnet worden ist.

A. In der Schweiz

Als selbstverständlich sei vorausgeschickt, dass St.

Otmar seit der zweiten Hälfte des 9- Jahrhunderts in
allen st. gallischen Kaiendarien, damit auch in allen
entsprechenden Liturgiebüchern, aufgeführt und als zweiter

Patron der Abtei durch Auszeichnungen in Schrift
und Farbe hervorgehoben ist. Sein Fest am 16. Novem¬

ber wurde durch Vigil und Oktav bereichert. Am 2. Juli
wurde überdies die Weihe seiner Kirche gefeiert, am
24. September das Jahresgedächtnis seiner Translation

von 867, am 25. Oktober jenes der Translation von
864. P. Emmanuel Munding O. S. B., der Erforscher
der St. Galler Kaiendarien49, vermochte nachzuweisen,
dass das St. Otmars-Fest schon früh von St. Gallen
ausstrahlte: nach Einsiedeln, Bern, Reichenau, Eichstätt,

Freising, Kempten, Köln, Lorsch, Regensburg, Tegernsee.

Viele weitere Kaiendarien werden gleich noch zu

nennen sein.

Die Benediktiner-Klöster im Gebiet der heutigen
Schweiz nahmen die St. Otmars-Verehrung früh auf.

St.Otm.ar in einem Liturgiebuch
Buchstaben-Miniatur von 1544
im Antiphonarium Codex 541
der Stiftsbibliothek St.Gallen

42 Vgl. MAURICE COENS, Anciennes litanies des saints, in Ana-
lecta Bollandiana, Bd. 54, Brüssel 1936, S. 27.

43 DERS. in Bd. 55, 1937, S. 67, und in Bd. 59, 1941, S. 295.
14 DERS. in Bd. 54, 1936, S. 33, und in Bd. 59, 1941, S. 283.
45 Nach V. LEROQUAIS, Les Livres d'Heures manuscrits de la

bibliothèque nationale, 1. Bd., Paris 1927, S. 314.
46 DERS., Les Bréviaires manuscrits des bibliothèques publiques

de France, Register in Bd. V, Paris 1934, S. 226.
« Ebd., S. 226.

48 DERS., Les Psautiers manuscrits latins des bibliothèques
publiques de France, Bd. II, Maçon 1940-41, S. 139.

49 Die Kalendarien von St.Gallen aus XXI Handschriften,
neuntes bis elftes Jahrhundert, Texte Texte und Arbeiten,

I. Abt., Heft 36, Beuron 1948) und Untersuchungen
ebd. Heft 37, 1951). Vgl. auch Adolf Merton, Die

Buchmalerei in St.Gallen vom neunten bis zum elften
Jahrhundert, 2. Aufl. Leipzig 1923, wo S. 98-102 zwei Kalendarien

(Oxford Bodleiana Cod. Auct. D I 20 und StiB SG
Cod. 341) wiedergegeben sind.

28



In Einsiedeln50 ist das durch nicht weniger als zehn
mittelalterliche Liturgiehandschriften fassbar geblieben:

ein Kalendar51 des 10. Jahrhunderts, wozu sich
auch ein gleichaltriges st.gallischer Provenienz52
gesellt; ein Lektionar53 des 11. Jahrhunderts, das noch
einen zusätzlichen Kalender des 15. Jahrhunderts
besitzt; einen Liber officialis54 des 10.-12. Jahrhunderts;
zwei Breviere55 des 12. und 15. Jahrhunderts; fünf
Missalien56 des 11.-15. Jahrhunderts. St.gallischer
Herkunft ist das ebenfalls dort befindliche Gebetbuch
des Abtes Ulrich Rösch57, das selbstverständlich Gall
und Otmar mit roten Buchstaben im Kalendarium
aufführt.

Die anderen benediktinischen Klöster, wie Disen-
tis58 oder Engelberg59, standen nicht zurück. Als wenig

beachtetes Beispiel sei hier nur noch angefügt, was
diesbezüglich an kalendarisch-liturgischen Handschriften

aus der Bibliothek des ehemaligen Stiftes Muri die
Zeiten überdauern konnte: fünf Psalterien60 des 11.
bis 15. Jahrhunderts, drei Breviere61 des 14. und
15. Jahrhunderts, ein Missale62 des 11. Jahrhunderts,
ein Cursarius63 des 12. Jahrhunderts und zwei
Offizien64 des 16. Jahrhunderts. Zu diesen zwölf Murenser
Handschriften gesellen sich in der gleichen Sammlung
ein Missale65 aus Glatt am Neckar um 1200, ein
Brevier66 aus Würzburg und eines aus dem Bistum Basel
des 14. Jahrhunderts, ein Psalter67 aus dem Frauenkloster

Hermetschwil des 12./13. Jahrhunderts, ein Bre-

50 Vgl. P. Rudolf HENGGELER O. S. B„ Die mittelalterlichen
Kalendarien von Einsiedeln, in ZSKG, 48. Jg., 1954, S. 31
bis 65. Zu den einzelnen Handschriften P. GABRIEL MEIER
O. S. B., Catalogus codicum manu scriptorum qui in biblio-
tbeca monasterii Einsidlensis O. S. B. servantur, Bd. I,
Einsiedeln und Leipzig 1899-

51 StiB Einsiedeln, Cod. 356.
52 Ebd., Cod. 174.
53 Ebd., Cod. 8 und 9.
51 Ebd., Cod. 112.
55 Ebd., Cod. 83 (bei HENGGELER nicht erwähnt) und Cod. 87.
56 Ebd., Cod. 105, 107, 111, 113, 114.

" Ebd., Cod. 285.
58 Vgl. P. ISO MÜLLER O. S. B., Zum liturgischen Kalender

der Abtei Disentis 8.-12. Jahrhundert, in Studien und
Mitteilungen zur Geschichte des Benediktiner-Ordens und seiner
Zweige, Bd. 65, München 1955, S. 81-89, 274-302, bes.
S. 288. DeRS., Zum Disentiser Festkalender 1690-1762, in
Bündner Monatsblatt 1957, S. 295 und 311.

59 Vgl. P. Benedikt Gottwald O. S. B., Catalogus codicum
manu scriptorum qui asservantur in bibliotheca monasterii
O. S. B. Engelbergensis in Helvetia, Freiburg i. Br. 1891.

60 Heute im Benediktinerkollegium Sarnen, Cod. 19, 20, 40,
42, 47.

61 Ebd., Cod. 44, 48, 49.
92 Ebd., Cod. 13.
93 Ebd., Cod. 18.
94 Ebd., Cod. 21 und 22.
95 Ebd., Cod. 7.
99 Ebd., Cod. 14 und 51.

vier68 aus dem Frauenkloster Gnadenthal des 15.
Jahrhunderts, schliesslich ein für die Meisterin Meliora von
Grüth 1553 geschriebenes Totenoffizium69, - alles

liturgische Bücher, welche die St. Galler Heiligen Gall
und Otmar erwähnen.

Dass nicht nur Klöster, sondern auch andere
schweizerische Kirchen in ihren Kalendern St. Otmar nannten,

mögen drei sozusagen wahllos herausgegriffene
Handschriften zeigen: das älteste Missale der
Pfarrkirche zu Appenzell70 aus dem 13. Jahrhundert, wo
übrigens auch frühe Reliquien bezeugt sind, die
Jahrzeitbücher von St. Michael in Zug71, wo St. Otmar
Patron eines Seitenaltares war, sowie das Jahrzeitbuch
von Nidau72 im Kanton Bern.

B. In Deutschland und Oesterreich

Die Reichenau, St. Gallens Nachbarabtei, kannte und
verehrte Gall und Otmar. Unter den heute in Karlsruhe

liegenden Reichenauer Handschriften ist St.

Otmar mehrmals anzutreffen: so in einem Antiphonar73
des 12. Jahrhunderts, einem Brevier74 des 12./13-
Jahrhunderts, einem Epistolar75 des 13. Jahrhunderts. Auch
die Mönchsliturgie in Hirsau kannte ihn, was zwei
heute in Stuttgart liegende Handschriften zeigen76,

gleichfalls die Abtei Lorsch an der Bergstrasse, was
ein Kalendar in derVatikanischen Bibliothek beweist77.

97 Ebd., Cod. 37. Aus Hermetschwiler Besitz stammen auch die
beiden Murenser Codices 2 und 3 (heute im Benediktiner-
Priorat Muri-Gries bei Bozen), die beide gleichfalls St.Otmar
erwähnen; beschrieben bei A. BRUCKNER, Scriptoria medii
aevi helvetica, Bd. VII, Genf 1955, S. 35 f.

98 Ebd., Cod. 56.
99 Ebd., Cod. 52.
70 Heute im Landesarchiv Appenzell.
71 Hrsg. v. EUGEN Gruber in Der Geschichtsfreund, 109-

Bd., 1956, S. 93 (Gallus), S. 121 (Otmar).
72 Hrsg. v. Th. de Quervain in Anzeiger für Schweizerische

Geschichte, 36. Jg., 1905, S. 66 (Gallus), S. 67 (Otmar). -
Beigefügt sei hier die Erwähnung des Otmarsfestes in Horw;
vgl. Raphael Reinhard, Geschichte der Pfarrei Horw
Heimathskunde für den Kanton Luzern, Bd. 6), Luzern
1883, S. 37.

73 Badische Landesbibliothek, Aug. LX (vielleicht nicht rei¬

chenauisch?).
74 Ebd., Aug. XXI.
75 Ebd., Aug. CLL Vgl. stets ALFRED HOLDER, Die Reichenauer

Handschriften, 3 Bde., Leipzig 1906 und Berlin 1914
bis 1918.

79 Württembergische Landesbibliothek, Cod. bibl. fol. 34; vgl.
WOLFGANG IrtenkAUF, Ein bursfeldisches Kalendar aus

Hirsau, in ZSKG, 51. Jg., S. 257-280.
77 Vgl. JOHANNES Emil GUGUMUS, Die Lorscher Kalendarien

in Cod. Pal. lat. 485 und 499 der Vatikanischen Bibliothek,
in Jahrbuch für das Bistum Mainz 1958—60, 8. Bd., Mainz
I960, S. 286-321, bes. S. 319.

29



Ebenso ist St. Otmar um 1500 im Kalender der
Erzdiözese Köln78 nachzuweisen. Aus dem mittelalterlichen

Bistum Freising79 bezeugen ein Missale des

10. Jahrhunderts, ein Brevier des 13./14. und ein Ka-
lendarium des 15. Jahrhunderts einen besonderen
Otmars-Kult. In der Diözese Passau80 ist Otmar in zwei
Brevier-Kalendarien des 14. und 15. Jahrhunderts
genannt, in der Diözese Augsburg81 in einem Brevier-
Kalendar des 13-/14. Jahrhunderts und in einem zwar
aus der dortigen bischöflichen Bibliothek stammenden,

jedoch für ein fränkisch-würzburgisches Kloster
geschriebenen Kalendarium des 12./13. Jahrhunderts,
schliesslich in der Diözese Regensburg82 in einem Mis-
sale-Kalendar des 15. Jahrhunderts.

Zu diesen heute in München liegenden Handschriften

gesellen sich zwei liturgische Bücher aus der
Erzdiözese Salzburg83, deren Kaiendarien ebenfalls die

St. Galler Heiligen Gall und Otmar anführen: ein Missale

des 11. Jahrhunderts aus der Kathedrale und ein

Brevier des 14. Jahrhunderts aus dem Stift St. Peter.

Aehnliche liturgische Handschriften aus dem 14., aber

auch aus dem 17. und 18. Jahrhundert mit der Erwähnung

St. Otmars liegen noch heute in der Stiftsbibliothek

St. Peter84 zu Salzburg, während die dortige
Studien- (jetzt Universitäts-) Bibliothek zwei solche
Breviere85 des 12. und 15. Jahrhunderts aus dem Dom,
aber auch ein Passauer Missale86 des frühen 13.
Jahrhunderts und ein Prager Missale87 von 1300
aufbewahrt, die in den Kaiendarien die beiden St. Galler
Heiligen kennen.

Zahlreiche andere liturgische Bestände in Bibliotheken

Deutschlands und Oesterreichs wären noch mit
gleichem Erfolg durchzuforschen, ebenso die Nekro-

logien, von denen beispielsweise jenes aus dem ehemaligen

Benediktinerstift Alpirsbach88 und jenes aus dem

ehemaligen Damenstift Oberstenfeld89 - beide in
Württemberg gelegen — am 16. Oktober St. Gall und

78 Vgl. LEONARD KORTH, Die Patrocinien der Kirchen und
Kapellen im Erzbistum Köln, Düsseldorf 1904, S. 251.

79 Vgl. ANTON Lechner, Mittelalterliche Kirchenfeste und
Kaiendarien in Bayern, Freiburg i. Br. 1891, S. 22, 29, 35,
60 f., 85, 115. Es handelt sich um die Handschriften Clm
6421, 11013 und 6422 der Bayerischen Staatsbibliothek
München.

80 Ebd. S. 186 und 198; Clm 11015 und 16206.
81 Ebd. S. 256 und 273; Clm 3908 und 3900.
88 Ebd. S. 240; Clm 13022.
88 Ebd. S. 138 und 157; Clm 11004 und 15955.
84 Signaturen; Ms. a VII 42, a IV 3, b II 44, b V 54.
85 Signaturen: Ms. M II 6 und M II 134.
86 Ms. M II 238.
87 Ms. M II 151.

88 Hrsg. v. Karl Otto Müller in Württembergische Viertel-

am 16. November St. Otmar aufführen. Neben
Handschriften müssten aber auch frühe Drucke konsultiert
werden; so enthalten beispielsweise ein deutscher und
ein lateinischer Hortulus animae, die für den Nürnberger

Verleger Anton Koberger 1513 und 1517 in Lyon
gedruckt wurden, in den einleitenden Kalendern die
beiden st. gallischen Heiligennamen90.

C. In Ungarn

Die neueren Forschungen zweier Benediktinermönche
lassen erfreulicherweise feststellen, dass auch in
ungarischen Bibliotheken liturgische Handschriften mit den

Einträgen der St. Galler Heiligen aufbewahrt werden.
P. Egon Jâvor91 O.S.B, untersuchte sieben

Manuskripte des Messbuches von Pressburg (Bratislava), die

aus der Bibliothek des dortigen Domkapitels stammen
und heute im Ungarischen Nationalmuseum92 liegen.
Sie wurden im 14. und 15. Jahrhundert geschrieben
und enthalten sowohl in ihren Kaiendarien als auch

im Proprium Sanctorum die Feste Galls und Otmars.
Umfassender ist die Studie von P. Polycarpus Radö

O. S. B., der alle liturgischen Manuskripte der
Bibliotheken Ungarns zu erforschen begann und vorläufig
die für den Messegottesdienst verwendeten Bücher
beschrieb93. Darnach finden sich die heiligen Gall und
Otmar in nicht weniger als 23 solchen Handschriften:
erstmals im sog. Pray-Codex94, einem benediktinischen
Sacramentarium aus den Jahren 1192-95, welches die

wichtigste Quelle für die Kenntnis der ungarischen

Liturgie ist; sodann in zwei Missalien des 14. Jahrhunderts

aus ungarischen Kirchen95; hernach in den vorhin

genannten sieben Exemplaren des Pressburger
Messbuches und einem ebenfalls aus dem 14. Jahrhundert

stammenden weiteren Missale des dortigen
Umkreises96; ferner in einem fragmentarisch erhaltenen

jahrshefte für Landesgeschichte, 39. Jg., Stuttgart 1934, S.

229 (Gallus), S. 230 (Otmar).
89 Hrsg. v. G. Mehring, ebd. NF 6. Jg., 1897, S. 284 (Gallus),

S. 287 (Otmar).
90 In StiB SG Ink. 768 und 769; vgl. G. SCHERRER, Verzeichnis

der Incunabeln der Stiftsbibliothek St.Gallen, St.Gallen
1880, S. 126.

91 Hét kêziratos Pozsonyi Missale a Nemzeti Muzeumban,
Budapest 1942.

92 Signaturen: C. 1. m. ae. 214, 215, 216, 218, 219, 220, 222.
93 Libri liturgici manu scripts Bibliothecarum Hungariae, tom.

I: Libri liturgies manuscripti ad missam pertinentes (Editio-
nes Bibliothecae Széchényianae Musaei Nationalis Hunga-
rici, XXVI), Budapest 1947.

94 Nationalmuseum, Nyelvemlékek 1.
95 Ebd., c. 1. m. ae. 92 und 395.
96 Ebd., c. 1. m. ae. 94.

30



Missale der ungarischen Pauliner-Eremiten desselben

Jahrhunderts97; in einem Missale aus Oedenburg (So-

pron) von 1363 und einem anderen aus Polen von
1379 98; in einem ungarischen Benediktiner-Messbuch

von 1394"; in einem Missale der Burg Pfannberg im
Bistum Salzburg des 15. Jahrhunderts100; im Messbuch
des Graner Erzbischofs Georg Pâloczi (1423-39)101 ;

in zwei Missalien der Diözese Passau des 14. und
15. Jahrhunderts102; in einem Bratislaver Missale von
1476103; in einem Missale der Kathedrale Prag von
1492104, wohin Kaiser Karl IV. bekanntlich die

Reliquien der St. Galler Heiligen gebracht hatte; schliesslich

in einem ungarischen Evangelistar des 11.
Jahrhunderts105 und einem salzburgischen Augustiner-
Lektionar des 15. Jahrhunderts106.

D. In Frankreich

Die gleiche freudige Ueberraschung bieten dem St.

Otmars-Forscher die Bibliotheken im heutigen Frankreich,

die in einer erstaunlichen Anzahl eigener und
fremder Liturgie-Handschriften aus dem Mittelalter
die Namen der beiden st. gallischen Heiligen auffinden
lassen.

Selbstverständlich fällt dabei in erster Hinsicht das

Elsass in Betracht, wo sich frühe st. gallische Beziehungen

und Besitzungen, wo sich aber auch Reliquien der

st. gallischen Patrone und damit ihre Verehrung
nachweisen lassen. Aus Strassburg ist vor allem das unter
st. gallischem Einfluss entstandene Evangeliar des

Bischofs Erkanbold107 aus dem 10. Jahrhundert zu
erwähnen, wo Gall und Otmar durch Vigil und Oktav
hervorgehoben sind. Die beiden sind auch genannt in
zwei Kaiendarien der Strassburger Domkirche des 11.

und 12. Jahrhunderts108 sowie in sechs Kaiendarien

97 Archiv der Fürsten Batthyäny in Körmend, Nr. 5 und 65.
98 Nationalmuseum, c. 1. m. ae. 91 und 451.
99 Diözesanbibliothek Agram (Zagreb), U 2 VI 5.

100 Zentralbibliothek O. S. B. S. Montis Fannoniae.
101 Nationalmuseum, c. 1. m. ae. 359.
102 Minoritenbibliothek Szombathely, Nr. 6267 und 6268.
103 Seminarbibliothek Raab, Ms. A 1.
t04 Stadtbibliothek Szegedin, c. 1. 1.
105 Kapitelsbibliothek Nitra.
106 Ungarische Akademie der Wissenschaften, Ivrét 1 b.
107 Hierauf hatte erstmals hingewiesen C. SCHMIDT in Bulletin

de la Société pour la conservation des monuments historiques
d'Alsace, Bd. XII, Straßburg 1884, S. 34-42.

108 Heute in Landesbibliothek Wolfenbüttel (Cod. 84 Aug. fol.)
und Priesterseminar Straßburg (Hs. 7 c); vgl. MEDARD
BARTH, Elsässische Kaiendare des 11. und 12. Jahrhunderts,
in Archiv für elsässische Kirchengeschichte, 3. Jg., Freiburg
i. Br. 1928, S. 1-21.

109 So nach M. BARTH, Heiligenkalendare alter Benediktinerklö¬
ster des Elsaß, in FDA, 78. Bd.. 1958, S. 82-125.

elsässischer Benediktiner-Klöster109: Weissenburg aus
dem 12. und 14. Jahrhundert, Münster im Grégorien -

tal aus dem Anfang und dem Ende des 13. Jahrhunderts

sowie aus dem 14. Jahrhundert, Altdorf bei Molsheim

aus dem 15. Jahrhundert, während beispielsweise
Maursmünster um 1390 nur St. Gallus kannte. Nicht
vergessen seien in diesem Zusammenhang frühe
Strassburger Kalender-Drucke, etwa die beiden deutschsprachigen

Hortulus animae von Hans Grüninger 1501 und
Johannes Wähinger 1502110.

Die Nationalbibliothek in Paris besitzt nicht weniger

als 18 mittelalterliche Manuskripte, die St. Otmar
und mit ihm stets auch St. Gallus mehr oder weniger
ausführlich erwähnen111. Ausser den hier bereits

angeführten Texten der Vita und den drei Martyrologien
sowie ausser den von V. Leroquais inventarisierten und

gleich noch zu nennenden Handschriften sind es ein
Missale des 12. Jahrhunderts aus St-Pierre de Remire-
mont112 sowie folgende Breviere: aus Verdun 14.

Jahrhundert113, aus Worms, Trier, Gran, Toul und Passau,

alle 15. Jahrhundert114, dazu ein Diurnale aus Deutschland

und ein Fragment aus Genf desselben Jahrhunderts115.

Besonderen Aufschluss bieten die grossangelegten
Inventare, die Chanoine Victor Leroquais über die
lateinischen Liturgie-Handschriften der öffentlichen
Bibliotheken Frankreichs herausgegeben hat. Aus
seiner Edition der Pontifikalien ergab sich hier bereits die

Nennung St. Otmars in einer Litanei. In der Edition der
Sakramentarien und Missalien116 erscheint St. Otmar
zweimal: in einem auf der Reichenau entstandenen
sowie in einem unter st. gallischem Einfluss vielleicht für
St. Georgen im Schwarzwald geschriebenen Manuskript,

beide aus dem 11. Jahrhundert117. In der Edition
der Stundenbücher118 begegnet St. Otmar dreimal: in

119 In StiB SG, Ink. 766 und 767; vgl. G. SCHERRER, Verzeich¬
nis der Incunabeln der Stiftsbibliothek von St.Gallen, S.

125 f.
111 Teilweise zusammengestellt im Catalogus codicum hagiogra-

phicorum latinorum antiquiorum saeculo XVI qui asservan-
tur in hibliotheca nationali Parisiensi, ed. Hagiographi Bol-
landiani, 4 Bde., Bruxelles 1889-93. In den dortigen
Indices ist der Cod. lat. 17308 irrtümlich unter St.Otmar
aufgeführt.

112 Cod. lat. 823.
113 Cod. lat. 17999.
114 Cod. lat. 1310, 1311, 8879, 17998, N. A. 404.
115 Cod. lat. 10531 und 1318.
1,6 Les Sacramentaires et les Missels manuscrits des bibliothèques

publiques de France, Register in Bd. III, Paris 1924, S. 396.
117 Beide in der Bibliothèque nationale Paris, Cod. lat. 18005

sowie Fondation Smith-Lesouef ms. 3.
118 Les Livres d'Heures manuscrits de la bibliothèque nationale,

Register in Bd. II, Paris 1927, S. 438.

31



einer hier schon früher genannten Passauer Litanei
sowie in zwei flandrischen Kaiendarien des 16. Jahrhunderts119.

Zahlreich ist seine Nennung in der Edition
der Breviere120: zu Colmar121 in einem vielleicht
bayerischen Benediktiner-Brevier des 13- Jahrhunderts,
in sechs Murbacher Brevieren des 14.-16. Jahrhunderts

sowie in einem Altdorfer Brevier des 15.
Jahrhunderts; zu Dole122 in einem dort entstandenen Brevier

von 1405, wo der 16. November sogar als festum
celebre rot eingetragen ist; zu Epinal123 in einem Brevier

aus Toul des 15. Jahrhunderts; zu Metz124 in zwei
dort geschriebenen Brevieren des 15. Jahrhunderts und
einem anscheinend aus Herdt im Bistum Speyer
stammenden des 14. Jahrhunderts; zu Schlettstadt125 in
einem Speyrer Brevier des 15. Jahrhunderts; zu Strass-

burg126 in einem Kölner und einem Salzburger Brevier

des 15. Jahrhunderts; zu Vesoul127 in einem

gleichaltrigen Prämonstratenser-Brevier aus Lieu-Dieu
im Bistum Lausanne; schliesslich zu Paris in den schon

vorhin genannten Manuskripten. Aus der Edition der
Psalterien128 ergeben sich noch in Chantilly129 ein
Psalter aus Bremen des 13. Jahrhunderts und in Colmar

130 ein solcher aus der Speyrer oder Basler Diözese
des gleichen Jahrhunderts sowie in Paris131 ein Psalter

aus Eichstätt und ein solcher aus St. Blasien des 12. und
13. Jahrhunderts. Stets lässt sich neben St. Otmar auch

St. Gallus nachweisen.

Wenn die Schweiz und andere Länder solche Inven-

tare besässen, wie sie V. Leroquais für die französischen

Bibliotheken erarbeitet hat, Hessen sich die Nennungen
der St. Galler Gründerheiligen in mittelalterlichen
Liturgie-Büchern noch weit zahlreicher feststellen, als es

diesem erstmaligen Ueberblick möglich war. Aber
auch so zeigt sich die Ausstrahlung des Kultes, der im
abgelegenen Hochtal der Steinach seinen frühen
Anfang genommen hatte.

119 Bibl. nat. Paris, Cod. lat. 10554 und 10555.
120 Les Bréviaires manuscrits des bibliothèques publiques de

France, Register in Bd. V, Paris 1934, S. 226.
121 Bibliothèque municipale, ms. 36, 229, 294, 330, 421, 430,

438, 461.
122 Bibl. mun, ms. 35.
123 Bibl. mun., ms. 101.
124 Bibl. mun., ms. 462, 588, 464.
125 Bibl. mun., ms. 127.
126 Bibl. nationale et universitaire, ms. 62 und 95.
127 Bibl. mun., ms. 17.
128 Les Psautiers manuscrits latins des bibliothèques publiques

de France, Register in Bd. II, Maçon 1940-41, S. 457.
129 Bibliothèque du Musée Condé, ms. 7.
130 Bibl. mun., ms. 352.
131 Bibl. nat., ms. lat. 17961 und N. A. 187.

E. Ein Ueberblick um 1500

Das grundlegende Werk H. Grotefends über die

«Zeitrechnung des deutschen Mittelalters und der Neuzeit»

ermöglicht eine Zusammenstellung der Diözesen132

und der Orden133, welche in Deutschland, der Schweiz

und Skandinavien zur Zeit des ausgehenden Mittelalters

- also um 1500 - den heiligen Otmar in ihren
kirchlichen Kaiendarien aufführten. Zwar sind Grotefends

Quellengrundlagen öfters schmal, weshalb sie

nicht für die Gesamtheit der zitierten Diözesen bzw.

Orden, sondern nur für einzelne ihrer Kirchen Geltung
besitzen. Trotzdem ergibt sich daraus die Weite des

St. Otmars-Kultes und somit ein imponierendes Zeugnis

für die damalige Bedeutung des Klosters St. Gallen
und für die Beliebtheit seines frühmittelalterlichen
Abtes.

Man kannte und verehrte ihn darnach in den

folgenden 43 mittelalterlichen Bistümern: Agram, Aqui-
leja, Augsburg, Bamberg, Basel, Brandenburg, Bremen,
Breslau, Brixen, Chur, Eichstätt, Freising, Fünfkirchen,
Gnesen, Gran, Havelberg, Kammin, Köln, Konstanz,
Krakau, Lausanne, Lebus, Lüttich, Mainz, Meissen,

Merseburg, Metz, Minden, Naumburg, Olmütz,
Osnabrück, Passau, Prag, Regensburg, Salzburg, Sitten,
Speyer, Strassburg, Trient, Trier, Utrecht, Worms und

Würzburg. Zu den Diözesankalendern gesellen sich

aus derselben spätmittelalterlichen Zeit Ordenskalender

von Benediktinern134, Domini ultramontani,
Paulinern, Prämonstratensern und Kreuzherren.

Der in der Einsamkeit der Rheininsel gestorbene
Alemanne Otmar war also weit über seine Heimat hinaus

bekannt geworden. Der 16. November als sein

Todestag im Jahre 759 und zugleich als sein kirchlicher

Festtag während Jahrhunderten war durch die
Kaiendarien für Ungezählte so sehr ein Begriff geworden,

dass es genügte, Rechtsgeschäfte und Urkunden
einfach auf «Sankt Otmars Tag» zu datieren135. Die

132 2. Bd., 1. Abt.: Kalender der Diöcesen Deutschlands, der
Schweiz und Skandinaviens, Hannover 1892.

133 2. Bd., 2. Abt.: Ordenskalender, Heiligenverzeichnis, Hannover

und Leipzig 1898 (dort S. 148 das Stichwort: Othmari
abbatis S. Galli 16. Nov.).

134 In benediktinischen Kaiendarien verblieb St.Otmar auch
späterhin, was die beiden folgenden hagiographischen Werke
beweisen: GABRIEL BUTZELIN O. S. B., Calendarium Bene-
dictinum e menologio ord. eiusem excerptum, St.Gallen
1641, S. 212; Alfons Maria Zimmermann O.S.B., Ka-
lendarium Benedictinum, 3. Bd., Metten 1937, S. 312-315.

135 ygj beispielsweise Kusteramtsrodel des Klosters Hof in Lu-
zern (in StiA Luzern Nr. 60), hrsg. v. PAUL KLÄUI in
Quellenwerk zur Entstehung der Schweizerischen Eidgenossenschaft,

Abt. II, Bd. 3, Aarau 1951, S. 21, 23, 24.

32



Schlacht am Morgarten (1315) fand bekanntlich «am
Tag vor St. Otmar» statt, denn die Warnung des Herrn
von Hünenberg an die Schwyzer soll gelautet haben:
«Hütet euch am Morgarten am Tage vor St.

Otmar!»136. So ging der St. Galler Heilige auch in jene
Schlachtberichte ein, weshalb ein Kachelofen im

Schlosse Lenzburg zu einer entsprechenden Malerei
noch heute die unbeholfenen Verse137 trägt:
Durch der Banditen Wurf und Wunden
Der Feind rennet in die Flucht,
Des Othmars Trunk im Wasser sucht.
So hat ein kleiner Häuf Heeresmacht überwunden.

136 Vgl. WILHELM Sidler, Die Schlacht am Morgarten, Zürich
1910, S. 157-162.

137 Ich verdanke ihre Kenntnis einer frdl. Mitteilung von Herrn
Dr. Alfred Häberle in Aarau. Der Ofen steht im sog.
Eßzimmer, das anläßlich der Renovationen um 1900 (vgl. hier¬

über Aargauische Heimatführer Bd. 4: Schloß Lenzburg, 2.
Aufl., Aarau 1962) neu angelegt und möbliert worden ist.
Er soll damals von Josef Kaiser in Zug einem Original der
Winterthurer Ofenbauer Pfau nachgebildet worden sein.

St.Otmars Leichnam wird über den Bodensee gerudert
Miniatur von Kaspar Härtli um 1562

im Gradualbuch Codex 542 der Stiftsbibliothek St.Gallen

33



DRITTES KAPITEL

Die St.Otmars-Patrozinien

Was der Begriff Patrozinium für die Kultgeschichte
bedeutet, kann der Definition Johann Dorns entnommen

werden1: «Unter Patrozinium — das Wort geht
zurück auf den der Sprache des römischen Rechts
entlehnten Terminus patronus, der bereits bei Ambrosius
in religiöser Umdeutung erscheint - versteht der heutige

kirchliche Sprachgebrauch die Schutzherrschaft
eines Heiligen über eine Kirche. Seit vielen Jahrhunderten

erhält nämlich fast jedes katholische Gotteshaus

gleich bei seiner Einweihung einen oder mehrere Heilige

zugewiesen, zu deren Ehre es in besonderer Weise

bestimmt und unter deren besonderen Schutz es

gestellt ist und nach denen es künftighin benannt wird.
In erster Linie wurde natürlich zu allen Zeiten jede

Kirche zur Ehre Gottes erbaut. Die Verehrung Gottes
aber wird nach katholischer Auffassung durch

Widmung von Kirchen usw. an einzelne Heilige in keiner
Weise beeinträchtigt, da die Heiligenverehrung der

Gottesverehrung nicht gleichgeordnet, sondern

untergeordnet ist.»

Es stellen sich nun die Fragen: Warum wurde unter
ungezählten Heiligen auch St. Otmar als Kirchenpatron

erwählt? Welche Kultstätten wurden ihm im Verlauf

der Geschichte anvertraut?

1. Gründe für St.Otmars-Patrozinien

Die Bedeutung eines Heiligen in Liturgie und

Volksfrömmigkeit sowie seine Beliebtheit beim schutzsuchenden

Volk offenbaren sich sehr deutlich in der
Anzahl und im Rang der Gotteshäuser, denen sein Name
verliehen wurde. Da der Brauch, einer Kirche einen

1 J. DORN, Beiträge zur Patrozinienforschung, in Archiv für
Kulturgeschichte, 13. Bd., Leipzig-Berlin 1917, S. 9-49,
220—255; unser Zitat S. 10 f.; ebd. S. 231 bzw. 244 eine
kurze Nennung einiger Gallus- bzw. Otmars-Patrozinien.

Vgl. auch Hippolyte DELEHAYE S. J., Loca Sanctorum, in
Analecta Bollandiana, t. XLVIII, Bruxelles-Paris 1930, S. 5

bis 64. Grundlegend blieb die Untersuchung von STEPHAN

BEISSEL S. J., Die Verehrung der Heiligen und ihrer
Reliquien in Deutschland Ergänzungshefte zu den «Stimmen

aus Maria-Laach», 47 & 54), Freiburg i. Br. 1890 & 1892.
Zahlreiche Literatur ist genannt bei WILHELM DeINHARDT,
Patrozinienkunde, in Historisches Jahrbuch, 56. Bd., Köln
1936, S. 174-207.

Patron zu geben, in frühe christliche Jahrhunderte
zurückreicht, dürften die ersten «Schutzherren» die Märtyrer

gewesen sein; ihnen folgten allmählich die
Bekenner. Bei beiden mag es sich vorab um die
Grabkirche gehandelt haben, bei St. Otmar also um die

kleine Kultstätte auf Werd und seit 867 auch um sein

reicheres Heiligtum zu St. Gallen. Später waren öfters

Reliquien-Schenkungen für die Wahl eines Patrozi-
niums wegleitend; einige so ausgezeichnete St. Otmars-
Altäre sind hier im ersten Kapitel erwähnt worden,
die Gesamtheit dieser Altäre und Kirchen kann heute

aber nicht mehr erfasst werden.
Schliesslich kamen zahlreiche andere - geistliche

und weltliche - Gründe2 lokaler oder persönlicher Art
in Betracht. Für St. Otmar sind es mit gewissen
Einschränkungen die gleichen, wie sie Stiftsarchivar Paul
Staerkle für St. Gallus festgestellt hat, als es ihm 1952
in einer erstmaligen Erfassung der Gallus-Patrozinien

gelang, deren erstaunlich weite Verbreitung
darzulegen3.

Die erste dieser Ursachen war die mächtige
Grundherrschaft des Klosters St. Gallen. Um nach aussen

kundzutun, dass ein oft sehr ferne gelegenes Gotteshaus

eine Eigenkirche der Abtei war, wurde ihm
St. Gallus als Namenspatron gegeben. Der Heilige
ersetzte oder überhöhte so die Rechtspersönlichkeit des

Eigenkirchenherrn und erschien weniger als der himmlische

Sachwalter denn als ein Rechtssymbol, eine

Eigentumsmarke, ein unverletzliches Hohheitszei-
chen4. So weisen zahlreiche frühe St. Gallus-Patrozinien

als sogenannte Pertinenzpatrozinien5 eindeutig
auf st. gallische Eigenkirchen hin, damit aber auch auf

st. gallischen Grundbesitz, der entweder durch Koloni-

2 J. B. LEHNER nennt mehrere im Artikel «Patron» in LTh
K2, VIII, 187 ff.

3 P. STAERKLE, Von den Sankt Gallus-Patrozinien, in St.Gal-
lus-Gedenkbuch, S. 48-74.

4 So nach HEINRICH FEURSTEIN, Zur ältesten Missions- und
Patroziniumskunde im alemannischen Raum, in Zeitschrift
für die Geschichte des Oberrheins, 97. Bd., Karlsruhe 1949,
S. 1-55, bes. S. 38 f.

5 Vgl. Karl Puchner, Patrozinienforschung und Eigenkir-
chenwesen mit besonderer Berücksichtigung des Bistums
Eichstätt, Diss. phil. München, Kallmüntz 1932, S. 61 f.

34



sation oder aber durch Güterschenkungen zustande
gekommen war6.

Dasselbe mag für einige alte St. Otmars-Kirchen gelten,

wobei allerdings grundsätzliche Einschränkungen
zu berücksichtigen sind. Als das Kloster seinen frühen
Grundbesitz erhielt, war St. Otmar noch am Leben.
Nach seinem Tod (759) dauerte es sodann ein
Jahrzehnt bis zu seiner Rehabilitierung und mehr als ein

Jahrhundert bis zu seiner Heiligsprechung (864) und
seiner Beisetzung in der eigenen Kirche (867); inzwischen

war aber der Gütererwerb durch und für St. Gallen

zu einem sehr grossen Teil schon vollzogen worden.

Schliesslich trug das Kloster nicht seinen, sondern
Galls Namen7; wollte man also st.gallisches Eigentum

markieren, musste es nach Gall benannt werden.
So stand St. Otmar stets im Schatten des um ein
Jahrhundert älteren St. Gallus, weshalb seine Patrozinien
begreiflicherweise jünger und weniger zahlreich sind.

Immerhin wurde nicht selten von der Möglichkeit
Gebrauch gemacht, ihn neben Gallus zum Mitpatron
zu erheben.

Eine zweite Ursache für die Wahl der beiden st.
gallischen Gründer-Heiligen zu Kirchenpatronen bestand

in den geistlichen Verbindungen und Verbrüderungen
ihrer Abtei mit anderen klösterlichen Siedelungen, vorab

des gemeinsamen Benediktinertums, dessen Regel in
St. Gallen zur Zeit Otmars (747) eingeführt worden
war8. Man tauschte gegenseitig Reliquien und Bücher

aus, darunter auch die Lebensgeschichten der

Hausheiligen. Dass Mönche befreundeter Klöster bei
Otmars Heiligsprechung (864) und bei seiner Uebertra-

gung in die eigene Kirche (867) anwesend waren und
damals Reliquien zum Geschenk erhielten, wurde hier
schon im ersten Kapitel geschildert, und dass man an
diesen verbrüderten Orten seine Vita und Isos anschaulichen

Bericht über jene Feierlichkeiten wünschte und
abschrieb, wurde im zweiten Kapitel angedeutet. Zum
Austausch der Reliquien und der Bücher gesellte sich

die Uebernahme der Partikularfeste, wodurch nicht

nur Gallus, sondern in zunehmendem Masse auch

Otmar zu Patronen fremder Altäre und Kirchen erwählt
wurden.

6 Vgl. beispielsweise HERMANN BlKEL, Die Wirtschaftsverhältnisse

des Klosters St.Gallen von der Gründung bis zum
Ende des XIII. Jahrhunderts, Freiburg i. Br. 1914, sowie die
Fülle der Traditionsurkunden bei WARTMANN, UB I und II.

7 Siehe hierüber unsere Einleitung.
8 Hierüber berichtet das 10. Kapitel des Liber II der Vita s.

Galli; vgl. Duft, St.Otmar, S. 14 f., 42 f., 73 f.
9 Ueber solche Patronate sei auf unser 4. Kapitel verwiesen.

10 Aus einer zahlreichen, meist volkstümlich gehaltenen Litera¬

tur sei hier als einziges älteres Beispiel erwähnt: FERDINAND

ORTJOHANN, Unsere Vornamen, ihr Ursprung und ihre
Bedeutung, Paderborn 1893.

Diese zweite Veranlassung dürfte etwas jünger sein
als die erstgenannte. Sie erklärt aber, dass es öfters
solche klösterlichen Verbindungen gewesen sein müssen,

die selbst in Gegenden, in denen sich für St. Gallen

niemals Besitzungen und Eigenkirchen nachweisen

lassen, Gallus- und Otmars-Patrozinien entstehen und
sich sogar vermehren liessen.

Ein dritter Grund war und blieb die persönliche
Verehrung zu einem Heiligen. Führende Persönlichkeiten
in Staat und Kirche, die in St. Gallen die Klosterschulen
besucht hatten, die zu den Wohltätern der Abtei gehörten

oder die in irgend einer anderen freundschaftlichen
oder gar verwandtschaftlichen Beziehung zu Aebten
und Mönchen standen, lernten den Kult der Hausheiligen

kennen und übernahmen ihn in ihren eigenen
Einflussbereich. Noch unmittelbarer war eine Zuneigung

zu einem Heiligen als dem individuellen Heil-
bringer und Nothelfer in besonderen Anliegen, zu
St.Otmar beispielsweise als zum Fürbitter in Krankheiten

von Mensch und Vieh9. Mag auch diese persönliche

Verehrung die jüngste der drei hier genannten
Ursachen für die Entstehung von Patrozinien sein, so

blieb sie doch während Jahrhunderten, ja bis in die

Gegenwart hinein fruchtbar.
Eine Wechselwirkung persönlicher Art scheint auch

zwischen Namenspatron und Kirchenpatron stattgefunden

zu haben10. Nachweisbar regte und regt der
Patron einer Kirche - vorab einer Pfarr- und
Taufkirche, öfters auch einer Wallfahrtskirche — die Na-
mengebung in ihrem Sprengel an; für Otmar liessen

sich in St.Gallen und allüberall, wo ihm Verehrung
gezollt wurde, zahlreiche Beispiele in alten und neuen
Taufregistern nachschlagen. Umgekehrt mag schon

früh mancher Grundbesitzer oder Eigenkirchenherr
durch seinen gut alemannischen Namen Otmar11 den
St. Galler Heiligen zum Kirchenpatron erwählt haben.

Jedenfalls war dieser Name in verschiedenen Formen
weit verbreitet, führen ihn doch die Verbrüderungsbücher

der alemannischen Klöster St. Gallen und
Reichenau nicht weniger als neunmal bzw. neunzehnmal

11 Vgl. VETTER, St.Otmar, S. 94, Anm. 5: aud — Besitz oder
Erbgut, mar — bekannt oder berühmt, Audomar der
durch seinen Besitz Berühmte.

12 Dagegen steht er im Verbrüderungsbuch der rätisch
beeinflußten Abtei Pfäfers nur einmal. Vgl. die Ausgabe von
PAUL Piper, Libri confraternitatum Sancti Galli, Augiensis,
Fabariensis, in MGH, Berlin 1884. Hier sei auch verwiesen
auf ERNST Förstemann, Altdeutsches Namenbuch, 1. Bd.,
2. Aufl., Bonn 1900, Sp. 198, mit folgenden Namensformen:
Audamar, Audomar, Autumar, Automar, Audemar, Autmar,
Haudmar, Aotmar, Odmar, Otmar, Othmar, Ommar, Omare,
angelsächsisch Eadmaer.

35



Patrozinienkundlich ist aber sogleich eine Warnung
anzubringen: Nicht jeder alte Ortsname, aus welchem
der Personenname Otmar durchschimmert, ist mit dem
St. Galler Heiligen oder mit einer ihm anvertrauten
Kirche zu identifizieren. So dürfte das schon im 9.
Jahrhundert bezeugte Ottmarsheim13 im oberen Elsass, das

noch heute durch seine dem Aachener Münster als

Zentralbau nachgebildete Kirche berühmt ist, auf einen
Grundherrn namens Otmar, nicht aber auf St. Gallen
zurückgehen; Kirchenpatron war dort jedenfalls St.

Petrus. Dasselbe gilt wohl auch von Ottmarsheim im
Kreis Ludwigsburg im Neckartal14, ebenso von den

folgenden süddeutschen Ortsnamen15: Ottmaring bei

Friedberg in Oberbayern, Ottmarshart und Ottmarshausen

bei Dachau, Oherottmarshausen bei Kloster
Lechfeld und Unterottmarshausen bei Augsburg, die

beide St. Vitus als Kirchenheiligen verehren. Beigefügt
sei Othmarsingen16 im Kanton Aargau, das weder mit
St. Gallen noch überhaupt mit dem Personennamen

Otmar zusammenhängt; seine Namensform ist eine

sprachgeschichtliche Verbalhornung, denn die Siedlung
hiess 1189 Otwizingen und geht somit auf den

altdeutschen Namen Otwiz zurück.

In diesem Zusammenhang ist noch eine zweite
Vorsicht geboten. Die Kultgeschichte kennt nämlich ausser

dem st. gallischen Abte St.Audomar bzw. Otmar
einen Bischof namens St.Audomar bzw. französisch

Omer und deutsch Otmar. Er stammte aus der Gegend

von Coutances (nicht Konstanz, wie später irrtümlich
verdeutscht wurde), war Mönch in der burgundischen

Columbans-Stiftung zu Luxeuil, dann Missionsbischof

von Thérouanne, starb nach 667 und liegt in der nach

ihm benannten Stadt St-Omer (im Departement Pas-

de-Calais) begraben17. Dieser französische St. Otmar -

13 Vgl. JOSEPH M. ClAUSS, Historisch-topographisches Wörterbuch

des Elsaß, Zabern 1895 ff., S. 834 f., mit Urkundenbelegen

und Literaturangaben. PAUL STINTZI, Ottmarsheim,
2. Aufl., Mulhouse 1955, S. 3, schließt aus einer in der Nähe
vollzogenen Güterschenkung von 757 an das Kloster St.Gal-

len voreilig auf die Namengebung durch oder nach St.Otmar;
die Traditionsurkunde, in welcher Audemarus abbas genannt
ist, bei Wartmann, UB I, S. 24 f.

14 Vgl. ALOIS Seiler, Studien zu den Anfängen der Pfarrei-
und Landdekanatsorganisation in den rechtsrheinischen Ar-
chidiakonaten des Bistums Speyer, Stuttgart 1959, S. 23 f.,

28, 128, 245.
15 Mitteilung von Dekan Konrad Baumann (f 1960) in

Eutenhausen.

16 Mitteilung von Dr. Alfred Häberle in Aarau; vgl. HBLS, V,
S. 363.

i' Vgl. LThK2, I, 1026.
18 Nach LOUIS RÉAU, Iconographie de l'art chrétien, 3. Bd.,

Paris 1958, S. 1007.
19 Nach LEONARD KorTH, Die Patrocinien der Kirchen und

Kapellen im Erzbistum Köln, Düsseldorf 1904, S. 27.

nicht der st. gallische - ist Kirchenpatron von St-Omer,

Lillers, Pont-Audemer in der Normandie18 sowie selbst

von Frechen19 im Dekanat Brühl bei Köln, wo das

Patronatsrecht im Mittelalter dem Stift St-Omer
gehört hatte20.

Eine letzte Ursache für St. Otmars-Patrozinien ist in

neuester Zeit wirksam geworden: Die 1959 in St. Gallen

durchgeführte Zwölfhundert-Jahr-Feier seines Todes

weckte die Erinnerung an diese sympathische und

historisch bestens fassbare Gestalt heimatlicher
Vergangenheit. Ein sichtbarer und zugleich bleibender

Ausdruck sind zwei Hauskapellen im Kanton St. Gallen,

eine Filialkirche im Kanton Thurgau sowie eine

Missionskirche im fernen Afrika, denen der Titel
«St.Otmar» verliehen worden ist. Sie setzen so eine

altehrwürdige und zahlenmässig eindrucksvolle Tradition

bewusst fort.

2. Beschreibung
der St.Otmars-Patrozinien

Nachdem die Ursachen, die zur Wahl St. Otmars als

Kirchenpatron führen konnten, angedeutet worden

sind, soll nun der Versuch21 unternommen werden,
diese einzelnen Kirchen und Kapellen kurz zu nennen.
Dabei kann weder absolute Vollständigkeit erreicht

noch kann das jeweilige Motiv für diese besondere

Patrozinienwahl dargestellt werden. Ueberdies mögen
folgende Feststellungen bedacht werden: Einige der

hier aufzuführenden Gotteshäuser bestehen heute nicht

mehr; andere haben ihr Patrozinium zu Gunsten oder

zu Ungunsten St. Otmars gewechselt; mehrere verloren

es durch ihren Uebergang zur Reformation22; dafür

20 Nach WILHELM FabrICIUS, Erläuterungen zum geschichtlichen

Atlas der Rheinprovinz, Bd. 5/1, Bonn 1909, S. 28.
21 Eine erstmalige und vorläufige Uebersicht versuchte ich

unter dem Titel «Schutzherr vieler Kirchen» in der Beilage

zur «Ostschweiz» Jg. 86 Nr. 527/528 vom 14. November
1959 (zur 1200-Jahr-Feier St.Otmars). Sie wurde mit einigen

Ergänzungen, die ich seither feststellen konnte, von
A. KNOEPFLI und H. R. SENNHAUSER übernommen (Zur
Baugeschichte von Sankt Otmar auf Werd, in Corolla Here-

mitana, Ölten 1964, Plan I). Inzwischen stellten sich noch
sieben weitere Patrozinien ein, die hier sowohl im Text als

in der Karte stillschweigend miteinbezogen werden. Die
Karte verdanke ich Herrn Dr. h. c. Albert Knoepfli; sie ist

nun entsprechend vervollständigt worden.
22 Protestantische Kirchen behielten ihre vorreformatorischen

Heiligennamen meistens nur in den Städten und auch dort
ausschließlich aus dem Grund, um sie von anderen
unterscheiden zu können; in St.Gallen beispielsweise St. Mangen,
St. Laurenzen, St. Leonhard.

36



entstanden in späteren Jahrhunderten und selbst in der

Gegenwart neue St. Otmars-Heiligtümer. Sie alle - die

abgegangenen sowie die im Namen oder in der
Konfession veränderten, ebenso die neu entstandenen - sollen

hier zusammen mit den unverändert gebliebenen
einbezogen werden. Die Anordnung geschieht nach
Ländern und innerhalb derselben nach den heutigen
Bistümern.

A. In der Schweiz23

An der Spitze stehe das Bistum St. Gallen, ist doch
St. Otmar hier der dem hl. Gallus gleichgestellte Hauptpatron

sowohl der Diözese als auch der Kathedrale
St. Gallen. Aus der dieser ehemaligen Klosterkirche
beigebauten, im Jahr 867 erstmals geweihten St.
Otmars-Kirche24 nahmen die Patrozinien ihren
Ursprung. Stets lag Otmars Grabkirche am westlichen
Ende des Münsters und diente zugleich als Pfarrkirche.
Das dürfte der Grund gewesen sein, weshalb man -
nachdem dieses Heiligtum seit den Umbauten von
1809/10 nicht mehr als solches bestand - der neuen
Seelsorgs- und heutigen Pfarrkirche St. Otmar25, die

1905-10 im Westquartier der Stadt St.Gallen errichtet
wurde, diesen gleichen Titel verlieh. Im Gebiet der

heutigen Stadt St. Gallen, nämlich in Brüggen, besass

der Krankenpatron26 Otmar noch ein anderes Patro-
zinium: Abt Bernhard Müller hatte im dortigen
Siechenhaus anno 1600 eine Kapelle zu Ehren der
heiligen Martin und Otmar gestiftet27. Ob schon das vor-
reformatorische sogenannte «Bruderspital»28 im
Portnerhof beim Kloster eine solche Kapelle besessen hat,
ist unbekannt. Dagegen wurde der am 25. Oktober
1964 eingeweihten neuen Hauskapelle des Kantonsspitals

in St. Gallen sinnigerweise der Titel St. Otmar
verliehen.

Im st. gallischen Fürstenland sind anzuführen die

1737 eingeweihte Pfarrkirche Andwil, die das Otmars-
Patrozinium bis heute beibehalten hat, sowie die von
der Abtei 1611 in der Pfarrei Niederhelfenschwil
bewilligte Kapelle Zuckenriet, die Gallus und Otmar,

23 Die Belege zu den einzelnen Orten finden sich, wenn hier
nicht besondere Literatur zitiert wird, in HBLS. Ferner sei

verwiesen auf AUGUST WALDBURGER, Register zu Dr.
ARNOLD NÜSCHELER, Die Gotteshäuser der Schweiz, Beilage
zum Anzeiger für Schweizerische Geschichte, Bern 1900,
S. 64.

24 Ueber ihre Weihe, ihre Umbauten und ihr Ende (1809/10)
berichtet unser 1. Kapitel.

25 Vgl. Anton Müller, Geschichte der Pfarrei St.Otmar und
der Gründung der Katholischen Kirchgemeinde St.Gallen,
St.Gallen 1933; Josef Eugster, 50 Jahre Pfarrei St.Otmar
1908-1958, St.Gallen 1958.

26 Ueber dieses Patronat berichtet unser 4. Kapitel.

später aber St. Georg als Patron besass und letztern
auch beim Neubau von 1959 beibehielt. Im Toggenburg

kannte 1618 die Pfarrkirche Hemberg St.Otmar
als Mitpatron, bis er beim Neubau von 1782 Johannes
dem Täufer weichen musste. Die 1766 geweihte
Pfarrkirche Mühlrüti erhielt neben St. Joseph auch St. Otmar
als Patron.

Jenseits des Rickens besass die alte Pfarrkirche in
Uznach29, wo schon zu Lebzeiten Otmars grosse
Güterschenkungen an das Kloster St. Gallen vergabt worden

waren, nachweisbar um 1389 Gall und Otmar als

Schutzherren; sie wurden später durch den Titel
Heiligkreuz ersetzt. Sinnvollerweise erhielt nun aber das

in den Jahren 1961-63 über Uznach erbaute Missionshaus

der Benediktiner von St. Ottilien den Namen
«St.Otmarsberg»; die Hauskapelle, deren Altar am
7. Mai 1964 durch Bischof Josephus Hasler von St. Gallen

geweiht wurde, steht unter Otmars Patrozinium30.

Im Rheintal gab das Gallus-Kloster der 1777 geweihten

Kirche Diepoldsau-Schmitter neben Antonius von
Padua St.Otmar zum Patron. Im St.Galler Oberland
lässt sich Otmar neben Gallus und Maria 1440 in der
damals von Walenstadt abhängigen Kapelle zu Quarten

nachweisen; die jetzige Pfarrkirche31 trägt nur
noch das Gallus-Patrozinium.

St.Otmars-Insel «Werd»

27 Vgl. J. Duft, Die Glaubenssorge der Fürstäbte von St.Gal¬
len im 17. und 18. Jahrhundert, Luzern 1944, S. 173 und
365; POESCHEL, Kdm SG Stadt, S. 159.

28 POESCHEL, ebd., S. 221 f.
29 Vgl. LAURENZ Kilger, Geschichte der Pfarrei Uznach, in

Pfarrkirche Uznach, Gedenkschrift zur Konsekration, Uznach
1940; ROLF Sprandel, Das Kloster St.Gallen in der
Verfassung des karolingischen Reiches, Freiburg i. Br. 1958.

30 Vgl. Missionsblätter der Benediktiner-Missionare in Uznach,
68. Jg., 1964, S. 63 ff.

31 Hierüber Franz Hidber, 500 Jahre Kirchgemeinde Quarten
1437-1937, Mels 1939; Leo Pfiffner, 100 Jahre
Pfarrkirche Quarten 1862—1962, ebd. 1963-

37



Im Gebiet des heutigen Bistums Basel verlangt vorerst

der Kanton Thurgau32 Berücksichtigung. Er
besitzt auf der Insel Werd, wo der St. Galler Abt am
16. November 759 starb, das älteste St. Otmars-Heiligtum33;

die dortige Kapelle kennt ihn beispielsweise bei
den Weihen von 1496 und 1581 als Mitpatron. Sie

gehört zur Pfarrei Eschenz, wo nun aber Otmar nicht
Kirchen-, sondern Ortspatron34 ist und als solcher hier
ausser Betracht fällt. Im thurgauischen Güttingen35 ist
St. Otmar zweiter Patron; eine Kaplanei unter seinem

Namen wurde 1490 gestiftet. Von einer dortigen
Otmarshöhle geht die Sage, der Heilige habe darin auf
seiner Flucht gerastet; einige Aecker heissen «zu St.

Otmar» und könnten einstmals Pfrundgüter gewesen sein.

In der ehemaligen Schlosskapelle Roggwil, die damals

zur Pfarrei Berg gehörte, war St. Otmar neben St. Gallus

und St.Notker der Patron36. In pietätvoller
Erinnerung erhielt deshalb auch die am 17. November
1963 eingeweihte, zur Pfarrei Arbon gehörende
Filialkirche Roggwil37 das Otmars-Patrozinium.

Auch in den anderen, zum Bistum Basel gehörenden
Kantonen sind einige solcher Gotteshäuser zu nennen.
In Schaffhausen ist es die urkundlich erstmals 1482

bezeugte, heute protestantische Pfarrkirche Wilchingen38.

Im Aargau39 ist es die ehemalige Kapelle zu Bettwil40,
die zu der dem Kloster Einsiedeln inkorporierten Pfarrei

Sarmenstorf gehörte. 1496 ist Otmar als Mitpatron,

32 Ueber «St.Otmar und der Thurgau» veröffentlichte Pfarrer
JOSEF Lötscher anläßlich der 1200-Jahr-Feier eine Artikelfolge

in der «Thurgauer Volkszeitung», 115. Jg., 25. Nov.,
15. & 21. Dez. 1959.

33 Hierüber kurz in unserem 1. Kapitel, ausführlicher bei
A. KNOEPFLI und H. R. Sennhauser in Corolla Heremi-
tana; vgl. auch RAYMUND NETZHAMMER, Die Insel Werd,
1. Aufl. Zug 1931 bzw. 2. Aufl. ebd. 1934.

34 Vgl. R. Netzhammer, Eschenz, Zug 1938, S. 86.
35 Vgl. K. KUHN, Thurgovia Sacra, Geschichte der katholischen

Pfarrgemeinden des Kantons Thurgau, Bd. 1/2, Frauenfeld
1869, S. 55-64.

33 Kuhn, ebd., S. 17.
37 Das Kath. Pfarramt Arbon gab unter dem Titel «St.Otmars-

kirche Roggwil TG» (Arbon 1963) eine kleine Festschrift
heraus.

38 Vgl. Reinhard Frauenfelder, Die Patrozinien im
Gebiet des Kantons Schaffhausen, Schaffhausen 1928, S. 45;

Ders., Kdm Kt. Schaffhausen, Bd. III, I960, S. 289.
39 Kein Otmars-Patrozinium ist genannt bei ANDREAS MOSER,

Die Patrozinien der oberaargauischen Kirchen, in Jahrbuch
des Oberaargaus, 2. Jg., Langenthal 1959, S. 22-28. Ebenfalls

wird St.Otmar nicht erwähnt bei KARL GAUSS, Die
Heiligen der Gotteshäuser von Baselland, in Basler Zeitschrift
für Geschichte und Altertumskunde, Bd. II, 1903, S. 122
bis 162 (vgl. dazu E. A. STÜCKELBERG in Archiv für
schweizerische Volkskunde, 7. Jg., 1903, S. 162).

40 Vgl. ARNOLD NÜSCHELER, Die Aargauischen Gotteshäuser

in den Dekanaten Hochdorf, Mellingen, Aarau und Willisau,
Bisthums Konstanz, in Argovia, 26. Bd., Aarau 1895, S. 56,

1717 als alleiniger Patron dieser Kapelle bezeugt; als

daraus aber eine selbständige Pfarrei entstand, fand
1808 die Kirchweihe zu Ehren St. Josephs statt. Eine
mittelalterliche St. Otmars-Kapelle lässt sich auch um
1370 im sogenannten Basi zu Oberndorf41, damals zur
Pfarrei Dietikon (heute Kanton Zürich) gehörend,
nachweisen; sie ging zur Zeit der Reformation unter.
Im Kanton Luzern ist die Pfarrkirche Kriens42 zu nennen,

die schon um 1100 den St. Galler Heiligen Gall
und Otmar geweiht war; letzterer scheint allmählich
von Gallus verdrängt worden zu sein. Beide sind auch

die Patrone der Kapelle zu Roth, heute in der Pfarrei

Grosswangen, die 1275 sogar als eigene Pfarrei
nachgewiesen ist43. Selbst in Delsberg im Kanton Bern
wurde Otmar neben Imerius in der von Papst Leo IX.
1049 persönlich geweihten Kapelle des Schlosses

Vorburg zum Kompatron erwählt44.

Das heutige Bistum Chur kannte und kennt ebenfalls

mehrere St. Otmars-Patrozinien. Im Kanton
Graubünden schützt er zusammen mit Gallus die
Pfarrkirche zu Laax45, die einstmals zur frühmittelalterlichen

Grosspfarrei St.Columban in Sagens gehörte46
und damit den Einflüssen sowohl der Viktoriden von
Chur als auch des Klosters Disentis offenstand. Im Kanton

Uri ist St. Otmar nach St. Ambrosius Patron der

Pfarrkirche Erstfeld, die 1318 geweiht und 1477 von
Altdorf abgelöst und verselbständigt wurde47. Auch

86 f.; CLEMENS Hecker, Die Kirchenpatrozinien des Archi-
diakonates Aargau im Mittelalter, Küssnacht a. R. 1946, S.

98, 148.
41 Vgl. A. NÜSCHELER, Die Gotteshäuser der Schweiz, 3- Heft,

2. Abt., Zürich 1873, S. 428; Karl Heid, Orts- und
Flurnamen von Dietikon, in Neujahrsblatt von Dietikon, 2,
1949, S. 21; P.Alban StÖCKLI O. Cap., St.Gallen und die
neue Forschung über Hartmann von Aue, in «Die
Ostschweiz», 91. Jg., Nr. 16, 10. Jan. 1964. Die Datierung läßt
sich aus dem Liber marcarum des Bistums Konstanz
erschließen; vgl. J. A. Kraus in FDA, 72. Bd., 1952, S. 244 ff.

42 Vgl. C. Hecker, a. a. O., S. 95.
43 So nach Adolf Reinle, Kdm Kt. Luzern, Bd. IV, 1956,

S. 217 ff.
44 Vgl. ANDREAS Moser, Die Patrozinien der bernischen

Kirchen im Mittelalter, in ZSKG, 52. Jg., 1958, S. 29 f., 46.
45 Vgl. OSKAR Farner, Die Kirchenpatrozinien des Kantons

Graubünden, in 54. Jahresbericht der Historisch-antiquarischen

Gesellschaft von Graubünden, Jg. 1924, Chur 1925,
S. 125; Erwin Poeschel, Kdm Kt. Graubünden, Bd. IV,
1942, S. 69-75, 95 f.

46 Vgl. ISO MÜLLER, Die rätischen Pfarreien des Frühmittelalters,

in Schweizerische Zeitschrift für Geschichte, Bd. 12,
1962, S. 463. - Zur Verehrung der hl. Gallus und Otmar
in rätoromanischer Sprache: PLACI SIGISBERT DEPLAZES,
Cudisch dils Evangelis, Mustér 1930, darin S. 734 St.Gallus
(S.Gagl), S. 764 St.Otmar (S.Merens); ich verdanke diesen
Hinweis Herrn Jos. Denkinger in Goßau.

47 Vgl. C. Hecker, a. a. O., S. 128.

38



im Gebiet des heutigen Kantons Zürich, wo das Kloster

St. Gallen schon früh begütert war, sind solche

Patrozinien erfassbar geblieben48. Das gilt beispielsweise

für Mönchaltorf, wo 1488 Gall und Otmar
bezeugt sind49. Weil es sich dabei um eine zeitweilige
Filialkirche von Egg handelt, wird auch ein entsprechender

Rückschluss auf Egg selber gewagt50. Vor-
reformatorische St. Otmars-Kapellen lassen sich
nachweisen in Otelfngen51, das um 1370 zur Pfarrei
Würenlos im Aargau gehörte, sowie um 1270 in Witi-
koni2, wo eine Filialkapelle des Zürcher Grossmünsters

war.
Selbst Bistum und Kanton Freiburg sind hier zu

nennen53. Schmitten, das bis 1885 zur Pfarrei Düdin-

gen gehörte, hiess im 14. und 15. Jahrhundert Oth-
marswyl, weil St. Otmar Patron der dortigen Kapelle
war. Für die Pfarrkirche Broc blieb er bis heute der

Schutzheilige; es ist das einzige alemannische Patronat
im ehemaligen Bistum Lausanne. Vielleicht lässt es sich

durch das dortige Benediktiner-Priorat, das vor der
Reformation untergegangen ist, erklären54, wahrscheinlicher

aber dadurch, dass sich die Pfarrei Broc-Bruck

ursprünglich bis zum Simmental erstreckte und somit
auch deutschsprachige Einwohner umfasste.

48 Allerdings nicht in Bülach, wo St.Otmar nicht Patton der

Pfarrkirche, sondern nur eines 1322 errichteten Nebenaltares

war; vgl. MARCEL BECK, Die Patrozinien der ältesten
Landkirchen im Archidiakonat Zürichgau, Diss, phil., Zürich
1933, S. 52; darnach sind die vagen Angaben im Neujahrsblatt

für Bülach und das Zürcher Unterland, 17. Stück, 1956,
S. 50 und 55, zu berichtigen.

40 Beck, a. a. O., S. 96 ff.
50 So ebenfalls nach BECK, S. 64 f.
51 Vgl. Hermann Fietz, Kdm Kt. Zürich, Bd. II, 1943, S.

111.
02 HBLS, VII, S. 576.
53 Vgl. Michael Benzerath, Die Kirchenpatrone der alten

Diözese Lausanne im Mittelalter Freiburger Geschichtsblätter,

XX. Jg.), Freiburg i. Ue. 1913, S. 152 f.
54 Briefliche Mitteilung von Generalvikar Msgr. L. Waeber (f

1961) in Fribourg vom 20. IV. 1959.
55 Von der einschlägigen Literatur allgemeinen Charakters, die

St.Otmar nicht erwähnt, seien beispielsweise genannt:
RICHARD ANDREE, Votive und Weihgaben des katholischen
Volkes in Süddeutschland, Braunschweig 1904; CARL AL-
BRECHT BERNOULLI, Die Heiligen der Merowinger, Tübin
gen 1900; MAX FASTLINGER, Die Kirchenpatrozinien in
ihrer Bedeutung für Altbayerns ältestes Kirchenwesen, in
Oberbayrisches Archiv, Bd. 50, 1897; DIETRICH HEINRICH

KERLER, Die Patronate der Heiligen, Ulm 1905.
56 MEDARD Barth, Handbuch der elsässischen Kirchen im

Mittelalter (— Archives de l'Eglise d'Alsace, t. 27-29),
Strasbourg 1960-63; Joseph M. B. Clauss, Die Heiligen des

Elsaß, Düsseldorf 1935; Luzian Pfleger, Die Entstehung
der elsässischen Pfarreien, in Archiv für elsässische

Kirchengeschichte, 4. Jg., Straßburg 1929, S. 1-114.

B. In Deutschland

Die Forschung nach St. Otmars-Patrozinien im heutigen

Deutschland erlebt ein zahlenmässig höchst
erfreuliches Resultat. Zwar lassen sich die Gründe, warum

der St. Galler Abt des 8. Jahrhunderts an den
einzelnen - vorab mittelalterlichen - Kirchen zum Patron
erwählt worden ist, öfters nicht mehr eindeutig
feststellen. Im allgemeinen waren es aber die hier einleitend

geschilderten Ursachen: stift-st. gallische Besitzungen

besonders in Süddeutschland, geistliche Verbindungen

mit dortigen Klöstern, schliesslich auch persönliche

Beziehungen während vielen Jahrhunderten.
Daraus erklärt sich die Tatsache, dass diese Patrozinien

vor allem in den näher gelegenen Gebieten, insbesondere

im gemeinsamen ehemaligen Bistum Konstanz
zahlreich sind.

Zur Vervollständigung dieser Kultgeographie ist es

nützlich, auch die Gegenden zu kennen, in denen keine

St.Otmars-Kirchen festzustellen sind55. Aus der bisher
erreichbaren Literatur sind es, den sich inhaltlich zwar
überschneidenden Büchertiteln alphabetisch folgend:
das Elsass56, Franken57, Hessen58, das Bistum
Hildesheim59, Hohenzollern60, die Bistümer Köln61, Münster,

Osnabrück und Paderborn62, ferner Preussen63,

Sachsen64, Westfalen65 sowie die Bistümer Speyer66

57 Wilhelm Deinhardt, Frühmittelalterliche Kirchenpatrozinien

in Franken, Erlangen 1933.
58 K. H. SCHÄFER, Frühmittelalterliche Kirchenpatrozinien in

Hessen, in Fuldaer Geschichtsblätter, 14, 1920, S. 97-112.
59 HEINRICH Samson, Die Heiligen als Kirchenpatrone und

ihre Auswahl für die Erzdiözese Köln und für die Bisthü-
mer Münster, Paderborn, Trier, Hildesheim und Osnabrück,
Paderborn 1892.

60 FRIEDRICH EisELE, Die Patrozinien in Hohenzollern, in
FDA, 61. Bd., 1933, S. 1-52.

61 Vgl. neben H. SAMSON LEONARD KORTH, Die Patrocinien
der Kirchen und Kapellen im Erzbistum Köln, Düsseldorf
1904; W. STÜWER, Die Patrozinien des Kölner Großarchi-
diakonates Xanten, Bonn 1938.

62 Für alle ebenfalls SAMSON a. a. O.
03 ERIKA Fidick, Beiträge zur Geschichte der Kirchen-Patro-

zinien im Deutschordensland Preußen bis 1525, in
Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde Ermlands, Bd.

22, Braunsberg 1926, S. 343-464.
64 Herbert Helbig, Untersuchungen über die

Kirchenpatrozinien in Sachsen auf siedlungsgeschichtlicher Grundlage

Historische Studien, Heft 361), Berlin 1940.
65 Heinrich Kampschulte, Die westfälischen Kirchen-Patro-

cinien, besonders auch in ihrer Beziehung zur Geschichte
der Einführung und Befestigung des Christenthums in Westfalen,

Paderborn 1867.
66 Alois Seiler, Studien zu den Anfängen der Pfarrei- und

Landdekanatsorganisation in den rechtsrheinischen Archi-
diakonaten des Bistums Speyer Veröffentlichungen der
Kommission für geschichtliche Landeskunde in Baden-Württemberg,

Reihe B, 10. Bd.), Stuttgart 1959-

39



und Worms67, anscheinend auch Passau und Würzburg
neben vielen anderen. Dem Negativen folge nun aber
das Positive!

An erster Stelle steht sowohl zeitlich als auch be-

deutungsmässig das glanzvolle benediktinische Münster

der Insel Reichenau. Bekanntlich war diese
Nachbarabtei St. Gallens durch ihren Abt persönlich vertreten,

als Bischof Salomon I. 864 in Konstanz Otmars
Kanonisation einleitete und 867 in St. Gallen seinen

Leib in die neue Grabkirche übertrug68. Damals
erhielt die Reichenau bereits Reliquien mit der

Mahnung, «sie stets ehrfürchtig und würdig zu bewahren».
Vielleicht war es dieses Geschenk, das noch Abt Witi-
gowo (985-997) veranlasste, beim Erweiterungsbau
des Reichenauer Münsters eine Kultstätte zu Ehren
St. Otmars zu errichten. Der Dichter-Mönch Purchard

pries damals diese Bautätigkeit in den Gesta Witi-
gowonis69, worin zu lesen ist:

Mox ut septeni devenit circulas anni,
Ältius arrectam sursum construxerat aulam,
Sancte, dicata tibi, Michahel archangele Christi,
Quae micat Otmaro pulchre pariterque beato.

Bald, als der Kreislauf des siebten Jahres begonnen,
Erbaute er oben eine höher errichtete Halle,
Dir, heiliger Michael, dem Erzengel Christi geweiht,
Die auch lieblich erstrahlte dem ebenso heiligen Otmar.

Aus dem heutigen Erzbistum Freiburg im Breisgau,

wozu auch die Reichenau gehört, ist sodann zu berichten,

dass St. Otmar dort noch immer Schutzherr über

acht Gotteshäuser ist70. Vorerst sind es die Pfarrkirchen

07 HERMANN Schmitt, Die Patrocinien der Kirchen und
Kapellen im ehemaligen Bistum Worms, in Wormatia sacra.

Worms 1925, S. 101-120.
08 Es sei auf die Schilderung des Augenzeugen ISO verwiesen,

wie sie hier im 1. Kapitel mitgeteilt worden ist.
69 Herausgegeben in MGH, Poet. Lat. medii aevi t. V, Leipzig

1937, unser Zitat S. 275. Deutsche Uebersetzung aus Ursmar

ENGELMANN O. S. B., Die Reichenau, München 1955,
S. 38.

70 Das Erzbistum Freiburg in seiner Regierung und in seinen

Seelsorgsstellen, hrsg. vom Erzbischöfl. Ordinariate, Freiburg
i. Br. 1910; Handbuch des Erzbistums Freiburg, 1. Bd.,
ebd. 1939. - Freundliche Auskünfte verdanke ich überdies
Herrn erzbischöfl. Archivar Dr. Kraus.

71 Vgl. Duft, St.Otmar, S. 34 f., 76; Ders., Bodensee, S. 41

ff., 83 f. (dort weitere einschlägige Literaturangaben). Zu
Ludwigshafen vgl. HERMANN OECHSLER, Die Kirchenpatrone

in der Erzdiözese Freiburg, in FDA, 35. Bd., 1907,
S. 189 f. Zur Kapelle in Schloß Frauenberg, wo zwar nichts
an St.Otmar erinnert, wo jedoch der holzgeschnitzte Tabernakel

jenem gleichen J. A. Feuchtmayer zugeschrieben wird,
der in St.Gallen die Reliefs des Chorgestühles schuf, vgl.

Altheim im Linzgau, wo er zweiter Patron ist, und
Ludwigshafen am Bodensee, das frühere Sernatingen,
wo die Erinnerung an St. Otmar besonders lebhaft ist,
weil der Blick über den See nach Bodman, den Ort
seiner Einkerkerung, weist71. Das ob Bodman gelegene
Schloss Frauenberg mit seiner wertvollen Kapelle ist
ein kleiner Wallfahrtsort zu Ehren St. Otmars, nicht
aber ein eigentliches Patrozinium.

Uralte Beziehungen zu St.Gallen besitzen sodann
Herrschaft und Pfarrei Ebringen12, die seit dem
8. Jahrhundert bis um 1800 in klösterlichem Besitze
standen und deshalb Gallus und Otmar als Schutzheilige

verehren. Aus dem gleichen Erzbistum sind zwei
Filialkirchen - Aselfingen in der Pfarrei Achdorf und

Kappel bei Villingen in der Pfarrei Weilersbach -
sowie drei Kapellen zu nennen: Frenkenbach in der Pfarrei

Hagnau, wo Otmar die Ehre des Patrons mit St.

Oswald teilt; Madachhof in der Pfarrei Mainwangen;
Pförendorf in der Pfarrei Altheim, wo Otmar anscheinend

Johannes den Täufer ersetzt hat.

Im Bistum Augsburg, wohin sich ebenfalls früher
stift-st. gallischer Besitz erstreckte und wo der grosse
Bischof St. Ulrich (890-973) als ehemaliger St. Galler
Kloster-Schüler die persönlichen Beziehungen pflegte,
sind zehn St. Otmars-Patrozinien nachweisbar geblieben73.

Es sind sieben Pfarrkirchen, die noch heute diesen

Titel tragen: Akams und Rauhenzell bei Immenstadt

im Dekanat Stiefenhofen, Attenhausen bei
Ursberg im Kapitel Ottobeuren74, Eutenhausen im Kapitel

Mindelheim, Grünenbach77 im Kapitel Weiler im
Allgäu, Mödingen im Kapitel Dillingen/Donau,
Ottacker im Kapitel Kempten, wo der Ortsname mit dem

Patrozinium verwandt sein dürfte. Neben diesen heute

Hermann Ginter in St. Konradsblatt, 34. Jg., Karlsruhe
1954, S. 578 f., und in Nachrichtenblatt der öffentl. Kultur-
und Heimatpflege im Regierungsbezirk Südbaden, 5- Jg.,
Freiburg i. Br. 1954, S. 62 f. Vgl. NETZHAMMER, St.Otmar,
S. 56, 64.

72 Kein geringerer als der st. gallische Geschichtsschreiber IL¬

DEFONS VON Arx hat 1792 die Geschichte der Herrschaft
Ebringen verfaßt; Ausgabe durch JOSEPH BOOZ, Freiburg
i. Br. 1860.

73 Ich verdanke ihre Kenntnis Herrn Ehrendekan und geistl.
Rat Konrad Baumann (f I960), der als Pfarrer in
Eutenhausen während Jahrzehnten die Verehrung St.Otmars
förderte.

74 Es handelt sich anscheinend um Attenhausen im Landkreis
Memmingen, wo die Zwölfhundert-Jahr-Feier St.Otmars und
die Zweihundert-Jahr-Feier der Pfarrkirche vom 7. bis 16.

November 1959 durch eine Volksmission begangen wurde.
Nicht zu verwechseln mit der Pfarrei Attenhausen im
Kapitel Thannhausen und Landkreis Krumbach, wo St. Andreas
Patron ist. (Frdl. Mitteilung des bischöflichen Ordinariates
Augsburg.)

73 Vgl. A. W. Endres, Geschichte der Pfarrei Grünenbach,
Kempten 1860.

40



vorab barocken Kirchen ist es die einsam auf einem

Berg thronende gotische Wallfahrtskirche St. Otmar,
die zur Pfarrei Gundelsdorf zwischen Augsburg und

Neuburg a. D. im Kapitel Pöttmes gehört. Schliesslich
ist es die Kapelle Kleinbeuren, eine Filiale von Etten-
beuren im Kapitel Ichenhausen. Als ehemaliges Patro-
zinium ist die im 12. Jahrhundert erbaute, 1561 den

Wallfahrtskirche St.Otmar bei Gundelsdorf

Protestanten überlassene und im 17. Jahrhundert
abgebrochene Friedhofkapelle St.Otmar in Augsburg zu

nennen; später wurde dort die jetzige protestantische
Kreuzkirche erbaut, doch erinnert noch das «Ottmars-
gässchen» an das alte Patrozinium, gleich wie der
«Gallusplatz» in Augsburg beim heute noch bestehenden

St. Gallus-Kirchlein76 von ältesten Beziehungen zeugt.
Aus dem heutigen Bistum Rottenburg, somit aus

Württemberg, sind zwölf Gotteshäuser mit Otmars
Namen historisch nachweisbar77. An erster Stelle sind

es die beiden Pfarrkirchen78 Hochmössingen im
Kapitel Rottweil und Weigheim im Kapitel Wurmlingen,
beide schon im Hochmittelalter bezeugt, wenn auch die
Patroziniumsvermerke erst in nachreformatorischen

Quellen überliefert sind. Sodann sind es neun
Filialkirchen bzw. Kapellen: Durchhausen, Filiale der Pfarrei

Seitingen im Kapitel Wurmlingen; Elchingen in
der Pfarrei Ohmenheim im Kapitel Neresheim; Grötzingen

in der Pfarrei Neckartailfingen im Kapitel Ur-

76 Vgl. P. STAERKLE in St.Gallus-Gedenkbuch, S. 62 f.
77 Hierüber handelt ausführlich und mit allen Belegen GUSTAV

HOFFMANN, Kirchenheilige in Württemberg Darstellungen

aus der Württembergischen Geschichte, 23. Bd.), Stuttgart

1932. - Freundliche Auskünfte verdanke ich Herrn
Oberregierungsrat Dr. Hans Jänichen in Tübingen.

78 In diesem Zusammenhang schon erwähnt bei Carl Joseph
Hefele, Geschichte der Einführung des Christenthums im
südwestlichen Deutschland, besonders in Würtemberg,
Tübingen 1837, S. 307.

ach-Reutlingen; Holzhausen, Filiale der Pfarrei Berg-
felden im Kapitel Empfingen; Reichenbach, Filiale
der Pfarrei Dewangen im Kapitel Ellwangen;
Unteropfingen, Filiale der Pfarrei Kirchdorf im Kapitel Die-
tenheim; Weiler in der Pfarrei Hayingen im Kapitel
Munderkingen. Dazu gesellt sich die Schlosskapelle
Untersulmetingen in der Pfarrei Niederkirch des

Kapitels Biberach. In zwei weiteren Filialkapellen war
St.Otmar nur Mitpatron, nämlich in Bartenbach in
Pfarrei und Kapitel Göppingen sowie in Bremelau in
der Pfarrei Grauheim des Kapitels Munderkingen. Von
den zusätzlichen zahlreichen Altarpatrozinien, wovon
hier als bedeutsame Beispiele das Münster zu Ulm
sowie die Klosterkirchen Hirsau, Wiblingen und
Zwiefalten erwähnt werden könnten, muss in diesem ganzen

Ueberblick abgesehen werden.

Die Geschichtsquellen des Bistums Eichstätt79 ergeben

neun St. Otmars-Patrozinien. Wegen ihres Namens
sind als erste die Pfarrkirche Ottmarsfeld bei Ellingen
und die Filialkirche Othmaring in der Pfarrei Töging/
Oberpfalz anzuführen. Entweder gab der Kirchenpatron

hier und anderswo den Ortsnamen; oder aber -
was wahrscheinlicher ist und durch andere Beispiele
belegt werden kann - es war ein Grundherr Otmar, der

wegen der Namengleichheit den St. Galler Heiligen als

Patron seiner Eigenkirche wählte. Bemerkenswert sind

ferner die Pfarrkirche zu Enkering im Dekanat Gre-

ding in Mittelfranken, wo 1767 eine Bruderschaft der

heiligen Otmar und Johann von Nepomuk errichtet
wurde, sowie die in evangelischen Besitz übergegangene
Pfarrkirche Kerkhofen bei Sulzbürg in Oberpfalz; denn
bei beiden dürfte das Patrozinium auf jeweiligen frühen

Regensburger Grundbesitz zurückgehen - Regensburg

aber kannte und verehrte St.Otmar seit seinem

Bischof St. Wölfgang, gestorben 994 im österreichischen

Pupping, wo gleichfalls eine frühe Otmarskirche
festzustellen ist80.

Im gleichen Bistum Eichstätt sind nachweisbar: die

evangelisch gewordene Pfarrkirche Aha im Dekanat

Günzenhausen, wo Otmar neben Heiligkreuz und
Ottilia Mitpatron war; ferner vier ehemalige Kapellen:
eine in der Pfarrei Klapfenberg/OberpiAz, die schon

1688 in Ruinen war und heute nicht mehr besteht;

79 Vgl. KARL Puchner, Patrozinienforschung und Eigenkir-
chenwesen mit besonderer Berücksichtigung des Bistums
Eichstätt, Kallmünz 1932, S. 61 f.; FRANZ XAVER BUCHNER,

Bistum Eichstätt, Bd. II, Eichstätt 1937/38, Register S.

944. - Freundliche Auskünfte verdanke ich hochw. Herrn
Domkapitular Dr. Joseph Rieder in Eichstätt.

80 Vgl. K. PUCHNER a. a. O. Ueber St. Wolfgang und
Pupping wird hier unter Oesterreich ausführlicher berichtet.

41



eine zu Megesheim im Dekanat Wemding, schon 1602
als Beinhaus benützt; eine weitere in der Pfarrei Waldkirch

en/Obetpfalz, die dem Kloster Ahausen an der
Wdrnitz gehörte, jedoch 1480 bereits ruinös war; eine
vierte auf dem Keilberg in der Pfarrei Offenhausen des

Dekanats Altdorf, zu Ehren der heiligen Otmar und
Ottilia 1447 als Pestkapelle erbaut (St. Otmar war
Patron gegen Krankheiten), 1728 aber verödet, heute
eine Ruine, bei der jedoch noch ein Volksfest —

vielleicht die Erinnerung an das alte Patrozinium - begangen

wird.
In der Erzdiözese München-Freising ist eine schon

im 10. Jahrhundert bezeugte Filialkirche St. Martin
und St. Otmar in Riem (Pfarrei Trudering) bemerkenswert.

Im Bistum Regensburg mit der gemeinsamen
Erinnerung an St. Wolfgang und St. Otmar sind die beiden

Otmars-Patrozinien in Pfettrach (bei Landshut)
und Pettenhofen (Altheim) zu nennen81. Im Erzbistum

Bamberg erscheint St. Otmar als Patron der
Burgkapelle zu Nürnberg, die der mit St. Gallen befreundete

Kaiser Konrad I. 913 gegründet hatte, die dann
aber im 15. Jahrhundert Walburga als Patronin
erhielt82.

Als weitere St. Otmars-Patrozinien sind beizufügen:
eine Filialkirche in Dosdorf, bis 1533 zur Pfarrei
Plaue und nachher zur Pfarrei Siegelbach gehörig,
beide im Archidiakonat Erfurt und Bistum Mainz
gelegen83; eine Kapelle im nassauischen Oberreifenberg,

wo Otmar erstmals 1418 als Patron erwähnt ist;
schliesslich eine Kapelle und spätere Kirche im gleichfalls

nassauischen Seelenberg, die aber seit 1710 St.

Casimir als Patron verehrt84.

81 JOHANNES B. Lehner, Die mittelalterlichen Kirchen-Pätro-
zinien des Bistums Regensburg, in Verhandlungen des

Historischen Vereins für Oberpfalz und Regensburg, 94. Bd.,
Regensburg 1953, S. 48.

82 WILHELM DeiNHARDT, Dedicationes Bambergenses, Frei¬

burg i. Br. 1936, S. 69: in die Walpurgis est dedicatio in
capella Othmari dicta castri.

83 MARTIN Hannappel, Das Gebiet des Archidiakonates
Beatae Mariae Virginis Erfurt am Ausgang des Mittelalters,
ein Beitrag zur kirchlichen Topographie Thüringens
Arbeiten zur Landes- und Volksforschung, Bd. 10), Jena 1941,
S. 318, 325, 327, 410.

84 OTTO Renkhoff, Mittelalterliche Patrozinien in Nassau,
in Nassauische Annalen, 67. Bd., Wiesbaden 1956, S. 111.

85 Vgl. LUDWIG RAPP, Topographisch-historische Beschreibung
des Generalvikariates Vorarlberg, Bd. IV, Brixen 1902, S.

495—506. Dazu neuestens P. ISO MÜLLER O. S. B., Zum
rätischen Pfarrei-System im Vorarlberger Gebiet, in Mont-
fort, 14. Jg., Dornbirn 1962, S. 19. — Im benachbarten
Liechtenstein läßt sich keine St.Otmars-Kirche nachweisen;
vgl. I. MÜLLER, Patrozinien des Fürstentums Liechtenstein,
in Jahrbuch des Historischen Vereins für das Fürstentum
Liechtenstein, Bd. 59, 1959.

C. In Oesterreich

Hier sind die St. Otmars-Patrozinien begreiflicherweise
weniger zahlreich als in Deutschland, denn der Arl-
berg bedeutete für den st. gallischen Besitz und Einfluss
die natürliche Schranke. Selbst in Vorarlberg ist nur
eine solche Kirche festzustellen: Gnissau83, das im
früheren Mittelalter zur stift-st. gallischen Eigenkirche und
Pfarrei St. Johann-Höchst gehörte, das aber 1630 mit
Erlaubnis des Abtes eine Kapelle errichten durfte und
sie St. Otmar anvertraute. Eine spätgotische Statue und

Reliquien des Heiligen dürften damals dorthin
geschenkt worden sein. Das Patrozinium blieb bestehen,
obwohl Gaissau 1798 dem Kloster St. Gallen entfremdet

wurde, und es ging auf die 1805 errichtete Pfarrei
sowie auf die 1873 erbaute neugotische Kirche über.

In Tirol ist zwar der Taufname Otmar nicht selten,
aber ein Kirchen- oder Kapellen-Patrozinium lässt sich

nicht nachweisen86. Dasselbe gilt für das jetzt
italienische Südtirol bzw. das Bistum Brixen87.

Dagegen finden sich zwei Patrozinien in Oberösterreich,

die bemerkenswerterweise auf persönliche und
monastische Beziehungen zurückgehen. Die
Lebensgeschichte St.Wolfgangs88, eines um 924 geborenen
und 965 in Einsiedeln zum Priester geweihten Schwaben,

erzählt, der von ihm verehrte St. Otmar habe ihm
im Traum die Zukunft vorausgesagt, dabei auch seinen

Tod, den er an einem Otmar geweihten Orte erleiden
werde. Jedenfalls starb Wolfgang, damals Bischof von
Regensburg, im oberösterreichischen Pupping89 (bei
Linz, im heutigen Bezirk Eherding) am 31. Oktober
994. Dort befand sich damals wirklich eine St. Otmars-

80 StOtmar ist nicht erwähnt bei HANS Fink, Die Kirchen-
patrozinien Tirols, Passau 1928, sowie bei GUSTAV GUGITZ,
Gnadenstätten Oesterreichs, 5 Bde., Wien um 1956, ebenfalls

nicht bei HANS HoCHENEGG, Die Kirchen Tirols, Die
Gotteshäuser Nord- und Osttirols in Wort und Bild,
Innsbruck 1935; dagegen sind dort zwei von P. STAERKLE nicht
erfaßte St.Gallus-Kirchen genannt: in Grist (Dekanat Zams)
und in Weer (Dekanat Schwaz). - Persönliche Auskünfte
verdanke ich Herrn Hofrat Dr. Hans Hochenegg in Solbad

Hall.
87 St.Otmar ist nicht erwähnt bei HERMANN MANG, Unsere

Kirchenpatrone, Eine Hochetscher Wanderung, Bressanone

1942, und bei Karl Wolfsgruber, Kirchen-, Kapellen-
und Altarweihen in der Diözese Brixen 1648-1811, in Brix-
ner Schematismus 1952, S. 3—41.

88 LThK1, X, 960 ff. (Wolfgang); VIII, 565 f. (Pupping).
Vgl. J. B. MEHLER, Der heilige Wolfgang in Wort und Bild,
Regensburg 1894; ANTON STONNER, Heilige der deutschen

Frühzeit, 1. Bd., Freiburg i. Br. 1934, S. 145-168.
89 Vgl. E. Hager, Die St. Otmarkapelle und nachmalige

St.Wolfgangkirche in Pupping, in 80. Jahresbericht des

Oberösterreichischen Musealvereines für die Jahre 1922 und
1923, Linz 1924. — Freundliche Auskünfte verdanke ich
H. H. P. Carmel Mayrbäurl O. F. M., Guardian in Pupping.

42



Kapelle, deren Entstehung auf benediktinischen Besitz
und Einfluss von Niedernburg bei Passau her
zurückgeführt wird. In Pupping wurde 1476 ein
Franziskaner-Kloster gegründet, dessen Kirche 1490 zu Ehren
St. Wolfgangs und St. Otmars konsekriert wurde. Nach
mehreren Zerstörungen und Ausweisungen wurde das

Heiligtum 1801 in der Auswirkung des josephinischen
Klostersturms niedergerissen. Wie dann 1874 die neue
franziskanische Klosterkirche - sie ist zugleich Kapla-
neikirche von Pupping - geweiht wurde, vermochte
Wolfgang den Otmar als Patron zu verdrängen. Trotzdem

blieb dort mit der Erinnerung an Wolfgangs Tod
bis heute eine gewisse Verehrung St. Otmars lebendig.

Die andere oberösterreichische St. Otmars-Kirche,
von Pupping aus zwanzig Kilometer donauaufwärts

gelegen, dürfte unter gleichen Einflüssen entstanden
sein. Es ist die 1411 erbaute Pfarrkirche zu Kirchberg
an der Donau90 im Mühlkreis, deren Patrozinium bis
heute unverändert besteht.

Dasselbe gilt für eine der kunstgeschichtlich
bedeutendsten St. Otmars-Kirchen: Es ist Mödling91 bei

Wien, deren burgähnliche Anlage und spätgotische
Halle in den Jahren 1454—1523 erbaut wurden, wobei

allerdings festzuhalten ist, dass eine St. Otmars- und
Liebfrauenkirche dort schon früher bezeugt ist.

Verwüstungen durch die Türken vermochten weder das

Pfarrkirche St.Otmar in Mödling

Gotteshaus noch sein Patrozinium endgültig zu zerstören;

von einer barocken Blüte zeugt der 1760 durch
die Kaiserin Maria Theresia gestiftete Hochaltar mit

Pfarrkirche St.Otmar in Wien

dem Bilde St. Otmars. Wann und durch wen die
Verehrung des St. Galler Abtes dorthin gelangte, ist
anscheinend unbekannt.

Von Mödling aus dürfte aber das Patrozinium bis in
die Stadt Wien hinein gedrungen sein, denn die

neugotische Pfarrkirche im Bezirk III ist ebenfalls St.

Otmar geweiht. Sie gleicht so auffällig der 1905-10 in
der Stadt St. Gallen durch Architekt August Hardeg-

ger erbauten, ebenfalls neugotischen St. Otmars-Kirche,
dass sich die Vermutung aufdrängt, die um zwei bis

drei Jahrzehnte ältere Wiener Kirche sei das Vorbild
für die st. gallische gewesen.

Eine liebenswürdige persönliche Begegnung
zwischen St. Gallen und Mödling ist im Tagebuch des letzten

Fürstabtes Pankraz Vorster überliefert. Am 2. Juli

80 Vgl. Johann Lamprecht, Das Martyrologium und die acta
Sanctorum, in Theologisch-praktische Quartalschrift, 45. Jg.,
Linz 1892, S. 85, sowie H. Ferihumer, Erläuterungen zum

Historischen Atlas der österreichischen Alpenländer, II. Abt.,
7. Teil, Wien 1956, S. 108 ff.

91 Vgl. die Festschrift «500 Jahre St.Otmar, 50 Jahre Bezirks-
Museums-Verein Mödling», Mödling 1954.

43



1798, als er sich persönlich beim Kaiser in Wien um
die Wiedergewinnung der verlorenen Landeshoheit

bemühte92, pilgerte er in aller Morgenfrühe zur Kirche
seines Klosterpatrons; er notierte sich diesen Besuch

im Tagebuch93: «Wahlfartete ich nacher Mödling zu
dem heil. Vater Othmarum. In diesem Marktflecken ist

unser Heilige der Kirchenpatron; woher dieses geko-

men, wusste mir H. Pfarrer nicht zu sagen. Es sey uralt,
war alles, was er wusste. Dieses Ort liegt 4 Stunden

von Wien zwischen Larschtenburg und Schönbronn.

Morgen um 4 Uhr ging ich zu Fuss hin, kam nach

8 Uhr an, machte meine Andacht, las die hl. Mess,

nahm beim Pfarrer eine Ciocolata, kehrte zurück,

speiste bei der Teufelsmühle zu Mittag, und traf um
V2 6 Uhr zu Hause voller Schweiss an, denn es machte

entsetzlich warm.»

D. In Italien und in Afrika

Zum Schluss seien noch zwei vereinzelte, aber wiederum

typische St. Otmars-Patrozinien - das eine aus dem

Hochmittelalter und das andere aus neuester Zeit -
angeführt.

In Italien erinnert die Pfarrkirche zu Moggio-Udi-
nese an persönliche Beziehungen zu St. Gallen94. Der
streitbare St. Galler Abt Ulrich III. (1077-1121) aus

dem Herzogsgeschlecht von Eppenstein in Kärnten
wurde 1086 durch seinen Vetter Kaiser Heinrich IV.
zum Patriarchen von Aquileia ernannt. Er gründete

nun zu Mosach (Moggio) in Friaul eine Abtei und

stellte sie 1119 unter den Schutz der St. Galler
Hausheiligen Gallus, Magnus und Otmar. An der Stelle der

einstigen Klosterkirche steht heute die 1763 erbaute

Pfarrkirche, die 1777 wieder unter dem Namen des

hl. Gallus geweiht wurde und 1869 in Erinnerung an

die benediktinische Vergangenheit den Ehrentitel einer

Abbatialkirche erhielt. Wenn auch St. Otmar anscheinend

in Vergessenheit geraten ist, erinnert doch die

höchst bewegte Geschichte der Abtei und des Patriarchates

an die st. gallische Vergangenheit.
Ebenfalls persönliche Beziehungen, jedoch ganz

anderer Art, veranlassten ein neues St. Otmars-Patro-

zinium in Süd-Tanganika, Ostafrika, wo schweizerische

Benediktiner-Mönche der Kongregation von St. Ottilien,

deren Priorat in Uznach 1964 ebenfalls eine

St. Otmars-Hauskapelle erhalten hat, die Mission be-

92 Vgl. ALFRED Meier, Abt Pankraz Vorster und die
Aufhebung der Fürstabtei St.Gallen, Freiburg 1954, S. 253 f.

93 Band 1, heute in StiA Einsiedeln. Ich verdanke diesen Hinweis

Herrn Josef Denkinger in Goßau.
94 Vgl. P. Staerkle, Von den St.Gallus-Patrozinien, in St.Gal-

treuen. Die katholischen Pfarreien der Stadt St.Gal¬

len95 forderten im St. Otmars-Jubiläumsjahr 1959 die

Schulkinder zu einer Briefmarkensammlung auf, deren

Ergebnis den Bau einer Missionskirche in Mawanga,
einer Aussenstation der Pfarrei Kitanda, ermöglichen
half. Gleichzeitig konnten durch stille Spenden eine

St. Otmars- und eine St. Gallus-Glocke angeschafft und
dieser afrikanischen St. Otmars-Kirche geschenkt werden.

Das Motiv für dieses neueste Patrozinium ist ein

schönes Zeichen der Zeit: Hatten früher vorab
politische und grundherrschaftliche Ursachen die

Veranlassung gegeben, so war es hier das rein kirchliche
Anliegen der Seelsorge und Heidenmissionierung.

3. Liste der St.Otmars-Patrozinien

A. In der Schweiz

Bistum St. Gallen
1. St. Gallen: ehem. Klosterkirche, heute Kathedrale

(Mitpatron).
2. St. Gallen: Pfarrkirche St. Otmar.
2.a St. Gallen: Kapelle im Kantonsspital.
3. Andwil: Pfarrkirche.
4. Brüggen: ehem. Kapelle im Siechenhaus (Mit¬

patron).
5. Diepoldsau-Schmitter: Pfarrkirche (Mitpatron).
6. Hemberg: Pfarrkirche (ehem. Mitpatron).
7. Mühlrüti: Pfarrkirche (Mitpatron).
8. Quarten: ehem. Filialkirche (Mitpatron), heute

Pfarrkirche St. Gallus.
9. Uznach: ehem. Pfarrkirche (Mitpatron), später

Heiligkreuz.
10. Uznach: Kapelle im Missionshaus St. Otmarsberg.
11. Zuckenriet (Pfarrei Niederhelfenschwil) : Kapelle

(ehem. Mitpatron).

Bistum Basel

12. Bettwil AG (Pfarrei Sarmenstorf): ehem. Kapelle,
heute Pfarrkirche St. Joseph.

13. Delsberg BE: Kapelle im Schloss Vorburg (Mit¬

patron).
14. Güttingen TG: Pfarrkirche (Mitpatron).
15. Kriens LU: Pfarrkirche (ehem. Mitpatron).

lus-Gedenkbuch, S. 62; dazu JOSEPH BERGMANN,
Topographie der VII. und XIII. Comuni in den venetianischen

Alpen, SA Wien 1849, S. 22-29-
95 Vgl. Pfarrblatt der Kath. Kirchgemeinde St.Gallen, 35. und

36. Jg., St.Gallen 1959 und I960.

44



16. Oberndorf AG (Pfarrei Dietikon ZH): ehem. Ka¬

pelle.
17. Roggwil TG (Pfarrei Berg): ehem. Kapelle im

Schloss (Mitpatron).
18. Roggwil TG (Pfarrei Arbon): Filialkirche.
19. Roth LU (Pfarrei Grosswangen): Kapelle, ehem.

Pfarrkirche (Mitpatron).
20. Werd TG (Pfarrei Eschenz): Kapelle (ehem. Mit¬

patron).
21. Wildlingen SH: Pfarrkirche (ehem. Patron).

Bistum Chur
22. Egg ZH: Pfarrkirche (evtl. ehem. Mitpatron).
23. Erstfeld UR: Pfarrkirche (Mitpatron).
24. Laax Gr.: Pfarrkirche (Mitpatron).
25. Mönchaltorf ZH: ehem. Filial- bzw. Pfarrkirche

(Mitpatron).
26. Otelfingen ZH (Pfarrei Würenlos AG): ehem.

Kapelle.
27. Witikon ZH (zu Grossmünster Zürich): ehem.

Kapelle.

Bistum Freiburg
28. Broc FR: Pfarrkirche.
29- Schmitten FR (Pfarrei Düdingen) : ehem. Kapelle.

B. In Deutschland

Erzbistum Freiburg i. Br.
30. Insel Reichenau: ehem. Kapelle im Münster (Mit¬

patron).
31. Altheim (Kr. Ueberlingen): Pfarrkirche (Mit¬

patron).
32. Aselfingen (Pfarrei Achdorf, Kr. Donaueschin¬

gen): Filialkirche.
33. Ebringen (Kr. Freiburg): Pfarrkirche (Mitpatron).
34. Frenkenbach (Pfarrei Hagnau, Kr. Ueberlingen):

Kapelle (Mitpatron).
35. Kappel bei Villingen (Pfarrei Weilersbach, Kr.

Villingen) : Filialkirche.
36. Ludwigshafen/Bodensee (Kr. Stockach): Pfarr¬

kirche.
37. Madachhof (Pfarrei Mainwangen, Kr. Stockach):

Kapelle.
38. Pförendorf (Pfarrei Altheim, Kr. Ueberlingen):

Kapelle.

Bistum Augsburg
39- Akams (Kr. Sonthofen): Pfarrkirche.
40. Attenhausen (Kr. Memmingen) : Pfarrkirche (Mit¬

patron).

41. Augsburg: ehem. Kapelle im Friedhof.
42. Eutenhausen (Kr. Mindelheim): Pfarrkirche.
43. Grünenbach (Kr. Lindau): Pfarrkirche.
44. Gundelsdorf (Kr. Pöttmes): Wallfahrtskirche.
45. Kleinbeuren (Kr. Günzburg): Filialkirche von

Ettenbeuren.
46. Mödingen (Kr. Dillingen): Pfarrkirche.
47. Ottacker (Kr. Sonthofen): Pfarrkirche.
48. Rauhenzell (Kr. Sonthofen): Pfarrkirche.

Bistum Rottenburg
49. Bartenbach (Pfarrei und Kr. Göppingen) : Kapelle

(Mitpatron).
50. Bremelau (Pfarrei Grauheim, Kr. Münsingen):

Kapelle (Mitpatron).
51. Durchhausen (Pfarrei Seitingen, Kr. Tuttlingen):

Kapelle.
52. Elchingen (Pfarrei Ohmenheim, Kr. Aalen): Ka¬

pelle.
53. Grötzingen (Pfarrei Neckartailfingen, Kr. Nür¬

tingen): Kapelle.
54. Hochmössingen (Kr. Rottweil): Pfarrkirche.
55. Holzhausen (Pfarrei Bergfelden, Kr. Horb): Ka¬

pelle.
56. Reichenbach (Pfarrei Dewangen, Kr. Aalen):

Kapelle.
57. Unteropfingen (Pfarrei Kirchdorf, Kr. Biberach):

Kapelle.
58. Untersulmetingen (Pfarrei Niederkirch, Kr. Biber¬

ach): Kapelle im Schloss.

59. Weigheim (Kr. Rottweil): Pfarrkirche.
60. Weiler (Pfarrei Hayingen, Kr. Münsingen): Ka¬

pelle.

Bistum Eichstätt
61. Aha (Kr. Günzenhausen): Pfarrkirche (ehem.

Mitpatron).
62. Enkering (Kr. Eichstätt): Pfarrkirche.
63. Kerkhofen (Kr. Neumarkt/Opf.): Pfarrkirche

(ehem. Patron).
64. Klapfenberg (Kr. Parsberg): ehem. Kapelle.
65. Megesheim (Kr. Nördlingen): ehem. Kapelle.
66. Offenhausen (Kr. Hersbruck): ehem. Kapelle

Keilberg (Mitpatron).
67. Othmaring (Pfarrei Töging, Kr. Beilngries/Opf.) :

Filialkirche (Mitpatron).
68. Ottmarsfeld (Kr. Weissenburg i. B.) : Pfarrkirche.
69. Waldkirchen (Kr. Beilngries/Opf.): ehem. Ka¬

pelle.

45



Verschiedene

70. Nürnberg (Erzbistum Bamberg): Burgkapelle
(ehem. Patron).

71. Riem (Erzbistum München-Freising, Pfarrei Tru¬

dering): Filialkirche (Mitpatron).
72. Pettenkofen (Bistum Regensburg): Kirche.
73. Pfettrach (Bistum Regensburg): Kirche.
74. Dosdorf (Bistum Mainz, Pfarrei Plaue bzw. Siegel¬

bach): Filialkirche.
75. Oberreifenberg (Kr. Main-Taunus): Kapelle.
76. Seelenberg (Kr. Usingen-Nassau): ehem. Kapelle,

später Kirche St. Casimir.

C. In Oesterreich

77. Gaissau (Vorarlberg): Pfarrkirche.
78. Pupping (Oberösterreich): ehem. Kapelle (Pa¬

tron), ehem. Klosterkirche (Mitpatron), heute
Kloster- und Kaplaneikirche St. Wolfgang.

79- Kirchberg an der Donau (Oberösterreich): Pfarr¬
kirche.

80. Mödling (bei Wien): Pfarrkirche.
81. Wien (Bezirk III): Pfarrkirche.

D. In Italien und in Afrika

82. Moggio-Udinese (Mosach in Friaul): ehem. Klo¬
sterkirche (Mitpatron), heute Pfarrkirche St. Gallus.

83. Mawanga (Pfarrei Kitanda, Tanganika, Ost¬

afrika) : Missionskirche.

96 In St.Gallus-Gedenkbuch, Uebersicht S. 66-74; nach 1800
errichtete Patrozinien sind dort im allgemeinen nicht
berücksichtigt worden.

4. Ergebnis

Das Ergebnis der hier dargestellten Kultgeographie ist
zweifach. Einerseits erwies sich, dass während elfhundert

Jahren - von 867 bis 1964 - Kirchen und Kapellen

unter das Patronat St. Otmars gestellt wurden.
Andrerseits ergab sich, ohne einen Anspruch auf
Vollständigkeit zu erheben, die Gesamtzahl von 84
solchen Kirchen-Patrozinien, ganz abgesehen von den
kaum mehr erfassbaren Altar-Patrozinien, die noch weit
zahlreicher wären. Diese St. Otmars-Kirchen und
-Kapellen verteilen sich auf folgende Länder: 30 in der

Schweiz, 47 in Deutschland, 5 in Oesterreich, je 1 in
Italien und in Ostafrika.

Ein Vergleich mit der Anzahl der St. Gallus-Patrozinien

drängt sich auf. P. Staerkle96, der gleichfalls
keine absolute Vollständigkeit erstrebte und erreichte,
wies die erstaunlich grosse Zahl von 231 solchen
Kultstätten nach: 46 in der Schweiz, 135 in Deutschland,
24 in Frankreich (Elsass), 7 in Oesterreich, 18 in
Italien, 1 in Holland. Es sind beinahe dreimal so viele wie
für St. Otmar - eine aufschlussreiche Verhältniszahl,
die für seine gesamte Kultgeschichte Gültigkeit haben

dürfte.

So stand St. Otmar, der zweite und eigentliche Gründer

St. Gallens, stets im Gefolge, ja im Schatten des

Namengebers St. Gallus, wiewohl es Otmar zu verdanken

ist, dass Gallus und St. Gallen zu bleibenden
Geschichtsfaktoren geworden sind.

46



Karte der St.Otmars-Patrozinien
gezeichnet von Dr. h. c. Albert Knoepfli, Frauenfeld

47

i



VIERTES KAPITEL

St.Otmar in Volksglaube und Volksfrömmigkeit

V ;

St.Otmar im Gericht
umgeben vom Verleumder und den ungerechten Richtern

Federzeichnung von 1451
in Codex 602 der Stiftsbibliothek

Zur Kultgeschichte gehört nicht nur die objektive,

streng geregelte und damit eher unpersönliche Liturgie,

sondern auch — wie die wissenschaftliche Volkskunde

in den letzten Jahrzehnten erkannt hat - die

subjektive, in allen Farben schillernde und mit allem
Menschlichen durchsetzte Volksfrömmigkeit. Ludwig
Andreas Veit1 schildert ihre Wurzeln: «Die volkhaft

1 Volksfrommes Brauchtum und Kirche im deutschen Mittelalter,

Freiburg i. Br. 1936, S. 6; dazu auch L. A. VEIT und
Ludwig Lenhart, Kirche und Volksfrömmiekeit im Zeit¬

einheitliche Ausdrucksform des Frommen war in der

Sicht auf den ewigen Gott in den drei Personen zu
Grunde gelegt im Gottesdienst, in der Verehrung der

Heiligen, in der Spendung der Sakramente und in den
Sakramentalien der Kirche. Nicht als ob die Reihenfolge

auch die Wertfolge im Volksreligiösen bezeichnet

hätte oder bezeichnen müsste! Das Volk behält sich die

Wertung aus Stimmung und oft aus Unverstand von
Fall zu Fall vor. Vor ihm aber stand als Grundgesetz
aller Gottesverehrung die lapidare Forderung der Kirche:

Gegen das erste Gebot Gottes sündigen nicht bloss

die Ungläubigen, sondern alle, die ihren Glauben, ihr
Hoffen und ihr Lieben mehr in die Heiligen setzen als

in Gott. Vom gläubigen Gemüt her wurde das Gebiet
der Heiligenverehrung verbreitert, deren ,Erlaubtheit
und Nützlichkeit' - so vorsichtig drückt sich die Kirche
aus - lehramtlich erst vom Konzil von Trient bestätigt
wurden.»

Volksglaube und Volksfrömmigkeit haben sich

St.Otmars in zweifacher Sicht «bemächtigt»; Sie sahen

ihn als den Rächer und als den Heiler; sie erkannten
in ihm ein contra und ein pro. Darnach wandte sich

Otmars übernatürliche Wirksamkeit einerseits gegen
eine kleine, bestimmte Gruppe von Bösen, nämlich

gegen seine einstigen Verfolger, und andrerseits für
eine unabsehbare Schar von Gutwilligen, nämlich für
die Bedrängten und Hilfesuchenden. Man beschäftigte
sich also mit der Rache und gleichzeitig mit der Hilfe
von Seiten des Heiligen.

1. Die Rache des Heiligen

Dem mittelalterlichen Menschen galt ein Heiligenleben

erst dann als vollendet, wenn der Held von Gott
sichtbar belohnt, seine Feinde aber sichtbar bestraft

waren. Die göttliche Bestätigung der Unschuld des

verurteilten und in der Verbannung verstorbenen Abtes

alter des Barock, ebd. 1956. Vgl. Artikel «Heiligenverehrung»

in LThK2, V, 104-108.

48



Die beiden Gründer St.Gallens
St.Galius mit dem Bären / St.Otmar mit dem Fässeben

Holzfiguren vom Hochaltar der Stadtkirche Wil SG um 1700
im Schweizerischen Landesmuseum Zürich

(Höhe: St.Gallus 212 cm, St.Otmar 208 cm, Stab 230 cm)

Aufnahmen: Schweiz. Landesmuseum Zürich



St.Otmar in der Himmelsglorie
als Nothelfer für Menschen aller Stände

Deckengemälde in der Pfarrkirche Eutenhausen (Bistum Augsburg)
von Franz Xaver Kitzinger aus München um 1756

Aufnahme: Richard Binder, Augsburg



Otmar erkannte man darin, dass sein Leichnam noch
nach zehn Jahren unversehrt war und dass Gott an
seinem Grabe zu St. Gallen «durch dessen wirksame
Verdienste denkwürdige Wunder zu offenbaren
geruhte» 2. Die göttliche Bestrafung der Verfolger - des

Mönches Lantpert, des Bischofs Sidonius und der Grafen

Warin und Ruthard - glaubte man aus Ereignissen

feststellen zu können, von denen die meisten historisch

glaubwürdig, wenn nicht gar beweisbar geblieben

sind.

A. Gegen den Mönch Lantpert

Die Vita sancti OtmarV Gozberts und Walahfrids
nennt «einen gewissen Lantpert, der zwar durch das

Mönchsgelübde, nicht aber durch Heiligkeit des

Lebenswandels zu den Brüdern Otmars» zählte. Die Grafen

Warin und Ruthard hatten ihn durch Bestechung
oder Drohung - modern ausgedrückt: durch Gehirnwäsche

- überredet, seinem Abte «in lügnerischer
Machenschaft ein Sittlichkeitsvergehen» anzudichten.

Lantpert, der «Lügenknecht» und «wahrheitsverges-
sene Verfechter der Falschheit», liess sich dazu
missbrauchen, fiel aber gleich nach Otmars Verurteilung in
eine Krankheit, die ganz offensichtlich als Strafe
betrachtet wurde:

«Deshalb packte alsbald die göttliche Rache den

Lantpert, auf dass allen einleuchte, Otmars Keuschheit
sei fälschlich angeschuldigt worden. Denn fiebrige
Erschütterungen durchwühlten ihn, die Lebenskraft der
Glieder begann zu erschlaffen, und er wurde allmählich

zum Krüppel. Wie so alle seine Glieder die
Geradheit oder die natürliche Form einbüssten und sein

Kopf nach Art der Vierfüsser zum Boden geneigt war,
gestand er jederzeit - nicht nur durch die Verbildung
seiner furchterregenden Gestalt, sondern auch mit lauter

Stimme -, dass er gegen den Heiligen Gottes
gesündigt habe.»

Lantpert, ein zahlreich bezeugter Name in Aleman-
nien, fehlt zwar im st. gallischen Professbuch, das aus
der Zeit des Abtes Otmar eine Liste von 53 Mönchen
namentlich aufführt. Doch dieses Verzeichnis ist nicht
mehr im Original des 8. Jahrhunderts, sondern in einer
Abschrift des 9. Jahrhunderts erhalten4. Vielleicht war

schon das Original nicht vollständig; vermutlich aber
liess der Abschreiber diesen verachtungswürdigen
Namen, der aus dem «Buch des Lebens» zu streichen war,
absichtlich weg. Die historisch zuverlässige Vita, deren
Aussagen zur Zeit ihrer Abfassung noch vollauf
überprüfbar waren, dürfte den Lantpert ebenso wenig
wie seine schreckliche Erkrankung erfunden haben.
Dass diese Krankheit den Zeitgenossen und Nachfahren

als Strafgericht Gottes erschien, wurde mit einer
noch heute hörbaren Befriedigung vermerkt.

B. Gegen den Bischof Sidonius

Das zweite, wichtigere Instrument in der Hand der
Grafen Warin und Ruthard bzw. des durch sie vertretenen

fränkischen Staates, der die Selbständigkeit
Alemanniens und des Alemannen Otmar mit allen Mitteln
brechen wollte, war Sidonius, Bischof der vom Staat
«kontrollierten» Diözese Konstanz; ihr gehörte St. Gallen

kirchlich, nicht aber grundherrschaftlich an5.

Durch Otmars Verurteilung erlangte nun Sidonius die

Inkorporierung der Abtei St. Gallen, was ihm schon
vorher mit dem benachbarten Kloster Reichenau
gelungen war, woran er sich aber nicht lange freuen
konnte. Denn das Buch der Miracula sancti Galli6,
gleichfalls von Gozbert und Walahfrid Strabo ver-
fasst, sowie die Casus sancti Galli von Ratpert7 berichten

auch hier von einem göttlichen Strafgericht, das in
einer körperlichen Züchtigung bestanden haben soll,
die wenn möglich noch schlimmer als bei Lantpert
war.

Sidonius suchte nach Otmars Fall St. Gallen auf, um
es zu annektieren und die widerstrebenden Mönche
«wutentbrannt» zu bestrafen. «Und alsbald ging er, als

ob er beten wollte, in die Kirche des seligen Gallus und

trat vor seinen Altar. Doch weil er heilsame Erhörung
nicht verdiente, zog er das Bedrängnis, das er den
anderen beizufügen geschworen hatte, in wirklich
angemessener Vergeltung sich selber zu. Denn seine

Eingeweide gerieten wie ein über das Feuer gestellter Kessel

in Wallung, und plötzlich befielen ihn so schreckliche

Bauchkrämpfe, dass er ohne die Hilfe anderer

unmöglich hinausgehen konnte; sondern die natürliche

2 Vita s. Otmari, Kap. 7 und 9; vgl. DUFT, St.Otmar, S. 34
ff., 38 f.

3 Kap. 4 und 5; vgl. DUFT, ebd., S. 30 f., 32 f., 76.
4 StiA SG, Cod. Class. I. Cist. C. 3. B. 56. — Editionen: PAUL

PIPER, Libri conjraternitatum Sancti Galli, Augiensis, Faba-

riensis, in MGH, Berlin 1884, S. III f. (ebd. S. 470 f.
zahlreiche Erwähnungen des Namens Lantpert in verschiedenen

Formen); PAUL M. Krieg, Das Profeßbuch der Abtei St-Gal-
len, phototypische Wiedergabe, Augsburg 1931.

5 Vgl. DUFT, St.Otmar, S. 76-79.
6 Kap. 17; vgl. Duft, ebd. 14 f., 46-49, und G.Meyer

von Knonau in MVG XII, S. 79 ff.
7 Kap. 6; vgl. DUFT, ebd., S. 18, 56 f., und G.MEYER VON

Knonau in MVG XIII, S. 7-11.

49



Entleerung - man schämt sich, es zu sagen - brach mit
garstigem Drang hervor und belästigte die Anwesenden

mit solchem Gestank, dass er unverzüglich aus der

Kirche gestossen und auf einen Wagen geladen wurde,

um auf seine eigene Bitte vom Kloster möglichst
fortzukommen Er wurde in das benachbarte Kloster
Reichenau gebracht. Als sich die Krankheit dort noch

verschlimmerte, wurde er seinen Dienern wegen des

schrecklichen Gestankes so unerträglich, dass ihm fast
keiner mehr die gewohnten Dienste leisten konnte.

Gepeinigt von solcher Strafe zur Vergeltung seiner

Machenschaften hauchte er nach einigen Tagen seinen

Geist aus der Kloake des Leibes.»

Was an dieser ungeschminkten, ja rachsüchtig
anmutenden Erzählung Wahrheit und was Uebertreibung
ist, lässt sich nicht mehr auseinanderhalten. Fest steht

nur, dass Otmar am 16. November 759, Sidonius aber

schon am 4. Juli 760 starb, wohl auf der Reichenau.

Möglicherweise war die Todesursache eine Kolik,
veranlasst durch Aufregung, Zorn oder sommerliche
Hitze8. Das aber galt dem Volksglauben als

Strafgericht Gottes, wie es auch der Reichenauer Geschichtsschreiber

Hermann der Lahme in seiner Chronik9
andeutet. Zu dieser Interpretierung bot wohl ein biblisches

Vorbild den Anlass: Im zweiten Buch der Makka-
bäer (Kap. 9) ist ähnlich drastisch geschildert, wie Gott
den Antiochus Epiphanes mit einer gleich beschämenden

Todeskrankheit schlug.

C. Gegen die Grafen Warin und Ruthard

Noch unmittelbarer als Lantpert und Sidonius waren
die Grafen Warin und Ruthard, die laut Zeugnis der

8 VETTER, St.Otmar, S. 129, Anm. 91: «Den tödlichen Kolikanfall

erklärt GELPKE 298 aus der Gereiztheit des eben vom
König heimgekehrten und in St.Galien mit der vermittelnden

Gesandtschaft Bischof Tellos zusammentreffenden Sidonius

glaublicher als MEYER VON KnONAU aus der heißen

Jahreszeit.»
9 Hrsg. v. G. H. PERTZ in MGH, Scriptorum t. V, Hannover

1844, S. 99, zu den Jahren 746 und 759. Vgl. Konrad
BEYERLE, Die Kultur der Abtei Reichenau, München 1925,
S. 60.

10 Vgl. Duft, St.Otmar, S. 30 ff., 75 ff., 79.
11 Hier ist auf folgende neue Forschungen hinzuweisen:

IRMGARD Dienemann-Dietrich, Der fränkische Adel in Ale-
mannien im 8. Jahrhundert, in Grundfragen der alemannischen

Geschichte Vorträge und Forschungen, hrsg. v.
Institut für geschichtl. Landesforschung in Konstanz, l.Bd.),
Konstanz 1955, S. 149-192; Hansmartin Decker-Hauff,
Die Ottonen und Schwaben, in Zeitschrift für Württ.
Landesgeschichte, 14. Jg., 1955, S. 233-371 (vgl. dazu aber G. Tel-
LENBACH, Kritische Studien zur großfränkischen und
alemannischen Adelsgeschichte, ebd. 15. Jg., S. 169-190); Hans

Vita sancti Otmari «damals die Verwaltung von ganz
Alemannien besorgten», an der Verurteilung des

St. Galler Abtes Otmar beteiligt10. Beide sind auch

anderweitig historisch einwandfrei nachgewiesen11,
sowohl als reiche fränkische Hochadelige wie auch als

königliche Kommissare nach der 746 erfolgten
Unterwerfung Alemanniens und der Aufhebung des

einheimischen Herzogtums. Dass sie sich an Otmars Tod

schuldig fühlten, lässt sich zwar nicht aus direkten

Zeugnissen ablesen, ergibt sich aber aus dem Bewusst-

sein einer auffälligen Sippenhaftung ihrer Nachkommen.

Von Warins Sohn, dem Grafen Isanbard im Thur-

gau, ist durch drei st. gallische Urkunden12 belegt, dass

er das Kloster in den Jahren 798, 804 und 806 mit
umfangreichen Güterschenkungen bedachte. Dabei
leitete ihn die ausdrückliche Sorge für sein sowie seines

Vaters Warin und seiner Mutter Hadelindis Seelenheil,
aber auch die gleichfalls ausgesprochene Bedingung,
die st. gallischen Beschwerden gegen ihn und seine

Erben für alle Zukunft zum Schweigen zu bringen. Es

scheint ein Zeichen der Versöhnung gewesen zu sein,
dass der Name seines Vaters Warin in das Totenbuch13
des Klosters und damit in das Gebetsgedenken
aufgenommen wurde. Verzeihen bedeutete aber nicht
vergessen! Noch im ausgehenden 9- Jahrhundert nannte
Notker Balbulus in seinen köstlichen Gesta Karoli
Magni14 den Isanbard «den Sohn Warins, des Verfolgers

eueres Patrones Otmar».

Schuldbewusstsein und Sühnegesinnung lassen sich

während erstaunlich langer Zeit auch in der Verwandtschaft

des Grafen Ruthard nachweisen. Zeuge hiefür ist

JÄNICHEN, Warin, Rudhard und Sorot, ebd. 14. Jg., S. 372
bis 384; GERD TELLENBACH, Studien und Vorarbeiten zur
Geschichte des großfränkischen und frühdeutschen Adels
Forschungen zur oberrheinischen Landesgeschichte, Bd. IV),
Freiburg i. Br. 1957; Rolf Sprandel, Das Kloster St.Gal¬

ien in der Verfassung des karolingischen Reiches
Forschungen zur oberrheinischen Landesgeschichte, Bd. VII),
Freiburg i. Br. 1958.
Wartmann, UB I, S. 146, 168, 180 f. Vgl. G.Meyer
von KNONAU in MVG XIII, S. 235 f.

13 Zum 20. Mai: Obitus Warini comitis. (MVG XI, S. 42.)
14 Kap. 8 des 2. Buches. Neueste Ausgabe von HANS F. HAE-

FELE in MGH, Script, rer. Germ., N. S. Bd. XII, Berlin
1959, S. 61. - Notker wendet sich hier an seinen Auftraggeber

Kaiser Karl III.; wenn er von St.Otmar als «euerem
Patron» spricht, ist damit wohl an Karls Schenkung von 879
erinnert: Damals gelangte der Hof Stammheim an St.Galien,
und zwar «zum Dienste an St.Otmar» (vgl. Wartmann,
UB II, S. 222); diese gleiche Schenkung bestätigte und
erweiterte König Konrad I. 911, anläßlich seines St.Galler
Besuches.

50



Ekkehart IV. in den Casus sancti Galli13, und sein

Zeugnis wird bestätigt durch die neue Forschung16,
wonach Ruthard ein Vorfahre der Weifen war und

Verbindungen derselben mit König Konrad I. bestanden.

Ekkehart erzählt, wie Konrad am 29. Dezember
911 die Kirche des heiligen Otmar betrat, sich an
seinem Altar schuldig bekannte - «denn es waren seine

Vorfahren gewesen, welche ihn verfolgt hatten» - und
den Heiligen mit Geschenken «versöhnte». Das schien

ihm aber nicht genügt zu haben, denn Ekkehart weiss

weiter zu berichten:
«In jedem Jahr, so lange er lebte, sandte er als

Nachkomme jener Schinder für die gleichsam selbstbegangene

Verfehlung an Otmar einen persönlichen Wachszins

an sein Grab. Dasselbe tat später auch Rudolf, der
Vater des Grafen Welfhard, weil er von der gleichen
Sippschaft war, durch einen Zins an Stahl aus dem

Bergwerk zu Füssen (im Allgäu). Doch als seine Söhne

Welfhard und Heinrich das ebenfalls während einigen
Jahren getan hatten, unterliess Heinrich aus Scham, er
möchte als Zinsmann erscheinen, gegen den Willen
seines Bruders die Abgabe. Da geschah es, dass am Vortag

des Otmarsfestes [also an einem 15.November]
beide Brüder auf der Jagd nach einem Rehbock auf die

Spitze eines sehr schmalen Felsens gelockt wurden und
dass, als sie sich erschöpft niedergesetzt hatten, plötzlich

der Stein, auf welchem Heinrich sass, einsank und

jener hochbegabte Jüngling - o Schmerz! - in tiefste
Schluchten stürzte und umkam. Kaum vermochte die

beraubte Mutter bei Sinnen zu bleiben. Wir schreiben

nun, was wir selbst gesehen haben: Noch war die

Trauerzeit nicht beendet, als sie mit dem einzigen Sohn

und der einzigen Tochter sowie mit Geschenken und
dem unterlassenen Stahl an das Grab des Heiligen kam.

Was durch die Verweigerung des Zinses gesündigt worden

war, bereuten nun die drei für sich und den

Verstorbenen.»

Diese in persönlichem Ton verfasste Schilderung

zeigt eindrücklich, dass bei Ruthards Nachkommen
noch zweieinhalb Jahrhunderte nach Otmars Tod ein

Schuldgefühl lebendig war. Den tödlichen Jagdunfall
betrachteten sowohl sie als auch Ekkehart, der Augen-
und Ohrenzeuge der Sühne war, als göttliche Strafe.

13 Kap. 16 und 21; vgl. G.MEYER VON KnONAU in MVG
XV/XVI, S. 60-65, 79-83, und Duft, St.Otmar, S. 18,

58-61, 79- Deutsche Uebersetzung der Casus durch H. HELB-

LING in Die Geschichtschreiber der deutschen Vorzeit, 3.

Ausg., Bd. 102, Köln-Graz 1958.
10 Besonders von JOSEF FLECKENSTEIN, Ueber die Herkunft

der Weifen und ihre Anfänge in Süddeutschland, in Studien
und Vorarbeiten zur Geschichte des großfränkischen und

So ist dieser Bericht, der auch durch die Historia Wel-

forum bezeugt ist, ein typischer Ausdruck damaligen
Volksglaubens von der «Rache des Heiligen».

D. Gegen die Herren von Bodman

Abt Otmar war nach seiner Verurteilung vorübergehend

in der Königspfalz zu Bodman eingekerkert, wo
man ihn anscheinend dem Hungertode preisgeben

wollte, bis er schliesslich im Sinn einer Haftmilderung
auf die Werd-Insel verbracht wurde17. Bemerkenswerterweise

dichtete nun der Volksglaube auch den Herren

von Bodman eine körperliche Bestrafung an; im
16. Jahrhundert berichtet die Zimmerische Chronik18:

«Man hat noch heutigs Tags fur gewiss, s. Othmar

sey zu Altenbodmen in der Gefengknus gelegen und,
nachdem er denen Herren von Bödmen von etlichen
schwebischen Fürsten fengclichen überantwurt, sey er
etliche Zeit ganz hertigclich und ohne alle Erbermde

von inen gehalten worden uf unser Frawen Perg, da

ainest das recht alt Bödmen gestanden und darvon auch

die Herren iren Namen gehapt. Do zaigt man noch ain
finsters ungehewrs Gewelb oder Kemmerlin, darin der

hailig Man ist gepeiniget worden, daher von altem ain

Sag uf unser Zeit kommen, es haben sich die von Pod-

men derzeit an s. Othmarn also verschuldt und versündigt,

das ain Fluch uf sie und ire Nachkomen erwachsen;

dann der merer Tail alle im Geschlecht schadhafte

Schenkel und Fuess haben, welcher Gebresten sich

gleichwol bei unsern Zeiten bei etlichen des

Geschlechts war sein befunden. Ob es aber der Ursach

halb, wie iez gemelt, beschehe, das mag sein oder nit,
der waists am basten, dem nichs verborgen oder un-
bewist.»

Was hatte St. Otmar mit dem angeblichen oder
wirklichen Fussleiden der Familie von Bodman zu tun? Die
Sage scheint an den Bericht der Vita19 angeknüpft zu

haben, wonach eine Fussspitze seines sonst unversehrt

aufgefundenen Leichnams auf Werd vom Wasser

bespült und verfärbt worden war. Doch der Verfasser der

Chronik äusserte selber Zweifel an der Glaubwürdigkeit,

und dies mit Recht. Denn die beiden Schlösser

Altbodman und Frauenberg haben mit der ehemaligen

frühdeutschen Adels, hrsg. v. G. TELLENBACH, Freiburg i.
Br. 1957, S. 71-136, bes. S. 97-115 und 129 f.

17 Vita s. Otmari, Kap. 6; vgl. DUFT, St.Otmar, S. 34 f., 76.
18 Hrsg. v. K. A. BARACK in Bibliothek des litterarischen

Vereins in Stuttgart, Bde. 91-94, Tübingen 1869; unser
Zitat Bd. 91, S. 53 f.; abgedruckt auch bei VETTER, St.Ot¬

mar, S. 189. Vgl. Beat Rudolf Jenny, Graf Froben
Christoph von Zimmern, Lindau-Konstanz 1959.

19 Kap. 7; vgl. Duft, St.Otmar, S. 34 ff.

51



Königspfalz so wenig Beziehungen wie die ritterliche
Familie, die den Namen des Dorfes Bodman trägt, mit
den wirklichen Verfolgern St. Otmars im 8. Jahrhundert.

Die erste dortige Burg dieses noch heute blühenden

Geschlechts wurde nicht vor dem 13. Jahrhundert
erbaut20. Hier irrte also der Volksglaube.

2. Die Hilfe des Heiligen

Freundlicher als der Rächer ist der Heiler und Helfer.
Die Volksfrömmigkeit entnahm Otmars schlicht-schöner

Lebensgeschichte keine phantastischen oder
unwirklichen Züge, sondern die Tatsachen seiner
Mildtätigkeit und Krankenfürsorge sowie seiner heroischen
Geduld in der Verfolgung. Diesbezüglich galt er ihr
als nachahmenswertes Vorbild und zugleich als
Fürbitter am Gnadenthrone Gottes. So wurde St. Otmar
zum Patron für bestimmte Gruppen von Mühseligen
und Beladenen.

A. Für Arme und Kranke

Die Grundlage bietet auch hier die Vita sancti Ot-
mari21, und zwar nicht in ihren Berichten über
wunderbare Heilungen an St. Otmars Grab, die sich kaum

von anderen ähnlichen unterscheiden, sondern in ihrer
Schilderung des zeitlebens gütigen und selbstlosen

«Armenvaters». Das von König Pippin erhaltene
Silber verwendete er nicht zum Ausbau seines bedürftigen

Klosters, sondern spendete es den Armen,
«wohlwissend, dass sich ein Mönch in Kost und Kleid
bescheiden müsse» und dass Besitz «auf hochgemute
Gesinnung nur belastend wirke». Anschaulich und trotzdem

ohne Uebertreibung, ja mit damals noch
überprüfbaren Aussagen wird seine Nächstenliebe gezeichnet:

«Ueberdies bewegte ihn eine solche Besorgnis für
die Armen, dass er bestrebt war, ihre Pflege eher per-

20 Vgl. JOSEPH Schlippe, Ruine Altbodman, in Nachrichtenblatt

der Denkmalpflege in Baden-Württemberg, 1. Jg.,
Freiburg i. Br. 1958/59, S. 103 ff. — Hier sei beigefügt, daß

einige furchtsame oder witzige St.Galler das Unwetter des

16. Novembers 1911, das mit Erdbeben und großen Schäden
die Ostschweiz und Süddeutschland heimsuchte, der «Rache»

St.Otmars zuzuschreiben geneigt waren, weil damals sein
Festtag zum ersten Mal nicht mehr als Feiertag begangen
worden sei.

21 Kap. 2 und 3; wiedergegeben bei Duft, St.Otmar, S. 26-29.

sönlich als durch andere auszuüben. In jenem Werk
der Barmherzigkeit, das Almosen heisst, kam ihm
tatsächlich kaum ein zweiter gleich. Er errichtete nämlich

für die Aufnahme der Aussätzigen, die sich von
den Mitmenschen trennen und abgesondert leben muss-

ten, ein kleines Spital nicht weit entfernt vom Kloster,
jedoch ausserhalb jener Wohnstätten, in welchen die
anderen Armen aufgenommen wurden. Und er
schenkte ihnen auf jede nur mögliche Weise seine
persönliche Pflege so eifrig, dass er das Kloster selbst in
nächtlichen Stunden öfters verliess, um für ihre Krankheit

mit einer bewundernswerten Hingabe zu sorgen.
Er wusch ihnen beispielsweise die Köpfe und die Fiisse,
säuberte eigenhändig ihre eitrigen Wunden und
verschaffte ihnen die notwendige Nahrung, wobei er im
Geist stets jenes Urteil erwog, das der gerechte Richter
den Barmherzigen vorbehalten wird, wenn er sagt:
Was ihr einem dieser meiner geringsten Brüder getan,
habt ihr mir getan. Deshalb geschah es, dass er,
hochverehrt von allen, die ihn kannten, Armenvater
genannt wurde. So völlig war er vom Drang nach

Barmherzigkeit besessen, dass er, wenn er einen Armen hilflos

in verletzender Nacktheit sah, gewöhnlich sein

eigenes Gewand auszog und damit die Glieder des

Unglücklichen bedeckte, weshalb er mitunter ohne Tunika,
nur mit der Kappa angetan, zum Kloster zurückkehrte.
Denn er wollte lieber durch Verachtung gegenwärtigen

Prunkes zum Kleid ewiger Unvergänglichkeit
gelangen, als durch Unterlassung eines guten Werkes die
Schande zukünftiger Nacktheit erleiden.»

Otmar hatte also ein Zweifaches erbaut: eine

Armenherberge im oder beim Kloster, das nach Anweisung

des Evangeliums und der Benediktiner-Regel in
den Pilgern, Armen und Kranken Christus persönlich
erkannte und aufnahm, dazu ein abgesondertes
Siechenhaus - eine Leproserie - für die mit Aussatz und
anderen ansteckenden Krankheiten Behafteten. Es ist
das älteste, das sich im Gebiet der heutigen Schweiz

nachweisen lässt, und es ist dadurch in die
Medizingeschichte22 eingegangen.

Dafür hatte sich begreiflicherweise schon Vadian,
der Geschichtsschreiber und Arzt seiner Vaterstadt

22 Vgl. beispielsw. R. VlRCHOW, Zur Geschichte des Aussatzes

und der Spitäler, besonders in Deutschland, SA. aus Vir-
chow's Archiv, Berlin 1859; ARNOLD NÜSCHELER, Die
Siechenhäuser in der Schweiz, in Archiv für Schweizerische
Geschichte, 15. Bd., Zürich 1866, S. 182-215; Friedrich
BÜHLER, Der Aussatz in der Schweiz, Zürich 1902, S. 16 ff.;
J. DUFT, Mittelalterliche Medizin-Handschriften in der
Stiftsbibliothek St.Gallen, in «St.Galler Tagblatt» vom 29.
9. 1963.

52



St.Gallen, interessiert23, woraus Johannes Stumpf24
geschöpft hat: «So erscheynt Othmari guot gemüt auß
dem großlich, daß er den armen allzeyt geneigt was,
welchen zelieb er zeytlich einen Spital vnd bilgerhauß
bauwen vnd widmen ließ, der was etlich hundert jar ein
enthalt der armen: ist aber bey vnseren tagen dem
Closter vnd den armen nit weyters gewertig.»

Daraus ergibt sich, dass St. Otmars Gründung - Va-
dian25 spricht ausdrücklich vom «spital Sant Othmars»

- während Jahrhunderten Bestand hatte. Es handelte
sich um das sog. Bruderspital26, das am Ort des

nachmaligen «Blauen Hauses» (heute Leo-Buchhandlung an
der Gallusstrasse) stand, bis es nach der Reformation
an die Stadt fiel. Sie richtete dort eine Badanstalt ein,
die dem Portnerhof-Quartier den Namen «Neubad»

gab. Noch ist aus dem St. Otmars-Spital das Siegel
erhalten, welches das Bild des Patrons und die gotische
Umschrift trägt: sigillum hospitalis sancti otmari. Aber
auch in einigen Institutionen der Gegenwart lebt die

Erinnerung bewusst weiter: So bewohnen die
Krankenschwestern des St. Otmarvereins das St. Otmarshaus

an der Gallusstrasse 8; der neugebaute Flügel des von
den Barmherzigen Krankenbrüdern betreuten St.

Josefshauses an der Rosenbergstrasse 120 heisst «St.

Otmar»; die am 25. Oktober 1964 geweihte katholische

Kapelle im St. Galler Kantonsspital, als dessen erster
Vorläufer das von Otmar erbaute Infirmarium gepriesen

wird27, erhielt passend das Patrozinium dieses

edlen «Armenvaters».
Es ist nicht verwunderlich, dass St. Otmar stets als

Tröster und Fürbitter der Kranken angerufen wurde.
Fromme Pilger hinterliessen im Münster zu St. Gallen
zum Dank für die Erhörung ihre Votiv-Gegenstände,
von denen zum Bedauern der Volkskunde nur noch
eine halbzerstörte Tafel die Stürme des Rationalismus
überdauert hat: Das Bild St. Otmars ist weggesägt worden;

erhalten blieb die Darstellung eines knienden,
vornehm gekleideten Ehepaars mit dem stilistisch und

orthographisch höchst unbeholfenen Text: «Gott dem

Allmöchtigen, und seiner Lieben Muetter, wie auch

dem heiligen Othmar zu Ehren und schuldiger Danckh-

barkait, habe ich dises Töffelein alhero mahlen lassen,

23 Vgl. beispielsw. in der von E. GÖTZINGER besorgten
Ausgabe seiner Deutschen Historischen Schriften Bd. I, S. 119,
und Bd. II, S. LXXXIII. Dazu Bernhard Milt, Vadian als

Arzt, hrsg. v. C. BONORAND Vadian-Studien 6), St.Gal-
len 1959, S. 33 f.

24 Gemeiner loblicher Eydgenoschafft Stetten, Landen vnd Völ-
ckeren Chronick wirdiger thaaten beschreybung, 2. Bd.,
Zürich 1548, fol. 13.

25 A. a. O., Bd. II, S. 427.
20 Hierüber ausführlicher POESCHEL, Kdm SG Stadt, S. 221 f.,

226 f., 362 f.

in deme ich bey 8 Monath lang höchst gefÖhr lieh
kranch gewesen, nach gebrauch des auß demen gebei-
nen erdeiten hay. othmari fliessenden öhls aber, war
zu [ wozu] mein Eheherr ain absonderliches grosses
vertrauen getragen, ich nach ond nach wideromb zu
fooriger gesundhait gelanget bin. Gott und seinen
Hailigen seye lob Ehr ond danch in alle Ewigkhait Amen.»

Als einziges, allerdings umfassendes Beispiel für die

Anrufung St. Otmars in allen möglichen Krankheiten
sei angeführt, was P. Iso Walser28, Doktor des Kirchenrechts

und Offizial des Klosters St. Gallen, am St.

Otmarsfest 1781 in der St. Otmar geweihten Pfarrkirche
zu Andwil gepredigt hat29:

«Man weist ja, wie viele Gnaden der H.Vater
[Otmar] gewürket hat und noch würket durch sein
bekanntes heiliges Wasser, durch sein schneeweisses aus
seinen HH. Reliquien geflossenes Oel. Ich kann nicht
umgehen, hier kurz zu melden, dass der heil. Othmarus
das lezte Jahr, welches das tausendjährige Alter von
seiner Erhebung aus dem Grab zu Werd gleichsam
geschlossen hat, das ist im Jahr 1769 von dem
Brachmonat an, mit seiner thätigen Wunderkraft glorreich
gemacht habe in einem nahen Kloster, in welchem

neun Jungfrauen [d. h. Schwestern jenes nicht genannten

Klosters] augenscheinlich seine väterliche Hilfe
erfahren. Eine ist durch sein heiliges Oel gähling von
einem Fieber und Stich, die andere von entsetzlichen

Haupt und Gliederschmerzen, die drite wieder durch
das heil. Oel von grossen Zahnschmerzen, die vierte

von einem schweren Zustand auf einmal erlediget worden;

die fünfte ist durch Anrufung des heil. Othmarus

von einem hitzigen Fieber gesund aufgestanden; die

sechste war an beiden Augen fast erblindet, das

angestrichene heil. Oel hat das Gesicht wieder hergestellet;
der siebenden hatte der Leibarzt wegen einem
Geschwür und einer andern schwären Krankheit schon die

Hofnung der Genesung genommen; nach eingenommenen

heil. Oel erschiene ihr Nachts der heil. Othmarus,

tröstete sie; in der Frühe ist sie gesund aufgestanden;

die achte hatte in einer Suppen eine Nadel einge-
schlucket; das geweihte Wasser des Heiligen hat ihr
die Schmerzen und die Gefahr genommen; die neunte

27 So von CARL WEGELIN, Geschichte des Kantonsspitals
St.Gallen, St.Gallen 1953, S. 1 (dort wird irrtümlich Otmar
in das 9. anstatt in das 8. Jahrhundert versetzt). Vgl.

Kapellenweihe im Kantonsspital, in «Die Ostschweiz», Nr. 519/
520 vom 7. 11. 1964.

23 Ueber ihn ADOLF FÄH, P. Iso Walser OSB, Biographische
Skizze, Lindau 1897, und HENGGELER, Profeßbuch, S. 389
bis 392.

29 Der Heilige Othmarus der beste Schutz- und Kirchen-Patron,
gedruckt im Fürstlichen Gotteshaus St.Gallen 1782, S. 21.

53



litte also an den Augen, dass sie fast nichts mehr sähe

und ohne Schmerzen nicht lesen könnte; das angestrichene

heil. Oel hat das Uebel geheilet. Diese Gnaden

waren so gewiss, dass man öffentlich in der Kirche mit
dem Te Deum laudamus Gott dank gesagt.»

B. Für Kinder und Mütter

Die Volksfrömmigkeit schrieb dem heiligen Otmar
einen besonderen Einfluss für die Heilung kranker Kinder

zu. Worauf sie sich stützte, ist nicht einwandfrei
nachzuweisen, - vermutlich auf die Erzählung des

St. Galler Mönches Iso (t 871), der in seiner Relatio
de miraculis ein Wunder zu berichten weiss, das sich zu

seiner Zeit an Otmars Grab in St. Gallen ereignet
habe30. Es sei hier wiedergegeben in der ansprechenden

Uebersetzung, die Heinrich Murer31 in seiner
Helvetia sancta32 veröffentlichte, hatte doch dieses

schweizerische Heiligenbuch den St. Otmars-Kult offensichtlich

neu belebt:

«In demselben 864. Jahr hätte ein Burger von
Orleans in Franckreich einen Knaben, der gleichsam an
allen Glideren Krum und Lahm ward, auff einem
Schiebkärlein gen Rom geführt, um Erlangung seiner

Gesundheit. Als er wenig Täg allda gewesen, war er zu

Nacht durch ein Gesicht ermahnet, mit dem Knaben in
das Teutschland zu ziehen und in St. Galli Gottshauß

zukehren; welcher mit sehr schwärer Mühe und Arbeit
dise Reiß auf sich nähme und letstlich in dem Gottshauß

ankäme. So bald sie zu dem Leib deß Heil. Oth-
mari kommen, fiengen von stund an dem Knaben seine

Glider sich außzustrecken, auch fiele er von dem Kär-
lein auf dem Boden, schreyet sehr laut vor Schmertzen,
also das Grimaldus Abt daselbsten, samt Salomone

Bischoffen zu Costantz und Hattone III. Abt in der

Reichenau, so selbiger Zeit bey S. Gallen gegenwärtig

waren, in die Kirchen kamen, zu sehen, was dis Ge-

schrey wäre. Da sahen sie den Knaben auf dem Boden

herum wallen und sich selbsten vor Schmertzen mit
den Näglen zerreissen. Nachdem solches ein weil ge-

30 Lateinischer Wortlaut in MGH Script. II S. 52 und MVG
XII S. 130 f.

31 Kartäuser in Ittingen, f 1638.
32 1. Ausgabe Luzern 1648, S. 130; hier nach der orthographisch

etwas erneuerten 2. Auflage, S. 113 f., die als St.Gal-
ler Stiftsdruck 1750 erschien.

33 Hierüber ausführlicher in unserem 1. Kapitel.
34 Vgl. A. KNOEPFLI und H. R. SENNHAUSER, Zur

Baugeschichte von Sankt Otmar auf Werd, in Corolla Heremitana,
Ölten 1964, S. 42, 51.

35 Ausführlicher bei VETTER, St.Otmar, S. 164 f. Vgl. auch
K. KUHN, Thurgovia Sacra, 1. Bd., Frauenfeld 1869, S. 112;

wehret, fienge die lincke Hand, so vor Lähme gantz
zugeschlossen, sich aufzuthun, der krumme Hals sich

zu strecken, das lincke Knye samt dem Fuß, der über
sich gebückt war, grad zu werden, und der rechte Fuß,

so gar biß auf den hindern aufgezogen und gekrümmt,
durch Brechung des Knyes zureckt kommen. Der
Bischoff mit den Gegenwärtigen sänge das Te Deum
laudamus. Der Knab aber fienge mitler Zeit an zu gehen
und ward hernach gantz Gesund...»

Im 17. und 18. Jahrhundert, wohl angeregt durch
diese Erzählung Isos und deren Propagierung durch

Murer, begannen Mütter immer häufiger, ihre kranken

Kinder auf die Insel Werd zu bringen, wo St.

Otmars erstes Grab33, in dem er von 759 bis 769/70
gelegen hatte, Verehrung genoss. Jedenfalls liess der 1763

neugestaltete Kenotaph-Altar einen Zugang zum
darunterliegenden Grabe offen34; dahinein legten sich

oder legte man die Kinder, die an Auszehrung litten
(Hectica, deshalb auch der Ausdruck «Etiken-gräb-
lein»)35. Wollte oder konnte man sie nicht persönlich
hertragen, brachte man deren Kleider: «Man bringt
Strümpfe, Windeln und anderes Zeug, legt es auf das

Grab und ruft dabei die Fürbitte des hl. Otmar für ein
solches Kind an. Leute der Umgebung erzählen, dass

ein solches bald darauf gesund werde oder sterbe»36.

Leider sind die einstmals wohl zahlreich vorhanden

gewesenen Votivgaben verschollen.

Wenn St.Otmar in einer Zeit grosser Kindersterblichkeit

der hilfreiche Patron kranker Kinder war,
musste er doch auch deren Müttern beistehen. Diese

Ueberlegung mag es gewesen sein, die Schwangere und
«besonders Gebärende» veranlasste, «eine Wallfahrt
nach der Insel» zu unternehmen bzw. zu versprechen37.
So gab es denn noch im 19- Jahrhundert ein «Gebet

für die Mütter, welche im Zustande der Schwangerschaft

im Werd zur Fürbitte des hl. Otmar ihre Zuflucht
nehmen» 38.

Beigefügt sei, dass auch Fussleidende - sowohl Kinder

als Erwachsene - zur Werd pilgerten; sie «legen
ihre Fusskleider ebenfalls auf das Grab und rufen dabei

J. E. STADLER, F. J. HEIM und N. GinAL, Vollständiges
Heiligen-Lexikon, 4. Bd., Augsburg 1875, S. 636; O. Ringholz
O. S. B., Geschichte des fürstlichen Benediktinerstiftes U. L.
F. von Einsiedeln, 1. Bd., Einsiedeln 1904, S. 40, 713;
R. Netzhammer, Die Insel Werd, 2. Aufl. Zug 1934, S.

89, 94 f. Zum Ausdruck und zur Krankheit Ettike (febris
hectica) vgl. Schweizerisches Idiotikon, 1. Bd., Frauenfeld
1881, Sp. 599 ff.

36 LAURENZ BuRGENER, Die Wallfahrtsorte der katholischen
Schweiz, 1. Bd., Ingenbohl 1864 bzw. Zürich 1867, S. 247.

37 BURGENER, S. 247.
38 Netzhammer, Die Insel Werd, S. 92.

54



den Gottesmann an»39. Ob dabei noch die - hier
bereits geschilderte — Erinnerung an die angebliche
«Rache des Heiligen» gegenüber den diesbezüglich

völlig unschuldigen Herren von Bodman nachwirkte?
Vielleicht bot auch die Erzählung, die Heinrich
Murer40 aus Isos Relatio de miraculis41 populär gemacht
hatte, die Veranlassung: «Als eines Haußvatters Knecht
in der Arbeit einen Fuss schwärlich verwund, solcher
ihme erstlich starck geschwollen, hernach aber gar er-

krummet, also daß er darauf nicht mehr Gehen könnte,
sonder ein Krücken brauchen müßte, welches fast ein

gantzes Jahr gewehret, ist er zu St. Othmari Grab [nach
St. Gallen] kommen, allda gebettet und alsbald mit
gesundem Fuß ohn Krücken widerum hinweg gangen.
Ein anderer, der auch ein krummen Schenckel hatte,
käme eines Tags auf Krücken in das Gottshauß, gienge
in S. Othmari Kirchen, bettet vor dem Altar; da gaben
seine Füß einen Knall, streckte sich samt dem Schenk-

kel auß und war geheylet, das selbiger Mensch von
Stund an darauf gehen könnte.» Für die Werd fiel ferner

in Betracht, dass der um 769 exhumierte, unversehrte

Leichnam St. Otmars einzig an einer Fussspitze

Pfarr- und Wallfahrtskirche St.Otmar in Eutenhausen

verfärbt gewesen sein soll42; also musste der heilige
Mann besonderes Verständnis für Fusskranke haben!

Bemerkenswert ist, dass St. Otmar nicht nur auf dem

«Werdli» im Untersee, sondern auch in der entfernteren

schwäbischen Nachbarschaft als Patron kranker

39 Burgener, S. 247 f.
10 Helvetia sacra, 2. Aufl. St.Gallen 1750, S. 114.
41 Lateinischer Wortlaut in MGH, Script. II, S. 54.
42 Vita s. Otmari, Kap. 7; wiedergegeben bei DUFT, St.Otmar,

S. 34-37.

Kinder verehrt wurde und beispielsweise in Eutenhausen

(Bistum Augsburg, Kreis Mindelheim) bis heute

angerufen wird. Der hiefür sehr verdiente dortige Pfarrer

- Ehrendekan und Geistlicher Rat Konrad
Baumann (f I960) - hielt das diesbezügliche Brauchtum,
das für die Kultgeschichte und die Volkskunde
aufschlussreich ist, erfreulicherweise in einem Briefe43
fest:

«St. Otmar wird hier besonders verehrt als Patron für
kranke Kinder. Am Vorabend des Patroziniumsfestes,
also jeweils am 15. November, wird das vom Volk
beliebte und hochgeschätzte St. Otmars-Wasser nach
einem eigenen Formular, das aus St.Gallen stammt,
geweiht. Ebenso werden die St. Otmars-Kittelchen
[Kleidchen, Hemdchen] nach eigenem, st. gallischem
Formular für kranke Kinder benediziert. Sie werden

[ähnlich wie das Taufkleidchen] während neun Tagen
denselben angelegt, verbunden mit täglicher Andacht
zum heiligen Otmar. Nach dem Glauben des Volkes
soll der Zustand der Kinder dann umkehren; wenn
nicht, so ,himmelt' das Kind. Es sind schon öfter Mütter

zu mir gekommen und haben mit Freuden mir
gesagt, die Anwendung der benedizierten St. Otmars-Kittelchen

habe geholfen, selbst in Fällen, wo ärztliche

Betreuung vergeblich war.»
Diesem Bericht fügte er ein Bekenntnis bei: «Ich

persönlich wurde als kleines Kind für tot gehalten, weil
ich kein Lebenszeichen mehr gab. Zwei Stunden lang
dauerte dieser Zustand. Ich wurde wie üblich als tot
zugedeckt, und bei meiner vermeintlichen Leiche

wurde eine Kerze gebrannt. Wie staunten meine Eltern,
als ich nach zwei Stunden ein ganz schwaches Lebenszeichen

gab. Meine Mutter gelobte eine Wallfahrt zu
dem drei Stunden entfernten St. Otmars-Heiligtum in
Attenhausen bei Ursberg, wenn ich am Leben bliebe.

Sie machte den sechsstündigen Gang über Berg und Tal

hin und her, und als sie heimkam, ging ihr meine

Schwester entgegen mit der freudigen Nachricht, dass

es mir gut gehe. Seitdem wurde der hl. Otmar in meinem

Elternhaus besonders verehrt. Und seit über 27

Jahren bin ich jetzt hier St. Otmars-Pfarrer...»

C. Für Verfolgte und Verleumdete

Das persönliche Schicksal des unschuldig verfolgten,
verleumdeten und verbannten St. Galler Abtes Otmar

43 Am 23. 6. 1956 an den Verfasser dieser Kultgeschichte.
Vgl. auch K. BAUMANN, Eutenhausen (Kunstführer Nr.
632), München 1955.

55



bewegte seine Zeitgenossen und Nachfahren während
zwölf Jahrhunderten und begründete ein eigentliches
Patronat des Heiligen über Menschen, die ähnliches
Leid zu erdulden hatten. So steht beispielsweise in
einem barocken Andachtsbuch aus Hall in Tirol44
nach einem kurzen Lebensabriss St. Otmars, von dem

dort eine Reliquie verehrt wurde, die Anweisung: «An-
zuruffen für und von denen falsch Angeklagten.»

In st. gallischen Landen sprach man ihn 1797 in
einer Litanei45 so an: «Du starkmüthiger Verfechter
der Gerechtigkeit, — Du stillschweigender Verachter
der Verleumdungen, - Du unüberwindlicher Ueber-

trager aller Unbilden: bitt für uns!» Und man fuhr
fort: «Heil. Othmar, von den Gottlosen ungerecht
verfolget, - eines greulichen Lasters unschuldig angeklagt,

- zu den falschen Anklagungen heilig mit Christo
stillschweigend, — unschuldig deiner Abtey entsetzet, -
unschuldig in den Kerker Verstössen und eingeschlossen,

- vor Hunger und Durst fast verschmachtend, - bis in
den Tod standhaft in der gedultigen Demuth, - unser
Zuflucht und Nothelfer: bitt für uns!»

Die Litanei wurde gekürzt noch 1876 von Augustin
Egger, damals Domdekan und später Bischof zu
St. Gallen, in ein Betrachtungs- und Andachtsbüchlein46

übernommen. Er verband sie mit «Erwägungen
und Andachten zu Ehren des heiligen Othmar», den

er dem Beter nicht nur als «Tröster der Armen»,
sondern auch als «Vertheidiger des Rechtes» und
ausdrücklich als «Vorbild der unschuldig Verläumdeten»

vorstellte. In neuester Zeit wird St. Otmar als der

prädestinierte Schutzpatron für die «schweigende und
leidende Kirche» hinter dem sogenannten eisernen

Vorhang betrachtet.

Der historische Bericht, man habe Otmar nach

seiner Verurteilung im Jahre 759 in die Finsternis des

Kerkers zu Bodman versenkt, mag ihn auch zum
Patron von Bergwerken und Bergleuten gemacht haben.

Jedenfalls ist unter seinem Namen ein Bergwerks-
Patrozinium im böhmischen Erzgebirge festzustellen47,

und der Stollenname Otmar erscheint auch im Lehen-

44 Heiliger Frucht- und Blumengarten der lobwürdigen Unserer

Lieben Frauen Heiligen Capellen in St. Nicolaus Pfarr-
Kirchen zu Hall im Yhntall Waldaufischer StifFtung,
Innsbruck 1700, S. 393, zum XVI. Wintermonats. (Frdl.
Mitteilung von Herrn Hofrat Dr. H. Hochenegg in Solbad

Hall.)
45 Lieb- und Dank-volle Andacht zu denen IV heiligen St.Gal-

lischen Lands-Patronen, St.Gallen 1797, S. 32 f.
46 Die hl. Gallus und Othmar, Einsiedeln 1876.
47 So nach Ernst SCHNEIDER, Oberrheinische Bergwerkspatro-

zinien, in FDA, 75. Bd., 1955, S. 279-
48 So nach GEORG SCHREIBER, Der Bergbau in Geschichte,

Ethos und Sakralkultur, Köln und Opladen 1962, S. 350 f.

buch des Schwazer Bergbaus48 aus dem 15. Jahrhundert.

D. Für das Vieh

Das Patronat eines Heiligen für kranke Menschen
wurde in ländlichen Gegenden, wo des Bauern materielle

Existenz im Stall grundgelegt war, gerne auch
auf das kranke Vieh ausgedehnt. So begegnet denn
St. Otmar - allerdings zusammen mit St. Gall - in
manchem Betruf und Alpsegen. Ohne Gallus, wenn auch

mit mehreren anderen Heiligen, wurde er in einem
Urner «Veechsegen» des 16. Jahrhunderts angerufen49.

Ein eigentlicher Wallfahrtsort ist die vorhin
genannte St. Otmars-Pfarrkirche zu Eutenhausen in Bay-
risch-Schwaben. Der St. Galler Heilige wird dort nicht
nur für Kinderkrankheiten, sondern auch als

ausgesprochener Vieh- und Wetterpatron aufgesucht. Die
Pfarragenda50 berichtet: «Unter Pfarrer Johann Nepo-
muk Miller (1791-1806) wurde die hiesige
Pfarrkirche zum hl. Othmar in manchen Anliegen stark
besucht. Als 1793 wegen andauernder Hitze eine grosse
Viehseuche herrschte, wurden viele Bittgänge zum
hl. Othmar veranstaltet, so von Hausen, Nassenbeuren,

Mattsies, Ober- und Unterauerbach und Mindelheim,
an welchen Orten die Seuche am heftigsten herrschte,
ferner von Stetten, Kirchdorf, Wörishofen, Türkheim,
Köngetried, Unteregg, Warmisried. Hierauf liess die
Seuche nach und viele kranke Tiere erhielten die
Gesundheit wieder. Bei diesen Bittgängen fiel hier an

Opfer 74 fl 22 x, welches zur Kirchenzierde verwendet

wurde.» Bis auf den heutigen Tag erhielten sich

die Bittgänge der Gemeinde Mattsies am sog. Schauerfreitag,

von Unterauerbach und Saulengrain am Pa-

troziniumsfest (16. November) sowie von Lannenberg
am Donnerstag in der Otmarsoktav.

Ein besonderer Tag für die Menschen und ihre Pferde

war die Zwölfhundertjahr-Feier des St. Otmars-Todes

am 15. November 1959- Der greise Pfarrer Konrad
Baumann schilderte ihn kurz vor seinem Tode brief-

Kein Beleg ist angeführt bei der dortigen Behauptung: «Othmar,

der Hausheilige von St.Gallen, bekundet eine Fühlungnahme

mit Bergwerken der Ostschweiz.»
49 Text mitgeteilt von EDUARD Wymann in ZSKG, 6. Jg.,

1912, S. 307 ff. Hieraus erwähnt von GEORG SCHREIBER,

Deutschland und Spanien Forschungen zur Volkskunde,
Heft 22/24), Düsseldorf 1936, S. 62.

50 In Pfarrarchiv Eutenhausen, geschrieben von Pfarrer Joachim
Socher 1852. - Am Chorbogen der Pfarrkirche Eutenhausen

zeigt ein von Michael Ziegler 1793 gemaltes Votivbild St.Ot-

mar, wie er Tiere (Pferd und Ochs) segnet.

56



lieh51 so: «Der Besuch der Jubiläumsfeier war so gross
wie noch nie. Der Verbrauch des St. Otmars-Wassers

war so stark, dass ich am Sonntag nochmals zwei Schaff

weihen musste. Der Schmuck der Kirche war sehr

schön, die Häuser waren beflaggt und dekoriert.
Kanonenschläge verkündeten der Umgegend Eutenhausens
St. Otmars-Feier. Nachmittags war der St. Otmars-Ritt.
32 fein geputzte und geschmückte Pferde hatten sich

zu ihrer Benediktion aus den Nachbargemeinden
eingefunden. Der Domkapitular von Augsburg, der mit
zwanzig Männern zum Fest gekommen war, nahm ihre

Segnung vor. Ich selber hielt dazu eine Ansprache:
,St. Otmar - das Tier - und wir'. Hernach setzte sich
der imposante Zug mit den Reitern, zwei geschmückten

Wagen mit der Musikkapelle und weissgekleideten
Mädchen, die das Bild des hl. Otmar trugen, durch das

Dorf in Bewegung. Der Klerus fuhr in einem Landauer
mit. Auf dem Wege, den Hunderte von neugierigen,
aber auch andächtigen Menschen umsäumten, gab ich

mit der St. Otmars-Reliquie den Segen. Das Te Deum,
von der Musikkapelle begleitet, beschloss die Feier

und das Triduum.»
St. Otmar als Patron der Pferde - üblicherweise ist

es St.Leonhard52 oder aber der Ritterheilige Georg53

- scheint noch in einem anderen Brauch54 weiterzuleben,

der vielleicht in heidnische Zeit zurückreicht:
Bei der gotischen Wallfahrtskirche St. Otmar, die mit
einem Messnerhaus einsam auf einem Berg in der

Pfarrei Gundelsdorf (Bistum Augsburg, Kreis Pöttmes)

liegt, werden am Patrozinium Rosswürste gegessen.
Von anderen Volksfesten um St. Otmari soll hier im
Zusammenhang mit Otmars Weinfässchen berichtet
werden.

Mit dem Viehpatronat mag auch eine nicht ganz
einsichtige, anscheinend spöttisch gemeinte Mitteilung
der Zimmerischen Chronik55 in Beziehung stehen.

Zum Jahr 1532 berichtet sie von einem Herrn Matheus
Krausenbauch aus Pfullendorf, damals Pfarrer in Walt-
mansweiler: «Der gepote seinen pfarrkindern, sant

Ottmars tag zu feuren bei köpf abhawen, domit die

aichlen [Schweinefutter?] wol gerieten. War furwar ain

hochs gepott, der herzog von Österreich hets nit heher

gebieten künden.»

51 Am 20. 11. 1959 an den Verfasser dieser Kultgeschichte.
52 Vgl. LThK2, 965 f. — An der St. Leonhards-Kapelle in

Fürstenfeldbruck steht über dem Portal: «Gott segne die Rös-
ser! »

53 Vgl. LThK2, 690 ff. - An seinem Festtag (23. April) werden
im Walliser Dorf Turtmann noch jetzt nach mittelalterlichem

Brauch die Pferde der ganzen Gegend durch den
Pfarrer gesegnet; ihre Zahl nimmt allerdings stetig ab, 1964

waren es noch zwanzig.

E. Zusammenfassung

Die Volksfrömmigkeit verband und verbindet die

«Hilfe des Heiligen» mit bestimmten Orten, Tagen,
Mitteln und Patronaten.

Der bevorzugte Ort war stets und überall das Grab
des Heiligen. Weil nun St. Otmar nachweisbar zwei
Gräber hatte56 - vorerst während zehn Jahren auf der
Insel Werd, sodann in seinem Kloster zu St. Gallen -,
wurden diese beiden Heiligtümer Stätten seiner

Verehrung. Während sie sich auf dem «Werdli» bis heute

einigermassen erhalten konnte, fiel sie in St. Gallen
zusammen mit dem Kloster nach 1800 der Säkularisation

anheim; selbst ihre Sonderbräuche sind unbekannt
geworden.

Ein Ersatz, ja eine Stellvertretung für das Grab waren

Reliquien. Dadurch wurde nachweisbar das vorhin
mehrmals genannte Eutenhausen zum Wallfahrtsort,
wie ein von Pfarrer Franz Xaver Prestle 1779 geschriebener

Eintrag im dortigen Pfarrarchiv57 dartut: «In
dem Jahr 1777, den 16. November [also am Patrozi-

niumstag], habe ich den Partikel des hl. Othmari
Kirchenpatrons mit grosser Feierlichkeit eingesetzt. Die
Nachbarschaft als Rettenbach, Erisried, Köngetried
kamen mit Kreuz und Fahnen hieher und halfen die

Prozession und Einsetzung zieren. Diesen heiligen
Partikel habe ich durch gute Patrone selbst aus St. Gallen
erhalten. Ich beeiferte mich, die Ehre und Verehrung
dieses Kirchenpatronen zu befördern, weil zu meiner

Zeit die Pfarrkinder gar schlechte Hochachtung für
ihn trugen. Ich habe alles unentgeldlich ausgehalten
und hat weder die Kirche noch die Gemeinde das

wenigste bezahlet.»

Auf die gleiche Weise wurde auch Attenhausen im
selben Bistum Augsburg ein bis heute nicht vergessener

St. Otmars-Wallfahrtsort. Darüber predigte P. Iso

Walser58 1 7 82 den Andwilern: «Davon ist Zeug die

Kirche zu Attenhausen, Ursperger Herrschaft, in welcher

eine heil. Bildniß des heil. Othmari schon von
Zeiten des schwedischen Krieges verehret, noch immer
Wunder würket; dahin ist vor wenig Jahren ein Parti-
cul von den Reliquien des Heiligen aus dem Stift
St. Gallen auf bittliches anhalten geschickt worden.

54 Briefliche Mitteilung von Pfarrer K. Baumann in Eutenhausen

vom 23. 6. 1956.
55 Ausgabe durch K. BARACK in Bibliothek des litterarischen

Vereins in Stuttgart, Bd. 94, Tübingen 1869, S. 405;
mitgeteilt auch von VETTER, St.Otmar, S. 189-

56 Vgl. unser 1. Kapitel.
57 Matrikelband IV.
58 Siehe hier Anm. 28 und 29.

57



Der Zulauf des Volkes ist groß: in einem Jahr hat man
gezehlet 33 269 fremde Wahlfarter, Wundergnaden
1258, welche der heil. Othmaruß allda erzeiget hat.»

Mit dem Heiligenkult sind sodann bestimmte Tage
verbunden. Auf dem «Werdli»59 war ursprünglich
der Freitag der Wallfahrtstag, der Pilger aus der
schweizerischen und badischen Nachbarschaft
herführte. Um ihnen besser zu entsprechen, verlegte man
ihn seit 1814 auf den Mittwoch, da im Städtchen Stein

am Rhein der Wochenmarkt gehalten wurde. Mit dem
schwarzen Pilgernauen fuhr man, sofern es das Wetter
erlaubte, zum Gottesdienst auf die Insel, bis seit 1902
ein Steg den Uebergang zu Fuss ermöglichte60. In
Eutenhausen ist bis heute der Donnerstag «St. Otmars-

Tag» geblieben; Pfarrer Prestle hatte ihn 1777
eingeführt61, und noch Pfarrer Baumann (f I960) hat ihn
mit den gleichen Andachtsformen gefeiert62.

Die «Hilfe des Heiligen» war im Volksglauben
auch mit besonderen «Heilmitteln» verknüpft. Dabei
ist für St. Otmar nicht der Genuss geweihten Brotes

typisch - ein von Iso geschildertes Wunder an einem

Magenleidenden erklärt sich aus der Krankheit
selber63 -, wohl aber die Verwendung geweihten Wassers,

geweihter Kinderkleidchen und geweihten Oeles. Die
Formulare scheinen in der Barockfrömmigkeit des

Klosters St. Gallen entstanden zu sein und wurden dort
zweifellos auch angewandt; so schickte beispielsweise
Fürstabt Beda Angehrn am 20. Februar 1776, als er
die Nachricht vom Schlaganfall seines Wiler Statthalters

P. Innozenz Herter64 erfahren hatte, am gleichen
Abend den Arzt dorthin, gab ihm aber auch de oleo

S. P. N. Othmari mit65. In St. Gallen sind sowohl die

Formulare als auch deren Anwendung längst verges-

59 Vgl. Netzhammer, Die Insel Werd, 2. Aufl., Zug 1934,
S. 85, 89 f.

90 Ein neuer, sicherer und dauerhafter Steg wurde von den

Franziskanern, welche die Insel betreuen, auf die
Zwölfhundertjahr-Feier hin gebaut und am 26. April 1959 eingeweiht;
vgl. Bericht in der «Ostschweiz» am 1. 5. 1959-

61 Pfarrarchiv, Matrikelband IV.
62 Briefl. Mitteilung vom 23. 6. 1956. Er gab ein Eleftchen

«Meß- und Andachtstexte zu Ehren des hl. Abtes Othmar

sen; an stillen Orten wie Werd oder Eutenhausen blieben

sie noch teilweise im Gebrauch.
Ganz bestimmt, ja spezialisiert wie die Orte, Tage

und Mittel, sind für Volksglaube und Volksfrömmigkeit

- damit aber für die religiöse Volkskunde - auch
die Patronate der verschiedenen «Nothelfer». Für
St. Otmar ergaben sich aus dieser erstmaligen
Untersuchung die folgenden Gruppen von Bittstellern:
Arme und Kranke ganz allgemein, im besondern
kranke Kinder, schwangere Mütter, Fussleidende,
schliesslich ungerecht Verfolgte und Verleumdete,
überdies Bergwerke und Bergleute, sodann das Vieh im
allgemeinen und die Pferde im besonderen. Auffallen
mag, dass er hier nicht als Weinpatron geschildert worden

ist, obwohl er auf den bildlichen Darstellungen
als sein typisches Attribut ein Weinlegeli trägt; im
Zusammenhang mit der Kunstgeschichte66 wird darzulegen

sein, dass sich dieses Patronat nicht nachweisen
lässt.

Wer immer in dieser zwölfhundert Jahre umfassenden

Kultgeschichte St. Otmar als Vorbild oder Fürbitter

angerufen hat, mag es im Sinne jenes volkstümlichen

Hymnus getan haben, der 1797 «zu der Metten»

67 gebetet worden ist:

Wer Zungen hat, wer reden kann,
Lass nun dein Lob erschallen;

Fang frölich jetzt zu singen an,
St. Othmar zu gefallen.

Wohlan! so hör dann unsre Bitt,
Rett uns von aller G'fahre;

Verlass uns, deine Kinder, nicht,
O heiliger Othmare!

von St.Gallen zu seinem 1200jährigen Todesjubiläum»
(Mindelheim 1959) heraus.

93 Wortlaut in MGH, Script. II, S. 51, ähnlich bei Gallus ebd.
S. 28; vgl. ADOLPH Franz, Die kirchlichen Benediktionen
im Mittelalter, 1. Bd., Freiburg i. Br. 1909, S. 265.

64 Ueber ihn HENGGELER, Profeßbuch, S. 383 f.
65 Tagebuch des Abtes Beda in StiA SG, Bd. 283.
66 Im II. Teil dieser Studie («Die Kunst»).
97 In Lieb- und Dank-volle Andacht zu denen IV heiligen

St.Gallischen Lands-Patronen, St.Gallen 1797, S. 21 f.

58



Sankt Otmar mit Abtsstab und, Weinlegeli
Holzschnitt in der Weltchronik von Hartmann Schedel

(deutsche Ausgabe von Georg Alt)
gedruckt 1493 von Anton Koberger in Nürnberg
Inkunabel Nr. 1300 der Stiftbibliothek St.Gallen




	Sankt Otmar in Kult und Kunst. I. Teil, Der Kult

