Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Band: 105 (1965)

Artikel: Sankt Otmar in Kult und Kunst. I. Teil, Der Kult
Autor: Duft, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-946440

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-946440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

105. Neujahrsblatt

Herausgegeben vom Historischen Verein des Kantons St. Gallen

Sankt Otmar
in Kult und Kunst

I. Teil: Der Kult

Von
Johannes Duft

1965
Buchdruckerei Ostschweiz AG St.Gallen




105. Neujahrsblatt

Herausgegeben vom Historischen Verein des Kantons St. Gallen

Sankt Otmar
in Kult und Kunst

I. Teil: Der Kult

Von
Johannes Duft

1930/ntop

1965
Buchdruckerei Ostschweiz AG St.Gallen



Einleitung

I. Kapitel

II. Kapitel

Inhaltsverzeichnis
St. Otmar als zwester Griinder St. Gallens .

St. Otmars Begribnis, Translationen und Reliquien .

1. Das Begribnis auf der Werd (759) .
A. Der historische Bericht
B. Das erste St. Otmars-Grab .

2. Die Ueberfiihrung nach St.Gallen (769/770)
A. Der historische Bericht :
B. Das zweite St. Otmars-Grab

3. Die Kanonisierung und Reliquien-Rekognition (864)
A. Der Geschichtsschreiber Iso Sl
B. Die Heiligsprechung Otmars

4. Die Ucbertragung in die St. Otmars-Kirche (867)
A. Der Bericht Isos . :
B. St.Otmars Grabkirche

5. Spatere Translationen (16.—19. Jahrbundert)
A. Flucht und Riickkehr nach dem Bildersturm
B. Translationen bei Neubauten .

6. Reliquien-Schenkungen ;
A. Schenkungen anlisslich der Translauonen :
B. Reliquien in Altiren .

C. Die Zusammenstellung von E. A Stuckelberg
D. Das St.Otmars-Haupt in Prag .

St. Otmar in mittelalterlichen Liturgie-Biichern

1. Hagiographische Handschriften
A. Vita sancti Otmari 3
B. Relatio de miraculis sancti Otman :

2. Martyrologien ;
A. Handschriftliche Martyrologlen
B. Gedruckte Martyrologien .

3. Litaneien :
A. In St.Gallen . :
B. Ausserhalb St.Gallens

4. Kalendarien, Breviere, Missalien
A. In der Schweiz

\O \O© \©

11
11
11

12
12
12

13
13
14

16
16
17

18
19
19
20
20

25

23
24
24

25
25
26

2
27
27

28
28




III. Kapitel

IV. Kapitel

B. In Deutschland und Oesterreich
C. In Ungarn

D. In Frankreich Seal s

E. Ein Ueberblick um 1500 .

Die St. Otmars-Patrozinien
1. Griinde fiir St. Otmars-Patrozinien .

2. Beschreibung der St. Otmars-Patrozinien
A. In der Schweiz
B. In Deutschland
C. In Oesterreich
D. In Italien und in Afnka

3. Liste der St.Otmars-Patrozinien
A. In der Schweiz
B. In Deutschland
C. In Oesterreich
D. In Italien und in Afnka

4. Ergebnis

St. Otmar in Volksglaube und Volksfrommigkeit .

1. Die Rache des Heiligen .
A. Gegen den Monch Lantpert
B. Gegen den Bischof Sidonius
C. Gegen die Grafen Warin und Ruthard
D. Gegen die Herren von Bodman

2. Die Hilfe des Heiligen
A. Fiir Arme und Kranke
B. Fiir Kinder und Miitter
C. Fiir Verfolgte und Verleumdete
D. Fiir das Vieh
E. Zusammenfassung

29
30
31
32

34
34

36
37
59
42
44

44
44
45
46
46

46

48

48
49
49
50
51

52
52
54
55
56
o/



Abkiirzungen

StiA SG  Stiftsarchiv St.Gallen.
StiB SG  Stiftsbibliothek St.Gallen.
FDA Freiburger Diézesan-Archiv. Freiburg i. Br. 1865 ff.

HBLS Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz. 7 Bde. und Supplement. Neuenburg
1921-1934.

Kdm Die Kunstdenkmailer der Schweiz. Basel 1927 ff.

LThK Lexikon fiir Theologie und Kirche. 10 Bde. 1. Auflage Freiburg i. Br. 1930-1938.
2. Auflage ebd. 1957 ff.

MGH Monumenta Germaniae Historica.

MVG Mitteilungen zur vaterlindischen Geschichte. Hrsg. vom Historischen Verein des Kan-
tons St.Gallen. St.Gallen 1862 ff.

ZSKG  Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte. Stans 1907-1947. Freiburg 1948 fF.

Duft, Bodensee — Duft, Johannes. Der Bodensee in Sanktgaller Handschriften. Texte und Minia-
turen aus der Stiftsbibliothek Sankt Gallen. (= Bibliotheca Sangallensis, 3. Bd.). 2. Auf-
lage, Ziirich und Lindau/Konstanz 1960.

Duft, St.Otmar — Duft, Johannes. Sankt Otmar. Die Quellen zu seinem Leben, lateinisch und
deutsch. (= Bibliotheca Sangallensis, 4. Bd.). Ziirich und Lindau/Konstanz 1959.

Henggeler, Professbuch — Henggeler, Rudolf, O.S. B. Professbuch der fiirstl. Benediktinerabtei der
heiligen Gallus und Otmar zu St.Gallen. (= Monasticon Benedictinum, 1. Bd.). Zug
1929.

MGH Script. II — Arx, Ildefons von (Hrsg.). Scriptores rerum Sangallensium [u. a. Vita s. Otmaril.
In: Monumenta Germaniae Historica, Scriptorum tom. II, Hannover 1829, S. 1-183.

MVG XII — Meyer von Knonau, Gerold (Hrsg.). St.Gallische Geschichtsquellen, I: Vita et miracula
s. Galli, Vita et miracula s. Otmari. In: Mittheilungen zur Vaterlindischen Geschichte,
hrsg. vom Historischen Verein in St.Gallen, Heft XII (bzw. N.F. 2. Heft), St.Gallen
1870.

Netzhammer, St.Otmar — Netzhammer, Raymund, O. S.B. Sankt Otmar, ein Heiliger der Heimat.
(SA. aus «Thurgauer Volkszeitung»). Frauenfeld 1944.

Poeschel, Kdm SG Stadt — Poeschel, Erwin. Die Kunstdenkmiler des Kantons St.Gallen. Bd. II:
Die Stadt St.Gallen, 1. Teil. (= Die Kunstdenkmiler der Schweiz, 37. Bd.). Basel 1957.

Poeschel, Kdm SG Stift — Poeschel, Erwin. Die Kunstdenkmiler des Kantons St.Gallen. Bd. III:
Die Stadt St.Gallen, 2. Teil: Das Stift. (= Die Kunstdenkmiler der Schweiz, 45. Bd.).
Basel 1961.

St.Gallus-Gedenkbuch — Sankt Gallus — Gedenkbuch. Zur Erinnerung an die Dreizehnhundert-Jaht-
Feier vom Tode des heiligen Gallus. Hrsg. vom Bischoflichen Ordinariat und vom
Katholischen Administrationsrat St.Gallen. Redigiert von Johannes Duft. St.Gallen 1952.

Vetter, St.Otmar — Vetter, Ferdinand. Sankt Otmar, der Griinder und Vorkimpfer des Klosters
Sankt Gallen. In: Jahrbuch fiir Schweizerische Geschichte, 43. Bd., Ziirich 1918, S. 91
bis 193.

Wartmann, UB — Wartmann, Hermann (Hrsg.). Urkundenbuch der Abtei Sanct Gallen. Theil I
(700-840), Ziirich 1863. Theil II (840-920), ebd. 1866.

Das Literaturverzeichnis folgt am Schluss des zweiten Teiles.







EINLEITUNG

St.Otmar als zweiter Griinder St.Gallens

St. Gallen gedachte im Herbst des Jahres 1959 in stil-
ler, aber mehrfacher Weise des zwolfhundertsten Todes-
tages St. Otmars. Die Stadt widmete ihm am 16. Okto-
ber ihre traditionelle Gallus-Feier, das Bistum ehrte
ihn am 15.November in einem Festgottesdienst und
einer Jubiliumsfeier, der Katholische Konfessionsteil
des Kantons weihte gleichentags im Klosterhof einen
neuen Otmars-Brunnen ein, und das Historische Mu-
seum zeigte vom 14. November bis zum 13. Dezember
eine Sonderausstellung «Sankt Otmar», zu deren Et-
offnung der Biirgerrat und der Katholische Admini-
strationsrat die gemeinsame Einladung erlassen hatten.

Diese Besinnung auf die friiheste, geschichtlich ein-
wandfrei erfassbare Vergangenheit St.Gallens, wofiir
der Stiftsbibliothekar die hagiographischen Quellen in
einer Neuedition! bereitgelegt hatte, liess von neuem
erkennen, dass Otmar der zweite Griinder St.Gallens,
ja der eigentliche Griinder des Klosters genannt zu
werden verdient. Gallus, den die dreifache Vita sancti
Galli? als irischen Wanderménch und Gefihrten
St. Columbans schildert, hatte sich — anscheinend im
Jahre 612 — am Wasserfall der Steinach eine Einsied-
lerzelle erbaut, woraus eine kleine Ansiedelung von
Jiingern und Klausnern erwuchs. Sie hiiteten das von
den Alemannen verehrte Gallus-Grab, das von den
Franken zweimal iiberfallen wurde und wohl wenig
gesichert war. Ein eigentliches Kloster entstand erst, als
im Jahre 719 der vermutlich aus der Waltrams-Hun-
tari (also aus dem Raum zwischen Romanshorn-Arbon
und St.Gallen) hervorgegangene, vielleicht um 689
geborene Alemanne Otmar die Leitung iibernahm und
das lose Eremitentum durch geregeltes Zonobitentum
ersetzte. Die Einfithrung der reinen Benediktinerregel
erfolgte allerdings nicht vor 747; sie stand im Zug der

1 J. DUFT, Sankt Otmar, Die Quellen zu seinem Leben, latei-
nisch und deutsch (= Bibliotheca Sangallensis, 4. Bd.), Zii-
rich und Lindau/Konstanz 1959 (hier abgekiirzt: DUFT,
St. Otmar). Dankbar erwihnt seien die fritheren Editionen
durch Stiftsbibliothekar ILDEFONS VON ARX in MGH, Serip-
torum tom. II, 1829, und GEROLD MEYER VON KNONAU in
Mittheilungen zur vaterlindischen Geschichte, hrsg. v. Histo-
rischen Verein in St.Gallen, Heft XII, 1870.

2 Beste Ausgabe durch BRUNO KRUSCH in MGH, Scriptorum
rerum Merovingicarum tom. 1V, 1902, S, 229—337. Kurzer
Ueberblick von LAURENZ KILGER in St.Gallus-Gedenkbuch,

Vereinheitlichung des Reiches durch die Herrscher
Karlmann und Pippin.

Die historisch zuverlissige Vita sancti Otmari3, ver-
fasst um 830 durch den St. Galler Diakon Gozbert und
tiberarbeitet zwischen 834 und 838 durch den nach-
maligen Reichenauer Abt Walahfrid Strabo, schildert
im ersten Kapitel, wie Otmar als Knabe nach Chur ge-
bracht wurde, um am Hof des ritischen Praeses Viktor
erzogen zu werden, wie er dort Priester wurde und an
einer Kirche des hl. Florin seine erste Anstellung fand,
wie er dann vom Arboner Tribun Waltram an die Gal-
lus-Zelle erbeten und dem Hausmeier Karl Martell
und spater dessen Sohn Pippin prisentiert wurde, wor-
auf die eigentliche Klostergriindung zu St. Gallen er-
folgen konnte:

«Der besagte Fiirst vertraute den Ort dem ehrwiir-
digen Manne an und hiess ihn dort das regulire Klo-
sterleben einfithren. Zuriickgekehrt bewies Otmar
gleich von Anfang an den Eifer eines guten Vorstehers:
Er baute nach allen Seiten Wohnungen, die sich fiir
Ménche eigneten, und er gestaltete die Verfassung des
geheiligten Ortes auf das eifrigste fiir die Bediirfnisse
des Gottesdienstes um. Zudem bewegte er durch seine
Giite alle Gottesfiirchtigen so sehr zum Drang nach
Frommigkeit, dass er dank den Schenkungen etlicher
die Besitzungen seines Klosters sehr erweiterte und die
zahlreichen Briider, die er innerhalb weniger Jahre
zum Dienst des gottgeweihten Lebens herangezogen
hatte, unter seiner Lehre und Fiirsorge bestens leitete.»

Vom raschen Aufstieg der Neugriindung zeugen bis
heute die im Professbuch? eingetragenen 53 Monche,
die in den Abtsjahren Otmars (719-759) an der bisher
vereinsamten Stitte ihr Klostergeliibde ablegten. Dazu
gesellen sich die im Stiftsarchiv zahlreich erhaltenen

S. 15-34. Quellen und Literatur bei J. DUFT und P. MEYER,
Die irischen Miniaturen der Stiftsbibliothek St.Gallen, Olten
1953, S. 17-24.

3 Ueber ihre Glaubwiirdigkeit sowie iiber die Handschrifter,
Editionen und Verdeutschungen J. DUFT, St.Otmar. Dort
sind auch die Belege und Literaturhinweise fiir diese kurze
Zusammenfassung des Otmars-Lebens einzusehen.

4 StiA SG: Cod. Class. I. Cist. C. 3. B. 56. Editionen durch
PAUL PIPER in MGH, Libri confraternitatum, 1884, S. 111
bis 133, und PAUL M. KRIEG, Das ProfeBbuch der Abtei
St.Gallen, Augsburg 1931.




Traditionsurkunden®, wodurch dem «unter Abt Ot
mars Leitung stehenden Kloster des hl Gallus» er-
staunlich reiche und weite Giiterschenkungen vermacht
wurden. Sie erregten allerdings die Habsucht der Gra-
ten Warin und Ruthard sowie das Misstrauen des durch
sie vertretenen frinkischen Staates, der die alemanni-
schen Freiheitsgeliiste blutig unterdriickte. Gleichzeitig
beneidete auch Bischof Sidonius im staatlich errichteten,
sehr weiten, aber trotzdem wenig begiiterten Bistum
Konstanz die grundherrschaftliche Stellung und Selb-
standigkeit St.Gallens.

Mit der fortschreitenden Ausrottung des aleman-
nischen Eigenlebens musste schliesslich Abt Otmar, der
erfolgreiche Vorsteher eines wirtschaftlich unabhingi-
gen, volksverbundenen und zu wenig reichstreuen
Klosters, fallen. Ein offensichtlicher Schauprozess ver-
urteilte ihn unter verleumderischem Vorwand, warf ihn
in den Kerker der Konigspfalz Bodman und ver-
bannte ihn schliesslich auf die »Werd», die kleine Insel
beim Ausfluss des Rheins aus dem Untersee, wo er am
16. November 759 einsam starb.

Sein Kloster kimpfte wihrend Jahrzehnten — vor-
erst erfolglos, schliesslich erfolgreich® durch die 818
wiedererlangte Immunitit unter Ludwig dem Frommen
und die 833 zuriickerhaltene Freiheit der Abtswahl
unter Ludwig dem Deutschen — fiir seine Unabhzngig-
keit, und auch Otmar personlich erlebte nach dem
Tod die allmzhliche Rechtfertigung: Ein Jahrzehnt
spater holten die Monche seinen auf der «Werd» be-
statteten Leichnam in ihr Kloster zuriick; ein gutes
Jahrhundert spéter — 864 — unternahm der Konstanzer
Bischof Salomon I. die 6ffentliche Priifung seiner Hei-
ligkeit und die feierliche Kanonisation, 867 wurden
die Reliquien in einer eigenen Kirche zu St.Gallen
beigesetzt, und noch an Weihnachten 911 leistete Ko-
nig Konrad I. im Bewusstsein einer spaten Sippenhaf-
tung personlich Sithne an Otmars Altar”.

Damit ist aber die Briicke von der Verurteilung zur
Verehrung des Abtes Otmar geschlagen. Nach der

5 Nicht weniger als 24 sog. Privaturkunden von ca. 700 bis
759 sind herausgegeben von WARTMANN, UB I, S.1-28.
Facsimilia bei ALBERT BRUCKNER und ROBERT MARICHAL,
Chartae Latinae antiquiores, Part 1, Olten & Lausanne 1954.
Vgl. ROLF SPRANDEL, Das Kloster St.Gallen in der Verfas-
sung des karolingischen Reiches (= Forschungen zur obet-
rheinischen Landesgeschichte, Bd. VII), Freiburg i. Br. 1958.

6 Vgl. WARTMANN, UB I, S. 226 £, 318 ff.; UB II, S. 50-54.

EKKEHART IV., Casus 5. Galli, Kap. 16, 17, 21 (bei DUFT,

St.Otmar, S. 58-61).

8 Einige Vorarbeiten finden sich im groBen, jedoch eigenwilli-
gen, heute mehrfach iiberholten Aufsatz «Sankt Otmar, der
Griinder und Vorkimpfer des Klosters Sankt Gallen» von
FERDINAND VETTER, in Jahrbuch fiir Schweizerische Ge-
schichte, 43. Bd., 1918, bes. S. 150-193, sowie im volks-

“

Lebensgeschichte beginnen nun die Kultgeschichte
und die Kultgeographie, deren erstmalige Darstellung
hier in ausgewzhlten Kapiteln und Exempeln aus einem
Zeitraum von zwolf Jahrhunderten erfolgen soll8.

Allerdings muss gleich einleitend festgestellt wer-
den, dass St.Otmar diesbeziiglich stets im Gefolge, ja
sogar im Schatten des hl. Gallus stand. Zwar wire die
Einsiedelei des irischen Fremdlings hochst wahrschein-
lich zerfallen, hitte nicht der Einheimische ein Jahr-
hundert spiter am gleichen Ort das Kloster — und da-
mit das existenzfihige «St. Gallen» — gegriindet. Aber
dieses Kloster, das sogleich aufbliihte, konnte zu Leb-
zeiten Otmars nicht monasterium sancti Otmari ge-
nannt werden, sondern zog seinen Namen sancti Galli®
aus dem verehrten Gallus-Grab.

Wo immer man damals und spiter einen Eigenbesitz
oder eine Eigenkirche markieren wollte — das geschah
besonders haufig im 9. Jahrhundert, als der Otmars-
Kult noch kaum gepflegt wurde —, musste man zum
Namen und Patron St.Gallus greifen. Die Urkunde,
die anscheinend zum ersten Mal den Ausdruck mo-
nasterium sancti Galli atque Otmari verwendet1?, da-
tiert erst von 883, also volle neunzehn Jahre nach
Otmars feierlicher Kanonisierung; sie stammt von
Kaiser Karl III., der damit eine bewusste Schenkung
an St.Otmar vornahm!!, und sie blieb mit dieser For-
mulierung fiir Jahrhunderte die einzige. Denn das von
Otmar im Jahre 719 gegriindete Kloster hiess nicht
«Otmarszell» oder «Otmarsmiinster»; der darum ge-
wachsene Ort hiess nicht «Otmarsheim» oder «Otmar-
singen»; sondern beide trugen den Namen «St.Gal-
len», den sie spater auch dem Kanton (1803) und dem
Bistum (1847) vererbten. Wenn auch dieses Bistum
und seine Kathedrale die heiligen Gall und Otmar als
gleichrangige Schutzherren — Patroni aeque principa-
les — feiern, blieb doch mindestens in der Formulierung
St. Otmar stets an zweiter Stelle. Dass Kult und Kunst
seinen Namen trotzdem weithin trugen, sei in den fol-
genden Blittern aufgezeigt.

timlichen Biichlein «Sankt Otmar» von RAYMUND NETZ-
HAMMER, Frauenfeld 1944, bes. S. 47-66.

9 Vgl. H. WARTMANN, Die urkundlichen Formen des Namens
«Gallus», in Anzeiger fiir schweizerische Geschichte und Alter-
thumskunde, 9. Jg., 1863, S. 33 f.; H. ZIMMER, Ueber directe
Handelsverbindungen Westgalliens mit Irland im Alterthum
und frithen Mittelalter, in Sitzungsberichte der preuBischen
Akademie der Wissenschaften, Jg. 1909, S. 469-476; L. KIL-
GER in St. Gallus-Gedenkbuch, S. 16; J. DUFT und
P. MEYER, Die irischen Miniaturen, S. 20 f.

10 WARTMANN, UB II, S. 239; vgl. ebd. S. 219 die Urkunde
von 878: monasterium confessoribus Christi ibidem requies-
centibus, sancto Gallo videlicet sive beato Otmaro.

11 Vgl. auch WARTMANN, UB II, S. 222, sowie EKKEHART IV.,
Casus s. Galli, Kap. 16 (bei DUFT, St.Otmar, S. 58 f.).



ERSTES KAPITEL

St.Otmars Begrabnis, Translationen und Reliquien

Die Geschichte der Otmars-Verehrung begann mit der
Bestattung und der schliesslichen Heimholung seines
Leichnams, also mit dem Kulte der Reliquienl. Die
St. Galler Monche stellten sich damit in die altchrist-
liche Tradition, der kein geringerer als der Kirchen-
lehrer Augustinus um 424/425 Ausdruck verliehen
hatte?:

«Die Besorgung des Begribnisses, die Beschaffenheit
des Grabes und das Gepringe der Bestattung sind zwar
eher Trost fiir die Lebenden als Hilfe fiir die Toten...
Trotzdem sind die Leiber der Verstorbenen nicht zu
verachten und zu vernachlissigen, besonders jene der
Gerechten und Glaubigen, deren sich der Geist als
Organe und Gefisse zu allen guten Werken in heiliger
Weise bedient hat. Denn wenn des Vaters Kleid und
Ring den Nachfahren um so teurer ist, je grosser ihre
Liebe zu den Eltern ist, so sind die Korper selber, deren
wir uns viel vertrauter und unmittelbarer bedienen als
der Gewinder, keineswegs zu verachten. Denn sie ge-
horen nicht wie dusserliche Dinge zum Schmuck oder
zum Behelf, sondern zur eigentlichen Natur des Men-
schen. Deshalb wurde schon bei den Alten die Bestat-
tung der Gerechten fromm und feierlich vollzogen,
und sie selber beauftragten bei Lebzeiten ihre Schne
mit dem Begribnis oder der Uebertragung ihrer Lei-
ber...»

1. Das Begribnis auf der Werd (759)

A. Der historische Bericht

Die um 830 verfasste, zuverlissige Vita sancti Otmari®
erzihlt im 6. Kapitel unter dem Titel «Wie er hinter
den festen Riegeln der Gefangenschaft sein Leben en-

1 Eine erstmalige, jedoch kurze und ungenaue Uebersicht ver-
suchte Domcustos RUDOLF GOOD im Andachtsbiichlein «Ge-
schichte der Reliquien der hl. Gallus und Othmar», St.Gal-
len 1849. Es fand damals gute Aufnahme und wurde abge-
druckt in der in Einsiedeln erschienenen Zeitschrift «Der
Pilger». Vgl. auch NETZHAMMER, St.Otmar, S. 52-55.

2 De cura pro mortuis gerenda, ad Paulinum liber unus. Hrsg.
von MIGNE, Patrologia Latina, Bd. XL/G, Paris 1841, Sp.
591-610. Liturgisch noch heute verwendet im Breviarium

dete» mit schlichten Worten, unbekiimmert um die
seelischen Vorginge des ungerecht Verurteilten und
Verbannten:

«Bald darauf erwirkte ein gewisser Gozbert, ein ein-
flussreicher Mann, von den ungerechten Grafen [Warin
und Ruthard], dass ihm der Gottesmann [Otmar] an-
vertraut wurde, und er brachte ihn auf einer Insel des
Rheinstromes, namens Stein [Werd], neben seinem
Landgut in Gewahrsam. Dort widmete sich der heilige
Vater ausschliesslich geistlicher Uebung, namlich dem
Beten und dem Fasten, und er diente dem Herrn um so
ungehinderter, als er von menschlichem Umgang und
irdischen Sorgen befreit war. Mit solchen und #hn-
lichen Werken bewihrter Frommigkeit beschiftigt,
ging er nach kurzer Zeit [also noch im Jahr seiner Ver-
urteilung] am 16. November [759] aus der Enge welt-
licher Verwirrung in die Weite himmlischer Freude
ein. Sein Leichnam wurde auf jener Insel bestattet und
verblieb dort wihrend langer Zeit ohne Verwesung.»

Der zweite Teil der von den gleichen Verfassern Goz-
bert und Walahfrid Strabo stammenden Gallus-Vita4
— de miraculis — berichtet dasselbe etwas realistischer:
«Sie warfen ihn auf einer Insel des Rheinflusses bei der
Ortschaft, die Stein heisst, in Gefangenschaft. Nach-
dem er dort eine Zeitlang unter dusserster Strenge ge-
weilt hatte, ging er aus dem Kerker dieses Lebens in
die himmlische Freude ein; erfiillt waren nicht weniger
als vierzig Jahre seiner Regierung, in welcher er die
Stellung und das Ansehen jenes heiligen Ortes [St. Gal-
len] rithmlich erweitert und gemehrt hatte.»

B. Doas erste St. Otmars-Grab

Die kleine Insel namens Werd? ist ein historisches Ge-
linde besonderer Art. Ausgrabungen der Dreissiger

Romanum an Allerseelen als Lesungen der 2. Nokturn. Un-
ser Zitat ist dem 2. und 3. Kapitel entnommen.

3 DUFT, St.Otmar, S. 34 £, 75 {.

4 Ebd. S. 14 f., 44-47.

5 Vgl. beispielsweise R. NETZHAMMER, Die Insel Werd, 2.
Aufl,, Zug 1934; DERS., Eschenz, Geschichtliches aus Dorf
und Pfarrei, ebd. 1938; H.URNER-ASTHOLZ, O. STIEFEL,
E. und F. RIPPMANN, Geschichte der Stadt Stein am Rhein,
Bern 1957.




Jahre wiesen eine Besiedelung in der Stein- und Bronze-
zeit nach; eine im zweiten nachchristlichen Jahrhun-
dert von den Romern erbaute Jochbriicke war in Re-
sten noch im 18. Jahrhundert sichtbar; von den frin-
kischen Besitzverhiltnissen zur Zeit Otmars durch die
in der Vita Otmari genannten Warin, Ruthard und
Gozbert, aber auch von der durch Kaiser Otto d. Gr.

Grablegung St.Otmars auf Werd
Federzeichnung von 1451
in Codex 602 der Stiftsbibliothek

958 erfolgten Uebergabe an das Kloster Einsiedeln
zeugen bis heute Urkunden. Eine neuestens durchge-
fiihrte, griindliche Untersuchung durch Albert Knoepfli
und Hansrudolf Sennhauser® erbrachte schliesslich auf
Grund urkundlicher und archdologischer Belege die
sozusagen liickenlose Baugeschichte des dortigen
St. Otmars-Heiligtums vom 8. bis zum 20. Jahrhundert.

Darnach diirfte feststehen, dass Gozbert seinen Ge-
fangenen in einem bereits vorhanden gewesenen festen

6 Zur Baugeschichte von Sankt Otmar auf Werd, in Corolla
Heremitana, Olten 1964, S. 39-80; dort finden sich auch in
vollstindiger Weise die Quellenbelege und Literaturangaben.

7 Sie sind von A. KNOEPFLI und H. R. SENNHAUSER a. a. O.
erstmals ausfithrlich und bestens belegt geschildert worden.

8 Superior P. EUGEN MEDERLET gab beispielsweise zur 1200-
Jahr-Feier auf Grund der neuedierten Otmars-Vita ein an-
sprechendes Heft «Andachten zum heiligen Otmar» (Frei-

10

Gemiuer, dessen Fundament anlésslich der Grabung
von 1962 unter dem Schiff der heutigen Werd-Kapelle
identifiziert werden konnte, verwahrt hatte. Die Be-
stattung war aber ausserhalb dieses «Gozbert-Hauses»
erfolgt, und zwar im Osten, also in der Hochwasser-
zone des Rheines, weshalb die Fussspitze des Leichnams
vom Wasser bespiilt und verfirbt wurde, wie das 7. Ka-
pitel der Vita Otmari erzihlt. Ueber diesem Grab
scheint, wohl nach der gleich zu schildernden Enthe-
bung des Leichnams, eine schiitzende und die Erinne-
rung erhaltende Holzkonstruktion etrichtet worden zu
sein. Sie wurde durch ein ummauertes Kenotaph abge-
lost, als — wahrscheinlich im spateren 9. Jahrhundert,
d. h. nach Otmars Kanonisierung (864) — die erste Ka-
pelle erbaut wurde, deren Altarhaus nun das ehemalige
Grab umschloss.

Dieser Zeit, mindestens dem 9. bis 11. Jahrhundert,
entstammen Grundriss und Mauerkerne des heutigen
Werd-Heiligtums, wiewohl es noch manche weiteren
Bauperioden’ erlebte: im 12./13. Jahrhundert, im
ersten Viertel des 14. Jahrhunderts, sodann vor einer
1496 erfolgten Neuweihe, schliesslich vor der durch
die Reformation notwendig gewordenen Rekonziliation
von 1581, vermutlich wieder um 1700. Kenotaph und
Altaraufbau wurden 1763 neu gestaltet; 1899 erfolgte
eine ungliickliche neugotische Ausstattung des Raumes,
und 1961 begann die kunsthistorische Restaurierung,
die im wesentlichen ihren Abschluss gefunden hatte, als
Bischof Josephus Hasler von St. Gallen am 25. August
1963 den neuen Altar weihte.

Wihrend Jahrhunderten war das leere St.Otmars-
Grab auf dem «Werdli» eine Stitte der Wallfahrt und
der Zuflucht in Krankheiten gewesen; dariiber soll un-
ser 4.Kapitel berichten. Beigefiigt sei hier nur, dass
der Otmars-Kult neue Belebung erfuhr, als 1954 Fran-
ziskaner® auf der noch heute dem Benediktinerstift
Einsiedeln gehorenden Insel eine Hilfspriesterstation
errichteten, 1959 einen neuen Steg nach Untereschenz
hiniiber bauten und 1961 die Restaurierung der ehr-
wiirdigen, in ihren #ltesten Teilen also noch in die spit-
karolingische Zeit zuriickreichenden Kapelle® began-
nen.

burg und Eschenz 1959) heraus. Frithere Gebetbiicher finden
sich in unserem Literaturverzeichnis aufgefiihrt.

9 Finanziell beteiligten sich die Eidgenossenschaft, der Kanton
Thurgau sowie das Bistum St.Gallen und der Katholische
Konfessionsteil dieses Kantons; das am St.Otmar-Jubiliums-
Sonntag (15. November 1959) in den katholischen Kirchen
der Diozese St.Gallen aufgenommene Opfer war ausdriick-
lich hiefiir bestimmt worden.




2. Die Uberfiihrung nach St.Gallen
(769/770)

A. Der bhistorische Bericht

Die St. Galler Ménche hatten ihren in der Verbannung
gestorbenen und bestatteten Abt nicht vergessen. Fiir
seine Heimholung mussten sie aber einen politisch
gunstigen Zeitpunkt abwarten!0. Dieser scheint sich
durch den Tod des Konigs Pippin (768) ergeben zu
haben, so dass sie im Spétjahr 769 oder im Winter
769/770 die Ueberfiihrung nach St.Gallen wagen
durften. Zwar geschah sie noch mit einer gewissen
Heimlichkeit, in der Verschwiegenheit der Nacht; aber
wenn von dieser Translation wunderbare Vorginge
berichtet werden, die in das unausléschliche Gedicht-
nis der Nachfahren eingingen und einen eigentlichen
Otmars-Kult begriindeten, muss die Heimbringung
doch als ein Ausdruck des wiedererstandenen Selbst-
bewusstseins und als eine bewusste Rehabilitierung
Otmars und seines Klosters gewertet werden.

Die Vita sancti Otmarill erzihlt im 7.Kapitel
(«Wie nach langer Zeit sein Leib ohne Verwesung auf-
gefunden wurde») in der erbaulichen Sprache der
Hagiographie, welche die Politik zu verschweigen
trachtete:

«Nachdem seit seinem Hinschied zehn Jahre ver-
flossen waren, wurden seine Briider vom Herrn durch
eine Erscheinung ermahnt, sie sollten den Leib des teu-
ren Vaters in das Kloster [St.Gallen] zuriickfiihren.
Als dieser Ratschluss des gottlichen Willens offenbar
war, gingen elf jener Klosterbriider nachts zum Ort
[Werd] hinunter, in welchem die Ueberreste des hei-
ligen Mannes lagen, offneten das Grab und fanden
seinen Leichnam von jeder Verwesung unversehrt, mit
der einen Ausnahme, dass der dusserste Teil des einen
Fusses, den das Wasser bespiilte, einzig wegen verin-
derter Farbe wie verwesend erschien. In diesem wahr-
haft passenden Wunder!2 leuchteten die ersten Anzei-
chen seiner Heiligkeit auf, und zwar in dem Sinne,
dass sein Leib so unversehrt von Verderbnis angetroffen
wurde, wie er selber frei gewesen war vom Vergehen,
unter dessen Anschuldigung er eine Zeitlang besiegt

10 Vgl. R. SPRANDEL, Das Kloster St.Gallen in der Verfassung
des karolingischen Reiches, S. 36 f.

11 Vgl. DUFT, St.Otmar, S.34-37, 78 ff.

2 Die Unversehrtheit des Leibes galt dem Hagiographen als
eine von Gott selber vorgenommene Rehabilitierung Otmars,
der filschlicherweise eines fleischlichen Vergehens (Ehe-
bruchs) angeklagt worden war. DaB die durch das Wasser
bespiilte FuBspitze nicht verschwiegen wird, spricht fiir die

erschien. Nachdem sich daher die frommen Briider ein-
lasslicher iiber diese ungewdhnliche Sachlage unter-
richtet hatten, erhoben sie ehrfiirchtig den Leichnam,
brachten ihn auf ein Schiff, entziindeten Kerzen und
stellten die eine zu seinen Hiupten, die andere zu sei-
nen Fiissen.»

Die beiden folgenden Kapitel schildern ausfiihrlich
die Schiffahrt auf dem in dieser Jahreszeit begreiflicher-
weise stiirmischen See — es ist wohl der friiheste Bericht
tiber einen Sturm auf dem Bodensee! — und erzihlen
von erstaunlichen Vorgingen: Die tosenden Wellen
konnten den Lauf des Schiffes nicht hemmen, der pras-
selnde Regen vermochte die Ruderer nicht zu benet-
zen, die brausenden Winde bliesen die Kerzen nicht
aus, und der stirkende Wein im Flischchen schien
nicht leer zu werden. St. Otmar erhielt deshalb in spi-
teren Jahrhunderten als sein ikonographisches Erken-
nungszeichen das Weinfisschen, woriiber im 2. Teil
(«Die Kunst») ausfiihrlicher zu handeln sein wird.

Die Vita schliesst sodann ihren Bericht: «Als sie den
Hafen des ersehnten Gestades [wohl Arbon-Steinach]
erreicht hatten, erzdhlten sie den Briidern, die ihnen
mit Gotteslob entgegenkamen, die Geschehnisse der
Reihe nach. In gemeinsamer Freudenfeier iibertrugen
sie den mit grosser Ehre entgegengenommenen Leib
des heiligen Mannes in das Kloster und legten ihn in
einem Sarkophag zwischen den Altar des heiligen Jo-
hannes Baptista und die Wand. Dort wiirdigte sich der
Herr schon bald darauf, durch dessen wirksame Ver-
dienste Wunder zu offenbaren, welche der Erinnerung
wiirdig sind.»

B. Das zweite St. Otmars-Grab

Abt Otmar hatte also ein Jahrzehnt nach seinem Tod
seine zweite Grablege in der von ihm selbst erbauten,
festgemauerten Kirche zu St.Gallen gefunden. Die
Fortsetzung der Vita sancti Otmari’4, die in ihrem 10.
bis 17. Kapitel von den soeben angekiindigten wunder-
baren Ereignissen an diesem Grabe erzihlt, macht
wahrscheinlich, dass der genannte St.Johannes-Altar
am Ende des einen — vielleicht des rechten — Seiten-
schiffes stand, wo sich der Eingang zur Krypta mit dem
Gallus-Grab befand. Sogar die arca sancti Otmari, die
dicht an der Wand stand, wird im 16. Kapitel beschrie-

Wahrhaftigkeit des Befundes und ist ein Hinweis auf die
Lage des Grabes auBerhalb des festen Gozbert-Hauses.

13 Vgl. DUFT, Bodensee, S. 28-32, 81 f.

14 Hiefiir sind die Ausgaben von I. VON ARX in MGH Script.
II und von G. MEYER VON KNONAU in MVG XII einzu-
sehen; vgl. unser Literaturverzeichnis am Schluf des II.
Teiles.

11




ben; E. Poeschel > iibertrigt diesen Bericht in die mo-
derne Fachsprache: «Ihre vier Wandungen waren aus
nicht besonders grossen Steinen gemauert, der Deckel
aber bestand aus quergelegten, drei bis vier Finger brei-
ten, durch Kalk verbundene Tafeln, deren Material
nicht genannt wird. In diesem Schrein lag der Korper
Otmars, ein wenig iiber dem Boden erhoht, auf einem
Brett.»

Otmars Leib ruhte in diesem Hochgrab, bis Abt
Gozbert anno 830 die Kirche im Hinblick auf den
Neubau niederreissen liess!6. Da man, wie wiederum
die Vita im gleichen 16. Kapitel erzihlt, der Meinung
war, der Leib liege unter der Erde und der Aufbau
diene nur zur Kennzeichnung der ehrwiirdigen Statte,
riss man die Winde mit Mauerbrechern riicksichtslos
ein, wobei jedoch die arca wunderbarerweise verschont
blieb. Ein niederfallender Steinklotz brach sie schliess-
lich teilweise auf, beschédigte aber die Reliquien nicht.
Mit grosser Ehrfurcht wurden sie erhoben, in die auf
dem Friedhof stehende St.Peters-Kapelle!” iibertra-
gen und dort hinter dem Altar voriibergehend beige-
setzt.

3. Die Kanonisierung
und Reliquien-Rekognition (864)

A. Der Geschichtsschreiber Iso

Das grossartige Miinster, das Abt Gozbert in den Jah-
ren 830-835 erbauen liess, sah fiir Otmar anscheinend
keine Grabstitte vor. Der aus jener Zeit datierende
karolingische Klosterplan!8, der dem Neubau in ge-
wissem Mass als Ideengrundlage diente, kennt wohl
ein altare s. Mariae et 5. Galli, jedoch unter allen sei-

15 Kdm SG Stift, S. 8 f. Dankbar ist auch hinzuweisen auf
den durch POESCHELS Werk nun in vielem iiberholten, je-
doch in seiner reichen Quellengrundlage nicht zu iibersehen-
den Band «Die Baudenkmiler der Stadt St.Gallen», bearbeitet
von A.HARDEGGER, S. SCHLATTER und T. SCHIESS, St.Gal-
len 1922; die weiteren einschligigen Vorarbeiten HARDEG-
GERS sind bei POESCHEL zitiert.

16 POESCHEL, Kdm SG Stift, S. 7.

17 Ebd. S. 6 f. und 76; diese Kapelle besteht seit 1666 nicht
mehr.

18 StiB SG, Ms. 1092. Im Facsimile 1952 hrsg. durch den Hi-
storischen Verein des Kts. St.Gallen. Vgl. HANS REIN-
HARDT, Der St.Galler Klosterplan (= 92. Neujahrsblatt,
hrsg. v. Histor. Verein), St.Gallen 1952.

19 Hieriiber P.1so0 MULLER O. S.B., Die Altar-Tituli des Klo-
sterplanes, in Studien zum St.Galler Klosterplan, hrsg. v.
J.DUFT (= MVG Bd. 42, St.Gallen 1962), S. 129-176,
bes. S. 169.

=y

12

nen 21 Altiren!® keinen Otmars-Altar. Das ist aller-
dings nicht verwunderlich, da eine eigentliche Kano-
nisierung noch nicht stattgefunden hatte. Jedenfalls
verblieb Otmars Leib in der St. Peters-Kapelle, wo sich
zwar — wie Iso aus jener Zeit iiberliefert — die Monche
ofters zum privaten Gebet einfanden, das Volk jedoch
keinen Zutritt hatte.

Wie nun Otmar, der eigentliche Griinder des Klo-
sters St.Gallen, schliesslich der ihm drohenden Ver-
gessenheit entrissen und zur Ehre der Altire erhoben
wurde, schildert Iso20, einer der fithrenden Lehrer
jenes 9. Jahrhunderts, das in der st. gallischen Kloster-
kultur mit Recht als das goldene gilt. Dieser schreib-
gewandte Mann verfasste als Fortsetzung der Vita
sancti Otmari einen zweiteiligen, 19 Kapital umfas-
senden Bericht (Relatio de miraculis)?!. Die Anregung
hatten ihm jene beiden Hohepunkte der Otmars-Ver-
ehrung geboten, deren Augenzeuge und Teilnehmer er
selber gewesen war: die Kanonisierung und Reliquien-
Rekognition des Jahres 864 sowie die Translation der
Reliquien in die eigene St.Otmars-Kirche im Jahre
867.

Trotz zeitbedingter Wunderfreudigkeit ist Isos fliis-
sig geschriebener Bericht, den er mit einem kritischen
chronologischen Kapitel bereicherte, ein Zeugnis wahr-
heitsliebender Hagiographie geblieben. Die unmittel-
bare Schilderung einer Heiligsprechung und einer
Kirchweihe im 9. Jahrhundert machen ihn iiber St. Gal-
len hinaus zu einer liturgiegeschichtlichen und kit-
chenrechtlichen Quelle.

B. Die Heiligsprechung Otmars

Dem Berichte Isos sei in gekiirzter Uebersetzung?? ent-
nommen, was et im 2. bis 4. Kapitel iiber die Ereig-
nisse des Jahres 864 zu erzihlen weiss:

20 Notker Balbulus nennt im Prooemium seines Sequenzenbuches
Iso dankbar seinen Lehrer (vgl. WOLFRAM VON DEN STEI-
NEN, Notker der Dichter und seine geistige Welt, 2 Bde.,
Bern 1948). Ekkehart IV. schildert Iso in den Casus 5. Galli
hochst anschaulich (deutsche Ausgabe durch HANNO HELB-
LING in Geschichtschreiber der deutschen Vorzeit, Bd. 102,
Koln 1958). Iso ist auch in den st. gallischen Urkunden
mehrfach nachweisbar (vgl. WARTMANN, UB II, Register S.
449). Die Annales Sangallenses maiores (hrsg. in MVG
XIX, S.275) verzeichnen seinen Tod am 14. Mai 871.

21 Vgl. DUFT, St.Otmar, S. 15 ff.,, 83 f. — Ueber Iso verfafBte

P. OTMAR SCHEIWILLER O. S.B. einen grundlegenden wis-

senschaftlichen Aufsatz, der in der «Ostschweiz» 78. Jg., Nr.

222-225 (15.-17.Mai 1951), erschien. Fiir SCHEIWILLERS

wertvolle Beitrdge iiber St.Otmar sei auf unser Literaturver-

zeichnis verwiesen.

Lateinischer Wortlaut in MGH Script. II S. 48 f. und in

MVG XII S. 116-121. Vgl. VETTER, St.Otmar, S. 138-142,

und NETZHAMMER, St.Otmar, S. 41-45.

2

©

e |




«Der Mann Gottes Otmar ruhte wihrend 34 Jah-
ren und 194 Tagen [830-864] hinter dem Altar des
hl. Petrus. Als aber der allmichtige Gott diese durch
menschliche Nachlissigkeit lange im Dunkel gehal-
tene Leuchte auf den Scheffel zu stellen verordnet
hatte, begannen die Klosterbriider immer hiufiger, ihn
in ihren Gesprichen zu erwihnen und auf gottliche
Veranlassung hin zu wiinschen, dass sein Leib wieder-
um in die [schon um 835 eingeweihte] St.Gallus-
Kirche zuriickgebracht werde. Um aber nicht eigen-
michtig vorzugehen, iibergaben sie das von unseren
Vorfahren geschriebene Biichlein iiber sein Leben [die
Vita sancti Otmari Gozberts und Walahfrids| dem eht-
wiirdigen Bischof Salomon?? zur Lektiire und erklir-
ten sich mit allen seinen Anordnungen einverstanden.
Dieser aber nahm davon demiitig Kenntnis und dankte
Gott, dass er diesen mutigen Kimpfer der Gerechtig-
keit durch so offensichtliche Wunderzeichen bestitigt
habe. Obwohl auch der letzte Zweifel iiber seine Hei-
ligkeit beseitigt war, wollte er doch nichts eigenmich-
tig definieren, sondern kiindigte feierlich die jihrliche
Synode an und hiess die Priester, Diakone und Ordens-
kleriker in die Stadt Konstanz zusammenkommen.
Thnen allen schilderte nun der ehrwiirdige Bischof die
Heiligkeit seines Lebens, die schon vielen Anwesenden
einigermassen bekannt war. Als dann die Menge in
das Lob des Gottesmannes einstimmte, mahnte der
Bischof den anwesenden Abt der Reichenau und den
gesamten Klerus, sie mochten durch ein dreitigiges
Fasten den Urheber alles Guten bitten, seinen Willen
zu offenbaren, womit die Synode gerne einverstanden
war.»

Weiterhin erzahlt Iso, wie der Bischof mit den Sei-
nigen zu Abt Grimalt24 nach St. Gallen kam, dort trotz
der Scheu mancher am 25. Oktober 864 den Leib Ot-
mars aus der St.Peters-Kapelle entheben und in die
neue grosse St.Gallus-Kirche iibertragen liess:

«Der Bischof nahm den Dekan Hartmut und die
tibrigen Briider mit sich und befahl, den auf dem Grabe
liegenden Stein zu beseitigen und den Sarkophag zu
offnen. Als er nun die heiligen Gebeine sah, ermahnte
er die Monche, die Litanei zu singen und im Gebet zu
verharren. Darauf kiisste er demiitig die ehrwiirdigen
Reliquien, entnahm sie mit aller Ehrfurcht dem Grabe
und legte sie auf eine vorbereitete Tragbahre. Unter

23 Es war Salomon I., 839-871 Bischof zu Konstanz.

24 Ueber diese nicht nur fiir die st. gallische sondern auch fiir
die Reichsgeschichte hochbedeutsame Personlichkeit (Abt
von Weillenburg, 841-872 Abt von St.Gallen, Erzkanzler
und Erzkapellan Ludwigs des Deutschen) vgl. neuestens
JOSEF FLECKENSTEIN, Die Hofkapelle der deutschen Ko-
nige, 1. Teil (= Schriften der Monumenta Germaniae bi-

dem Haupt und neben der Brust des Gottesmannes
fand er einige runde Brotstiicke, die volkstiimlich Obla-
ten [Opfergaben| genannt werden, so unverdorben und
unverfirbt, als wiren sie erst vor einer Woche gebak-
ken worden; dabei wissen wir sicher, dass kein Sterb-
licher das Grab wihrend 35 Jahren gedffnet hat.»

Dieser Rekognition der Reliquien folgte am glei-
chen Tag die Translation und die Kanonisation: «Nach
einem einstiindigen Unterbruch befahl der fromme Bi-
schof, durch Abt Grimalt ehrerbietig gebeten, den
heiligen Mann aus der Kapelle zu tragen. Die ganze
Schar der Monche, in Alben gekleidet und das Gottes-
lob singend, folgte freudig dem Leib. So wurde er durch
zahlreiches Volk, welches die Translation herbeigelockt
hatte, ehrenvoll in die Kirche des hl. Gallus iiberge-
fihrt und auf der rechten Seite seines Altares nieder-
gestellt. Der Bischof erkannte, dass die Volksmenge
etwas iiber Otmars Heiligkeit zu horen wiinschte. Da
er aber wegen Erkiltung und Heiserkeit nicht selber
zu ihr zu sprechen vermochte, hiess er einen Erzpriester
den Ambo besteigen und an seiner Stelle die Predigt an
das Volk halten, und zwar so, dass der Priester aus-
sprach, was der Bischof ihm einfliisterte. Nachdem so
einiges iiber das beispielhafte Leben und die Tugenden
Otmars erklirt worden war, wurde die feierliche Messe
gehalten und das Volk in Freuden entlassen. Andern-
tags versammelte der Bischof die Briider und befahl,
iiberzeugt von den Verdiensten des heiligen Mannes,
neben anderen sakralen Anordnungen, dass sie den
kommenden Tag mit Vigil und Messe begehen und in
Zukunft als klosterlichen Festtag zu Ehren des seligen
Otmar feiern sollten.» Damit war die 6ffentliche Kano-
nisierung, die nun auch einen liturgischen Kult gestat-
tete, abgeschlossen.

4. Die Ubertragung
in die St.Otmars-Kirche (867)

A. Der Bericht Isos

Im 15. Kapitel seiner Relatio de miraculis?> erzihlt der
Augenzeuge Iso das weitere glorreiche Geschehen um
die Otmars-Reliquien, die seit der Translation von 864

storica, 16/1), Stuttgart 1959, Register S. 244. Abt Grimalt,
gestorben am 13. Juni 872, wurde sinnigerweise in der von
ihm erbauten St.Otmars-Kirche beigesetzt; vgl. HENGGE-
LER, ProfeBbuch, S. 83.

25 Lateinischer Wortlaut in MGH Script. II S. 53 und in
MVG XII S. 132-137. Vgl. VETTER, St.Otmar, S. 144 ff,
und NETZHAMMER, St.Otmar, S. 45 ff.

13




unbestattet neben dem Hochaltar der Klosterkirche
geruht hatten:

«Nachdem seit der erwihnten Uebertragung bei-
nahe drei Jahre verflossen waren und die Basilika des
seligen Otmar geziemend erbaut war, bat unser Abt
Grimalt, Erzkanzler des Konigs Ludwig, den vorge-
nannten Konstanzer Bischof [Salomon I.|, zur feier-
lichen Kirchweihe wiederum nach St.Gallen zu kom-
men. Als das benachbarte Volk erfuhr, dass der Leib
aus der St.Gallus-Basilika in sein eigenes Heiligtum
tibertragen werden sollte, begann es scharenweise het-
beizustromen. Der Bischof aber weihte am festgesetz-
ten Tag die Kirche feierlich unter Otmars Namen, be-
gab sich darauf zu den Gliedern des heiligen Leibes,
legte davon einige Partikel als spiter zu verschenkende
Reliquien gesondert zuriick, hiillte die iibrigen eigen-
hindig ein und verschloss sie ehrfiirchtig in einem
neuen Sarkophag. Auch jene vorhin erwihnten Obla-
ten, die in seinem Grab entdeckt worden und noch
immer vollig unversehrt waren, legte er teils eingehiillt
auf seine Brust und liess sie teils als bleibenden Erweis
seiner Heiligkeit in ein Gefdss verschliessen. Nachdem
wir alle feierlich in den sakralen Gewindern bereit-
standen, ermahnte der Bischof die assistierenden Prie-
ster, den Gottesmann zu erheben und ins Freie zu tra-
gen. Wie er nun sogleich mit Kreuzen, Kerzen und
Weihrauchfissern aus der Kirche gebracht wurde, er-
hielt ein aus dem Aargau gekommener Stummer durch
Otmars Verdienste, wie wir glauben, die Sprache.»

Die Prozession, die beim Volk und bei den Priestern
eine solche innere Erschiitterung bewirkte, dass ein
Stummer im allgemeinen Jubel seine Sprache wieder
fand, fithrte vorerst zum Briihl hinunter und dann in
die neuerbaute und neugeweihte St. Otmars-Kirche hin-
auf:

«Wir alle folgten dem Leib des geliebten Vaters mit
Verehrung und unter Lobgesingen, begleitet von einer
zahlreichen Menge. Auf der gegen Osten hin gelege-/
nen Wiese knieten wir zum Gebete nieder, erhoben
uns einzeln, niherten uns den verehrungswiirdigen
Reliquien und kiissten in demiitiger Andacht die Baht-
decken. Hierauf schritten wir in grosster Ehrfurcht
zum Kloster zuriick, brachten die heiligen Reliquien
in die [St. Otmars-| Basilika und statteten Gott, der uns
eine solche Freude zu bereiten sich gewiirdigt hatte,
Lob und Dank ab. Wie sehr alle vor Freude weinten
und schluchzten, vermogen wir nicht zu schildern, da

26 Vgl. POESCHEL, Kdm SG Stift, S. 37 ff.
27 Nach Isos Bericht am Schlufl des vorhin mitgeteilten 15. Ka-
pitels seiner Relatio de miraculis.

14

wir selbst wegen hiufigen Trinenstromen kaum das
Gotteslob verrichten konnten. Insbesondere unser ehr-
wiirdige Vater Grimalt war von der Freude der Froh-
lockenden so bewegt, dass er den Trianen nicht zu weh-
ren vermochte; er dankte Gott, dass er zu seiner Zeit
und an dem ihm anvertrauten Ort solchen Ruhm und
solche Gnade zu schauen gewiirdigt worden war. An
dieser Freudenfeier waren auch der Abt der Reichenau
mit einigen Briidern sowie Klosterbriider von Kempten
anwesend. Inzwischen setzte der Bischof die geheilig-
ten Reliquien des frommen Vaters in einer steinernen
Truhe unter dem Altare bei, zelebrierte feierlich die
Messe, segnete das Volk und entliess es. Das alles ge-
schah im Jahre des Herrn 867, unter Konig Ludwig
[dem Deutschen |, am 24. September, einem Mittwoch.»

Tags darauf fand schon die erste Reliquien-Schen-
kung statt: «Auf dass die Verehrung des seligen Man-
nes verbreitet werde, nahm der Bischof von den hiefiir
beiseite gelegten Reliquien etwas fiir sich selber und
iibergab einige andere Partikel dem Abt der Reichenau,
den Briidern von Kempten und den iibrigen Religiosen
und verehrungswiirdigen Minnern, wobei et sie in un-
serer Anwesenheit sorgsam ermahnte, sie stets ehr-
fiirchtig und wiirdig zu bewahren.»

B. St.Otmars Grabkirche

Auf die von Iso geschilderte Weise hatte der zweite
Griinder und Kirchenbauer St.Gallens, Abt Otmar,
108 Jahre nach seinem Tod endlich die Grablege in
einer eigenen Kirche zu St. Gallen erhalten. Ueber ihre
Lage besteht kein Zweifel. Sie stand als etwas niedri-
gerer, kapellenartiger Anbau am westlichen Ende der
Gozbert’schen Klosterkirche von 830/35, mit der sie
aber nur indirekt verbunden war. Denn zwischen diese
Kirchen fiigte sich ein mit den beiden zwar baulich
zusammenhingendes, im Innern jedoch selbstindiges
Gebiude?6: das sog. Helmhaus, das nach Art eines
«Vorzeichens» den Eingang zum Miinster schiitzte;
tiber dem Helmhaus lag die St. Michaels-Kapelle, die
Bischof Salomon nachweisbar?’ am Tag nach der so-
eben erzihlten Weihe der St.Otmars-Kirche, also am
25. September 867, konsekrierte.

Wie St.Otmars neues Heiligtum aussah?8 und ob es
schon anfinglich eine Krypta besass, ist durch die zeit-
gendssischen Berichte nicht tiberliefert worden. Jeden-
falls diirfen Planprospekte des 16. Jahrhunderts hiefiir

28 Vgl. POESCHEL, Kdm SG Stift, S. 35 ff.




nicht iiberbewertet werden. Hingegen verspricht die
am 9. Juni 1964 im Zusammenhang mit der Gesamt-
restaurierung der heutigen Kathedrale begonnene
archdologische Untersuchung?’, trotz der Ein- und
Umbauten spiterer Jahrhunderte weitgehend Klirung
zu bringen. So konnte schon in den ersten Tagen die-
ser modernen Spatenforschung der Bericht Isos®0 eini-
germassen bestitigt werden, wonach der Sarkophag
Otmars am 24. September 867 in eine arca saxea unter
den — heute nicht mehr vorhandenen — Altar gelegt
worden sei. Eine solche «steinerne Truhe», die mog-
licherweise dem 9. Jahrhundert entstammt, kam wirk-
lich zum Vorschein. Sie besteht aus einem ausgehohlten
Monolith, dessen Inneres einstmals mit Ziegelmehl
und Kalk rot ausgestrichen war. Die Steinplatte, welche
diese leere Truhe deckte, ist spateren Ursprungs. Zwar
mutet dieses «Grab» mit seiner lichten Weite von
77 cm in der Linge, 38,5 cm in der Breite und 32 cm
in der Tiefe verhiltnismissig klein an. Doch im Jahre
867 und spiter verlangten die schon &fters transferier-
ten Gebeine — Iso spricht nicht mehr von einem ganzen
Leib, sondern von Gliedern, Ueberresten, Reliquien —
selbstverstandlich keinen korpergrossen Sarkophag; sie
wurden nach der Einhiillung durch den Bischof wohl
in einen kleinen holzernen Schrein gelegt, und dieser
fand in einer solchen Steintruhe vollauf Platz. Die
neueste Fundstelle der arca saxea befindet sich aller-
dings in der erst 1628 angebauten Apsis der St. Otmars-
Kirche; doch die Tatsache, dass um diese Truhe zu-
satzliche Sandsteinplatten und eine Ziegelsteinmauer
festgestellt worden sind, legt den Schluss nahe, dass
man diesem Behiltnis noch damals eine besondere
Sorge angedeihen liess. Man scheint es also im 17. Jaht-
hundert als die von Iso erwahnte arca saxea oder min-
destens als eine ehrwiirdige Kopie betrachtet zu haben,
weshalb man es unter den Altar der neuen Apsis trans-
ferierte.

20 Durch Dr. Hansrudolf Sennhauser, der hier bereits bei den
Ausgrabungen des Otmars-Grabes auf Werd genannt wor-
den ist, und Dr. h. c. Benedikt Frei. Ein erster, vorlaufiger
Bericht, angeregt von B.FREI, findet sich in «Die Ost-
schweiz> Nr. 389/390 vom 22. 8. 1964 und in «St.Galler
Tagblatt» Nr. 394 vom 23. 8. 1964.

30 Episcopus autem interea sacras pii patris exuvias in arca
saxea recondens altario subposuit.

31 JOACHIM VON WATT, Chronik der Aebte des Klosters St.Gal-

len, I, hrsg. v. ERNST GOTZINGER, St.Gallen 1875, S. 165 £;

vgl. dazu aber POESCHEL, Kdm SG Stift, S. 36.

RATPERT, Casus 5. Galls, Kap. 27: ... usque dum nova sibi

aedificata basilica, quae statim in brevi tempore est peracta,

tumbaque argento et auro sibi parata, honorifice in eam

sancti viri exuviae sunt perlatae. (MVG XIII, S. 49.)

Darnach mufl POESCHEL S. 36 f. berichtigt werden. Hier-

iiber kurz ERNST GERHARD RUSCH, Tuotilo, Ménch und

Kiinstler (= MVG XLI/I), St.Gallen 1953, S. 67.

3

[}

3

<

Was sich um Otmars Grabkirche bis zur Reforma-
tion, also vom 9.bis zum 16. Jahrhundert, an Bauli-
chem und Kiinstlerischem zutrug und somit zum
Thema «St. Otmar in Kult und Kunst» gehort, sei kurz
zusammengefasst. Grimalts Nachfolger Hartmut, Abt
in den Jahren 872-883, liess den anscheinend noch
schmucklosen Raum mit Wandmalereien auszieren,
deren Tituli Vadian mitteilt3l. Der Altar iiber dem
Grab war allerdings schon vorher geschmiickt worden,
berichtet doch Ratpert — gleichfalls ein Augenzeuge
wie Iso — in knappen Worten, bei der Uebertragung
von 867 sei die Tumba, in welche die Reliquien einge-
bettet wurden, mit Silber und Gold versehen gewe-
sen 32, Ein laut Vadian angeblich von Tuotilo mit Re-
liefs gezierter Altar scheint jedoch nicht dem Grabe
Otmars zugehort zu haben, sondern einer hier vielleicht
in einem Seitenschiff befindlichen Kultstitte zu Ehren
des hl. Gallus3?. Ueber Otmars Altar wolbte sich ein
sog. Ciborium, d.h. ein Baldachin, dessen Silberver-
kleidung die Ungarn bei ihrem Einfall von 926 raub-
ten34,

Gefihrlich wurde der Klosterbrand des Jahres 937,
weshalb die Monche nach Ekkeharts Bericht3> den
«Leib des heiligen Otmar» in Sicherheit bringen muss-
ten. In jenem 10. Jahrhundert ist seine Grabkirche be-
reits als Leut- oder Pfarrkirche fiir das umwohnende
Volk nachgewiesen?®; sie erfiillte damit eine Aufgabe,
die sie nicht nur baulich, sondern auch rechtlich von
der fiir die Monche bestimmten St.Gallus-Kirche un-
terschied. Abt Immo (976-984), der kunstfreudige
Restaurator, wandte beiden Kirchen seine Sorge zu,
weshalb auf die beiden Chorbégen ein ithn ehrender
Vers zu stehen kam?37.

Schiden brachten die verheerenden Stadtbrinde von
1215 und 1418; mit der Miinsterkirche musste jeweils
auch St.Otmar zwar nicht umgebaut, aber doch et-
neuert werden?38. Diese Grab- und Pfarrkirche iiber-

34 So nach den Casus 5. Galli von EKKEHART IV., Kap. 52 und
54 (MVG XV/XVI, S. 199 und 204). Vgl. J. DUFT, Die
Ungarn in St. Gallen (= Bibliotheca Sangallensis, 1. Bd.),
Ziirich und Konstanz 1957, S. 16 und 18.

35 Ebd. Kap. 67 (MVG XV/XV], S. 243).

36 Ebd. Kap. 124 (MVG XV/XVI, S. 402).

37 Continuatio Casuum s. Galli, Kap. 3 (MVG XVII, S. 11).
Darnach lautete die metrische Inschrift iiber dem Chorbogen
der St.Otmars-Kirche: Hanc, Othmare, domum tuns Ymmo
ornavit et auxit, wozu der anonyme Verfasser der Continua-
tio erklirend beifiigte: cripta et fornicibus, gipsi atque a
(= auri?) speciebus, convenienter auctam, auro et coloribus
ornaverat (StiB SG, Cod. 615, S. 317). POESCHEL, Kdm SG
Stift, S. 159 f., will diesem nicht eindeutigen Text entneh-
men, daB erst dieser Abt die noch heute erhaltene (wenn
auch inzwischen mehrfach gestorte) Krypta unter dem West-
chor der Klosterkirche erbaut habe.

38 Vgl. POESCHEL, Kdm SG Stift, S. 44, 48.

=3

15




dauerte baulich selbst den Bildersturm des 23. Februar
1529, wurde aber ihres Schmuckes entblosst3®. Ihr
Hochaltar wurde auf stidtischen Befehl abgebrochen,
das Grab St. Otmars fand man aber nicht. Anscheinend
war man sich tiber seine Lage nicht mehr klar, vermu-
tete es doch Vadian neben dem Altar, wihrend es die
Monche bei einer heimlichen Nachsuche an jener Stelle
entdeckten, wo die Gebeine 867 wirklich beigesetzt
worden waren: unter dem Altar. Noch lagen die Reli-
quien mit Ausnahme des Hauptes, woriiber hier zu be-
richten sein wird, gut erhalten in einem steinernen Be-
hiltnis, also wohl in der urspriinglichen arca saxea. Mit
ihrer Flichtung beginnt nun aber die Geschichte der
spateren Translationen.

5. Spétere Translationen
(16.-19. Jahrhundert)

Nachdem St. Otmars Reliquien von 867 bis 1529 unter
dem Altar seiner st. gallischen Grabkirche geruht hat-
ten, veranlassten die reformatorischen und die bauli-
chen Ereignisse des 16. bis 19. Jahrhunderts mehrfache
Enthebungen und Uebertragungen.

A. Flucht und Riickkebr nach dem Bildersturm

Wie fiir die Translationen des 9. Jahrhunderts, so steht
auch fiir die Geschehnisse des 16. Jahrhunderts der
Bericht eines Zeitgenossen zur Verfiigung: Es ist die
Reformationschronik Johannes Kesslers iiber die Jahre
1523-1539, Sabbata genannti0.

Im 5.Buch wird der Bildersturm des Jahres 1529
anschaulich beschrieben, darunter auch, wie «S. Oth-
mars bain funden» wurden!. Die Monche hitten aus
ihren Historien wohl gewusst, dass «Sant Othmars lib»
in jener von Abt Grimalt «hinden am monster gegen
abend» (also gegen Westen) erbauten «besunder kirch»
gelegen habe. Weil sie befiirchteten, man wiirde «in
disem gotzen- und altarstiirmen» den Leib finden und
«die bain inen entfrombden» — bisher seien sie trotz

3 Die zeitgenossischen Quellen (Vadian, Kefiler, Miles, Sicher)
sind kurz genannt bei POESCHEL, S. 51.

40 Edition: Johannes KeBlers Sazbbata mit kleineren Schriften
und Briefen, unter Mitwirkung von EMIL EGLI und RUDOLF
ScHOCH hrsg. vom Historischen Verein des Kts. St.Gallen,
St.Gallen 1902. Vgl. dazu TRAUGOTT SCHIESS, Johannes
KeBlers Sabbata, Leipzig 1911.

41 Jn der Edition S. 313; vgl. SCHIESS, S. 81.

42 Vgl. HENGGELER, Profefibuch, S. 244.

13 Vgl. Fridolin Sichers Chronik, hrsg. v. ERNST GOTZINGER
in MVG X, St.Gallen 1885; unser Zitat S. 94 (<Von Sant
Othmar, wie er darvon komen ist»). Ueber die musik-

16

Niederbrechens des Altares nicht gefunden worden —,
gruben sie am «Sant Mathis tag» (24. Februar 1529)
abends, als jedermann die Kirche verlassen habe und
die Tiiren geschlossen waren, «under dem altarplatz»
ein wenig tiefer als bisher in den Boden. Ihre nécht-
liche Suche war erfolgreich: «Bald hat sich ain staine
grab erzogt, ab welchem sy den ingefuogten teckstain
mit grossen froden gewelzt und alldarinn ainen bom
[d. h. einen Totenbaum, Sarg| funden, darinn die ge-
bain, wie die monachen sagen, nach des libs form und
ordnung unvermischet nach anandren gelegen.»

Die Kunde muss sich sogleich in der Stadt verbrei-
tet haben; denn Kessler erzihlt, er habe das Grab am
andern Morgen selber gesehen, doch sei «die trucken
sampt dem gebain» bereits verborgen gewesen. Der
Klosterdekan Johann Otmar Gluss42 und zwei Monche
hitten sie nach Wil gefliichtet, und zwar — wie der
gleichfalls zeitgendssische Chronist und Miinsterorga-
nist Fridolin Sicher43 berichtet — «mit sampt dem stai-
ninen sarch» (es war wohl die @rca saxea von 867).
Von Wil brachte man die Reliquien schon im Mai des-
selben aufgewiihlten Jahres%4 in das sicherere Kloster
Einsiedeln und beliess sie wihrend neun Jahren in des-
sen Schutz.

Inzwischen war aber das Stift St.Gallen restituiert
worden, und Johannes Kessler erzihlt in seinem
7. Buch unter Bezugnahme auf die friithere Schilderung,
wie «Sant Othmars bain» am 15. November 1538, also
am Vortag des Otmarsfestes, zuriickgebracht wurden 4.
Er frigt sich, ob dieses Intervall von gegen zehn Jah-
ren ein Zufall gewesen sei oder ob man damit nicht
eher an die erste Translation von 769 — ein Jahrzehnt
nach Otmars Tod auf der Werd — habe erinnern wol-
len. Denn auch die Anzahl der begleitenden Monche
— es seien damals und jetzt elf gewesen — sei beibehalten
worden, ebenso die iibrigen Umstinde. Es sei ein Esel
angeschirrt worden, denn laut Walahfrids Vita46 habe
sich Otmar selber eines solchen bedient, und diesem
seien beidseits saumesweise «zwo trucken» mit den
Gebeinen Otmars und Notkers aufgebunden worden.
Diesen Esel habe wiederum «her Joann Othmar Glus»,

geschichtliche Bedeutung orientiert WALTER ROBERT NEF,
Der St.Galler Organist Fridolin Sicher und seine Orgeltabu-
latur (= Schweizer. Jahrbuch fiir Musikwissenschaft, Bd. 7),
Basel 1938.

4 StiB SG, Cod. 1719, S. 40.

45 In der Edition S.473 f.; vgl. SCHIESS, S. 105 f.

16 Wirklich berichtet das 2. Kapitel der Vita 5. Otmari: «Er
hatte auch die Gewohnheit, auf dem sanften Riicken eines
billigen Eselchens zu reiten, wenn es fiir den Nutzen des
Klosters notwendig war, sich irgendwohin zu begeben.» Vgl.
DuFT, St.Otmar, S. 26 f.




Die Krypta im St.Otmars-Chor der Kathedrale St.Gallen
Situation der archiologischen Untersuchung im August 1964

Oben Blick nach Westen zum mittleren Andachtsfenster
Unten Blick nach Osten zum Mittelstollen mit Allerheiligenaltar

Aufnahmen: Dr. h. c. Benedikt Frei, Mels / St.Gallen



Sarkophag der St.Otmars-Reliquien

in der West-Apsis der Kathedrale St.Gallen (polygonaler Chor von 1628)
Situation der archidologischen Untersuchung im Juni 1964

Oben der ummauerte Steinsarg im Zeitpunkt seiner Entdeckung
Unten der herausgeloste Steinsarg auf der Bodenplatte

Aufnahmen: Dr. h. c. Benedikt Frei, Mels / St.Gallen




jetzt dbtischer Statthalter in Wil, durch die Stadt Sankt
Gallen bis in den Hof gefiihrt, begleitet von schwarz-
gekleideten Monchen und Amtsleuten zu Pferd. Abt
Diethelm Blarer von Wartensee und seine Geistlichen,
in aller Herrlichkeit gekleidet, hitten im Klosterein-
gang die Leiche begriisst, auf eine Bahre gelegt, durch
zwei Priester in das Miinster tragen lassen und dort «in
sine vorige statt», namlich unter dem Altar der St.Ot-
mars-Kirche, mit den schon von Walahfrid mitgeteilten
Gesingen «zuo der erden bestattnet»>. Wihrend die
Feldnonnen von St. Leonhard47 und «andere gaistliche
muotterli» vor Freuden weinten, hitten die Biirger der
inzwischen ginzlich reformiert gewordenen Stadt das
Schauspiel verlacht. Nachdem das nachmittags zwi-
schen zwei und drei Uhr stattgefunden habe, hitte der
Reformator und Biirgermeister — «unser h. doctor Joa-
chim von Watt» — noch am gleichen Abend «ain schén
kunstrich klag dichtet in latin» 48,

Kessler tauschte sich, wenn er die endgiiltige Bestat-
tung der Reliquien, an der er begreiflicherweise nicht
teilnahm, in das Jahr ihrer Riickfithrung ansetzte. Aus
den klosterlichen Akten weiss nimlich P. Gregor
Schnyder, der treubesorgte Stiftscustos, 1699 zu berich-
ten?, dass die feierliche Beisetzung ein Jahr spiter,
nimlich 1539, wiederum am 15.November, also an
der Vigil des alljahrlichen Otmarsfestes, stattgefunden
habe. Er teilt die Namen der Anwesenden, die Reihen-
folge der Gesinge sowie das lateinische Epitaphium
das Grabaltares mit. Vermutlich kamen die Gebeine
auch jetzt wieder in jene steinerne Truhe — die arca
saxea von 867? — zu liegen, in der sie 1529 entdeckt
und gefliichtet worden waren.

B. Translationen bei Neubauten

Das Stift war in der Regierungszeit des Abtes Bern-
hard II. Miiller (1594-1630) wieder so erstarkt, dass

47 Vgl. M. W. LEHNER, Die Schwestern zu St. Lienhart vor der
Stadt St.Gallen (1318-1566), in ZSKG, 55. Jg., 1961, S.
191-221, 275-287.

48 KeBler teilt dieses lateinische Gedicht mit; es soll hier im
2. Teil unter Dichtung und Musik kurz gestreift werden.

49 StiB SG, Cod. 1719 (T'ranslationes antiquiores). Das Titel-
bild zu den darin geschilderten Otmars-Translationen zeigt
die erste Ueberfithrung des Leibes auf dem Bodensee (759/
60); es ist wiedergegeben bei DUFT, Bodensee, als Tafel XII
(2. Aufl., bzw. Tafel X der 1. Aufl.), vgl. dort auch S. 65
ff., 88. Ueber Schnyder HENGGELER, ProfeBbuch, S. 326 f.

50 Vgl. POESCHEL, Kdm SG Stift, S. 53-56.

51 Die Quellen in StiA SG sind bei POESCHEL a. a. O. genannt.
Beigefiigt seien hier aus StiB SG der von P. GREGOR SCHNY-
DER geschriebene Cod. 1719, S. 50-73 und 169-286, sowie
aus der Hofbibliothek Donaueschingen der Cod. 459, der aus
dem 17. Jahrhundert Abschriften st. gallischer Urkunden und

die dringenden Um- und Neubauten vorgenommen
werden konnten . Insbesondere mussten die verwahr-
losten und unniitz gewordenen Bauten zwischen dem
Miinster und der St. Otmars-Kirche abgebrochen, diese
beiden Kultriume aber auch im Inneren miteinander
verbunden werden. So erhob man denn am 27. Januar
1623 die Reliquien des hl. Otmars, dessen Holzsarg seit
1539 wohl im alten steinernen Behiltnis gelegen hatte,
und iibertrug sie am 26.Mai in den St.Gallus-Chor.
Sie konnten erst am 15.Oktober 1628 in die inzwi-
schen erneuerte und durch eine Apsis erweiterte St. Ot-
mars-Kirche zuriickgebracht und dort, nach einer
Woche offentlicher Verehrung, am 23.0Oktober in
einem doppelten Sarkophag aus Blei und Holz im Altar
beigesetzt werden>1.

Das Miinster und die auf den alten Fundamenten
neu erbaute, durch eine Apsis gegen Westen verlin-
gerte St. Otmars-Kirche bildeten nun erstmals einen ge-
meinsamen, mit einer Bogenoffnung verbundenen
Raum?2. Hier liess Fiirstabt Coelestin I. Sfondrati, der
das Otmars-Heiligtum 1688 mit Stukkaturen und 1694
mit einem Gemilde bereicherte3, im Herbst des Jah-
res 1692 eine feierliche Erhebung, Rekognition und
Prozession der Reliquien durchfiihren4,

Ihre Ruhe sollte schon nach einem guten halben
Jahrhundert wieder gestort werden. Im Hinblick auf
den barocken Neubau der Gesamtkirche> wurden un-
ter Abt Coelestin II. Gugger von Staudach 1755 das
alte Schiff und die westliche St. Otmars-Kirche nieder-
gerissen und schliesslich, nachdem 1761 auch der Ost-
chor abgebrochen war, als einheitliches doppelchoriges
Monumentalbauwerk vollig neu errichtet. 1765 konnte
der Knauf des Dachreiters iiber St.Otmar vergoldet
werden 6; die Westapsis war also fertig erbaut, so dass
man sich ihrer kiinstlerischen und gottesdienstlichen
Ausschmiickung widmen konnte. Abt Beda Angehrn
beging am 28. April 1770 das Millenarium der ersten

insbesondere st. gallischer Translationen und Reliquien-
Schenkungen enthilt (K. A.BARACK, Die Handschriften
der Firstlich-Fiirstenbergischen Hofbibliothek zu Donau-
eschingen, Tiibingen 1865, S. 313). Vgl. KARL STEIGER,
Von der Pracht kirchlicher Feste zu einer Bliitezeit des Klo-
sters St.Gallen, in Schweizer Archiv fiir Volkskunde, Bd. 27,
Basel 1926, S. 93—117.

52 Cod. 1452 b der StiB SG von 1691 zeigt S. 61 zum St. Ot-
mars-Fest eine Miniatur, die POESCHEL (Kdm SG Stift, S.
56, Abb. S. 63) als Wiedergabe dieser neuen Otmarskirche
interpretiert.

53 POESCHEL, ebd. S. 64. f.

54 Ausfiihrlich beschrieben von P. GREGOR SCHNYDER in Cod.
1719, S. 74-99.

55 Hiefiir sei auf die Darstellung bei POESCHEL, Kdm SG
Stift, verwiesen; S. 129 Zusammenstellung der Hauptdaten.

56 POESCHEL, ebd. S. 122.

17




Translation, und am 14. Oktober 1773 wurde der «zin-
nerne Sarch» im St. Otmars-Chore ausgegraben — an-
scheinend war er wihrend den Bauarbeiten dort belas-
sen worden —, sodann zur Verehrung in der «Dunklen
Kapelle» ausgestellt und schliesslich am 14. Oktober
1774 an seiner alten Stitte in der neuen Apsis beige-
setzt2?.

Das 19. Jahrhundert besass fiir St. Otmar und seine
uralte Grabkirche kein Verstindnis. Nachdem das Klo-
ster 1805 endgiiltig aufgehoben war, begann man
1809/10 den Westchor seiner Altire zu berauben und
eine grosse Empore einzubauen; spiter wurde die Apsis
mit einer harten Mauer zugeschlossen8, Was damals
mit dem Sarkophag geschah, ist keinen Akten zu ent-
nehmen®?; die 1964 bei den Grabungen entdeckte
steinerne Truhe ist jedenfalls leer. Einige Reliquien be-
fanden sich, vielleicht seit 17670 oder seit der Trans-
lation von 1773, in einem kleinen Schrein in der Sakri-
stei und wurden erst im Herbst des Jahres 1849 in einer
glasgeschiitzten Tafel tabernakelihnlich iiber die
Mensa des St.Otmars-Altares eingefiigt®l. Dieser Al-
tar? in der inzwischen zur bischoflichen Kathedrale
gewordenen ehemaligen Klosterkirche steht aber nicht
mebhr in der westlichen Apsis, sondern es ist der dussere
linke Seitenaltar im vorderen (6stlichen) Chor, der die-
sen neuen Titulus und sein schwichliches Titelbild erst
um 1810 erhalten hat. Die im Frithjahr 1964 begon-
nene Restaurierung der St. Otmars-Kirche und -Krypta,
d.h. der unter der heutigen Empore liegenden West-
apsis der Kathedrale, lisst dieser elfhundertjihrigen
Kultstitte wieder die ihr gebiihrende Ehrfurcht ange-
deihen.

57 POESCHEL, ebd. S. 125. Diese Feierlichkeiten sind unmittel-
bar bezeugt in den Tagebiichern des Abtes BEDA ANGEHRN
(StiA SG, Bde. 282 und 283, vgl. dortiges Register s. v.
«St.Otmar») sowie im Handbiichlein des Klosterbruders
MATHIAS JANSEN (StiB SG Cod. 1853 ¢).

58 Vgl. neben POESCHEL besonders ADOLF FAH, Die Schicksale
der Kathedrale St.Gallen seit ihrer Erbauung, Einsiedeln
1928, S. 23, 28 ff.

59 War er irgendwo stillschweigend vergraben worden? Ge-
horte er zu dem «iiberfliissigen Kirchengerithe», von wel-
chem das «Protokoll der katholischen Hauptkirchen etc.
Fonds-Administration» (in Archiv der Kath. Administration
St.Gallen) 1808 berichtet, es seien dafiir «allbereits . 8933
geléset worden, woriiber der Verwaltung die Disposition
offen stehe»? Die gleiche Behérde beschloB am 10. August
1809: <Auf den Antrag des engern Ausschusses, die drey
alten Altire im Hintergrund der Kirche [also im westlichen
St.Otmars-Chor} wegzuschaffen, da dieselben der Kirche
nicht angemessen sejen, ward der engere AusschuBl beauf-
tragt, dieselben wegtragen zu lassen.»

60 Am 17. Juli 1767 hatte Abt Beda in einem Reliquienschrein
unter dem Hochaltar der Miinsterkirche (also nicht der

18

6. Reliquien-Schenkungen

Der hier geschilderten Kultgeschichte folge nun noch
ein Ausschnitt der Kultgeographie. Wo immer man
nimlich St.Otmar verehren und ihm einen Altar oder
gar eine Kirche® errichten wollte, wiinschte man sich
den Heiligen personlich anwesend, d.h. man war be-
strebt, Reliquien zu erhalten.

Seit dem 4. Jahrhundert lisst sich der Brauch nach-
weisen, iiber Mirtyrergribern Altire zu errichten und
dort das heilige Opfer zu feiern; seit dem 6. Jahrhun-
dert sind die Zeugnisse fiir die Beisetzung von Reliquien
unter oder in den Altiren schon sehr zahlreich, und seit
der Jahrtausendwende ist dieser Brauch zur allgemei-
nen Uebung geworden, was die liturgischen Doku-
mente und die kiinstlerischen Monumente iiberein-
stimmend beweisen%4. Diese friihchristliche und mit-
telalterliche Reliquienverehrung war nicht einfach eine
Fortsetzung des antiken Heroenkultes, sondern ent-
sprang dem Paulus-Wort (I. Kor. 3, 16-17), dass die
Leiber der Getauften Tempel Gottes und daher heilig
seien. Dass sich aus den glaubigen Anfingen manche
aberglaubischen Wucherungen ergaben, lag weder im
Wesen noch in der biblischen Begriindung des Reli-
quienkultes, sondern in der Begehrlichkeit von Men-
schen, die selbst mit Heiligem Handel zu treiben wuss-
ten.

Der Kult der St.Otmars-Reliquien bewegte sich,
vielleicht mit Ausnahme des Geschehens um sein
Haupt, in niichternen und ehrfiirchtigen Bahnen.

Wenn auch die Stitten, wohin im Verlauf von elf
Jahrhunderten — nachweisbar von 867 bis 1959 — Reli-
quien verschenkt wurden, etwas weniger zahlreich sind

St.Otmars-Kirche) <ein groBes Gebein von St.Othmaro» ent-
heben lassen; es scheint bei der von Abt Bernhard 1628
durchgefithrten Translation dorthin gekommen zu sein. Vgl.
POESCHEL, S. 125.

6 Vgl. R. GooDp, Geschichte der Reliquien der hl. Gallus und
Othmar, St.Gallen 1849, S. 28.

%2 Vgl. POESCHEL, S. 195 ff., 204 f. Ueber die Altire der
St.Otmars-Kirche, die wegen des Neubaus 1761 nach Grub
und Berneck verschenkt wurden, ebd. S. 120, 206 f.

% Die St.Otmars-Patrozinien an Kirchen und Kapellen werden
in unserem dritten Kapitel behandelt.

8% Vgl. JOSEPH BRAUN, Der christliche Altar in seiner ge-
schichtlichen Entwicklung, 1. Bd., Miinchen 1924, bes. S.
525-556; DERS., Die Reliquiare des christlichen Kultus und
ihre Entwicklung, Freiburg i. Br. 1940; E. A. STUCKELBERG,
Reliquien und Reliquiare (= Mittheilungen der antiquari-
schen Gesellschaft in Ziirich, Bd. XXIV, Heft 2), Ziirich
1896 (eine fiir ihre Zeit fortschrittliche, heute weitgehend
tiberholte Studie); neuestens DIETRICH SCHWARZ, Die Stadt-
und Landespatrone der alten Schweiz (Antrittsrede, gehalten
am 9. Mai 1964 an der Universitit Ziirich), in «Neue Ziir-
cher Zeitung» 1964, Nr. 2591.




als jene, die St.Gallus-Reliquien® erhielten, kann
doch auch diese «Geographie» eine verhdltnismissig
weite Strahlung und Streuung aufzihlen. Die folgen-
den Beispiele, die nicht im mindesten einen Vollstin-
digkeitsanspruch erheben, vermdgen es anzudeuten.

A. Schenkungen anlisslich der Translationen

Die giinstigen Gelegenheiten, Reliquien auszusondern
und zu verschenken, boten sich bei den vorhin geschil-
derten Translationen. Der Augenzeuge Iso erzihlt,
dass Bischof Salomon von Konstanz schon anlisslich
der feierlichen Ueberfithrung der Gebeine in die erste
St. Otmars-Kirche, also am 24. September 867, «einige
Partikel als spiter [in Altiren] beizusetzende Reli-
quien» zuriickgelegt habe%®; am folgenden Tag habe
er davon einiges fiir sich selber behalten und anderes
dem teilnehmenden Abt der Reichenau, den Kloster-
briidern der Benediktinerabtei Kempten, den iibrigen
anwesenden Religiosen, d.h. Vertretern anderer KI6-
ster, sowie ehrwiirdigen Mannern verschenkt, «auf dass
die Verehrung des seligen Mannes verbreitet werde» ¢7.
Dasselbe geschah nachweisbar wieder im Jahre 1628
unter Abt Bernhard Miiller anlésslich der Translation
in die erweiterte St.Otmars-Kirche beim St.Galler
Miinster 8. Am 15. Oktober wurde protokollarisch auf-
notiert, was im Sarkophag vorhanden war. Tags darauf
wurde eine Partikel unter dem Hochaltar im Haupt-
chor des Miinsters beigesetzt (Abt Beda Angehrn fand
sie dort wieder am 17. Juli 1767%°), eine andere fiir
eine Silberstatue und eine dritte fiir den Neubau des
Klosters St. Johann im Thurtal ausgesondert, wahrend
weitere fiir spitere Schenkungen reserviert blieben.
Diese erfolgten schon in den beiden folgenden Jah-
ren. So wurden am 26. Januar 1629 zwei Partikel dem
Frauenkloster in Rorschach (heute St.Scholastika in
Tiibach), am 19. Mai eine Partikel als Gegengeschenk

85 Hieriiber ARTHUR KOBLER, Des heiligen Gallus Tod, Grab
und Reliquien, in St.Gallus-Gedenkbuch, S. 36-46.

86 .. quasdam ex eo particulas pro reliquiis deinceps condo-
nandis seorsum reposuwit (MVG XII, S. 133). Abgedruckt
auch bei H.TUCHLE, Dedicationes Constantienses, Freiburg
i. Br. 1949, S. 10.

87 Dije vero sequenti, ut honor beati viri latius angmentaretur,

memoratus praesul ex reliquiis eius, quas pridem buius rei

gratia seorsum ewm posuisse retulimus, primo sibi tulit,
deinde abbati ex Augia et fratribus de Campidona ceterisque
religiosis utique ac vemerabilibus viris aliquas ex eis parti-
culas, prout sibi visum fuerat, commendavit, nobis praesenti-
bus omnes eos sollicite commonens, ut per ommnia honorifice

digneque eas tractare curarent (MVG XII, S. 136 f.).

Die ausfiihrlichen Protokolle und Dokumente finden sich

abschriftlich in Ms. 459 der Hofbibliothek Donaueschingen

(Notabilia quaedam Instrumenta Reliquiarum apud S. Gal-

lum depositarum) sowie in StiB SG Cod. 1719; kurze Noti-

6

»

der Benediktinerabtei in Fulda und am 26. Mai 1630
an die Abtei Hersfeld, sowie weitere Reliquien an die
gleichfalls befreundeten Abteien Kempten, Weingarten
und Ochsenhausen vergabt, woriiber beglaubigte Do-
kumente verfasst und Authentiken mitgegeben wurden.

Achnliche Schenkungen geschahen im 18. Jahrhun-
dert. Am 12. Januar 1762 erhielt beispielsweise die im
«Fiirstenland» gelegene St. Otmars-Pfarrei Andwil ein
Fingerglied des Heiligen aus dem Bleibehilter unter
dem st. gallischen St.Otmars-Altar’%, am 22. Oktober
1767 die Kapelle Werd auf Bitten des Einsiedler Kon-
ventualen und Freudenfelser Statthalters P. Antonius
Huber eine Reliquie in einer silbernen Rundkapsel, die
dann in eine kleine Monstranz eingeschlossen wurde
und die Wallfahrt auf der Insel forderte”!. Auch die
Pfarrei Eschenz, wohin Werd gehorte, erhielt schliess-
lich 1849 auf Veranlassung des eifrigen St.Otmars-
Verehrers und dortigen Pfarrers P. Justus Landolt
0. 8. B. von Domcustos Rudolf Good und Bischof Jo-
hann Peter Mirer in St.Gallen eine Reliquie, die in
einer neugeschaffenen Biiste verwahrt wurde’2.

B. Reliquien in Altiren

Was solcherweise bei Translationen und #hnlichen
Gelegenheiten in St.Gallen enthoben wurde, fand sei-
nen Platz haufig in Altiren. Im Bistum Konstanz sind
beispielsweise folgende Einschliessungen von St.Ot-
mars-Reliquien vor dem Jahr 1250 nachweisbar’3:
1064 in Muri, ab 1103 in Zwiefalten (itber Hirsau:
1091), 1155 in Mannenbach, vor 1160 in Salem, 1161
in Petershausen, 1172 in Weissenau.

Dasselbe diirfte im mittelalterlichen Bistum Bam-
berg der Fall gewesen sein, wo die Weihe folgender
Altire zu Ehren Otmars und anderer Mitpatrone be-
zeugt ist’4: 1012 im Bamberger Dom, vor 1400 im
Heiliggeistspital Niirnberg, 1441 und 1475 in der

zen von P. JOoH. CHRYSOSTOMUS STIPPLIN ebd. in Cod.
1259 (Annales s. Galli).

69 Vgl. POESCHEL, Kdm SG Stift, S. 125.

70 NETZHAMMER, St.Otmar, S. 55.

1 NETZHAMMER, Die Insel Werd, 2. Aufl, S. 88 f.

72 NETZHAMMER, Eschenz, S. 86 f.

73 Nach HERMANN TUCHLE, Dedicationes Constantienses,
Kirch- und Altarweihen im Bistum Konstanz bis zum Jahre
1250, Freiburg i. Br. 1949, S. 129. Der Bericht iiber die
‘Weihe der Klosterkirche Muri am 11. Oktober 1064 mit Er-
wihnung der Reliquien von Gallus, Magnus und Otmar
steht in den Acta Murensia der Kantonsbibliothek Aarau
(frdl. Mitteilung von Dr. Alfred Haberle).

74 Nach WILHELM DEINHARDT, Dedicationes Bambergenses,
Weihenotizen und -Urkunden aus dem mittelalterlichen
Bistum Bamberg (= Beitriage zur Kirchengeschichte Deutsch-
lands, 1. Heft), Freiburg i. Br. 1936, S. 5, 58, 69, 83, 89,
97 £.

19




?‘g‘

Michaelskapelle Bamberg, 1460 im Kloster Michel-
teld, im 15. Jahrhundert im Kloster St.Aegidien zu
Niirnberg.

St. Otmars-Reliquien begegneten der Forschung
auch im Zusammenhang mit dem St. Fridolins-Kult”>,
beispielsweise in einem mittelalterlichen Tragkreuz
der Stiftskirche Sickingen, im frithesten Altar der
Abteikirche St.Blasien’6, wohl auch in einem Seiten-
altar zu Birmenstorf aus dem Anfang des 16. Jaht-
hunderts. Im Elsass”” sind solche Reliquien bezeugt
durch ein Verzeichnis der Kartause Molsheim von
1646 sowie bei der Aufhebung des Dominikanerinnen-
klosters St.Nikolaus in Undis zu Strassburg um 1592.
Aber schon die von Bischof Wilhelm von Strassburg
am 25. Juli 1035 geweihte Kirche im badischen Burg-
heim besass im Altar u. a. Reliquien St. Otmars’8. Das-
selbe ist bezeugt fiir die alte Leutkirche zu Bern 134377
und fiir einen 1497 geweihten Nebenaltar in Neudorf
(Amt Sursee, Kt. Luzern) 80,

Selbstverstandlich gab es, vor allem im ausgehenden
Mittelalter mit seiner «Jagd» nach Reliquien, auch
St. Otmars-Partikel in privaten Sammlungen; manche
diirften unecht gewesen sein. So beschrieb beispiels-
weise Ritter Florian Waldauf (+ 1510) zu Hall in Tirol
in seinem «Haller Heiltumbuch»8! den Inhalt eines
ihm gehorenden Behilters, worin sich auch «ein Rip-
pen von Sand Othmar» befunden habe.

C. Die Zusammenstellung von E. A. Stiickelberg

Der fleissige Erforscher der Heiligen- und Reliquien-
geschichte der Schweiz, Professor Ernst Alfred Stiickel-
berg in Basel, stellte 1903 fest®2: «Unzihlige Parti-
keln des heiligen Othmar wanderten mit Andenken an
S. Gall in die Kirchen der Schweiz und des Auslandes.
Nichst S. Moriz und S. Gall ist S. Othmar der bekann-
teste Heilige der Schweiz geworden».

75 Nach MEDARD BARTH, St. Fridolin und sein Kult im ale-
mannischen Raum, in Freiburger Diozesan-Archiv, 75. Bd.,
Freiburg i. Br. 1955, S. 171, 172, 177.

76 Verweis auf MARTIN GERBERT, Monumenta veteris liturgiae
alemannicae, 2. Bd., St. Blasien 1779, S. 242 f.

77 Nach MEDARD BARTH, Reliquien aus elsassischen Kirchen
und Klostern, in Archiv fiir elsdssische Kirchengeschichte,
10. Jg., Freiburg i. Br. 1935, S. 130, 134.

78 Urkunde in StiB SG Cod. 1394, S. 155 f. (auf S. 160 das
Reliquienverzeichnis); abgedruckt bei WARTMANN, UB III,
S. 692.

79 Nach ANDRES MOSER, Die Patrozinien der bernischen Kir-
chen im Mittelalter, in ZSKG, 52. Jg., 1958, S. 29 f. Vgl
HEINRICH TURLER, Meister Johannes Bali und die Reli-
quienerwerbungen der Stadt Bern in den Jahren 1463 und
1464 (= Neujahrsblatt der Litterarischen Gesellschaft Bern
auf das Jahr 1893), Bern 1892, S. 28.

20

In seiner — iibrigens unvollstindigen — Zusammen-
stellung «Reliquien, Altire, Kapellen, Kirchen des
Heiligen» zdhlt er die folgenden Orte auf, wobei zu
bemerken ist, dass die Jahrzahlen nicht immer die Zeit
der Erwerbung der Reliquien, sondern ofters ihre erste
schriftliche Erwihnung bezeichnen: Einsiedeln, Bene-
diktbeuren (989), Bamberg (1012), Goslar (1050),
Regensburg, Muri (1064), Hirsau (1091), Uster
(1099), St. Fiden, Kriens (1100), Salem (um 1150),
Weissenau (1172), Priifening (1174), Mariatal (nach
1185), St. Urban (1259), Marienberg im Vintschgau®
(1270), Erstfeld (1318), Biilach (1322), Bern (1343),
Prag, Sitten (1366), Neftenbach, Emmetten (1482),
Giittingen (1490), Bettwil (1496), Werd, Broc, Faht,
Schwyz (1539), Vorburg (1586), im Stadion’schen
Heiligtumschatz (1594), Alt-St. Johann, Neu-St. Jo-
hann, Engelberg, Disentis, Waldkirch, St.Blasien,
Roggwil, Valeria (1642), Frauenfeld, Amden (1852).

Beigefiigt sei, dass Reliquienschenkungen noch in
der Gegenwart stattfinden konnen. So iiberbrachte Bi-
schof Dr. Josephus Hasler von St.Gallen am 14. Juni
1959 zu Anlass der 1200-Jahr-Feier des Todes St. Ot-
mars der diesem Patron geweihten Pfarrkirche Lud-
wigshafen am Bodensee — frither Sernatingen geheis-
sen — in einer kleinen Monstranz eine festlich empfan-
gene Partikel, wobei er an den Glaubenssatz von der
Gemeinschaft der Heiligen erinnerte und in seiner
Predigt betonte, dass der Besitz einer Reliquie nicht
Tugend ersetze, sondern zur tugendhaften Nachah-
mung des Vorbildes ermuntere.

D. Das St. Otmars-Haupt in Prag

Ein eigenartiges Geschick, das von den Schattenseiten
des zur Sucht entarteten Reliquienkultes zeugt, erlebte
das Haupt St. Otmars. Fridolin Sicher erzihlt in seiner
hier bereits erwahnten Chronik84, wie die St.Galler

80 Nach ADOLF REINLE, Kdm Luzern, Bd. IV, Basel 1956,

S 251

Seite CXLIX. Vgl. JOSEF GARBER, Das Haller Heiltumbuch

mit den Unika-Holzschnitten Hans Burgkmairs des Aelteren,

in Jahrbuch der kunsthistorischen Sammlungen des Aller-

hochsten Kaiserhauses, Bd. 22, Heft 6, Wien 1915. (Frdl

Mitteilung von Herrn Hofrat Dr. Hans Hochenegg in Sol-

bad Hall.)

82 Die Schweizer Heiligen des Mittelalters, Ziirich 1903, S.

91 f. Vgl. auch E. A. STUCKELBERG, Geschichte der Reli-

quien in der Schweiz (= Schriften der Schweizerischen Ge-

sellschaft fiir Volkskunde, 1), Ziirich 1902.

Vgl. auch P. GALL JECKER O. S. B., Die Verehrung des

heiligen Columban in der Schweiz, in ZSKG, 46. Jg., 1952,

S: 2215

84 Hrsg. v. E. GOTZINGER in MVG X, St.Gallen 1885; unser
Zitat S. 94. Vgl. POESCHEL, Kdm SG Stift, S. 36, 51, 240.

8

=4

8:

5}




Monche 1529, in der Nacht nach dem Bildersturm, ihr
ausgeriumtes Miinster besichtigten und in der riicksei-
tigen St. Otmars-Kirche im Gewolbe unter dem Altar
einen steinernen Sarkophag fanden, «in welchem si den
ganzen lichnam irs patronen und huBvater Sant Oth-
mari, on allain das hopt, fundent ligen, glich als ganz,
als ob er nun 5 jar da gelegen were». Die Gebeine wa-
ren also, im Unterschied zu den St. Gallus-Reliquien®,
dem Sturm nicht zum Opfer gefallen; das Grab war
unentdeckt geblieben, doch das Haupt fehlte. Wo war
es?

Die Losung findet sich nicht in einer st. gallischen
Chronik, sondern erstaunlicherweise im Verzeichnis
jener Reliquien, welche Kaiser Karl IV. (1346-1378),
der Erbauer des Hradschin und Prager Domes sowie der
Burg Karlstein fiir seine grossen Reliquienschitze, nach
Prag gebracht hat86. Im September 1353 hatte er per-
sonlich St.Gallen und den ihm ergebenen Abt Her-
mann von Bonstetten (1333—1360) besucht8”. Der auf
Reliquien dusserst erpichte Kaiser verstand es nun, wie
er selber in der schriftlichen Schenkung®® an den Pra-
ger Dom berichtet, sich aus dem St. Gallus-Altar den
grosseren Teil des Hauptes mit einigen anderen Gebei-
nen sowie aus dem St.Otmars-Altar das Haupt mit
einigen weiteren Gebeinen verehren zu lassen. Ob das
freiwillig oder gezwungen geschah, ist nicht iberlie-
fert. Erkaufte sich Abt Hermann mit diesem in Karls
Augen kostbaren Gastgeschenk wohl die Gunst des
Kaisers, der eben damals in einer offensichtlichen
Schwenkung seiner Politik die Rechte des Abtes iiber
die freiheitsdurstige Stadt bestitigte? 8

In Prag waren diese Reliquien, wie eine vom st. gal-
lischen Domcustos Dr. Otto Zardetti um 1880 unter-
nommene Nachforschung® ergab, ehrfiirchtig aufge-
nommen worden. Der grossere Teil der St. Gallus-Ge-
beine war der St. Gallus-Pfarrkirche in der Prager Alt-
stadt iibergeben worden, zur Zeit der Hussitenstiirme
jedoch verloren gegangen. Was davon in die Metro-

85 Vgl. A. KOBLER in St.Gallus-Gedenkbuch, S. 43 f.

86 Das Verzeichnis ist abgedruckt im ersten Januar-Band des
Bollandistenwerkes Acta Sanctorum, Antwerpen 1643, S.
1084 f. (darin: S. Galli Abb. caput et brachium. S. Othmari
Abb. caput.). Hierauf verwies erstmals ILDEFONS VON ARX,
Geschichten des Kantons St.Gallen, 3. Bd., St.Gallen 1813,
S. 23 £., FuBnote e.

Vgl. WILHELM EHRENZELLER, Kloster und Stadt St.Gallen
im Spatmittelalter (= St.Gallische Geschichte im Spitmittel-
alter und in der Reformationszeit, 1. Bd.), St.Gallen 1931,
S. 51; ALOISIUS SCHEIWILER, Das Kloster St.Gallen, Einsie-
deln 1937, S. 93 f.

Abgedruckt bei OTTO ZARDETTI, Requies S.Galli, Einsie-
deln 1881, S. 198.

Schriftlich niedergelegt in einer Urkunde Prag 29. 9. 1356
(?), abgedruckt bei WARTMANN, UB III, S. 731 f.

@®
51

8

@®

8

<

politan- (Dom-) Kirche gelangt war, blieb dort — zu-
sammen mit dem Haupte und Gebein St. Otmars — min-
destens bis 1880, vermutlich aber bis heute erhalten.

Den Verlust empfand das Kloster St. Gallen zur Zeit
seines Abtes Joseph von Rudolphis (1717-1740), der
anscheinend einen Versuch zur Riickgewinnung unter-
nahm. In seinem Tagebuch®! notierte er am 27. Fe-
bruar 1721: «Erhalte vom P. Rectore des Collegij in
Prag ein authenticum testimonium, dass unsers heiligen
Vatters S.Othmari haubt i Ecclesia Metropolitana
Pragae seye.» Doch schon am 23. Mirz schrieb er resi-
gniert: «Empfange schreiben von Brag, dass dahero
h. Othmari haubt zu erhalten kein hoffnung seye.» In
diesem noch vorhandenen Brief??2 vom 15. Mirz 1721
antwortete ein Jacobus Stessl aus Prag, seine Interven-
tion beim Metropolitan-Kapitel habe ergeben, dass die
Reliquien dort verbleiben miissten, weil sie aus Kaiser
Karls personlicher Sammlung zu Karlstein stammten
und in Prag noch immer verehrt wiirden; am 16. No-
vember werde nimlich alljahrlich im ganzen Erzbistum
das St. Otmarsfest mit Messe und Officium 2 ritu semi-
duplici gefeiert.

Eine letzte personliche Begegnung zwischen dem
bereits aufgehobenen Kloster St. Gallen und den St. Ot-
mars-Reliquien in Prag vollzog sich im Jahre 1810.
Pankraz Vorster?3, der letzte Fiirstabt, weilte dort im
Bestreben, kein Mittel zur Wiedererrichtung seines
Stiftes unversucht zu lassen. Dabei mochte er sich des
Schicksals erinnert haben, das der erste St. Galler Abt
Otmar erlitten hatte. Deshalb pilgerte er am 22. Mai,
wie er in seinem Tagebuch®# notierte, in den Prager
Dom, «besuchte sodann in der Kapelle des heil. Wen-
ceslai die Reliquien des heil. Othmari, dessen heil.
Haupt hier ist»>. Am 24. Mai zelebrierte er dort die
Messe, und am 22. Juni hatte er «das unschitzbare
Gliick und die grosse Freude, das Haupt des heil. Va-
ters Othmari zu sechen und zu kiissen; es wird solches
unter andern Heiligen Reliquien in der Kapelle des

9

=3

Regquies S. Galli, S. 197-200, vgl. dort auch S. 93 f. Anm.
1. A.PoDLAHA und E.SITTLER, Der Domschatz in Prag,
Prag 1903, erwihnen die st. gallischen Reliquien nicht.

91 StiA SG, Bd. 272 A, S. 377 und 383.

92 StiA SG, Bd. 324, S. 332-335. (Ich verdanke diese Kennt-
nis der Freundlichkeit des Herrn Stiftsarchivars Msgr. Dr.
Paul Staerkle).

93 Ueber ihn ALFRED MEIER, Abt Pankraz Vorster und die
Aufhebung der Fiirstabtei St.Gallen, Freiburg 1954.

91 Das dreibindige Tagebuch liegt heute im Stiftsarchiv Ein-

siedeln; es handelt sich hier um den 3. Band. (Den Hinweis

auf diese personlich nachgepriiften Eintrige verdanke ich
einer freundlichen Mitteilung von Herrn Josef Denkinger in

Goflau SG.)

=4

21




h. Wenceslai in der Domkirche aufbewahret.» Einen
letzten Besuch stattete er ihm am 30. Juni ab.

Als er in seinem unsteten Wanderleben zwei Jahre
spater in Wien weilte, erhielt er, wie er wiederum sdu-
berlich im Tagebuch festhielt, am 2.September 1812
einen Brief seines fritheren Konventualen Thomas
Braendle?5, der damals die dem hl. Otmar geweihte
Pfarrei Andwil betreute, mit dem nicht bescheidenen
Wunsch, «das Haupt des heil. Othmarus aus Prag zu
erhalten». Schon am 4. September antwortete ihm Abt
Pankraz, und tags darauf schrieb er «dem P. Roman
Zingerle naher Prag», um sich dariiber zu erkundi-
gen. Am 30. September sprach er diesbeziiglich sogar
beim Kaiser vor, den er schon wegen den unvergleich-
lich wichtigeren Fragen der Klosterrestituierung uner-
miidlich, wenn auch vergeblich zu beeinflussen ver-
sucht hatte. Am 5. Dezember erhielt er «ein Schreiben
von H. Professor Zingerle aus Prag», das anscheinend
negativen Bescheid brachte. Denn am 16. Dezember
schrieb er seinem P. Thomas nach Andwil «wegen der

95 Ueber ihn HENGGELER, Profefbuch, S. 429.

9% Die Predigt erschien unter dem Titel «Der Heilige Othma-
rus, der beste Schutz- und Kirchenpatron der Loblichen
Pfarrey Andwil> 1782 in der st. gallischen Klosterdruckerei.
In diesem Zusammenhang sei auch hingewiesen auf den
Stiftsdruck desselben Verfassers P. 1SO WALSER: «Frage: Ob
die Catholische EidgenoBschaft wegen Verehrung der Heil.
Reliquien zu tadeln seye? Beantwortet in einer Streit-Rede

N5 BT RAA L )
L \ﬁ \ &’r:’:}’\
= )i 2 RAARLE RS bt 1

abschligigen Antwort riicksichtlich des Hauptes des
heil. Othmars».

Der enttiuschte Pfarrer zu Andwil mochte damals
seinem Volke zugerufen haben, was schon der stift-
st. gallische Offizial P. Iso Walser am 16. November
1781 in jener gleichen Kirche zu Anlass des fiinfzig-
jihrigen Bestandes der St.Otmars-Pfarrei gepredigt
hatte®6: «In Betrachtung dieser Sachen, was hast du, o
liebes Andwil, zu hoffen von deinem Heiligen Vater
[Otmar], von welchem du ein ansehnliches Reliquium
oder H.Gebein im Jahr 1762 aus Vergabung unsers
gnadigsten Fiirstens Coelestinus des II. empfangen
hast? ... So troste dich dann, Lobl. Pfarrey Andwil, du
hast ein Unterpfand der thitigen Giite des heil. Vaters,
einen Theil oder Gebein von jener Hand, mit welcher
er den Armen das Almosen gegeben, den Aussitzigen
die Fiisse gewaschen hat®7; kiisse mit kindlicher An-
dacht diese Vaterhand, so wird sie auch gegen dir frey-
gebig seyn!»

An hoher Feyer der Uebersetzung oder Translation des Heil.
Leibs der Romischen Martyrin St. Clementia In die Filial-
und Kloster-Kirche zu St. Wyborada bey St. Georgen. .. den
27. Augst. ...1769.»

97 Der Prediger berief sich hier stillschweigend auf das 2. Ka-
pitel der Vita s. Otmari, wo Otmars personliche Wohltaten
gegeniiber Armen und Kranken geschildert sind; abgedrucke
bei DUFT, St.Otmar, S. 26 ff.

S}

N e EE R

Das Kloster St.Gallen um 1700
vor dem barocken Neubau der Kirche
Am westlichen Ende des St.Gallus-Miinsters ist die Grabkirche St.Otmars kapellenartig
angebaut
(Rekonstruktion von August Hardegger)

22




ZWEITES KAPITEL

St.Otmar in mittelalterlichen Liturgiebtichern

Dieses Kapitel will nicht eine liturgiegeschichtliche
Abhandlung iiber das St.Otmars-Offizium bieten!,
sondern es versucht, wiederum im Sinn der Kultgeo-
graphie an ausgewihlten, wenn auch moglichst typi-
schen Beispielen darzustellen, wie weit die liturgische
Verehrung des St.Galler Abtes im Mittelalter verbrei-
tet war.

Der offizielle liturgische Kult begann im Kloster
St. Gallen, als Bischof Salomon I. von Konstanz am
25. Oktober 864 die feierliche Kanonisierung vornahm
und tags darauf — wie hier im ersten Kapitel aus dem
Berichte Isos mitgeteilt worden ist — das jahrlich mit
Vigil und Messe zu begehende Fest anordnete?. Mit
der Translation in die eigene St.Otmars-Kirche am
24, September 867 war der Kult gefestigt und erstarb
bis heute nicht mehr. So begegnet St. Otmar dem Leser
und Beter seit dem ausgehenden 9. Jahrhundert bis zur
Gegenwart in allen liturgischen Biichern St.Gallens:
vorerst in den mittelalterlichen Manuskripten?, sodann
in den nachreformatorischen Stiftsdrucken?, die sowohl
der Abtei als auch dem Sikularklerus des stift-st. gal-
lischen Offizialates® dienten, schliesslich im Proprium
Sangallense des Bistums®.

Von St.Gallen strahlte der liturgische Kult in das
Gebiet der heutigen Schweiz und, entsprechend den
st. gallischen Besitzungen und dem st. gallischen Ein-

! Eine erstmalige, allerdings fehlerhafte Wiedergabe der Re-
sponsorien zum Feste St.Otmars aus Codex 211 der StiB SG
versuchte VETTER, St.Otmar, S. 170 ff.; sie wurde berichtigt
durch P. IcNAZ HEss O. S. B. in Anzeiger fiir schweizerische
Geschichte, 49. Jg., 1918, S. 162-168.

Episcopus ... praecepit, ut superveniente depositionis eins
die vigilias ac missarum solemnia honorifice perficiant diem-
que illum tam ipsi quam omnis familia infra monasterium
constituta in honore beati Otmari feriando cum gaudio spiri-
talis laetitiae festivum possideant. (MVG XII, S. 121.)

Vgl. GUSTAV SCHERRER, Verzeichnis der Handschriften der
Stiftsbibliothek von St.Gallen, Halle 1875, unter den ent-
sprechenden Stichwortern des Sachregisters.

4 Katalogisiert in StiB SG; vgl. MORIZ GROLIG, Die Buch-
druckerei des Klosters St.Gallen 1633-1800, in MVG
XXXIX, St.Gallen 1934, S. 287-326.

Vgl. JoHANNES DUFT, Die Glaubenssorge der Fiirstabte von
St.Gallen im 17. und 18. Jahrhundert, Luzern 1944.

Vgl. J. DUFT, Das Schrifttum der St.Galler Katholiken 1847
bis 1960, St.Gallen 1964, S. 88.

o

e

o

3

fluss, weit iiber deren Grenzen hinaus. Das sei an vier
Gruppen mittelalterlicher Texte nachgewiesen: an den
Viten, den Martyrologien, den Litaneien und schliess-
lich an den Kalendarien, Brevieren und Missalien.

1. Hagiographische Handschriften

Wo immer man von St. Otmar Reliquien besass und wo
immer man ihn liturgisch verehrte, benGtigte man seine
Lebensgeschichte”. Es ist erstaunlich und erfreulich,
wie zahlreich und wie verbreitet die noch heute erfass-
baren friithen Handschriften sind. Das gilt sowohl fiir
die Vita sancti Otmari, verfasst vom St. Galler Diakon
Gozbert um 830 und stilistisch verbessert durch den
Reichenauer Monch Walahfrid Strabo zwischen 834
und 838, als auch fiir die Relatio de miraculis sancti
Otmari, verfasst vom St.Galler Monch Iso nach den
Ereignissen der Jahre 864 und 867. Die beiden folgen-
den, chronologisch angeordneten Listen® inventarisie-
ren nur die Manuskripte des 9.—12. Jahrhunderts, die
auch textgeschichtlich als grundlegend zu gelten ha-
ben. Die noch zahlreicheren aus spateren Jahrhunder-
ten® sowie die deutschen Uebersetzungen10 und die

-

Ueber die Quellen zum Otmars-Leben vgl. DUFT, St.Otmar,
S. 9-20; iiber die Verbindung zwischen Reliquien-Schenkun-
gen und Biographie-Abschriften neuestens BERNHARD BI-
SCHOFF in Centri e vie di irradiazione della civilta nell’ alto
medioevo, Spoleto 1964, S. 552 f£.

Erstmals zusammengestellt und kurz besprochen bei DUFT,
St.Otmar, S. 81-84; iiber die im Druck erschienenen Editio-
nen ebd. S. 84-86.

Als Beispiele seien folgende Handschriften genannt: Codex
Parisiensis lat. 5278 in der Bibliothéque nationale Paris aus
dem 13. Jahrhundert; Codex Bruxellensis 206 in der Biblio-
théque royale Briissel aus dem 13. Jahrhundert; Codices Mo-
nacenses lat. 701 und 23846 in der Bayerischen Staatsbiblio-
thek Miinchen aus dem 14. und 15. Jahrhundert; Codex San-
gallensis 610 in StiB SG aus dem 15. Jahrhundert; Codex
Stuttgartiensis HB XIV 8 in der Wiirttembergischen Lan-
desbibliothek Stuttgart aus dem 16. Jahrhundert.
Handschriftliche und gedruckte Verdeutschungen sind ge-
nannt und besprochen bei DUFT, St.Otmar, S. 87-90.

@®

©

1

1=}

23




Legenden des ausgehenden Mittelalters!! sind kaum
mehr iiberblickbar.

Nicht jede dieser 22 Handschriften der Vita und die-
ser 15 Handschriften der Relatio ist ein liturgisches
Buch im strikten Sinn der gottesdienstlichen Verwen-
dung. Aber mittelbar standen sie alle im Dienst der
Liturgie, indem sie die Textgrundlage fiir die Lektio-
nen und Responsorien boten!?. Ueberdies hatten sie
der Erbauung und Belehrung zu dienen, indem sie in
der Gemeinschaft und auch einzeln fiir die geistliche
Lesung beniitzt wurden.

10.

11

11

24

A. Vita sancti Otmari

. Sangallensis 562, p. 95-113, Stiftsbibliothek

St. Gallen, 9. Jahrhundert.
Einsidlensis 257, p. 372-38)5, Stiftsbibliothek Ein-
siedeln, 10. Jahrhundert.

. Londiniensis Addi. 21170, f. 99-116, British

Museum London, 10. Jahrhundert.
Guelferbytanus 17. 5 Aug. 49, £. 108—115Y, 100
bis 107Y, 116, Herzog-August-Bibliothek Wolfen-
biittel, wahrscheinlich aus St. Gallen, 10. Jahrhun-
dert.

. Berolinensis Ms. lat. Quart. 505, f. 78-91, Berlin

(?), aus dem Kloster Werden, 10. Jahrhundert.
Bruxellensis 8518-20, . 151V-154Y, Bibliothéque
royale Briissel, aus dem Jesuitenkolleg Molsheim,
10. Jahrhundert.

Sangallensis 560, p. 262-306, Stiftsbibliothek
St.Gallen, 11. Jahrhundert.

Sangallensis 572, p. 109-126, Stiftsbibliothek
St. Gallen, 11. Jahrhundert.

. Einsidlensis 9, f. 2162177, Stiftsbibliothek Ein-

siedeln, 11. Jahrhundert.

Bernensis 168, f. 186-193, Bibliotheca Bongar-
siana (Burgerbibliothek) Bern, aus dem Kloster
St. Symphorian in Metz, 11. Jahrhundert.
Monacensis lat. 1087, f. 168-177, Bayerische
Staatsbibliothek Miinchen, aus dem Kloster Bene-
diktbeuren, 11. Jahrhundert.

Als einziges, verhiltnismaBig entlegenes Beispiel sei das sog.
Kreuzensteiner Legendar genannt; es ist zwischen 1452 bis
1485 in Niederosterreich, hochst wahrscheinlich in Wien
geschrieben worden und liegt heute in der Bibliothek der
Burg Kreuzenstein/Niederosterreich (Signatur: 5865 I-1V);
im 2. Band sind die Gallus-Vita auf fol. 145v—152v und die
Otmars-Vita auf fol. 178-182 enthalten. Vgl. WALTER JA-
ROSCHKA und ALFRED WENDELHORST, Das Kreuzensteiner
Legendar, Ein Beitrag zur Geschichte der Gsterreichischen
Hagiographie des Spitmittelalters, in Mitteilungen des In-
stituts fiir osterreichische Geschichtsforschung, 65. Bd., Graz-
Koln 1957, S. 369—418.

12

13¢

14.

1.

16.

17

18.

19.

20.

2L

20

12

Stuttgartiensis HB XIV 2, f. 72-78Y, Wiirttem-
bergische Landesbibliothek Stuttgart, aus dem Klo-
ster Weingarten, 11. Jahrhundert.

Eabariensis XII, f. 87V-95, Stiftsarchiv St. Gallen,
aus dem Kloster Pfifers, 11. Jahrhundert.
Sangallensis 564, p. 162-190, Stiftsbibliothek
St.Gallen, 12. Jahrhundert.

Engelbergensis 2, f. 228-231V, Stiftsbibliothek
Engelberg, 12. Jahrhundert.

Monacensis lar. 22243, f. 172v-176Y, Bayerische
Staatsbibliothek Miinchen, aus dem Kloster Wind-
berg, 12. Jahrhundert.

Monacensis lat. 95006, f. 82 f., Bayerische Staats-
bibliothek Miinchen, aus dem Kloster Oberaltaich,
12. Jahrhundert.

Wirziburgensis Mp. th. f. 139, £. 172—179Y, Uni-
versitatsbibliothek Wiirzburg, 12. Jahrhundert.
Trevericus 93, f. 165v—168Y, Dombibliothek Trier,
aus St. Peter und Paul in Paderborn, 12. Jahrhun-
dert.

Parisiensis lat. 5308, f. 261v-264, Bibliothéque
nationale Paris, 12. Jahrhundert.

Monacensis lat. 5513, f. 135-139v, Bayerische
Staatsbibliothek Miinchen, aus dem Kloster Dies-
sen, 12. Jahrhundert.

Stustgartiensis Bibl. fol. 58, f. 118v—1217, Wiirt-
tembergische Landesbibliothek Stuttgart, aus dem
Kloster Zwiefalten, 12. Jahrhundert.

B. Relatio de miraculis sancti Otmari

. Sangallensis 562, p. 113-139, Stiftsbibliothek

St. Gallen, 9. Jahrhundert.

. Londiniensis Addit. 21170, f. 116-139Y, British

Museum London, 10. Jahrhundert.

. Guelferbytanus 17. 5 Aung. 49, . 116'-139, Her-

zog-August-Bibliothek Wolfenbiittel, wahrschein-
lich aus St.Gallen, 10. Jahrhundert.

. Berolinensis Ms. lat. Quart 505, f. 91-111Y, Ber-

lin (?), aus dem Kloster Werden, 10. Jahrhundert.

Hier sei auch auf die einschlagigen Arbeiten von P. EMMA-
NUEL MUNDING O. S. B. hingewiesen: Das Verzeichnis der
St.Galler Heiligenleben und ihrer Handschriften in Codex
Sangall. No. 566, Ein Beitrag zur Frithgeschichte der St.Gal-
ler Handschriftensammlung (= Texte und Arbeiten, hrsg.
durch die Erzabtei Beuron, I. Abt., Heft 3/4), Beuron 1918;
Zur Entwicklung der St.Galler Gottesdienstordnung, Die
Temporalliturgie von Fridolin Sicher 1520, in Zeitschrift
fur schweizerische Kirchengeschichte, 55. Bd., 1961, S. 139
bis 167, 309-331.




5. Sangallensis 560, p. 306-371, Stiftsbibliothek
St. Gallen, 11. Jahrhundert.

6. Sangallensis 572, p. 126-140, Stiftsbibliothek
St. Gallen, 11. Jahrhundert.

7. Bernensis 168, f. 193-203, Bibliotheca Bongar-
siana (Burgerbibliothek) Bern, aus dem Kloster
St.Symphorian in Metz, 11. Jahrhundert.

8. Monacensis lat. 1087, f. 177-1897, Bayerische
Staatsbibliothek Miinchen, aus dem Kloster Bene-
diktbeuren, 11. Jahrhundert.

9. Stuttgartiensis HB XIV 2, f. 78V-90, Wiirttember-
gische Landesbibliothek Stuttgart, aus dem Klo-
ster Weingarten, 11. Jahrhundert.

10. Sangallensis 564, p. 190-230, Stiftsbibliothek
St. Gallen, 12. Jahrhundert.

11. Engelbergensis 2, f. 231v-237, Stiftsbibliothek
Engelberg, 12. Jahrhundert.

12. Wirziburgensis Mp. th. f. 139, £. 179190, Uni-
versitatsbibliothek Wiirzburg, 12. Jahrhundert.

13. Parisiensis lat. 5308, f. 264-268, Bibliothéque na-
tionale Paris, 12. Jahrhundert.

14. Monacensis lat. 5513, f. 139v-145, Bayerische
Staatsbibliothek Miinchen, aus dem Kloster Dies-
sen, 12. Jahrhundert.

15. Stustgartiensis Bibl. fol. 58, f. 121V-126, Wiirt-
tembergische Landesbibliothek Stuttgart, aus dem
Kloster Zwiefalten, 12. Jahrhundert.

2. Martyrologien

Aus den hagiographischen Schriften ging der Name
St.Otmars in die Martyrologien iiber, stellen sie doch
eine Mischung zwischen Vitae Sanctorum und Calen-
darium dar. Allerdings wurde Otmar nie und nirgends
als Martyrer verehrt, sondern er genoss stets den liturgi-
schen Kult eines Confessor bzw. Abbas. Die spiten
Bestrebungen Abt Leodegar Biirgissers in den Jahren
1701/02, in Rom priifen zu lassen, ob Otmar als Mar-
tyrer gefeiert werden diirfe, verliefen ergebnislos!?
und sind eher als liturgiegeschichtliche Kuriositit zu

13 StiA SG, Acta monasterss: Bd. 308, S. 38; Bd. 322, S. 314
ff. (Hierauf machte mich freundlicherweise Stiftsarchivar
Msgr. Dr. Paul Staerkle aufmerksam.) Vielleicht geht auf
jene Bestrebungen der nach 1700 angefertigte und noch
heute liturgisch verwendete St.Otmars-Ornat der Kathedrale
St.Gallen zuriick, dessen Farbwirkung rot ist (Farbe der Mir-
tyrerfeste!), weil er auf silbernem Grund starke rote Muster
aufweist; vgl. POESCHEL, Kdm SG Stift, S. 272.

14 Vgl. WOLFRAM VON DEN STEINEN, Notker der Dichter und
seine geistige Welt, 1. Bd., Bern 1948, S. 494 f.

15 StiB SG, Cod. 250, Otmars-Verse S. 59.

bewerten. Das aber hinderte nicht, dass auch der Be-
kenner, der nicht den Tod eines Martyrers gestorben
war, Eingang in das Martyrologium fand. Dieses fiir
den liturgischen Gebrauch bestimmte Buch verzeich-
nete zu den einzelnen Tagen des Kirchenjahres nicht
mehr nur die Todesdaten der Blutzeugen, sondern auch
die Geddchtnistage der anderen Heiligen.

A. Handschriftliche Martyrologien

Nachdem St.Otmar 864 heiliggesprochen war, nahm
ihn das Kloster St.Gallen begreiflicherweise in seine
Heiligen-Verzeichnisse auf. Leider ist das von Notker
Balbulus um 896 verfasste Martyrologium nur unvoll-
standig iiberliefert!4; weil die Monate November und
Dezember fehlen, kann heute nicht mehr nachgelesen
werden, wie dieser grosste st.gallische Dichter den
16. November als Festtag St. Otmars gepriesen hat.

Dagegen besitzt St. Gallen eine in der zweiten Hilfte
des 9. Jahrhunderts dort hergestellte Abschrift1> des
berithmt gewordenen Martyrologiums, das der Diakon
Wandalbert von Priim!® um 848 nach dem Vorbild
des Beda Venerabilis!’ in Versen verfasst hatte. Schon
in Wandalberts Original war Gallus durch vier Verse
gewiirdigt worden; Otmar aber fehlte in jener Zeit
begreiflicherweise noch. Der ungenannte St.Galler
Kopist hatte nun aber Otmars Kanonisation erlebt, und
so fiigte er denn fiir den 16. November die schonen
Zeilen ein, die das erste metrische Lob auf St. Otmar
darstellen:

Nec minus Otmari rutilant monimenta beati
Coenobio Galli qui praefuit abba secundus.
Und nicht minder erglinzt der Ruhm des
seligen Otmar,

Welcher als zweiter Abt das Kloster des
Gallus regierte.

Ein anderes bekanntes Martyrologium war durch
Erzbischof Ado von Vienne um und nach Mitte jenes
9. Jahrhunderts, jedenfalls noch vor Otmars Kanoni-
sierung, verfasst worden!8. St.Gallen besass und be-
sitzt davon zwei Abschriften, von denen die eine!® noch
demselben 9. Jahrhundert, die andere2? dem 12. Jahr-

16 Edition durch ERNST DUMMLER in MGH, Poetae La-
tini aevi Carolini, 11 (1884), S. 578-603; der st. gallische
Einschub iiber St.Otmar ist dort S. 599 als. FuBinote wieder-
gegeben.

17 Edition des Martyrologium Poeticum von Beda (t 735) in
MIGNE, Patrologia Latina, Bd. 94 (1850), Sp. 603—606.
18 Vgl. HENRI QUENTIN, Les martyrologes historigues du moyen
dge, Paris 1908, S. 465-681; ebd. S. 679 ff. iiber das un-

vollstindige Martyrologium des Notker Balbulus.

19 StiB SG, Cod. 454; Otmars-Eintrag am Rand von S. 309.

20 StiB SG, Cod. 455; Otmars-Eintrag am Full von S. 539.

25




hundert entstammt. Beide standen in liturgischem Ge-
brauch, weshalb auch St. Otmar nicht fehlen durfte. So
schrieben dem ersten Exemplar eine Hand des frithen
11. Jahrhunderts und dem zweiten eine Hand des
12. Jahrhunderts jeweils zum 16. November den Na-
men Otmars mit einem in Prosa gehaltenen kurzen
Lebenslaufe?! bei.

Bemerkenswert ist nun aber, dass St.Otmar nicht
nur in St. Gallen, sondern auch andernorts in die Mar-
tyrologien eingetragen wurde. So lassen sich beispiels-
weise in der Bibliothéque nationale zu Paris?? drei Ab-
schriften des Martyrologiums, das der Diakon Florus
von Lyon vor 860 verfasst hatte, nachweisen, welche
unter den lokalen Erginzungen den St.Galler Heili-
gen anfithren. Die eine stammt aus der luxemburgi-
schen Abtei Echternach, geschrieben im 12. Jahrhun-
dert, worin zum 16. November steht: Albi depositio
beati Othmari confessoris. Die andere kommt aus der
Kathedrale von Toul, geschrieben um 1300, worin
wieder am 16.November zu lesen ist: Et depositio
Othmari episcopi®® et confessoris. Die dritte wurde im
12. Jahrhundert in der Abtei Remiremont geschrieben
mit dem Zusatz: E# depositio beati Othmari confessoris.

Gleicherweise finden sich in der Studienbibliothek
zu Salzburg?? zwei — allerdings anonyme — Martyro-
logien des 15. Jahrhunderts, die nicht nur St.Gallus
zum 16. Oktober, sondern auch St. Otmar zum 16. No-
vember erwihnen und jeweils eine kurze lateinische
Biographie anfiigen. Das erste stammt aus dem baye-
rischen Chiemsee, die Herkunft des andern ist unbe-
kannt. Aber auch Fulda und Regensburg nannten in
ihren Martyrologien des 10./11. Jahrhunderts St.Ot-
mar 2%, Die Beispiele liessen sich vermehren.

B. Gedruckte Martyrologien

Als im ausgehenden Mittelalter die Buchdruckerkunst
aufkam, bemichtigte sie sich auch des Martyrologiums.
Es zeugt fiir die Beliebtheit des St. Galler Abtes Otmar,
dass ihn gleich alle drei vor 1520 hergestellten Marty-
rologiums-Frithdrucke, die sich heute mehr oder weni-
ger zufillig in der Stiftsbibliothek St.Gallen2¢ befin-
den, erwihnen. Es sind die folgenden:

21 Jateinisch und deutsch bei DUFT, St.Otmar, S. 62-65; vgl.
auch S. 91.

22 Es handelt sich um Cod. lat. 10158, Cod. lat. 10018, Cod.
lat. N. A. 349; sie sind zitiert bei QUENTIN, a. a. O., S. 236,
239, 240.

23 Der Name Otmar weckte dort wohl die Erinnerung an den
Bischof St. Audomar, gestorben nach 667, Griinder von
St-Omer (vgl. LThK2, 1. Bd., Sp. 1026). DaB aber trotz der
Bezeichnung episcopus der st. gallische Abt Otmar gemeint
ist, beweist das Tagesdatum des 16. Novembers.

26

Johannes Priiss in Strassburg druckte schon 1484 in
deutscher Sprache das «Martilogium der Heiligen noch
dem kalender», worin zu lesen ist: «Hiit ist der xvi tag
im Schlachtmonet. Daruff ist gefallen. .. sant Otmarus
in titschen landen der heilige wirdig apt von sant
Benedictus orden.» Heinrich Gran in Hagenau gab
1508 ein lateinisches Martyrilogium sen Viola Sanc-
torum heraus, wo zum 16.November steht: Item
Othmari abbatis, cuius festum in suewia celebratur
(Gedidchtnis des Abtes Otmar, dessen Fest in Schwa-
ben gefeiert wird). In einem um dieselbe Zeit erschie-
nenen anonymen Martyrilogium ordinis sancti bene-
dicti ist zu lesen: In alemannia sancti othmari abbatis
(in Alemannien Fest des hl. Abtes Otmar).

Auch spitere Drucke des 16. Jahrhunderts erwih-
nen St. Otmar, beispielsweise das von einem Abt Fran-
ciscus Maurolycus 1570 in Venedig herausgegebene
Martyrologium oder die von Petrus Canisius besorgte
deutsche Fassung?’, die zu berichten weiss: «Item in
Osterreich (!) des H. abts vand beichtigers Othmari, in
Teutschland geborn, fiirtreflich in heyligen iibungen,
auch ein abt des klosters S. Galli, ist aber von den Gott-
losen in ein Insel des Reins vnbillich ins elend ver-
dampt worden, daselbst er nach vil erlidtnen arbeit-
seligkeiten im Herrn entschlaffen. Sein leib rhuet jetzt
zu S.Gallen im kloster.»

Weil das Martyrologium ein liturgisches Buch war,
das im Offizium (Prim) Verwendung fand, liess Papst
Gregor XIII. im Sinne tridentinischer Reformen eine
vereinheitlichte Ausgabe schaffen, die 1584 als offiziel-
les Martyrologium Romanum vorgeschrieben wurde.
Obwohl es sich dabei nicht mehr um ein mittelalter-
liches Buch handelt, verdient es hier kurze Erwihnung,
weil es neben St.Gallus (16. Oktober) auch St.Otmar
(16. November) aufnahm und so der Gesamtkirche be-
kannt machte. Das Kloster St. Gallen erhielt durch die
Apostolischen Nuntien bei der Eidgenossenschaft
gleich zwei fritheste, bis heute erhaltene Exemplare?8
geschenkt: eine Mailinder Ausgabe von 1578, die noch
eine kleine Biographie enthilt, sodann die in Rom
1586 erschienene authentische Ausgabe, die nur den
kurzen Satz bringt: Eodem die depositio sancti Othmari
abbatis, dazu aber in einem wissenschaftlichen Anmer-

24 Signaturen: Ms. M I 31 und M II 135.

25 Vgl. P. EMMANUEL MUNDING, Die Kalendarien von St.Gal-
len, Untersuchungen, Beuron 1951, S. XV, XVII, 134.

26 Inkunabeln Nr. 976, 977, 978; vgl. GUSTAV SCHERRER,
Verzeichnis der Incunabeln der Stiftsbibliothek von St.Gal-
len, St.Gallen 1880, S. 161.

27 In StiB SG liegen davon zwei Dillinger Drucke von 1573
(daraus unser Zitat) und 1583.

28 Jn StiB SG unter den Signaturen 20450 und 19514.




kungsteil von Cisar Baronius auf die Quellen verweist.
Die knappe Formulierung — leider ohne Hinweis auf
Ort und Land — verblieb trotz mancher Ueberarbeitun-
gen bis heute und lautet in den modernen deutschen
Uebertragungen?’: «Am gleichen Tag die Beisetzung
des heiligen Abtes Otmar.»

3. Litaneien

Die Litanei, eine in die lteste Zeit christlich-orienta-
lischer Liturgie zuriickreichende Form des respondie-
renden Bittgebetes, stellt nicht ein eigenes Buch dar,
fand und findet sich aber in mehreren liturgischen Bii-
chern: in Missale, Brevier, Pontificale, Benedictionale,
Rituale. Eine ihrer frithmittelalterlichen Ausprigungen
ist die Allerheiligen-Litanei mit der Anrufung der
christlichen Helden als Freunde Gottes und Fiirbitter
bei Gott. Ihr Formular ist seit den Vereinheitlichungs-
massnahmen, die das Reformkonzil von Trient fiir den
gesamten Gottesdienst inaugurierte, kirchlich festge-
setzt; im Mittelalter jedoch wurden zu den Heiligen
der Gesamtkirche auch die am Ort verehrten Namen
eingefiigt, in St.Gallen also und nicht selten auch an-
derswo Gallus und Otmar.

A. In St.Gallen

Erstmals begegnet hier St.Otmar in der prachtvollen,
mit Gold und Silber auf Purpurgrund geschriebenen
Allerheiligen-Litanei, die den Folchart-Psalter30 ein-
leitet. Unter den Scz monachi steht nach Columban und
Gallus die Anrufung: S. Otmare or[a pro nobis], dazu
wie bei Gallus der Buchstabe T', was wohl zer (dreimal)
bedeutet. Die Entstehung dieses durch den St.Galler
Monch Folchart und sein Scriptorium grossartig kal-
ligraphierten Psalteriums wird allgemein in die Jahre
855-872 angesetzt3!; doch die Aufnahme Otmars in
die Litanei, geschrieben von der ersten Hand und nicht

2
°

Beispielsweise: Das romische Martyrologium, Das Heiligen-

gedenkbuch der katholischen Kirche, neu iibersetzt von Mon-

chen der Erzabtei Beuron, Regensburg 1935.

30 StiB SG, Codex 23.

31 Vgl. FRANZ LANDSBERGER, Der St.Galler Folchart-Psalter,
Eine Initialenstudie, St.Gallen 1912, S. 31.

32 Cod. 394, S. 202.

33 Cod. 395, S. 25 und 92.

82 Cod. 360, S. 17.

35 Cod. 441, S. 14; Cod. 443, S. 4.

36 StiB Einsiedeln, Cod. 112, S. 325.

37 Heute in StiB SG, Cod. 403, S. 178; vgl. P. Iso MULLER

O. S. B, Eine Allerheiligen-Litanei mit ratischen Heiligen

=4

-

etwa als Zusatz eingefiigt, beweist eindeutig, dass die-
ses Glanzwerk st. gallischer Schreibkunst nicht vor
Otmars Heiligsprechung, also nicht vor dem Jahre
864 geschaffen worden ist.

Selbstverstindlich begegnet Otmar seither in allen
mittelalterlichen Allerheiligen-Litaneien zu St. Gallen.
An Beispielen in der Stiftsbibliothek seien erwzhnt:
aus dem 11. Jahrhundert eine Litanei zu Mariae Licht-
mess32; aus dem 12. Jahrhundert Litaneien fiir die
Weihe von Salz und Wasser, fiir den Beistand bei Ster-
benden®® sowie fiir die Bittprozession an der Vigil
von Christi Himmelfahrt, wobei die mit Neumen her-
vorgehobene Anrufung Otmars in seiner Kirche zu
singen war34; aus dem 15. Jahrhundert Litaneien in
zwei Ritualien33,

B. Ausserbalb St. Gallens

Die im Gebiet der heutigen Schweiz gelegenen Bene-
diktiner-Kloster riefen in ihren Allerheiligen-Litaneien
ebenfalls die St.Galler Patrone Gall und Otmar an.
Das ldsst sich beispielsweise in einem Missale des Klo-
sters Einsiedeln®® und in einem Brevier des Klosters
Disentis37 aus dem 12. Jahrhundert sowie in vier litur-
gischen Biichern des ehemaligen Klosters Muri3® nach-
weisen: einem Psalterium aus dem 11. Jahrhundert,
einem Rituale aus dem 13. Jahrhundert, einem Brevier
aus dem 15. Jahrhundert und einem Officia varia beti-
telten Manuskript von 1552.

Der Kult reichte aber auch diesbeziiglich iiber die
Schweiz hinaus. So findet sich St. Otmars Anrufung in
einem wahrscheinlich auf der Reichenau geschriebe-
nen Psalterium des 9. Jahrhunderts und einem Rei-
chenauer Sacramentarium des 11.Jahrhunderts, wo-
von das eine heute in Ziirich, das andere in Paris
liegt3®, ferner in einem Konstanzer Pontifikale des
15. Jahrhunderts, das heute in Metz ist40. Vom Boden-
see erstreckte sich der Kult in das Elsass, wo Otmar in
mehreren Litaneien des Klosters Murbach im 11., 14.
und 15. Jahrhundert angerufen wurde!. Selbst in noch

aus dem 12. Jahrhundert, in Biindner Monatsblatt 1953, S.
168—184, bes. S. 178.

38 Heute im Benediktinerkollegium Sarnen; es sind die Co-
dices 42, 15, 43 und 22.

39 Zentralbibliothek Ziirich, Ms. 50, Litanei fol. 164r—166v
(vgl. L. C. MOHLBERG, Mittelalterliche Handschriften, Zii-
rich 1952, S. 19); Bibliothéque nationale Paris, Cod. Iat.
18005. :

40 Bibliothéque municipale, Ms. 334; vgl. VICTOR LEROQUAIS,
Les Pontificaux manuscrits des bibliothéques publiques de
France, 1. Bd., Paris 1937, S. 221 f.

4 Vgl. MEDARD BARTH. St. Fridolin und sein Kult im aleman-
nischen Raum, in FDA, 75. Bd., 1955, S. 127, 145.

27




weiter entfernten Kirchen fand er Aufnahme in die
Allerheiligen-Litanei, beispielsweise in Freising im
9. Jahrhundert42, in Utrecht und in Miinstereifel im
10. Jahrhundert*3, in Tegernsee und in Stavelot im
11. Jahrhundert44, in Passau®> und in Metz4¢ im
13. Jahrhundert, in Worms4” und in Aosta’® im
15. Jahrhundert.

4. Kalendarien, Breviere, Missalien

Das Kalendarium ist ebenso wenig ein selbstindiges
liturgisches Buch wie die Litanei. Aber es bildet die
Einleitung und zugleich die Struktur der wichtigsten
liturgischen Biicher wie Brevier und Missale. Jedes mit-
telalterliche Antiphonarium und Sacramentarium,
gleich wie jedes moderne Mess- und Stundenbuch, ent-
hilt als ersten Teil den kirchlichen Kalender, der nach
Monaten und Tagen die Feste des Herrn und der Hei-
ligen verzeichnet.

Es ist nun hochst aufschlussreich, festzustellen, in
welchen mittelalterlichen Kirchenkalendern der
St.Galler Abt Otmar genannt ist. Sozusagen immer
kommt er, dessen Fest regelmissig auf den 16. Novem-
ber fillt, in Verbindung mit dem zum 16. Oktober ein-
getragenen Gallus vor. Letzterer ist zwar zahlreicher
nachzuweisen als Otmar; aber auch dieser erscheint
erstaunlich hiufig, wie die folgende — wiederum nicht
vollstindige — Uebersicht darzutun vermag. Dabei geht
es hier einfach um die Aufzihlung der Orte, nicht aber
um die Frage, ob Otmar jeweils nur kurz erwahnt
(kommemoriert) oder ob er gar mit einem eigenen
Offizium ausgezeichnet worden ist.

A. In der Schweiz

Als selbstverstindlich sei vorausgeschickt, dass St. Ot-
mar seit der zweiten Hilfte des 9. Jahrhunderts in al-
len st. gallischen Kalendarien, damit auch in allen ent-
sprechenden Liturgiebiichern, aufgefiihrt und als zwei-
ter Patron der Abtei durch Auszeichnungen in Schrift
und Farbe hervorgehoben ist. Sein Fest am 16. Novem-

42 Vgl. MAURICE COENS, Anciennes litanies des saints, in Ana-
lecta Bollandiana, Bd. 54, Briissel 1936, S. 27.

43 DERS. in Bd. 55, 1937, S. 67, und in Bd. 59, 1941, S. 295.

a4 DERS. in Bd. 54, 1936, S. 33, und in Bd. 59, 1941, S. 283.

25 Nach V.LEROQUAIS, Les Livres d’Heures manuscrits de la
bibliothéque nationale, 1. Bd., Paris 1927, S. 314.

46 DERS., Les Bréviaires manuscrits des bibliothéques publiques
de France, Register in Bd. V, Paris 1934, S. 226.

47 Ebd., S. 226.

28

ber wurde durch Vigil und Oktav bereichert. Am 2. Juli
wurde iiberdies die Weihe seiner Kirche gefeiert, am
24. September das Jahresgedichtnis seiner Translation
von 867, am 25.0Oktober jenes der Translation von
864. P. Emmanuel Munding O.S.B., der Erforscher
der St. Galler Kalendarien4®, vermochte nachzuweisen,
dass das St. Otmars-Fest schon frith von St. Gallen aus-
strahlte: nach Einsiedeln, Bern, Reichenau, Eichstitt,
Freising, Kempten, Koln, Lorsch, Regensburg, Tegern-
see. Viele weitere Kalendarien werden gleich noch zu
nennen sein.

Die Benediktiner-Kloster im Gebiet der heutigen
Schweiz nahmen die St.Otmars-Verehrung frith auf.

St.0tmar in einem Liturgiebuch
Buchstaben-Miniatur von 1544
im Antiphonarium Codex 541
der Stiftsbibliothek St.Gallen

18 DERS., Les Psautiers manuscrits latins des bibliothéques pu-
bliques de France, Bd. 11, Macon 1940-41, S. 139.

49 Dje Kalendarien von St.Gallen aus XXI Handschriften,
neuntes bis elftes Jahrhundert, Texte (= Texte und Arbei-
ten, I. Abt., Heft 36, Beuron 1948) und Untersuchungen
(= ebd. Heft 37, 1951). Vgl. auch ADOLF MERTON, Die
Buchmalerei in St.Gallen vom neunten bis zum elften Jahr-
hundert, 2. Aufl. Leipzig 1923, wo S. 98-102 zwei Kalen-
darien (Oxford Bodleiana Cod. Auct. D I 20 und StiB SG
Cod. 341) wiedergegeben sind.




In Einsiedeln®? ist das durch nicht weniger als zehn
mittelalterliche Liturgiehandschriften fassbar geblie-
ben: ein Kalendar3! des 10. Jahrhunderts, wozu sich
auch ein gleichaltriges st. gallischer Provenienz2 ge-
sellt; ein Lektionar>® des 11. Jahrhunderts, das noch
einen zusitzlichen Kalender des 15. Jahrhunderts be-
sitzt; einen Liber officialis®* des 10.—12. Jahrhunderts;
zwei Breviere>® des 12. und 15. Jahrhunderts; fiinf
Missalien¢ des 11.-15. Jahrhunderts. St.gallischer
Herkunft ist das ebenfalls dort befindliche Gebetbuch
des Abtes Ulrich Rosch?®’, das selbstverstindlich Gall
und Otmar mit roten Buchstaben im Kalendarium auf-
fithrt.

Die anderen benediktinischen Kloster, wie Disen-
tis’® oder Engelberg®, standen nicht zuriick. Als we-
nig beachtetes Beispiel sei hier nur noch angefiigt, was
diesbeziiglich an kalendarisch-liturgischen Handschrif-
ten aus der Bibliothek des ehemaligen Stiftes Muri die
Zeiten iiberdauern konnte: fiinf Psalterien® des 11.
bis 15. Jahrhunderts, drei Breviere6! des 14. und
15. Jahrhunderts, ein Missale®? des 11. Jahrhunderts,
ein Cursarius®® des 12. Jahrhunderts und zwei Offi-
zien% des 16. Jahrhunderts. Zu diesen zwolf Murenser
Handschriften gesellen sich in der gleichen Sammlung
ein Missale®® aus Glatt am Neckar um 1200, ein Bre-
vier 66 aus Wiirzburg und eines aus dem Bistum Basel
des 14. Jahrhunderts, ein Psalter 7 aus dem Frauenklo-
ster Hermetschwil des 12./13. Jahrhunderts, ein Bre-

5 Vgl. P. RUDOLF HENGGELER O.S.B., Die mittelalterlichen
Kalendarien von Einsiedeln, in ZSKG, 48. Jg., 1954, S. 31
bis 65. Zu den einzelnen Handschriften P. GABRIEL MEIER
O. S. B., Catalogus codicum mann scriptorum qui in biblio-
theca monasterii Einsidlensis O. S. B. servanmtur, Bd. 1, Ein-
siedeln und Leipzig 1899.

51 StiB Einsiedeln, Cod. 356.

52 Ebd., Cod. 174.

53 Ebd., Cod. 8 und 9.

54 Ebd., Cod. 112.

55 Ebd., Cod. 83 (bei HENGGELER nicht erwahnt) und Cod. 87.

56 Ebd., Cod. 105, 107, 111, 113, 114.

57 Ebd., Cod. 285.

58 Vgl. P. Iso MULLER O. S. B., Zum liturgischen Kalender
der Abtei Disentis 8.—12. Jahrhundert, in Studien und Mit-
teilungen zur Geschichte des Benediktiner-Ordens und seiner
Zweige, Bd. 65, Miinchen 1955, S. 81-89, 274-302, bes.
S. 288. DERS., Zum Disentiser Festkalender 1690-1762, in
Biindner Monatsblatt 1957, S. 295 und 311.

59 Vgl. P. BENEDIKT GOTTWALD O. S. B., Catalogus codicum
mann scriptorum qui asservantur in bibliotheca monasterii
O. S. B. Engelbergensis in Helvetia, Freiburg i. Br. 1891.

60 Heute im Benediktinerkollegium Sarnen, Cod. 19, 20, 40,
42, 47.

61 Ebd., Cod. 44, 48, 49.

62 Ebd., Cod. 13.

63 Ebd., Cod. 18.

64 Ebd., Cod. 21 und 22.

65 Ebd., Cod. 7.

66 Ebd., Cod. 14 und 51.

-

=

vier % aus dem Frauenkloster Gnadenthal des 15. Jahr-
hunderts, schliesslich ein fiir die Meisterin Meliora von
Griith 1553 geschriebenes Totenoffizium®, — alles
liturgische Biicher, welche die St. Galler Heiligen Gall
und Otmar erwihnen.

Dass nicht nur Kloster, sondern auch andere schwei-
zerische Kirchen in ihren Kalendern St.Otmar nann-
ten, mogen drei sozusagen wahllos herausgegriffene
Handschriften zeigen: das dlteste Missale der Pfarr-
kirche zu Appenzell’0 aus dem 13. Jahrhundert, wo
iibrigens auch frithe Reliquien bezeugt sind, die Jahr-
zeitbiicher von St.Michael in Zug’!, wo St.Otmar
Patron eines Seitenaltares war, sowie das Jahrzeitbuch
von Nidau’? im Kanton Bern.

B. In Deutschland und Oesterreich

Die Reichenau, St. Gallens Nachbarabtei, kannte und
verehrte Gall und Otmar. Unter den heute in Karls-
ruhe liegenden Reichenauer Handschriften ist St.Ot-
mar mehrmals anzutreffen: so in einem Antiphonar’?
des 12. Jahrhunderts, einem Brevier 74 des 12./13. Jaht-
hunderts, einem Epistolar 7> des 13. Jahrhunderts. Auch
die Monchsliturgie in Hirsau kannte ihn, was zwei
heute in Stuttgart liegende Handschriften zeigen’,
gleichfalls die Abtei Lorsch an der Bergstrasse, was
ein Kalendar in der Vatikanischen Bibliothek beweist77.

67 Ebd., Cod. 37. Aus Hermetschwiler Besitz stammen auch die
beiden Murenser Codices 2 und 3 (heute im Benediktiner-
Priorat Muri-Gries bei Bozen), die beide gleichfalls St.Otmar
erwihnen; beschrieben bei A.BRUCKNER, Scriptoria medii
aevi helvetica, Bd. VII, Genf 1955, S. 35 f.

68 Ebd., Cod. 56.

69 Ebd., Cod. 52.

70 Heute im Landesarchiv Appenzell.

71 Hrsg. v. EUGEN GRUBER in Der Geschichtsfreund, 109.
Bd., 1956, S. 93 (Gallus), S. 121 (Otmar).

72 Hrsg. v. TH. DE QUERVAIN in Anzeiger fiir Schweizerische
Geschichte, 36. Jg., 1905, S. 66 (Gallus), S. 67 (Otmar). —
Beigefiigt sei hier die Erwahnung des Otmarsfestes in Horw;
vgl. RAPHAEL REINHARD, Geschichte der Pfarrei Horw (=
Heimathskunde fiir den Kanton Luzern, Bd. 6), Luzern
1883, S. 37.

3 Badische Landesbibliothek, Aug. LX (vielleicht nicht rei-
chenauisch?).

4 Ebd., Aug. XXI.

5 Ebd., Aug. CLI. Vgl. stets ALFRED HOLDER, Die Reichen-
auer Handschriften, 3 Bde., Leipzig 1906 und Berlin 1914
bis 1918.

76 Wiirttembergische Landesbibliothek, Cod. bibl. fol. 34; vgl.
WOLFGANG IRTENKAUF, Ein bursfeldisches Kalendar aus
Hirsau, in ZSKG, 51. Jg., S. 257-280.

77 Vgl. JOHANNES EMIL GUGUMUS, Die Lorscher Kalendarien
in Cod. Pal. lat. 485 und 499 der Vatikanischen Bibliothek,
in Jahrbuch fiir das Bistum Mainz 1958-60, 8. Bd., Mainz

1960, S. 286321, bes. S. 319.

-1

P

29




Ebenso ist St. Otmar um 1500 im Kalender der Erz-
diozese Ko6ln’8 nachzuweisen. Aus dem mittelalterli-
chen Bistum Freising’® bezeugen ein Missale des
10. Jahrhunderts, ein Brevier des 13./14. und ein Ka-
lendarium des 15. Jahrhunderts einen besonderen Ot-
mars-Kult. In der Diozese Passau80 ist Otmar in zwei
Brevier-Kalendarien des 14. und 15. Jahrhunderts ge-
nannt, in der Didzese Augsburg®! in einem Brevier-
Kalendar des 13./14. Jahrhunderts und in einem zwar
aus der dortigen bischoflichen Bibliothek stammenden,
jedoch fiir ein frinkisch-wiirzburgisches Kloster ge-
schriebenen Kalendarium des 12./13. Jahrhunderts,
schliesslich in der Ditzese Regensburg®? in einem Mis-
sale-Kalendar des 15. Jahrhunderts.

Zu diesen heute in Miinchen liegenden Handschrif-
ten gesellen sich zwei liturgische Biicher aus der Erz-
didzese Salzburg®, deren Kalendarien ebenfalls die
St. Galler Heiligen Gall und Otmar anfiihren: ein Mis-
sale des 11. Jahrhunderts aus der Kathedrale und ein
Brevier des 14. Jahrhunderts aus dem Stift St.Peter.
Aehnliche liturgische Handschriften aus dem 14., aber
auch aus dem 17. und 18. Jahrhundert mit der Erwih-
nung St.Otmars liegen noch heute in der Stiftsbiblio-
thek St. Peter® zu Salzburg, wihrend die dortige Stu-
dien- (jetzt Universitits-) Bibliothek zwei solche Bre-
viere8> des 12. und 15. Jahrhunderts aus dem Dom,
aber auch ein Passauer Missale86 des frithen 13. Jaht-
hunderts und ein Prager Missale®” von 1300 aufbe-
wahrt, die in den Kalendarien die beiden St.Galler
Heiligen kennen.

Zahlreiche andere liturgische Bestinde in Bibliothe-
ken Deutschlands und Oesterreichs wiren noch mit
gleichem Erfolg durchzuforschen, ebenso die Nekro-
logien, von denen beispielsweise jenes aus dem ehema-
ligen Benediktinerstift Alpirsbach®8 und jenes aus dem
ehemaligen Damenstift Oberstenfeld8® — beide in
Wiirttemberg gelegen — am 16. Oktober St.Gall und

78 Vgl. LEONARD KORTH, Die Patrocinien der Kirchen und
Kapellen im Erzbistum Koln, Diisseldorf 1904, S. 251.

79 Vgl. ANTON LECHNER, Mittelalterliche Kirchenfeste und

Kalendarien in Bayern, Freiburg i. Br. 1891, S. 22, 29, 35,

60 f., 85, 115. Es handelt sich um die Handschriften Clm

6421, 11013 und 6422 der Bayerischen Staatsbibliothek

Miinchen.

Ebd. S. 186 und 198; Clm 11015 und 16206.

Ebd. S. 256 und 273; Clm 3908 und 3900.

82 Ebd. S. 240; Clm 13022.

83 Ebd. S. 138 und 157; Clm 11004 und 15955.

84 Signaturen: Ms. a VII 42,2 IV 3, b Il 44, b V 54.

85 Signaturen: Ms. M II 6 und M II 134.

86 Ms. M II 238.

87 Ms. M II 151.

88 Hrsg. v. KARL OTTO MULLER in Wiirttembergische Viertel-

8
8

@ N R o

-3

30

am 16. November St.Otmar auffiihren. Neben Hand-
schriften miissten aber auch frithe Drucke konsultiert
werden; so enthalten beispielsweise ein deutscher und
ein lateinischer Hortulus animae, die fiir den Niirnber-
ger Verleger Anton Koberger 1513 und 1517 in Lyon
gedruckt wurden, in den einleitenden Kalendern die
beiden st. gallischen Heiligennamen 0.

C. In Ungarn

Die neueren Forschungen zweier Benediktinermonche
lassen erfreulicherweise feststellen, dass auch in unga-
rischen Bibliotheken liturgische Handschriften mit den
Eintrigen der St.Galler Heiligen aufbewahrt werden.

P. Egon Javor®! O.S.B. untersuchte sieben Manu-
skripte des Messbuches von Pressburg (Bratislava), die
aus der Bibliothek des dortigen Domkapitels stammen
und heute im Ungarischen Nationalmuseum?? liegen.
Sie wurden im 14. und 15. Jahrhundert geschrieben
und enthalten sowohl in ihren Kalendarien als auch
im Proprium Sanctorum die Feste Galls und Otmars.

Umfassender ist die Studie von P. Polycarpus Radé
O.8S.B,, der alle liturgischen Manuskripte der Biblio-
theken Ungarns zu erforschen begann und vorliufig
die fiir den Messegottesdienst verwendeten Biicher be-
schrieb?3. Darnach finden sich die heiligen Gall und
Otmar in nicht weniger als 23 solchen Handschriften:
erstmals im sog. Pray-Codex®4, einem benediktinischen
Sacramentarium aus den Jahren 1192-95, welches die
wichtigste Quelle fiir die Kenntnis der ungarischen
Liturgie ist; sodann in zwei Missalien des 14. Jahrhun-
derts aus ungarischen Kirchen®’; hernach in den vor-
hin genannten sieben Exemplaren des Pressburger
Messbuches und einem ebenfalls aus dem 14. Jahrhun-
dert stammenden weiteren Missale des dortigen Um-
kreises?%; ferner in einem fragmentarisch erhaltenen

jahrshefte fiir Landesgeschichte, 39. Jg., Stuttgart 1934, S.
229 (Gallus), S. 230 (Otmar).

89 Hrsg. v. G. MEHRING, ebd. NF 6. Jg., 1897, S. 284 (Gallus),

S. 287 (Otmar).

In StiB SG Ink. 768 und 769; vgl. G. SCHERRER, Verzeich-

nis der Incunabeln der Stiftsbibliothek St.Gallen, St.Gallen

1880, S. 126.

91 H¢t kéziratos Pozsomyi Missale a Nemzeti Mizeumban, Bu-
dapest 1942.

92 Signaturen: C.l.m.ae. 214, 215, 216, 218, 219, 220, 222.

93 Libri liturgici manu scripti Bibliothecarum Hungariae, tom.
1: Libri liturgici manuscripti ad missam pertinentes (Editio-
nes Bibliothecae Széchényianae Musaei Nationalis Hunga-
rici, XXVI), Budapest 1947.

94 Nationalmuseum, Nyelvemlékek 1.

95 Ebd., c. L. m. ae. 92 und 395.

96 Ebd., c. 1. m. ae. 94.

9

=)




Missale der ungarischen Pauliner-Eremiten desselben
Jahrhunderts®7; in einem Missale aus Oedenburg (So-
pron) von 1363 und einem anderen aus Polen von
137998, in einem ungarischen Benediktiner-Messbuch
von 13949?; in einem Missale der Burg Pfannberg im
Bistum Salzburg des 15. Jahrhunderts190; im Messbuch
des Graner Erzbischofs Georg Paléczi (1423-39)101;
in zwei Missalien der Di6zese Passau des 14. und
15. Jahrhunderts192; in einem Bratislaver Missale von
147619%; in einem Missale der Kathedrale Prag von
1492104 wohin Kaiser Karl IV. bekanntlich die Reli-
quien der St.Galler Heiligen gebracht hatte; schliess-
lich in einem ungarischen Evangelistar des 11. Jahr-
hunderts!05 und einem salzburgischen Augustiner-
Lektionar des 15. Jahrhunderts106,

D. In Frankreich

Die gleiche freudige Ueberraschung bieten dem St. Ot-
mars-Forscher die Bibliotheken im heutigen Frank-
reich, die in einer erstaunlichen Anzahl eigener und
fremder Liturgie-Handschriften aus dem Mittelalter
die Namen der beiden st. gallischen Heiligen auffinden
lassen.

Selbstverstandlich fallt dabei in erster Hinsicht das
Elsass in Betracht, wo sich friihe st. gallische Beziehun-
gen und Besitzungen, wo sich aber auch Reliquien der
st. gallischen Patrone und damit ihre Verehrung nach-
weisen lassen. Aus Strassburg ist vor allem das unter
st. gallischem Einfluss entstandene Evangeliar des Bi-
schofs Erkanbold197 aus dem 10. Jahrhundert zu er-
wihnen, wo Gall und Otmar durch Vigil und Oktav
hervorgehoben sind. Die beiden sind auch genannt in
zwei Kalendarien der Strassburger Dombkirche des 11.
und 12. Jahrhunderts198 sowie in sechs Kalendarien

9
9
9
10i
10
10;
10:
10:

3

Archiv der Fiirsten Batthyiny in Kormend, Nr. 5 und 65.

Nationalmuseum, c. I. m. ae. 91 und 451.

Diozesanbibliothek Agram (Zagreb), U 2 VI 5.

Zentralbibliothek O. S. B. S. Montis Pannoniae.

Nationalmuseum, c. 1. m. ae. 359.

Minoritenbibliothek Szombathely, Nr. 6267 und 6268.

Seminarbibliothek Raab, Ms. A 1.

Stadtbibliothek Szegedin, c. 1. 1.

105 Kapitelsbibliothek Nitra.

106 Ungarische Akademie der Wissenschaften, Ivrét 1 b.

107 Hierauf hatte erstmals hingewiesen C.SCHMIDT in Bulletin
de la Société pour la conservation des monuments historiques
d’Alsace, Bd. X11, StraBburg 1884, S. 34-42.

108 Heute in Landesbibliothek Wolfenbiittel (Cod. 84 Aug. fol.)

und Priesterseminar Strafburg (Hs. 7 c¢); vgl. MEDARD

BARTH, Elsissische Kalendare des 11. und 12. Jahrhunderts,

in Archiv fiir elsdssische Kirchengeschichte, 3. Jg., Freiburg

i. Br. 1928, S. 1-21.

So nach M. BARTH, Heiligenkalendare alter Benediktinerkls-

ster des ElsaB3, in FDA, 78. Bd.. 1958, S. 82-125.

S &R & © R S O ®

104

elsassischer Benediktiner-Kloster109: Weissenburg aus
dem 12. und 14. Jahrhundert, Miinster im Gregorien-
tal aus dem Anfang und dem Ende des 13. Jahrhun-
derts sowie aus dem 14. Jahrhundert, Altdorf bei Mols-
heim aus dem 15. Jahrhundert, wahrend beispielsweise
Maursmiinster um 1390 nur St. Gallus kannte. Nicht
vergessen seien in diesem Zusammenhang friihe Strass-
burger Kalender-Drucke, etwa die beiden deutschspra-
chigen Hortulus animae von Hans Griininger 1501 und
Johannes Wihinger 1502110,

Die Nationalbibliothek in Paris besitzt nicht weni-
ger als 18 mittelalterliche Manuskripte, die St. Otmar
und mit ithm stets auch St. Gallus mehr oder weniger
ausfithrlich erwdhnen!!l. Ausser den hier bereits an-
gefiihrten Texten der Vita und den drei Martyrologien
sowie ausser den von V. Leroquais inventarisierten und
gleich noch zu nennenden Handschriften sind es ein
Missale des 12. Jahrhunderts aus St-Pierre de Remire-
mont!12 sowie folgende Breviere: aus Verdun 14. Jaht-
hundert!!3 aus Worms, Trier, Gran, Toul und Passau,
alle 15. Jahrhundert!14, dazu ein Diurnale aus Deutsch-
land und ein Fragment aus Genf desselben Jahrhun-
derts115,

Besonderen Aufschluss bieten die grossangelegten
Inventare, die Chanoine Victor Leroquais iiber die la-
teinischen Liturgie-Handschriften der o6ffentlichen
Bibliotheken Frankreichs herausgegeben hat. Aus sei-
ner Edition der Pontifikalien ergab sich hier bereits die
Nennung St. Otmars in einer Litanei. In der Edition der
Sakramentarien und Missalien116 erscheint St.Otmar
zweimal: in einem auf der Reichenau entstandenen so-
wie in einem unter st. gallischem Einfluss vielleicht fiir
St.Georgen im Schwarzwald geschriebenen Manu-
skript, beide aus dem 11. Jahrhundert!!”. In der Edition
der Stundenbiicher18 begegnet St.Otmar dreimal: in

110 Tn StiB SG, Ink. 766 und 767; vgl. G. SCHERRER, Verzeich-
nis der Incunabeln der Stiftsbibliothek von St.Gallen, S.
125 £

111 Teilweise zusammengestellt im Catalogus codicum hagiogra-
phicorum latinorum antiquiorum saeculo XVI qui asservan-
tur in bibliotheca nationali Parisiensi, ed. Hagiographi Bol-
landiani, 4 Bde., Bruxelles 1889-93. In den dortigen In-
dices ist der Cod. lat. 17308 irrtiimlich unter St.Otmar auf-
gefiihrt.

12 Cod. lat. 823.

113 Cod. lat. 17999.

Cod. lat. 1310, 1311, 8879, 17998, N. A. 404.

Cod. lat. 10531 und 1318.

16 Les Sacramentaires et les Missels manuscrits des bibliothéques
publiques de France, Register in Bd. III, Paris 1924, S. 396.

117 Beide in der Bibliothéque nationale Paris, Cod. lat. 18005

sowie Fondation Smith-Lesouef ms. 3.

Les Livres d’Heures manuscrits de la bibliothégue nationale,

Register in Bd. II, Paris 1927, S. 438.

©@

11.
11,

S

11

@®

31




einer hier schon frither genannten Passauer Litanei so-
wie in zwei flandrischen Kalendarien des 16. Jahrhun-
derts1®. Zahlreich ist seine Nennung in der Edition
der Breviere!?0: zu Colmar!?! in einem vielleicht
bayerischen Benediktiner-Brevier des 13. Jahrhunderts,
in sechs Murbacher Brevieren des 14.-16. Jahrhun-
derts sowie in einem Altdorfer Brevier des 15. Jaht-
hunderts; zu Dole!22 in einem dort entstandenen Bre-
vier von 1405, wo der 16. November sogar als festum
celebre rot eingetragen ist; zu Epinall?? in einem Bre-
vier aus Toul des 15. Jahrhunderts; zu Metz124 in zwei
dort geschriebenen Brevieren des 15. Jahrhunderts und
einem anscheinend aus Herdt im Bistum Speyer stam-
menden des 14. Jahrhunderts; zu Schlettstadt!?> in
einem Speyrer Brevier des 15. Jahrhunderts; zu Strass-
burg!2¢ in einem Kolner und einem Salzburger Bre-
vier des 15.Jahrhunderts; zu Vesoul!?” in einem
gleichaltrigen Pramonstratenser-Brevier aus Lieu-Dieu
im Bistum Lausanne; schliesslich zu Paris in den schon
vorhin genannten Manuskripten. Aus der Edition der
Psalterien128 ergeben sich noch in Chantilly!?® ein
Psalter aus Bremen des 13. Jahrhunderts und in Col-
mar 130 ein solcher aus der Speyrer oder Basler Di6zese
des gleichen Jahrhunderts sowie in Paris13! ein Psalter
aus Eichstitt und ein solcher aus St. Blasien des 12. und
13. Jahrhunderts. Stets lisst sich neben St. Otmar auch
St. Gallus nachweisen.

Wenn die Schweiz und andere Linder solche Inven-
tare besissen, wie sie V. Leroquais fiir die franzosischen
Bibliotheken erarbeitet hat, liessen sich die Nennungen
der St.Galler Griinderheiligen in mittelalterlichen Li-
turgie-Biichern noch weit zahlreicher feststellen, als es
diesem erstmaligen Ueberblick mdoglich war. Aber
auch so zeigt sich die Ausstrahlung des Kultes, der im
abgelegenen Hochtal der Steinach seinen frithen An-
fang genommen hatte.

119 Bjbl. nat. Paris, Cod. lat. 10554 und 10555.

120 [ o5 Bréviaires manuscrits des bibliothéques publiques de
France, Register in Bd. V, Paris 1934, S. 226.

121 Bibliothéque municipale, ms. 36, 229, 294, 330, 421, 430,
438, 461.

122 Bibl. mun., ms. 35.

123 Bibl. mun., ms. 101.

124 Bib]. mun., ms. 462, 588, 464.

125 Bjbl. mun., ms. 127.

126 Bibl. nationale et universitaire, ms. 62 und 95.

127 Bibl. mun., ms. 17.

128 Les Psautiers manuscrits latins des bibliothéques publiques
de France, Register in Bd. II, Macon 194041, S. 457.

129 Bibliothéque du Musée Condé, ms. 7.

130 Bibl. mun., ms. 352.

131 Bjbl. nat., ms. lat. 17961 und N. A. 187.

°

32

E. Ein Ueberblick um 1500

Das grundlegende Werk H. Grotefends iiber die «Zeit-
rechnung des deutschen Mittelalters und der Neuzeit»
ermoglicht eine Zusammenstellung der Ditzesen 132
und der Orden 33, welche in Deutschland, der Schweiz
und Skandinavien zur Zeit des ausgehenden Mittel-
alters — also um 1500 — den heiligen Otmar in ihren
kirchlichen Kalendarien auffiihrten. Zwar sind Grote-
fends Quellengrundlagen ofters schmal, weshalb sie
nicht fiir die Gesamtheit der zitierten Diozesen bzw.
Orden, sondern nur fiir einzelne ihrer Kirchen Geltung
besitzen. Trotzdem ergibt sich daraus die Weite des
St. Otmars-Kultes und somit ein imponierendes Zeug-
nis fiir die damalige Bedeutung des Klosters St. Gallen
und fiir die Beliebtheit seines frithmittelalterlichen
Abtes.

Man kannte und verehrte ihn darnach in den fol-
genden 43 mittelalterlichen Bistiimern: Agram, Aqui-
leja, Augsburg, Bamberg, Basel, Brandenburg, Bremen,
Breslau, Brixen, Chur, Eichstitt, Freising, Fiinfkirchen,
Gnesen, Gran, Havelberg, Kammin, Koln, Konstanz,
Krakau, Lausanne, Lebus, Liittich, Mainz, Meissen,
Merseburg, Metz, Minden, Naumburg, Olmiitz, Osna-
briick, Passau, Prag, Regensburg, Salzburg, Sitten,
Speyer, Strassburg, Trient, Trier, Utrecht, Worms und
Wiirzburg. Zu den Dibdzesankalendern gesellen sich
aus derselben spatmittelalterlichen Zeit Ordenskalen-
der von Benediktinern 34, Domini ultramontani, Pau-
linern, Pramonstratensern und Kreuzherren.

Der in der Einsamkeit der Rheininsel gestorbene
Alemanne Otmar war also weit iiber seine Heimat hin-
aus bekannt geworden. Der 16.November als sein

‘Todestag im Jahre 759 und zugleich als sein kirch-

licher Festtag wihrend Jahrhunderten war durch die
Kalendarien fiir Ungezéihlte so sehr ein Begriff gewor-
den, dass es gentigte, Rechtsgeschifte und Urkunden
einfach auf «Sankt Otmars Tag» zu datieren!3>. Die

132 2 Bd.,, 1. Abt.: Kalender der Dibcesen Deutschlands, der
Schweiz und Skandinaviens, Hannover 1892.

133 2. Bd., 2. Abt.: Ordenskalender, Heiligenverzeichnis, Hanno-
ver und Leipzig 1898 (dort S. 148 das Stichwort: Othmari
abbatis S. Galli 16. Nov.).

134 In benediktinischen Kalendarien verblieb St.Otmar auch
spaterhin, was die beiden folgenden hagiographischen Werke
beweisen: GABRIEL BUTZELIN O.S.B., Calendarium Bene-
dictinum e menologio ord. eiusem excerptum, St.Gallen
1641, S. 212; ALFONS MARIA ZIMMERMANN O. S. B., K-
lendarium Benedictinum, 3. Bd., Metten 1937, S. 312-315.

135 Vgl. beispielsweise Kusteramtsrodel des Klosters Hof in Lu-
zern (in StiA Luzern Nr. 60), hrsg. v. PAUL KLAUI in Quel-
lenwerk zur Entstehung der Schweizerischen Eidgenossen-
schaft, Abt. II, Bd. 3, Aarau 1951, S. 21, 23, 24.



Schlacht am Morgarten (1315) fand bekanntlich «am
Tag vor St.Otmar» statt, denn die Warnung des Herrn
von Hiinenberg an die Schwyzer soll gelautet haben:
«Hiitet euch am Morgarten am Tage vor St.Ot-
mar!» 136, So ging der St.Galler Heilige auch in jene
Schlachtberichte ein, weshalb ein Kachelofen im

136 Vgl. WILHELM SIDLER, Die Schlacht am Morgarten, Ziirich
1910, S. 157-162.

137 Jch verdanke ihre Kenntnis einer frdl. Mitteilung von Herrn
Dr. Alfred Hiéberle in Aarau. Der Ofen steht im sog. EB-
zimmer, das anldfllich der Renovationen um 1900 (vgl. hier-

Schlosse Lenzburg zu einer entsprechenden Malerei
noch heute die unbeholfenen Versel37 trigt:

Durch der Banditen Wurf und Wunden

Der Feind rennet in die Flucht,

Des Othmars Trunk im Wasser sucht.

So hat ein kleiner Hauf Heeresmacht iiberwunden.

tber Aargauische Heimatfithrer Bd. 4: SchloB Lenzburg, 2.
Aufl., Aarau 1962) neu angelegt und mobliert worden ist.
Er soll damals von Josef Kaiser in Zug einem Original der
Winterthurer Ofenbauer Pfau nachgebildet worden sein.

St.Otmars Leichnam wird iiber den Bodensee gerudert
Miniatur von Kaspar Hiartli um 1562
im Gradualbuch Codex 542 der Stiftsbibliothek St.Gallen

33




DREFEES KAPIEEL

Die St.Otmars-Patrozinien

Was der Begriff Patrozinium fiir die Kultgeschichte
bedeutet, kann der Definition Johann Dorns entnom-
men werden!: «Unter Patrozinium — das Wort geht
zuriick auf den der Sprache des romischen Rechts ent-
lehnten Terminus patronus, der bereits bei Ambrosius
in religioser Umdeutung erscheint — versteht der heu-
tige kirchliche Sprachgebrauch die Schutzherrschaft
eines Heiligen iiber eine Kirche. Seit vielen Jahrhun-
derten erhdlt namlich fast jedes katholische Gotteshaus
gleich bei seiner Einweihung einen oder mehrere Hei-
lige zugewiesen, zu deren Ehre es in besonderer Weise
bestimmt und unter deren besonderen Schutz es ge-
stellt ist und nach denen es kiinftighin benannt wird.
In erster Linie wurde natiirlich zu allen Zeiten jede
Kirche zur Ehre Gottes erbaut. Die Verehrung Gottes
aber wird nach katholischer Auffassung durch Wid-
mung von Kirchen usw. an einzelne Heilige in keiner
Weise beeintrichtigt, da die Heiligenverehrung der
Gottesverehrung nicht gleichgeordnet, sondern untet-
geordnet ist.»

Es stellen sich nun die Fragen: Warum wurde unter
ungezihlten Heiligen auch St.Otmar als Kirchenpa-
tron erwahlt? Welche Kultstatten wurden ihm im Ver-
lauf der Geschichte anvertraut?

1. Griinde fiir St.Otmars-Patrozinien

Die Bedeutung eines Heiligen in Liturgie und Volks-
frommigkeit sowie seine Beliebtheit beim schutzsu-
chenden Volk offenbaren sich sehr deutlich in der An-
zahl und im Rang der Gotteshduser, denen sein Name
verlichen wurde. Da der Brauch, einer Kirche einen

1 J. DORN, Beitrige zur Patrozinienforschung, in Archiv fiir
Kulturgeschichte, 13. Bd., Leipzig-Berlin 1917, S. 9-49,
220-255; unser Zitat S. 10 f.; ebd. S. 231 bzw. 244 eine
kurze Nennung einiger Gallus- bzw. Otmars-Patrozinien.
Vgl. auch HIPPOLYTE DELEHAYE S. J., Loca Sanctorum, in
Analecta Bollandiana, t. XLVIII, Bruxelles-Paris 1930, S. 5
bis 64. Grundlegend blieb die Untersuchung von STEPHAN
BEISSEL S. J., Die Verehrung der Heiligen und ihrer Reli-
quien in Deutschland (= Ergidnzungshefte zu den «Stimmen
aus Maria-Laach», 47 & 54), Freiburg i. Br. 1890 & 1892.
Zahlreiche Literatur ist genannt bei WILHELM DEINHARDT,
Patrozinienkunde, in Historisches Jahrbuch, 56. Bd., Koln
1936, S. 174-207.

34

Patron zu geben, in frithe christliche Jahrhunderte zu-
riickreicht, diirften die ersten «Schutzherren» die Mir-
tyrer gewesen sein; ihnen folgten allmdhlich die Be-
kenner. Bei beiden mag es sich vorab um die Grab-
kirche gehandelt haben, bei St.Otmar also um die
kleine Kultstitte auf Werd und seit 867 auch um sein
reicheres Heiligtum zu St. Gallen. Spater waren ofters
Reliquien-Schenkungen fiir die Wahl eines Patrozi-
niums wegleitend; einige so ausgezeichnete St. Otmars-
Altire sind hier im ersten Kapitel erwahnt worden,
die Gesamtheit dieser Altire und Kirchen kann heute
aber nicht mehr erfasst werden.

Schliesslich kamen zahlreiche andere — geistliche
und weltliche — Griinde? lokaler oder personlicher Art
in Betracht. Fiir St.Otmar sind es mit gewissen Ein-
schrinkungen die gleichen, wie sie Stiftsarchivar Paul
Staerkle fiir St. Gallus festgestellt hat, als es thm 1952
in einer erstmaligen Erfassung der Gallus-Patrozinien
gelang, deren erstaunlich weite Verbreitung darzu-
legen?.

Die erste dieser Ursachen war die méchtige Grund-
herrschaft des Klosters St.Gallen. Um nach aussen
kundzutun, dass ein oft sehr ferne gelegenes Gottes-
haus eine Eigenkirche der Abtei war, wurde ihm
St. Gallus als Namenspatron gegeben. Der Heilige er-
setzte oder iiberhohte so die Rechtspersonlichkeit des
Eigenkirchenherrn und erschien weniger als der himm-
lische Sachwalter denn als ein Rechtssymbol, eine
Eigentumsmarke, ein unverletzliches Hohbheitszei-
chen4. So weisen zahlreiche frithe St.Gallus-Patrozi-
nien als sogenannte Pertinenzpatrozinien® eindeutig
auf st. gallische Eigenkirchen hin, damit aber auch auf
st. gallischen Grundbesitz, der entweder durch Koloni-

2 J. B. LEHNER nennt mehrere im Artikel «Patron» in LTh
K2, VIII, 187 fi.

3 P.STAERKLE, Von den Sankt Gallus-Patrozinien, in St.Gal-

lus-Gedenkbuch, S. 48—74.

So nach HEINRICH FEURSTEIN, Zur altesten Missions- und

Patroziniumskunde im alemannischen Raum, in Zeitschrift

fiir die Geschichte des Oberrheins, 97. Bd., Karlsruhe 1949,

S. 1-55, bes. S. 38 f.

5 Vgl. KARL PUCHNER, Patrozinienforschung und Eigenkir-
chenwesen mit besonderer Beriicksichtigung des Bistums
Eichstitt, Diss. phil. Miinchen, Kallmiintz 1932, S. 61 f.

'S




sation oder aber durch Giiterschenkungen zustande ge-
kommen war®.

Dasselbe mag fiir einige alte St. Otmars-Kirchen gel-
ten, wobei allerdings grundsitzliche Einschrinkungen
zu beriicksichtigen sind. Als das Kloster seinen frithen
Grundbesitz erhielt, war St.Otmar noch am Leben.
Nach seinem Tod (759) dauerte es sodann ein Jaht-
zehnt bis zu seiner Rehabilitierung und mehr als ein
Jahrhundert bis zu seiner Heiligsprechung (864) und
seiner Beisetzung in der eigenen Kirche (867); inzwi-
schen war aber der Giitererwerb durch und fiir St. Gal-
len zu einem sehr grossen Teil schon vollzogen wor-
den. Schliesslich trug das Kloster nicht seinen, sondern
Galls Namen’; wollte man also st.gallisches Eigen-
tum markieren, musste es nach Gall benannt werden.
So stand St.Otmar stets im Schatten des um ein Jaht-
hundert dlteren St.Gallus, weshalb seine Patrozinien
begreiflicherweise jiinger und weniger zahlreich sind.
Immerhin wurde nicht selten von der Moglichkeit
Gebrauch gemacht, ihn neben Gallus zum Mitpatron
zu erheben.

Eine zweite Ursache fiir die Wahl der beiden st. gal-
lischen Griinder-Heiligen zu Kirchenpatronen bestand
in den geistlichen Verbindungen und Verbriiderungen
ihrer Abtei mit anderen klosterlichen Siedelungen, vor-
ab des gemeinsamen Benediktinertums, dessen Regel in
St.Gallen zur Zeit Otmars (747) eingefithrt worden
war8. Man tauschte gegenseitig Reliquien und Biicher
aus, darunter auch die Lebensgeschichten der Haus-
heiligen. Dass Monche befreundeter Klgster bei Ot-
mars Heiligsprechung (864) und bei seiner Uebertra-
gung in die eigene Kirche (867) anwesend waren und
damals Reliquien zum Geschenk erhielten, wurde hier
schon im ersten Kapitel geschildert, und dass man an
diesen verbriiderten Orten seine Vita und Isos anschau-
lichen Bericht iiber jene Feierlichkeiten wiinschte und
abschrieb, wurde im zweiten Kapitel angedeutet. Zum
Austausch der Reliquien und der Biicher gesellte sich
die Uebernahme der Partikularfeste, wodurch nicht
nur Gallus, sondern in zunehmendem Masse auch Ot-
mar zu Patronen fremder Altire und Kirchen erwihlt
wurden.

6 Vgl. beispielsweise HERMANN BIKEL, Die Wirtschaftsver-
hiltnisse des Klosters St.Gallen von der Griindung bis zum
Ende des XIII. Jahrhunderts, Freiburg i. Br. 1914, sowie die
Fiille der Traditionsurkunden bei WARTMANN, UB I und II.

7 Siehe hieriiber unsere Einleitung.

8 Hieriiber berichtet das 10. Kapitel des Liber II der Vita s.
Galli; vgl. DUFT, S$t.Otmar, S. 14 f., 42 f., 73 f.

9 Ueber solche Patronate sei auf unser 4. Kapitel verwiesen.

10 Aus einer zahlreichen, meist volkstiimlich gehaltenen Litera-
tur sei hier als einziges dlteres Beispiel erwahnt: FERDINAND
ORTJOHANN, Unsere Vornamen, ihr Ursprung und ihre Be-
deutung, Paderborn 1893.

Diese zweite Veranlassung diirfte etwas jiinger sein
als die erstgenannte. Sie erklirt aber, dass es ofters
solche klgsterlichen Verbindungen gewesen sein miis-
sen, die selbst in Gegenden, in denen sich fiir St. Gal-
len niemals Besitzungen und Eigenkirchen nachweisen
lassen, Gallus- und Otmars-Patrozinien entstehen und
sich sogar vermehren liessen.

Ein dritter Grund war und blieb die persénliche Ver-
ehrung zu einem Heiligen. Fithrende Personlichkeiten
in Staat und Kirche, die in St. Gallen die Klosterschulen
besucht hatten, die zu den Wohltitern der Abtei gehor-
ten oder die in irgend einer anderen freundschaftlichen
oder gar verwandtschaftlichen Beziehung zu Aebten
und Monchen standen, lernten den Kult der Haushei-
ligen kennen und iibernahmen ihn in ihren eigenen
Einflussbereich. Noch unmittelbarer war eine Zunei-
gung zu einem Heiligen als dem individuellen Heil-
bringer und Nothelfer in besonderen Anliegen, zu
St.Otmar beispielsweise als zum Fiirbitter in Krank-
heiten von Mensch und Vieh?. Mag auch diese person-
liche Verehrung die jiingste der drei hier genannten
Ursachen fiir die Entstehung von Patrozinien sein, so
blieb sie doch wihrend Jahrhunderten, ja bis in die
Gegenwart hinein fruchtbar.

Eine Wechselwirkung personlicher Art scheint auch
zwischen Namenspatron und Kirchenpatron stattge-
funden zu haben10. Nachweisbar regte und regt der
Patron einer Kirche — vorab einer Pfarr- und Tauf-
kirche, ofters auch einer Wallfahrtskirche — die Na-
mengebung in ihrem Sprengel an; fiir Otmar liessen
sich in St.Gallen und alliiberall, wo ihm Verehrung
gezollt wurde, zahlreiche Beispiele in alten und neuen
Taufregistern nachschlagen. Umgekehrt mag schon
friith mancher Grundbesitzer oder Eigenkirchenherr
durch seinen gut alemannischen Namen Otmar!! den
St. Galler Heiligen zum Kirchenpatron erwzhlt haben.
Jedenfalls war dieser Name in verschiedenen Formen
weit verbreitet, fiilhren ihn doch die Verbriiderungs-
biicher der alemannischen Kloster St. Gallen und Rei-
chenau nicht weniger als neunmal bzw. neunzehnmal
ant2,

1 Vgl. VETTER, St.Otmar, S. 94, Anm. 5: axd = Besitz oder
Erbgut, mar — bekannt oder beriihmt, Axdomar = der
durch seinen Besitz Berithmte.

12 Dagegen steht er im Verbriiderungsbuch der ritisch beein-
fluBten Abtei Pfifers nur einmal. Vgl. die Ausgabe von
PAUL PIPER, Libri confraternitatum Sancti Galli, Augiensis,
Fabariensis, in MGH, Berlin 1884. Hier sei auch verwiesen
auf ERNST FORSTEMANN, Altdeutsches Namenbuch, 1. Bd.,
2. Aufl.,, Bonn 1900, Sp. 198, mit folgenden Namensformen:
Audamar, Audomar, Autumar, Automar, Audemar, Autmar,
Haudmar, Aotmar, Odmar, Otmar, Othmar, Ommar, Omare,
angelsichsisch Eadmaer.

35




Patrozinienkundlich ist aber sogleich eine Warnung
anzubringen: Nicht jeder alte Ortsname, aus welchem
der Personenname Otmar durchschimmert, ist mit dem
St.Galler Heiligen oder mit einer ihm anvertrauten
Kirche zu identifizieren. So diirfte das schon im 9. Jahr-
hundert bezeugte O#tmarsheim? im oberen Elsass, das
noch heute durch seine dem Aachener Miinster als
Zentralbau nachgebildete Kirche beriihmt ist, auf einen
Grundherrn namens Otmar, nicht aber auf St. Gallen
zuriickgehen; Kirchenpatron war dort jedenfalls St. Pe-
trus. Dasselbe gilt wohl auch von O#tmarsheim im
Kreis Ludwigsburg im Neckartall4, ebenso von den
folgenden siiddeutschen Ortsnamen!®: Ottmaring bei
Friedberg in Oberbayern, Ottmarshart und Ottmars-
hausen bei Dachau, Oberottmarshausen bei Kloster
Lechfeld und Unterottmarshausen bei Augsburg, die
beide St. Vitus als Kirchenheiligen verehren. Beigefiigt
sei Othmarsingen’® im Kanton Aargau, das weder mit
St.Gallen noch iiberhaupt mit dem Personennamen
Otmar zusammenhingt; seine Namensform ist eine
sprachgeschichtliche Verbalhornung, denn die Siedlung
hiess 1189 Otwizingen und geht somit auf den alt-
deutschen Namen Otwiz zuriick.

In diesem Zusammenhang ist noch eine zweite Vor-
sicht geboten. Die Kultgeschichte kennt namlich aus-
ser dem st. gallischen Abte St. Audomar bzw. Otmar
einen Bischof namens St. Audomar bzw. franzésisch
Omer und deutsch Otmar. Er stammte aus der Gegend
von Coutances (nicht Konstanz, wie spater irrtiimlich
verdeutscht wurde), war Monch in der burgundischen
Columbans-Stiftung zu Luxeuil, dann Missionsbischof
von Thérouanne, starb nach 667 und liegt in der nach
ihm benannten Stadt St-Omer (im Departement Pas-
de-Calais) begraben!’. Dieser franzosische St. Otmar —

13 Vgl. JosEPH M. CLAUSS, Historisch-topographisches Worter-
buch des ElsaB, Zabern 1895 ff., S. 834 f., mit Urkunden-
belegen und Literaturangaben. PAUL STINTZI, Ottmarsheim,
2. Aufl.,, Mulhouse 1955, S. 3, schlieft aus einer in der Nahe
vollzogenen Giiterschenkung von 757 an das Kloster St.Gal-
len voreilig auf die Namengebung durch oder nach St.Otmar;
die Traditionsurkunde, in welcher Audemarus abbas genannt
ist, bei WARTMANN, UB [, S. 24 f.

14 Vgl ALOIS SEILER, Studien zu den Anfingen der Pfarrei-
und Landdekanatsorganisation in den rechtsrheinischen Ar-
chidiakonaten des Bistums Speyer, Stuttgart 1959, S. 23 f,
28, 128, 245,

15 Mitteilung von Dekan Konrad Baumann (+ 1960) in Euten-
hausen.

16 Mitteilung von Dr. Alfred Haberle in Aarau; vgl. HBLS, V,
S. 363.

17 Vgl. LThK?, I, 1026.

18 Nach Louls REAU, Iconographie de Vart chrétien, 3. Bd.,
Paris 1958, S. 1007.

19 Nach LEONARD KORTH, Die Patrocinien der Kirchen und
Kapellen im Erzbistum Koln, Diisseldorf 1904, S. 27.

36

nicht der st. gallische — ist Kirchenpatron von St-Omer,
Lillers, Pont-Audemer in der Normandiel8 sowie selbst
von Frechen!® im Dekanat Briihl bei Kéln, wo das
Patronatsrecht im Mittelalter dem Stift St-Omer ge-
hort hatte20.

Eine letzte Ursache fiir St. Otmars-Patrozinien ist in
neuester Zeit wirksam geworden: Die 1959 in St. Gal-
len durchgefiihrte Zwolthundert-Jahr-Feier seines To-
des weckte die Erinnerung an diese sympathische und
historisch bestens fassbare Gestalt heimatlicher Ver-
gangenheit. Ein sichtbarer und zugleich bleibender
Ausdruck sind zwei Hauskapellen im Kanton St. Gal-
len, eine Filialkirche im Kanton Thurgau sowie eine
Missionskirche im fernen Afrika, denen der Titel
«St.Otmar» verliechen worden ist. Sie setzen so eine
altehrwiirdige und zahlenmassig eindrucksvolle Tradi-
tion bewusst fort.

2. Beschreibung
der St.Otmars-Patrozinien

Nachdem die Ursachen, die zur Wahl St.Otmars als
Kirchenpatron fithren konnten, angedeutet worden
sind, soll nun der Versuch?! unternommen werden,
diese einzelnen Kirchen und Kapellen kurz zu nennen.
Dabei kann weder absolute Vollstindigkeit erreicht
noch kann das jeweilige Motiv fiir diese besondere
Patrozinienwahl dargestellt werden. Ueberdies mogen
folgende Feststellungen bedacht werden: Einige der
hier aufzufithrenden Gotteshduser bestehen heute nicht
mehr; andere haben ihr Patrozinium zu Gunsten oder
zu Ungunsten St. Otmars gewechselt; mehrere verloren
es durch ihren Uebergang zur Reformation??; dafiir

20 Nlach WILHELM FABRICIUS, Erliuterungen zum geschicht-
lichen Atlas der Rheinprovinz, Bd. 5/1, Bonn 1909, S. 28.
21 Eine erstmalige und vorldufige Uebersicht versuchte ich
unter dem Titel «Schutzherr vieler Kirchen» in der Beilage
zur «Ostschweiz> Jg. 86 Nr. 527/528 vom 14. November
1959 (zur 1200-Jahr-Feier St.Otmars). Sie wurde mit eini-
gen Erginzungen, die ich seither feststellen konnte, von
A.KNOEPFLI und H. R.SENNHAUSER iibernommen (Zur
Baugeschichte von Sankt Otmar auf Werd, in Corolla Here-
mitana, Olten 1964, Plan I). Inzwischen stellten sich noch
sieben weitere Patrozinien ein, die hier sowohl im Text als
in der Karte stillschweigend miteinbezogen werden. Die
Karte verdanke ich Herrn Dr. h. c. Albert Knoepfli; sie ist
nun entsprechend vervollstandigt worden.
Protestantische Kirchen behielten ihre vorreformatorischen
Heiligennamen meistens nur in den Stadten und auch dort
ausschlieBlich aus dem Grund, um sie von anderen unter-
scheiden zu konnen; in St.Gallen beispielsweise St. Mangen,
St. Laurenzen, St. Leonhard.

2

©




entstanden in spateren Jahrhunderten und selbst in der
Gegenwart neue St. Otmars-Heiligtiimer. Sie alle — die
abgegangenen sowie die im Namen oder in der Kon-
fession verinderten, ebenso die neu entstandenen — sol-
len hier zusammen mit den unverindert gebliebenen
einbezogen werden. Die Anordnung geschieht nach
Lindern und innerhalb derselben nach den heutigen
Bistiimern.

A. In der Schweiz?3

An der Spitze stehe das Bistum St.Gallen, ist doch
St. Otmar hier der dem hl. Gallus gleichgestellte Haupt-
patron sowohl der Diozese als auch der Kathedrale
St.Gallen. Aus der dieser ehemaligen Klosterkirche
beigebauten, im Jahr 867 erstmals geweihten St.Ot-
mars-Kirche?* nahmen die Patrozinien ihren Ur-
sprung. Stets lag Otmars Grabkirche am westlichen
Ende des Miinsters und diente zugleich als Pfarrkirche.
Das diirfte der Grund gewesen sein, weshalb man —
nachdem dieses Heiligtum seit den Umbauten von
1809/10 nicht mehr als solches bestand — der neuen
Seelsorgs- und heutigen Pfarrkirche St.Otmar?’, die
1905-10 im Westquartier der Stadt St. Gallen errichtet
wurde, diesen gleichen Titel verlieh. Im Gebiet der
heutigen Stadt St.Gallen, nimlich in Bruggen, besass
der Krankenpatron?6 Otmar noch ein anderes Patro-
zinjum: Abt Bernhard Miiller hatte im dortigen
Siechenhaus anno 1600 eine Kapelle zu Ehren der hei-
ligen Martin und Otmar gestiftet?’. Ob schon das vor-
reformatorische sogenannte «Bruderspital»28 im Port-
nerhof beim Kloster eine solche Kapelle besessen hat,
ist unbekannt. Dagegen wurde der am 25. Oktober
1964 eingeweihten neuen Hauskapelle des Kantons-
spitals in St.Gallen sinnigerweise der Titel St. Otmar
verliehen.

Im st gallischen Fiirstenland sind anzufithren die
1737 eingeweihte Pfarrkirche Andwil, die das Otmars-
Patrozinium bis heute beibehalten hat, sowie die von
der Abtei 1611 in der Pfarrei Niederhelfenschwil be-
willigte Kapelle Zuckenriet, die Gallus und Otmar,

10
2

Die Belege zu den einzelnen Orten finden sich, wenn hier

nicht besondere Literatur zitiert wird, in HBLS. Ferner sei

verwiesen auf AUGUST WALDBURGER, Register zu Dr.

ARNOLD NUSCHELER, Die Gotteshauser der Schweiz, Beilage

zum Anzeiger fiir Schweizerische Geschichte, Bern 1900,

S. 64.

Ueber ihre Weihe, ihre Umbauten und ihr Ende (1809/10)

berichtet unser 1. Kapitel.

25 Vgl. ANTON MULLER, Geschichte der Pfarrei St.Otmar und
der Griindung der Katholischen Kirchgemeinde St.Gallen,
St.Gallen 1933; JOSEF EUGSTER, 50 Jahre Pfarrei St.Otmar
1908-1958, St.Gallen 1958.

26 Ueber dieses Patronat berichtet unser 4. Kapitel.

2

-

spater aber St.Georg als Patron besass und letztern
auch beim Neubau von 1959 beibehielt. Im Toggen-
burg kannte 1618 die Pfarrkirche Hemberg St.Otmar
als Mitpatron, bis er beim Neubau von 1782 Johannes
dem Tédufer weichen musste. Die 1766 geweihte Pfarr-
kirche Mzhlriiti erhielt neben St. Joseph auch St. Otmar
als Patron.

Jenseits des Rickens besass die alte Pfarrkirche in
Uznach??, wo schon zu Lebzeiten Otmars grosse Gii-
terschenkungen an das Kloster St. Gallen vergabt wor-
den waren, nachweisbar um 1389 Gall und Otmar als
Schutzherren; sie wurden spiter durch den Titel Hei-
ligkreuz ersetzt. Sinnvollerweise erhielt nun aber das
in den Jahren 1961-63 iiber Uznach erbaute Missions-
haus der Benediktiner von St.Ottilien den Namen
«St. Otmarsberg»; die Hauskapelle, deren Altar am
7. Mai 1964 durch Bischof Josephus Hasler von St. Gal-
len geweiht wurde, steht unter Otmars Patrozinium39.
Im Rheintal gab das Gallus-Kloster der 1777 geweih-
ten Kirche Diepoldsan-Schmitter neben Antonius von
Padua St.Otmar zum Patron. Im St.Galler Oberland
lisst sich Otmar neben Gallus und Maria 1440 in der
damals von Walenstadt abhingigen Kapelle zu Quar-
ten nachweisen; die jetzige Pfarrkirche3! trigt nur
noch das Gallus-Patrozinium.

St.Otmars-Insel «Werd»

27 Vgl. J. DUFT, Die Glaubenssorge der Fiirstibte von St.Gal-
len im 17. und 18. Jahrhundert, Luzern 1944, S. 173 und
365; POESCHEL, Kdm SG Stadt, S. 159.

28 POESCHEL, ebd,, S. 221 f.

20 Vgl. LAURENZ KILGER, Geschichte der Pfarrei Uznach, in
Pfarrkirche Uznach, Gedenkschrift zur Konsekration, Uznach
1940; ROLF SPRANDEL, Das Kloster St.Gallen in der Ver-
fassung des karolingischen Reiches, Freiburg i. Br. 1958.

30 Vgl. Missionsblatter der Benediktiner-Missionare in Uznach,

68. Jg., 1964, S. 63 ff.

Hiertiber FRANZ HIDBER, 500 Jahre Kirchgemeinde Quarten

1437-1937, Mels 1939; LEO PFIFFNER, 100 Jahre Pfarr-

kirche Quarten 1862—1962, ebd. 1963.

3

=4

37




Im Gebiet des heutigen Bistums Basel verlangt vor-
erst der Kanton Thurgau3? Beriicksichtigung. Er be-
sitzt auf der Insel Werd, wo der St.Galler Abt am
16. November 759 starb, das dlteste St. Otmars-Heilig-
tum?3; die dortige Kapelle kennt ihn beispielsweise bei
den Weihen von 1496 und 1581 als Mitpatron. Sie ge-
hort zur Pfarrei Eschenz, wo nun aber Otmar nicht
Kirchen-, sondern Ortspatron34 ist und als solcher hier
ausser Betracht fillt. Im thurgauischen Gittingen?’ ist
St.Otmar zweiter Patron; eine Kaplanei unter seinem
Namen wurde 1490 gestiftet. Von einer dortigen Ot-
marshohle geht die Sage, der Heilige habe darin auf
seiner Flucht gerastet; einige Aecker heissen «zu St. Ot-
mar» und konnten einstmals Pfrundgiiter gewesen sein.
In der ehemaligen Schlosskapelle Roggwil, die damals
zur Pfarrei Berg gehorte, war St. Otmar neben St. Gal-
lus und St.Notker der Patron3S. In pietitvoller Erin-
nerung erhielt deshalb auch die am 17.November
1963 eingeweihte, zur Pfarrei Arbon gehorende Filial-
kirche Roggwil3” das Otmars-Patrozinium.

Auch in den anderen, zum Bistum Basel gehorenden
Kantonen sind einige solcher Gotteshdauser zu nennen.
In Schaffhausen ist es die urkundlich erstmals 1482 be-
zeugte, heute protestantische Pfarrkirche Wilchingen3S.
Im Aargau®? ist es die ehemalige Kapelle zu Bettwil %0,
die zu der dem Kloster Einsiedeln inkorporierten Pfat-
rei Sarmenstorf gehorte. 1496 ist Otmar als Mitpatron,

32 Ueber «St.Otmar und der Thurgau» veroffentlichte Pfarrer
JOSEF LOTSCHER anliBlich der 1200-Jahr-Feier eine Artikel-
folge in der «Thurgauer Volkszeitung», 115. Jg., 25. Nov.,
15. & 21. Dez. 1959.

33 Hieriiber kurz in unserem 1. Kapitel, ausfiihrlicher bei
A. KNOEPFLI und H. R. SENNHAUSER in Corolla Heremi-
tana; vgl. auch RAYMUND NETZHAMMER, Die Insel Werd,
1. Aufl. Zug 1931 bzw. 2. Aufl. ebd. 1934.

34 Vgl. R. NETZHAMMER, Eschenz, Zug 1938, S. 86.

35 Vgl. K. KUHN, Thurgovia Sacra, Geschichte der katholischen
Pfarrgemeinden des Kantons Thurgau, Bd. 1/2, Frauenfeld
1869, S. 55—64.

36 KUHN, ebd., S. 17.

37 Das Kath. Pfarramt Arbon gab unter dem Titel «St.Otmars-
kirche Roggwil TG» (Arbon 1963) eine kleine Festschrift
heraus.

38 Vgl. REINHARD FRAUENFELDER, Die Patrozinien im Ge-
biet des Kantons Schaffhausen, Schaffhausen 1928, S. 45;
DERS., Kdm Kt. Schaffhausen, Bd. III, 1960, S. 289.

39 Kein Otmars-Patrozinium ist genannt bei ANDREAS MOSER,
Die Patrozinien der oberaargauischen Kirchen, in Jahrbuch
des Oberaargaus, 2. Jg., Langenthal 1959, S. 22-28. Eben-
falls wird St.Otmar nicht erwihnt bei KARL GAUSS, Die
Heiligen der Gotteshduser von Baselland, in Basler Zeitschrift
fiir Geschichte und Altertumskunde, Bd. II, 1903, S. 122
bis 162 (vgl. dazu E. A. STUCKELBERG in Archiv fiir schwei-
zerische Volkskunde, 7. Jg., 1903, S. 162).

40 Vgl. ARNOLD NUSCHELER, Die Aargauischen Gotteshauser
in den Dekanaten Hochdorf, Mellingen, Aarau und Willisau,
Bisthums Konstanz, in Argovia, 26. Bd., Aarau 1895, S. 56,

38

1717 als alleiniger Patron dieser Kapelle bezeugt; als
daraus aber eine selbstindige Pfarrei entstand, fand
1808 die Kirchweihe zu Ehren St. Josephs statt. Eine
mittelalterliche St.Otmars-Kapelle ldsst sich auch um
1370 im sogenannten Basi zu Oberndorf#!, damals zur
Pfarrei Dietikon (heute Kanton Ziirich) gehorend,
nachweisen; sie ging zur Zeit der Reformation unter.
Im Kanton Luzern ist die Pfarrkirche Kriens42 zu nen-
nen, die schon um 1100 den St.Galler Heiligen Gall
und Otmar geweiht war; letzterer scheint allmahlich
von Gallus verdringt worden zu sein. Beide sind auch
die Patrone der Kapelle zu Roth, heute in der Pfarrei
Grosswangen, die 1275 sogar als eigene Pfarrei nach-
gewiesen ist%3. Selbst in Delsberg im Kanton Bern
wurde Otmar neben Imerius in der von Papst Leo IX.
1049 personlich geweihten Kapelle des Schlosses Vor-
burg zum Kompatron erwihlt44.

Das heutige Bistum Chur kannte und kennt eben-
falls mehrere St. Otmars-Patrozinien. Im Kanton Grau-
biinden schiitzt er zusammen mit Gallus die Pfarr-
kirche zu Laax*®, die einstmals zur frithmittelalterli-
chen Grosspfarrei St.Columban in Sagens gehorte46
und damit den Einfliissen sowohl der Viktoriden von
Chur als auch des Klosters Disentis offenstand. Im Kan-
ton Uri ist St.Otmar nach St. Ambrosius Patron der
Pfarrkirche Erstfeld, die 1318 geweiht und 1477 von
Altdorf abgelost und verselbstindigt wurde4’. Auch

86 f.; CLEMENS HECKER, Die Kirchenpatrozinien des Archi-
diakonates Aargau im Mittelalter, Kiissnacht a. R. 1946, S.
98, 148.
Vgl. A. NUSCHELER, Die Gotteshauser der Schweiz, 3. Heft,
2. Abt., Ziirich 1873, S. 428; KARL HEID, Orts- und Flut-
namen von Dietikon, in Neujahrsblatt von Dietikon, 2,
1949, S. 21; P. ALBAN STOCKLI O. Cap., St.Gallen und die
neue Forschung iiber Hartmann von Aue, in <«Die Ost-
schweiz», 91. Jg., Nr. 16, 10. Jan. 1964. Die Datierung 140t
sich aus dem Liber marcarum des Bistums Konstanz er-
schliefen; vgl. J. A. KRAUS in FDA, 72.Bd., 1952, S. 244 ff.
Vgl. C. HECKER, a. a. O., S. 95.
So nach ADOLF REINLE, Kdm Kt. Luzern, Bd. 1V, 1956,
S 217 41
4 Vgl. ANDREAS MOSER, Die Patrozinien der bernischen Kit-
chen im Mittelalter, in ZSKG, 52. Jg., 1958, S. 29 f., 46.
45 Vgl. OskAR FARNER, Die Kirchenpatrozinien des Kantons
Graubiinden, in 54. Jahresbericht der Historisch-antiquari-
schen Gesellschaft von Graubiinden, Jg. 1924, Chur 1925,
S. 125; ERWIN POESCHEL, Kdm Kt. Graubiinden, Bd. IV,
1942, S. 69-75, 95 f.
Vgl. Iso MULLER, Die ritischen Pfarreien des Frithmittel-
alters, in Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte, Bd. 12,
1962, S. 463. — Zur Verehrung der hl. Gallus und Otmar
in ratoromanischer Sprache: PLACI SIGISBERT DEPLAZES,
Cudisch dils Evangelis, Mustér 1930, darin S. 734 St.Gallus
(S.Gagl), S. 764 St.Otmar (S. Merens); ich verdanke diesen
Hinweis Herrn Jos. Denkinger in Gofau.
47 Vgl. G HEGKER,; 2. 2. @, S. 128

4

by

'
[}

4

]

4

(3




im Gebiet des heutigen Kantons Ziirich, wo das Klo-
ster St.Gallen schon frith begiitert war, sind solche
Patrozinien erfassbar geblieben8. Das gilt beispiels-
weise fiir Monchaltorf, wo 1488 Gall und Otmar be-
zeugt sind4®. Weil es sich dabei um eine zeitweilige
Filialkirche von Egg handelt, wird auch ein entspre-
chender Riickschluss auf Egg selber gewagt30. Vor-
reformatorische St.Otmars-Kapellen lassen sich nach-
weisen in Otfelfingen’!, das um 1370 zur Pfarrei
Wiirenlos im Aargau gehorte, sowie um 1270 in Witi-
kon’?, wo eine Filialkapelle des Ziircher Grossmiin-
sters war.

Selbst Bistum und Kanton Freiburg sind hier zu
nennen 3. Schmitten, das bis 1885 zur Pfarrei Diidin-
gen gehorte, hiess im 14. und 15. Jahrhundert Oth-
marswyl, weil St.Otmar Patron der dortigen Kapelle
war. Fiir die Pfarrkirche Broc blieb er bis heute der
Schutzheilige; es ist das einzige alemannische Patronat
im ehemaligen Bistum Lausanne. Vielleicht ldsst es sich
durch das dortige Benediktiner-Priorat, das vor der Re-
formation untergegangen ist, erkliren>4, wahrschein-
licher aber dadurch, dass sich die Pfarrei Broc-Bruck
urspriinglich bis zum Simmental erstreckte und somit
auch deutschsprachige Einwohner umfasste.

48 Allerdings nicht in Biilach, wo St.Otmar nicht Patron der
Pfarrkirche, sondern nur eines 1322 errichteten Nebenaltares
war; vgl. MARCEL BECK, Die Patrozinien der dltesten Land-
kirchen im Archidiakonat Ziirichgau, Diss. phil., Ziirich
1933, S. 52; darnach sind die vagen Angaben im Neujahrs-
blatt fiir Biilach und das Ziircher Unterland, 17. Stiick, 1956,
S. 50 und 55, zu berichtigen.

49 BECK, a. 2. 0, S. 96 ff.

5 So ebenfalls nach BECK, S. 64 f.

51 Vgl. HERMANN FIETZ, Kdm Kt Ziirich, Bd. II, 1943, S.
110

52 HBLS, VII, S. 576.

53 Vgl. MICHAEL BENZERATH, Die Kirchenpatrone der alten
Dibzese Lausanne im Mittelalter (= Freiburger Geschichts-
blatter, XX. Jg.), Freiburg i. Ue. 1913, S. 152 f.

54 Briefliche Mitteilung von Generalvikar Msgr. L. Waeber (1
1961) in Fribourg vom 20. IV. 1959.

55 Von der einschligigen Literatur allgemeinen Charakters, die
St.Otmar nicht erwzhnt, seien beispielsweise genannt: RI-
CHARD ANDREE, Votive und Weihgaben des katholischen
Volkes in Siiddeutschland, Braunschweig 1904; CARL AL-
BRECHT BERNOULLI, Die Heiligen der Merowinger, Tiibin
gen 1900; MAX FASTLINGER, Die Kirchenpatrozinien in
ihrer Bedeutung fiir Altbayerns zltestes Kirchenwesen, in
Oberbayrisches Archiv, Bd. 50, 1897; DIETRICH HEIN-
RICH KERLER, Die Patronate der Heiligen, Ulm 1905.

56 MEDARD BARTH, Handbuch der elsassischen Kirchen im Mit-
telalter (= Archives de V'Eglise d’Alsace, t. 27-29), Stras-
bourg 1960-63; JOsEPH M. B.CLAUSS, Die Heiligen des
ElsaB, Diisseldorf 1935; LUZIAN PFLEGER, Die Entstehung
der elsdssischen Pfarreien, in Archiv fiir elsassische Kirchen-
geschichte, 4. Jg., StraBburg 1929, S. 1-114.

B. In Deutschland

Die Forschung nach St.Otmars-Patrozinien im heuti-
gen Deutschland erlebt ein zahlenmissig hochst er-
freuliches Resultat. Zwar lassen sich die Griinde, war-
um der St.Galler Abt des 8. Jahrhunderts an den ein-
zelnen — vorab mittelalterlichen — Kirchen zum Patron
erwihlt worden ist, 6fters nicht mehr eindeutig fest-
stellen. Im allgemeinen waren es aber die hier einlei-
tend geschilderten Ursachen: stift-st. gallische Besitzun-
gen besonders in Siiddeutschland, geistliche Verbindun-
gen mit dortigen Klostern, schliesslich auch person-
liche Beziehungen wihrend vielen Jahrhunderten.
Daraus erklirt sich die Tatsache, dass diese Patrozinien
vor allem in den nzher gelegenen Gebieten, insbeson-
dere im gemeinsamen ehemaligen Bistum Konstanz
zahlreich sind.

Zur Vervollstindigung dieser Kultgeographie ist es
niitzlich, auch die Gegenden zu kennen, in denen keine
St. Otmars-Kirchen festzustellen sind 3. Aus der bisher
erreichbaren Literatur sind es, den sich inhaltlich zwar
iiberschneidenden Biichertiteln alphabetisch folgend:
das Elsass’6, Franken®’, Hessen8, das Bistum Hildes-
heim >, Hohenzollern®9, die Bistiimer K6In®l, Miin-
ster, Osnabriick und Paderborn®2, ferner Preussen®3,
Sachsen 64, Westfalen> sowie die Bistiimer Speyer 66

57 WILHELM DEINHARDT, Friihmittelalterliche Kirchenpatro-
zinien in Franken, Erlangen 1933.

58 K. H. SCHAFER, Frithmittelalterliche Kirchenpatrozinien in

Hessen, in Fuldaer Geschichtsblitter, 14, 1920, S.97-112.

HEINRICH SAMSON, Die Heiligen als Kirchenpatrone und

ihre Auswahl fiir die Erzdidzese Koln und fiir die Bisthii-

mer Miinster, Paderborn, Trier, Hildesheim und Osnabriick,

Paderborn 1892.

FRIEDRICH EISELE, Die Patrozinien in Hohenzollern, in

FDA, 61. Bd,, 1933, S. 1-52.

61 Vgl. neben H. SAMSON LEONARD KORTH, Die Patrocinien
der Kirchen und Kapellen im Erzbistum Koln, Diisseldorf
1904; W.STUWER, Die Patrozinien des Kolner GroBarchi-
diakonates Xanten, Bonn 1938.

62 Fiir alle ebenfalls SAMSON a. a. O.

63 ERIKA FIDICK, Beitrige zur Geschichte der Kirchen-Patro-
zinien im Deutschordensland PreuBen bis 1525, in Zeit-
schrift fiir Geschichte und Altertumskunde Ermlands, Bd.
22, Braunsberg 1926, S. 343-464.

64 HERBERT HELBIG, Untersuchungen iiber die Kirchen-

patrozinien in Sachsen auf siedlungsgeschichtlicher Grund-

lage (= Historische Studien, Heft 361), Berlin 1940.

HEINRICH KAMPSCHULTE, Die westfilischen Kirchen-Patro-

cinien, besonders auch in ihrer Beziehung zur Geschichte

der Einfithrung und Befestigung des Christenthums in West-

falen, Paderborn 1867.

66 ALOIS SEILER, Studien zu den Anfingen der Pfarrei- und
Landdekanatsorganisation in den rechtstheinischen Archi-
diakonaten des Bistums Speyer (= Veroffentlichungen der
Kommission fiir geschichtliche Landeskunde in Baden-Wiirt-
temberg, Reihe B, 10. Bd.), Stuttgart 1959.

©

5

6

=1

8:

@

39




und Worms®’, anscheinend auch Passau und Wiirzburg
neben vielen anderen. Dem Negativen folge nun aber
das Positive!

An erster Stelle steht sowohl zeitlich als auch be-
deutungsmissig das glanzvolle benediktinische Miin-
ster der Insel Reichenan. Bekanntlich war diese Nach-
barabtei St. Gallens durch ihren Abt personlich vertre-
ten, als Bischof Salomon I. 864 in Konstanz Otmars
Kanonisation einleitete und 867 in St.Gallen seinen
Leib in die neue Grabkirche iibertrug®®. Damals er-
hielt die Reichenau bereits Reliquien mit der Mah-
nung, «sie stets ehrfiirchtig und wiitdig zu bewahrens.
Vielleicht war es dieses Geschenk, das noch Abt Witi-
gowo (985-997) veranlasste, beim Erweiterungsbau
des Reichenauer Miinsters eine Kultstitte zu Ehren
St. Otmars zu errichten. Der Dichter-Monch Purchard
pries damals diese Bautitigkeit in den Gesta Witi-
gowonis%?, worin zu lesen ist:

Mox ut sepreni devenit circulus anni,

Altius arrectam sursum construxerat anlam,
Sancte, dicata tibi, Michahel archangele Christi,
Quae micat Otmaro pulchre pariterque beato.

Bald, als der Kreislauf des siebten Jahres begonnen,
Erbaute er oben eine hoher errichtete Halle,

Dir, heiliger Michael, dem Erzengel Christi geweiht,
Die auch lieblich erstrahlte dem ebenso heiligen Otmar.

Aus dem heutigen Erzbistum Freiburg im Breisgau,
wozu auch die Reichenau gehért, ist sodann zu berich-
ten, dass St.Otmar dort noch immer Schutzherr iiber
acht Gotteshduser ist70. Vorerst sind es die Pfarrkirchen

67 HERMANN SCHMITT, Die Patrocinien der Kirchen und Ka-
pellen im ehemaligen Bistum Worms, in Wormatia sacra.
Worms 1925, S. 101-120.

68 Es sei auf die Schilderung des Augenzeugen ISO verwiesen,
wie sie hier im 1.Kapitel mitgeteilt worden ist.

69 Herausgegeben in MGH, Poet. Lat. medii aevi t. V, Leipzig
1937, unser Zitat S. 275. Deutsche Uebersetzung aus URS-
MAR ENGELMANN O. S. B., Die Reichenau, Miinchen 1955,
S::38:

70 Das Erzbistum Freiburg in seiner Regierung und in seinen
Seelsorgsstellen, hrsg. vom Erzbischofl. Ordinariate, Freiburg
i. Br. 1910; Handbuch des Erzbistums Freiburg, 1. Bd.,
ebd. 1939. — Freundliche Auskiinfte verdanke ich iiberdies
Herrn erzbischofl. Archivar Dr. Kraus.

71 Vgl. DUFT, St.Otmar, S. 34 f., 76; DERS., Bodensee, S. 41
ff., 83 f. (dort weitere einschligige Literaturangaben). Zu
Ludwigshafen vgl. HERMANN OECHSLER, Die Kirchen-
patrone in der Erzdidzese Freiburg, in FDA, 35. Bd., 1907,
S. 189 f. Zur Kapelle in Schlofl Frauenberg, wo zwar nichts
an St.Otmar erinnert, wo jedoch der holzgeschnitzte Taber-
nakel jenem gleichen J. A. Feuchtmayer zugeschrieben wird,
der in St.Gallen die Reliefs des Chorgestithles schuf, vgl.

40

Altheim im Linzgau, wo er zweiter Patron ist, und
Ludwigshafen am Bodensee, das frithere Sernatingen,
wo die Erinnerung an St.Otmar besonders lebhaft ist,
weil der Blick iiber den See nach Bodman, den Ort sei-
ner Einkerkerung, weist’l. Das ob Bodman gelegene
Schloss Frauenberg mit seiner wertvollen Kapelle ist
ein kleiner Wallfahrtsort zu Ehren St.Otmars, nicht
aber ein eigentliches Patrozinium.

Uralte Beziehungen zu St.Gallen besitzen sodann
Herrschaft und Pfarrei Ebringen’?, die seit dem
8. Jahrhundert bis um 1800 in klosterlichem Besitze
standen und deshalb Gallus und Otmar als Schutzhei-
lige verehren. Aus dem gleichen Erzbistum sind zwei
Filialkirchen — Aselfingen in der Pfarrei Achdorf und
Kappel bei Villingen in der Pfarrei Weilersbach — so-
wie drei Kapellen zu nennen: Frenkenbach in der Pfar-
rei Hagnau, wo Otmar die Ehre des Patrons mit St. Os-
wald teilt; Madachhof in der Pfarrei Mainwangen;
Pforendorf in der Pfarrei Altheim, wo Otmar anschei-
nend Johannes den Tdufer ersetzt hat.

Im Bistum Augsburg, wohin sich ebenfalls frither
stift-st. gallischer Besitz erstreckte und wo der grosse
Bischof St. Ulrich (890-973) als ehemaliger St. Galler
Kloster-Schiiler die personlichen Beziehungen pflegte,
sind zehn St.Otmars-Patrozinien nachweisbar geblie-
ben73. Es sind sieben Pfarrkirchen, die noch heute die-
sen Titel tragen: Akams und Raunhenzell bei Immen-
stadt im Dekanat Stiefenhofen, Attenhausen bei Urts-
berg im Kapitel Ottobeuren’, Eutenhausen im Kapi-
tel Mindelheim, Grinenbach”’ im Kapitel Weiler im
Allgiu, Modingen im Kapitel Dillingen/Donau, O##-
acker im Kapitel Kempten, wo der Ortsname mit dem
Patrozinium verwandt sein diirfte. Neben diesen heute

HERMANN GINTER in St. Konradsblatt, 34. Jg., Karlstruhe
1954, S. 578 f., und in Nachrichtenblatt der 6ffentl. Kultur-
und Heimatpflege im Regierungsbezitk Siidbaden, 5. Jg.,
Freiburg i. Br. 1954, S. 62 f. Vgl. NETZHAMMER, St.Otmar,
S. 56, 64.

72 Kein geringerer als der st. gallische Geschichtsschreiber IL-
DEFONS VON ARX hat 1792 die Geschichte der Herrschaft
Ebringen verfaBt; Ausgabe durch JOSEPH B00Z, Freiburg
i. Br. 1860.

7 Ich verdanke ihre Kenntnis Herrn Ehrendekan und geistl.
Rat Konrad Baumann (+ 1960), der als Pfarrer in Euten-
hausen wihrend Jahrzehnten die Verehrung St.Otmars for-
derte.

74 Es handelt sich anscheinend um Attenhausen im Landkreis
Memmingen, wo die Zwolfhundert-Jahr-Feier St.Otmars und
die Zweihundert-Jahr-Feier der Pfarrkirche vom 7. bis 16.
November 1959 durch eine Volksmission begangen wurde.
Nicht zu verwechseln mit der Pfarrei Attenhausen im Ka-
pitel Thannhausen und Landkreis Krumbach, wo St. Andreas
Patron ist. (Frdl. Mitteilung des bischoflichen Ordinariates
Augsburg.)

75 Vgl. A.W.ENDRES, Geschichte der Pfarrei Griinenbach,
Kempten 1860.



vorab barocken Kirchen ist es die einsam auf einem
Berg thronende gotische Wallfahrtskirche St.Otmar,
die zur Pfarrei Gundelsdorf zwischen Augsburg und
Neuburg a. D. im Kapitel Péttmes gehort. Schliesslich
ist es die Kapelle Kleinbenren, eine Filiale von Etten-
beuren im Kapitel Ichenhausen. Als ehemaliges Patro-
zinium ist die im 12. Jahrhundert erbaute, 1561 den

Wallfahrtskirche St.Otmar bei Gundelsdorf

Protestanten iiberlassene und im 17. Jahrhundert ab-
gebrochene Friedhofkapelle St.Otmar in Augsburg zu
nennen; spater wurde dort die jetzige protestantische
Kreuzkirche erbaut, doch erinnert noch das «Ottmars-
gasschen» an das alte Patrozinium, gleich wie der «Gal-
lusplatz» in Augsburg beim heute noch bestehenden
St. Gallus-Kirchlein7¢ von #ltesten Beziehungen zeugt.

Aus dem heutigen Bistum Rottenburg, somit aus
Wiirttemberg, sind zwolf Gotteshduser mit Otmars
Namen historisch nachweisbar77. An erster Stelle sind
es die beiden Pfarrkirchen’® Hochmdssingen im Ka-
pitel Rottweil und Weigheim im Kapitel Wurmlingen,
beide schon im Hochmittelalter bezeugt, wenn auch die
Patroziniumsvermerke erst in nachreformatorischen
Quellen iiberliefert sind. Sodann sind es neun Filial-
kirchen bzw. Kapellen: Durchhausen, Filiale der Pfar-
rei Seitingen im Kapitel Wurmlingen; Elchingen in
der Pfarrei Ohmenheim im Kapitel Neresheim; Grozz-
ingen in der Pfarrei Neckartailfingen im Kapitel Ut-

76 Vgl. P. STAERKLE in St.Gallus-Gedenkbuch, S. 62 f.

77 Hieriiber handelt ausfiihrlich und mit allen Belegen GUSTAV
HOFFMANN, Kirchenheilige in Wiirttemberg (= Darstellun-
gen aus der Wiirttembergischen Geschichte, 23. Bd.), Stutt-
gart 1932. — Freundliche Auskiinfte verdanke ich Herrn
Oberregierungsrat Dr. Hans Jinichen in Tiibingen.

78 In diesem Zusammenhang schon erwihnt bei CARL JOSEPH
HEFELE, Geschichte der Einfithrung des Christenthums im
siidwestlichen Deutschland, besonders in Wiirtemberg, Tii-
bingen 1837, S. 307.

ach-Reutlingen; Holzhausen, Filiale der Pfarrei Berg-
felden im Kapitel Empfingen; Reichenbach, Filiale
der Pfarrei Dewangen im Kapitel Ellwangen; Unter-
opfingen, Filiale der Pfarrei Kirchdorf im Kapitel Die-
tenheim; Weiler in der Pfarrei Hayingen im Kapitel
Munderkingen. Dazu gesellt sich die Schlosskapelle
Untersulmetingen in der Pfarrei Niederkirch des Ka-
pitels Biberach. In zwei weiteren Filialkapellen war
St.Otmar nur Mitpatron, namlich in Bartenbach in
Pfarrei und Kapitel Goppingen sowie in Bremelan in
der Pfarrei Grauheim des Kapitels Munderkingen. Von
den zusitzlichen zahlreichen Altarpatrozinien, wovon
hier als bedeutsame Beispiele das Miinster zu Ulm so-
wie die Klosterkirchen Hirsau, Wiblingen und Zwie-
falten erwihnt werden konnten, muss in diesem gan-
zen Ueberblick abgesehen werden.

Die Geschichtsquellen des Bistums Eichstitt’? erge-
ben neun St. Otmars-Patrozinien. Wegen ihres Namens
sind als erste die Pfarrkirche O#tmarsfeld bei Ellingen
und die Filialkirche Othmaring in der Pfarrei Toging/
Oberpfalz anzufithren. Entweder gab der Kirchen-
patron hier und anderswo den Ortsnamen; oder aber —
was wahrscheinlicher ist und durch andere Beispiele
belegt werden kann — es war ein Grundherr Otmar, der
wegen der Namengleichheit den St. Galler Heiligen als
Patron seiner Eigenkirche wihlte. Bemerkenswert sind
ferner die Pfarrkirche zu Enkering im Dekanat Gre-
ding in Mittelfranken, wo 1767 eine Bruderschaft der
heiligen Otmar und Johann von Nepomuk errichtet
wurde, sowie die in evangelischen Besitziibergegangene
Pfarrkirche Kerkhofen bei Sulzbiirg in Oberpfalz; denn
bei beiden diirfte das Patrozinium auf jeweiligen frii-
hen Regensburger Grundbesitz zuriickgehen — Regens-
burg aber kannte und verehrte St.Otmar seit seinem
Bischof St.Wolfgang, gestorben 994 im Osterreichi-
schen Pupping, wo gleichfalls eine frithe Otmarskirche
festzustellen ist80.

Im gleichen Bistum Eichstitt sind nachweisbar: die
evangelisch gewordene Pfarrkirche Abz im Dekanat
Gunzenhausen, wo Otmar neben Heiligkreuz und Ot-
tilia Mitpatron war; ferner vier ehemalige Kapellen:
eine in der Pfarrei Klapfenberg/Oberpfalz, die schon
1688 in Ruinen war und heute nicht mehr besteht;

7 Vgl. KARL PUCHNER, Patrozinienforschung und Eigenkit-
chenwesen mit besonderer Beriicksichtigung des Bistums
Eichstitt, Kallmiinz 1932, S. 61 f.; FRANZ XAVER BUCH-
NER, Bistum Eichstatt, Bd. II, Eichstitt 1937/38, Register S.
944, — Freundliche Auskiinfte verdanke ich hochw. Herrn
Domkapitular Dr. Joseph Rieder in Eichstitt.

80 Vgl. K.PUCHNER a. a. O. Ueber St. Wolfgang und Pup-
ping wird hier unter Oesterreich ausfithrlicher berichtet.

41




eine zu Megesheim im Dekanat Wemding, schon 1602
als Beinhaus beniitzt; eine weitere in der Pfarrei Wald-
kirchen/Oberpfalz, die dem Kloster Ahausen an der
Wornitz gehorte, jedoch 1480 bereits ruinds war; eine
vierte auf dem Keilberg in der Pfarrei Offenbausen des
Dekanats Altdorf, zu Ehren der heiligen Otmar und
Ottilia 1447 als Pestkapelle erbaut (St. Otmar war Pa-
tron gegen Krankheiten), 1728 aber veroddet, heute
eine Ruine, bei der jedoch noch ein Volksfest — viel-
leicht die Erinnerung an das alte Patrozinium — began-
gen wird.

In der Erzdiczese Miinchen-Freising ist eine schon
im 10. Jahrhundert bezeugte Filialkirche St.Martin
und St. Otmar in Riem (Pfarrei Trudering) bemerkens-
wert. Im Bistum Regensburg mit der gemeinsamen Er-
innerung an St. Wolfgang und St. Otmar sind die bei-
den Otmars-Patrozinien in Pfettrach (bei Landshut)
und Pettenkofen (Altheim) zu nennen8!. Im Erzbis-
tum Bamberg erscheint St. Otmar als Patron der Burg-
kapelle zu Nirnberg, die der mit St.Gallen befreun-
dete Kaiser Konrad I. 913 gegriindet hatte, die dann
aber im 15. Jahrhundert Walburga als Patronin er-
hielt82,

Als weitere St. Otmars-Patrozinien sind beizufiigen:
eine Filialkirche in Dosdorf, bis 1533 zur Pfarrei
Plaue und nachher zur Pfarrei Siegelbach gehérig,
beide im Archidiakonat Erfurt und Bistum Mainz ge-
legen®3; eine Kapelle im nassauischen Oberreifenberg,
wo Otmar erstmals 1418 als Patron erwihnt ist;
schliesslich eine Kapelle und spitere Kirche im gleich-
falls nassauischen Seelenberg, die aber seit 1710 St. Ca-
simir als Patron verehrt®4.

81 JOHANNES B.LEHNER, Die mittelalterlichen Kirchen-Patro-
zinien des Bistums Regensburg, in Verhandlungen des Hi-
storischen Vereins fiir Oberpfalz und Regensburg, 94. Bd.,
Regensburg 1953, S. 48.

82 WILHELM DEINHARDT, Dedicationes Bambergenses, Frei-
burg i. Br. 1936, S. 69: in die Walpurgis est dedicatio in
capella Othmari dicta castri.

83 MARTIN HANNAPPEL, Das Gebiet des Archidiakonates
Beatae Mariae Virginis Erfurt am Ausgang des Mittelalters,
ein Beitrag zur kirchlichen Topographie Thiiringens (= Ar-
beiten zur Landes- und Volksforschung, Bd. 10), Jena 1941,
S. 318, 325, 327, 410. :

84 OTTO RENKHOFF, Mittelalterliche Patrozinien in Nassau,
in Nassauische Annalen, 67. Bd., Wiesbaden 1956, S. 111.

85 Vgl. LubwIG RAPP, Topographisch-historische Beschreibung
des Generalvikariates Vorarlberg, Bd. IV, Brixen 1902, S.
495-506. Dazu neuestens P.Iso MULLER O.S.B., Zum
ratischen Pfarrei-System im Vorarlberger Gebiet, in Mont-
fort, 14. Jg., Dornbirn 1962, S. 19. — Im benachbarten
Liechtenstein 148t sich keine St.Otmars-Kirche nachweisen;
vgl. I. MULLER, Patrozinien des Firstentums Liechtenstein,
in Jahrbuch des Historischen Vereins fiir das Fiirstentum
Liechtenstein, Bd. 59, 1959.

42

C. In Oesterreich

Hier sind die St. Otmars-Patrozinien begreiflicherweise
weniger zahlreich als in Deutschland, denn der Arl-
berg bedeutete fiir den st. gallischen Besitz und Einfluss
die natiirliche Schranke. Selbst in Vorarlberg ist nur
eine solche Kirche festzustellen: Gaissan$’, das im frii-
heren Mittelalter zur stift-st. gallischen Eigenkirche und
Pfarrei St. Johann-Hochst gehorte, das aber 1630 mit
Erlaubnis des Abtes eine Kapelle errichten durfte und
sie St. Otmar anvertraute. Eine spatgotische Statue und
Reliquien des Heiligen diirften damals dorthin ge-
schenkt worden sein. Das Patrozinium blieb bestehen,
obwohl Gaissau 1798 dem Kloster St. Gallen entfrem-
det wurde, und es ging auf die 1805 errichtete Pfarrei
sowie auf die 1873 erbaute neugotische Kirche iiber.

In Tirol ist zwar der Taufname Otmar nicht selten,
aber ein Kirchen- oder Kapellen-Patrozinium lisst sich
nicht nachweisen86, Dasselbe gilt fiir das jetzt italie-
nische Siidtirol bzw. das Bistum Brixen®’.

Dagegen finden sich zwei Patrozinien in Oberéster-
reich, die bemerkenswerterweise auf personliche und
monastische Beziehungen zuriickgehen. Die Lebens-
geschichte St. Wolfgangs®8, eines um 924 geborenen
und 965 in Einsiedeln zum Priester geweihten Schwa-
ben, erzihlt, der von ihm verehrte St. Otmar habe ihm
im Traum die Zukunft vorausgesagt, dabei auch seinen
Tod, den er an einem Otmar geweihten Orte erleiden
werde. Jedenfalls starb Wolfgang, damals Bischof von
Regensburg, im oberosterreichischen Pupping8® (bei
Linz, im heutigen Bezirk Eherding) am 31. Oktober
994. Dort befand sich damals wirklich eine St. Otmars-

86 St.Otmar ist nicht erwahnt bei HANS FINK, Die Kirchen-
patrozinien Tirols, Passau 1928, sowie bei GUSTAV GUGITZ,
Gnadenstitten Oesterreichs, 5 Bde.,, Wien um 1956, eben-
falls nicht bei HANS HOCHENEGG, Die Kirchen Tirols, Die
Gotteshauser Nord- und Osttirols in Wort und Bild, Inns-
bruck 1935; dagegen sind dort zwei von P. STAERKLE nicht
erfaBte St.Gallus-Kirchen genannt: in Grist (Dekanat Zams)
und in Weer (Dekanat Schwaz). — Personliche Auskiinfte
verdanke ich Herrn Hofrat Dr. Hans Hochenegg in Solbad
Hall.

87 St.Otmar ist nicht erwiahnt bei HERMANN MANG, Unsere
Kirchenpatrone, Eine Hochetscher Wanderung, Bressanone
1942, und bei KARL WOLFSGRUBER, Kirchen-, Kapellen-
und Altarweihen in der Didzese Brixen 1648—1811, in Brix-
ner Schematismus 1952, S. 3-41.

88 LThK!, X, 960 ff. (Wolfgang); VIII, 565 f. (Pupping).
Vgl. J. B. MEHLER, Der heilige Wolfgang in Wort und Bild,
Regensburg 1894; ANTON STONNER, Heilige der deutschen
Friithzeit, 1. Bd., Freiburg i. Br. 1934, S. 145-168.

8 Vgl. E.HAGER, Die St.Otmarkapelle und nachmalige
St.Wolfgangkirche in Pupping, in 80. Jahresbericht des
Oberosterreichischen Musealvereines fiit die Jahre 1922 und
1923, Linz 1924. — Freundliche Auskiinfte verdanke ich
H. H. P. Carmel Mayrbiurl O. F. M., Guardian in Pupping.




Kapelle, deren Entstehung auf benediktinischen Besitz
und Einfluss von Niedernburg bei Passau her zuriick-
gefithrt wird. In Pupping wurde 1476 ein Franzis-
kaner-Kloster gegriindet, dessen Kirche 1490 zu Ehren
St. Wolfgangs und St. Otmars konsekriert wurde. Nach
mehreren Zerstorungen und Ausweisungen wurde das
Heiligtum 1801 in der Auswirkung des josephinischen
Klostersturms niedergerissen. Wie dann 1874 die neue
franziskanische Klosterkirche — sie ist zugleich Kapla-
neikirche von Pupping — geweiht wurde, vermochte
Wolfgang den Otmar als Patron zu verdringen. Trotz-
dem blieb dort mit der Erinnerung an Wolfgangs Tod
bis heute eine gewisse Verehrung St. Otmars lebendig.

Die andere oberosterreichische St.Otmars-Kirche,
von Pupping aus zwanzig Kilometer donauaufwirts
gelegen, diirfte unter gleichen Einfliissen entstanden
sein. Es ist die 1411 erbaute Pfarrkirche zu Kirchberg
an der Donau®® im Miihlkreis, deren Patrozinium bis
heute unverindert besteht.

Dasselbe gilt fiir eine der kunstgeschichtlich bedeu-
tendsten St.Otmars-Kirchen: Es ist Mddling®! bei
Wien, deren burgihnliche Anlage und spitgotische
Halle in den Jahren 1454-1523 erbaut wurden, wobei
allerdings festzuhalten ist, dass eine St.Otmars- und
Liebfrauenkirche dort schon frither bezeugt ist. Ver-
wiistungen durch die Tiirken vermochten weder das

Pfarrkirche St.Otmar in Modling

Gotteshaus noch sein Patrozinium endgiiltig zu zersto-
ren; von einer barocken Bliite zeugt der 1760 durch
die Kaiserin Maria Theresia gestiftete Hochaltar mit

9 Vgl. JOHANN LAMPRECHT, Das Martyrologium und die acte
Sanctorum, in Theologisch-praktische Quartalschrift, 45. Jg.,
Linz 1892, S. 85, sowie H. FERIHUMER, Erlduterungen zum

“\

-

7

LI L4 " ”‘
() »
/2

= \J

i

Pfarrkirche St.Otmar in Wien

dem Bilde St.Otmars. Wann und durch wen die Ver-
ehrung des St.Galler Abtes dorthin gelangte, ist an-
scheinend unbekannt.

Von Madling aus diirfte aber das Patrozinium bis in
die Stadt Wien hinein gedrungen sein, denn die neu-
gotische Pfarrkirche im Bezirk III ist ebenfalls St.Ot-
mar geweiht. Sie gleicht so auffillig der 1905-10 in
der Stadt St.Gallen durch Architekt August Hardeg-
ger erbauten, ebenfalls neugotischen St. Otmars-Kirche,
dass sich die Vermutung aufdringt, die um zwei bis
drei Jahrzehnte dltere Wiener Kirche sei das Vorbild
fiir die st. gallische gewesen.

Eine liebenswiirdige personliche Begegnung zwi-
schen St. Gallen und Médling ist im Tagebuch des letz-
ten Fiirstabtes Pankraz Vorster iiberliefert. Am 2. Juli

Historischen Atlas der osterreichischen Alpenlander, II. Abt.,
7. Teil, Wien 1956, S. 108 ff.

91 Vgl. die Festschrift <500 Jahre St.Otmar, 50 Jahre Bezirks-
Museums-Verein Modling», Modling 1954.

43




1798, als er sich personlich beim Kaiser in Wien um
die Wiedergewinnung der verlorenen Landeshoheit be-
miihte®?, pilgerte er in aller Morgenfrithe zur Kirche
seines Klosterpatrons; er notierte sich diesen Besuch
im Tagebuch?: «Wahlfartete ich nacher Modling zu
dem heil. Vater Othmarum. In diesem Marktflecken ist
unser Heilige der Kirchenpatron; woher dieses geko-
men, wusste mir H. Pfarrer nicht zu sagen. Es sey uralt,
war alles, was er wusste. Dieses Ort liegt 4 Stunden
von Wien zwischen Larschtenburg und Schonbronn.
Morgen um 4 Uhr ging ich zu Fuss hin, kam nach
8 Uhr an, machte meine Andacht, las die hl. Mess,
nahm beim Pfarrer “eine Ciocolata, kehrte zuriick,
speiste bei der Teufelsmiihle zu Mittag, und traf um
14 6 Uhr zu Hause voller Schweiss an, denn es machte
entsetzlich warm.»

D. In Italien und in Afrika

Zum Schluss seien noch zwei vereinzelte, aber wieder-
um typische St. Otmars-Patrozinien — das eine aus dem
Hochmittelalter und das andere aus neuester Zeit —
angefiihrt.

In Italien erinnert die Pfarrkirche zu Moggio-Udi-
nese an personliche Beziehungen zu St.Gallen®4. Der
streitbare St.Galler Abt Ulrich IIL. (1077-1121) aus
dem Herzogsgeschlecht von Eppenstein in Kirnten
wurde 1086 durch seinen Vetter Kaiser Heinrich IV.
zum Patriarchen von Aquileia ernannt. Er griindete
nun zu Mosach (Moggio) in Friaul eine Abtei und
stellte sie 1119 unter den Schutz der St.Galler Haus-
heiligen Gallus, Magnus und Otmar. An der Stelle der
einstigen Klosterkirche steht heute die 1763 erbaute
Pfarrkirche, die 1777 wieder unter dem Namen des
hl. Gallus geweiht wurde und 1869 in Erinnerung an
die benediktinische Vergangenheit den Ehrentitel einer
Abbatialkirche erhielt. Wenn auch St.Otmar anschei-
nend in Vergessenheit geraten ist, erinnert doch die
hochst bewegte Geschichte der Abtei und des Patriar-
chates an die st. gallische Vergangenheit.

Ebenfalls personliche Beziehungen, jedoch ganz
anderer Art, veranlassten ein neues St.Otmars-Patro-
zinium in Stid-Tanganika, Ostafrika, wo schweizerische
Benediktiner-Monche der Kongregation von St.Otti-
lien, deren Priorat in Uznach 1964 ebenfalls eine
St. Otmars-Hauskapelle erhalten hat, die Mission be-

92 Vgl. ALFRED MEIER, Abt Pankraz Vorster und die Auf-
hebung der Fiirstabtei St.Gallen, Freiburg 1954, S. 253 f.

93 Band 1, heute in StiA Einsiedeln. Ich verdanke diesen Hin-
weis Herrn Josef Denkinger in GofBau.

94 Vgl P. STAERKLE, Von den St.Gallus-Patrozinien, in St.Gal-

44

treuen. Die katholischen Pfarreien der Stadt St.Gal-
len® forderten im St.Otmars-Jubildumsjahr 1959 die
Schulkinder zu einer Briefmarkensammlung auf, deren
Ergebnis den Bau einer Missionskirche in Mawanga,
einer Aussenstation der Pfarrei Kitanda, ermoglichen
half. Gleichzeitig konnten durch stille Spenden eine
St.Otmars- und eine St. Gallus-Glocke angeschaftt und
dieser afrikanischen St.Otmars-Kirche geschenkt wer-
den. Das Motiv fiir dieses neueste Patrozinium ist ein
schones Zeichen der Zeit: Hatten frither vorab poli-
tische und grundherrschaftliche Ursachen die Veran-
lassung gegeben, so war es hier das rein kirchliche An-
liegen der Seelsorge und Heidenmissionierung.

3. Liste der St.Otmars-Patrozinien

A. In der Schweiz

Bistum St. Gallen
1. St.Gallen: ehem. Klosterkirche, heute Kathedrale
(Mitpatron).
2. St.Gallen: Pfarrkirche St.Otmar.
2.aSt. Gallen: Kapelle im Kantonsspital.
3. Andwil: Pfarrkirche.
4. Bruggen: ehem. Kapelle im Siechenhaus (Mit-
patron).
Diepoldsau-Schmitter: Pfarrkirche (Mitpatron).
. Hemberg: Pfarrkirche (ehem. Mitpatron).
. Miihlriiti: Pfarrkirche (Mitpatron).
Quarten: ehem. Filialkirche (Mitpatron), heute
Pfarrkirche St. Gallus.
9. Uznach: ehem. Pfarrkirche (Mitpatron), spiter
Heiligkreuz.
10. Uznach: Kapelle im Missionshaus St. Otmarsberg.
11. Zuckenriet (Pfarrei Niederhelfenschwil): Kapelle
(ehem. Mitpatron).

® N oW

Bistum Basel

12. Bettwil AG (Pfarrei Sarmenstorf): ehem. Kapelle,
heute Pfarrkirche St. Joseph.

13. Delsberg BE: Kapelle im Schloss Vorburg (Mit-
patron).

14. Giittingen TG: Pfarrkirche (Mitpatron).

15. Kriens LU: Pfarrkirche (ehem. Mitpatron).

lus-Gedenkbuch, S. 62; dazu JOSEPH BERGMANN, Topo-
graphie der VIL. und XIII. Comuni in den venetianischen
Alpen, SA Wien 1849, S.22-29.

95 Vgl. Pfarrblatt der Kath. Kirchgemeinde St.Gallen, 35. und
36. Jg., St.Gallen 1959 und 1960.




16. Oberndorf AG (Pfarrei Dietikon ZH): ehem. Ka-
pelle.

17. Roggwil TG (Pfarrei Berg): ehem. Kapelle im
Schloss (Mitpatron).

18. Roggwil TG (Pfarrei Arbon): Filialkirche.

19. Roth LU (Pfarrei Grosswangen): Kapelle, ehem.
Pfarrkirche (Mitpatron).

20. Werd TG (Pfarrei Eschenz): Kapelle (ehem. Mit-
patron).

21. Wilchingen SH: Pfarrkirche (ehem. Patron).

Bistum Chur

22. Egg ZH: Pfarrkirche (evtl. ehem. Mitpatron).

23. Erstfeld UR: Pfarrkirche (Mitpatron).

24. Laax Gr.: Pfarrkirche (Mitpatron).

25. Monchaltorf ZH: ehem. Filial- bzw. Pfarrkirche
(Mitpatron).

26. Otelfingen ZH (Pfarrei Wiirenlos AG): ehem.
Kapelle.

27. Witikon ZH (zu Grossmiinster Ziirich): ehem.
Kapelle.

Bistum Freiburg
28. Broc FR: Pfarrkirche.
29. Schmitten FR (Pfarrei Diidingen): ehem. Kapelle.

B. In Deutschland

Erzbistum Freiburg i. Br.

30. Insel Reichenau: ehem. Kapelle im Miinster (Mit-
patron).

31. Altheim (Kr. Ueberlingen):
patron).

32. Aselfingen (Pfarrei Achdorf, Kr. Donaueschin-
gen): Filialkirche.

33. Ebringen (Kr. Freiburg): Pfarrkirche (Mitpatron).

34. Frenkenbach (Pfarrei Hagnau, Kr. Ueberlingen):
Kapelle (Mitpatron).

35. Kappel bei Villingen (Pfarrei Weilersbach, Kr.
Villingen): Filialkirche.

36. Ludwigshafen/Bodensee (Kr. Stockach): Pfarr-
kirche.

37. Madachhof (Pfarrei Mainwangen, Kr. Stockach):
Kapelle.

38. Pforendorf (Pfarrei Altheim, Kr. Ueberlingen):
Kapelle.

Pfarrkirche (Mit-

Bistum Awugsburg

39. Akams (Kr. Sonthofen): Pfarrkirche.

40. Attenhausen (Kr. Memmingen): Pfarrkirche (Mit-
patron).

41. Augsburg: ehem. Kapelle im Friedhof.

42. Eutenhausen (Kr. Mindelheim): Pfarrkirche.

43. Griinenbach (Kr. Lindau): Pfarrkirche.

44, Gundelsdorf (Kr. Péttmes): Wallfahrtskirche.

45. Kleinbeuren (Kr. Giinzburg): Filialkirche von
Ettenbeuren.

46. Modingen (Kr. Dillingen): Pfarrkirche.

47. Ottacker (Kr. Sonthofen): Pfarrkirche.

48. Rauhenzell (Kr. Sonthofen): Pfarrkirche.

Bistum Rottenburg

49. Bartenbach (Pfarrei und Kr. Géppingen): Kapelle
(Mitpatron).

50. Bremelau (Pfarrei Grauheim, Kr. Miinsingen):
Kapelle (Mitpatron).

51. Durchhausen (Pfarrei Seitingen, Kr. Tuttlingen):
Kapelle.

52. Elchingen (Pfarrei Ohmenheim, Kr. Aalen): Ka-
pelle.

53. Grotzingen (Pfarrei Neckartailfingen, Kr. Niir-
tingen): Kapelle.

54. Hochmossingen (Kr. Rottweil): Pfarrkirche.

55. Holzhausen (Pfarrei Bergfelden, Kr. Horb): Ka-

pelle.

56. Reichenbach (Pfarrei Dewangen, Kr. Aalen):
Kapelle.

57. Unteropfingen (Pfarrei Kirchdorf, Kr. Biberach):
Kapelle.

58. Untersulmetingen (Pfarrei Niederkirch, Kr. Biber-
ach): Kapelle im Schloss.

59. Weigheim (Kr. Rottweil): Pfarrkirche.

60. Weiler (Pfarrei Hayingen, Kr. Miinsingen): Ka-
pelle.

Bistum Eichstitt

61. Aha (Kr. Gunzenhausen): Pfarrkirche (ehem.
Mitpatron).

62. Enkering (Kr. Eichstitt): Pfarrkirche.

63. Kerkhofen (Kr. Neumarkt/Opf.):
(ehem. Patron).

64. Klapfenberg (Kr. Parsberg): ehem. Kapelle.

65. Megesheim (Kr. Nordlingen): ehem. Kapelle.

66. Offenhausen (Kr. Hersbruck): ehem. Kapelle
Keilberg (Mitpatron).

67. Othmaring (Pfarrei Toging, Kr. Beilngries/Opf.):
Filialkirche (Mitpatron).

68. Ottmarsfeld (Kr. Weissenburg i. B.): Pfarrkirche.

69. Waldkirchen (Kr. Beilngries/Opf.): ehem. Ka-
pelle.

Pfarrkirche

45



Verschiedene

70. Niirnberg (Erzbistum Bamberg):
(ehem. Patron).

71. Riem (Erzbistum Miinchen-Freising, Pfarrei Tru-
dering): Filialkirche (Mitpatron).

72. Pettenkofen (Bistum Regensburg): Kirche.

73. Pfettrach (Bistum Regensburg): Kirche.

74. Dosdorf (Bistum Mainz, Pfarrei Plaue bzw. Siegel-
bach): Filialkirche.

75. Oberreifenberg (Kr. Main-Taunus): Kapelle.

76. Seelenberg (Kr. Usingen-Nassau): ehem. Kapelle,
spater Kirche St. Casimir.

Burgkapelle

C. In Oesterreich

77. Gaissau (Vorarlberg): Pfarrkirche.

78. Pupping (Oberdsterreich): ehem. Kapelle (Pa-
tron), ehem. Klosterkirche (Mitpatron), heute
Kloster- und Kaplaneikirche St. Wolfgang.

79. Kirchberg an der Donau (Oberosterreich): Pfarr-
kirche.

80. Modling (bei Wien): Pfarrkirche.

81. Wien (Bezirk III): Pfarrkirche.

D. In Italien und in Afrika

82. Moggio-Udinese (Mosach in Friaul): ehem. Klo-
sterkirche (Mitpatron), heute Pfarrkirche St.Gal-
lus.

83. Mawanga (Pfarrei Kitanda, Tanganika, Ost-
afrika): Missionskirche.

9 In St.Gallus-Gedenkbuch, Uebersicht S. 66-74; nach 1800
errichtete Patrozinien sind dort im allgemeinen nicht be-
riicksichtigt worden.

46

4. Ergebnis

Das Ergebnis der hier dargestellten Kultgeographie ist
zweifach. Einerseits erwies sich, dass wihrend elfhun-
dert Jahren — von 867 bis 1964 — Kirchen und Kapel-
len unter das Patronat St.Otmars gestellt wurden.
Andrerseits ergab sich, ohne einen Anspruch auf Voll-
standigkeit zu erheben, die Gesamtzahl von 84 sol-
chen Kirchen-Patrozinien, ganz abgesehen von den
kaum mehr erfassbaren Altar-Patrozinien, die noch weit
zahlreicher wiren. Diese St.Otmars-Kirchen und -Ka-
pellen verteilen sich auf folgende Linder: 30 in der
Schweiz, 47 in Deutschland, 5 in Oesterreich, je 1 in
Italien und in Ostafrika.

Ein Vergleich mit der Anzahl der St.Gallus-Patro-
zinien dringt sich auf. P.Staerkle®®, der gleichfalls
keine absolute Vollstindigkeit erstrebte und erreichte,
wies die erstaunlich grosse Zahl von 231 solchen Kult-
statten nach: 46 in der Schweiz, 135 in Deutschland,
24 in Frankreich (Elsass), 7 in Oesterreich, 18 in Ita-
lien, 1 in Holland. Es sind beinahe dreimal so viele wie
fiir St.Otmar — eine aufschlussreiche Verhiltniszahl,
die fiir seine gesamte Kultgeschichte Giiltigkeit haben
diirfte.

So stand St. Otmar, der zweite und eigentliche Griin-
der St.Gallens, stets im Gefolge, ja im Schatten des
Namengebers St. Gallus, wiewohl es Otmar zu verdan-
ken ist, dass Gallus und St.Gallen zu bleibenden Ge-
schichtsfaktoren geworden sind.




28

62/8.

wy| 00t 05

L]
O¥NESN3IO3Y

ONvZI08m

e EN3HONNW
1L

154
L

24NgsoONvVE

®
95
[ ]
B -
[ ]
69 ® 19
£9
4 omoy3aNON
99

2¥NgaI3yi M

HWOYNGSSVYULS

6 €5
°

Lvolinism

FHNYSTYVH H

943913AI13H
H

¥L

SL ﬁmh

Karte der St.Otmars-Patrozinien
gezeichnet von Dr. h. c. Albert Knoepfli, Frauenfeld

47




VIERTES KAPITEL

St.Otmar in Volksglaube und Volksfrommigkeit

St.0tmar im Gericht
umgeben vom Verleumder und den ungerechten Richtern
Federzeichnung von 1451
in Codex 602 der Stiftsbibliothek

Zur Kultgeschichte gehort nicht nur die objektive,
streng geregelte und damit eher unpersonliche Litur-
gie, sondern auch — wie die wissenschaftliche Volks-
kunde in den letzten Jahrzehnten erkannt hat — die
subjektive, in allen Farben schillernde und mit allem
Menschlichen durchsetzte Volksfrommigkeit. Ludwig
Andreas Veit! schildert ihre Wurzeln: «Die volkhaft

1 Volksfrommes Brauchtum und Kirche im deutschen Mittel-
alter, Freiburg i. Br. 1936, S. 6; dazu auch L. A. VEIT und
LupwiG LENHART, Kirche und Volksfrommigkeit im Zeit-

48

einheitliche Ausdrucksform des Frommen war in der
Sicht auf den ewigen Gott in den drei Personen zu
Grunde gelegt im Gottesdienst, in der Verehrung der
Heiligen, in der Spendung der Sakramente und in den
Sakramentalien der Kirche. Nicht als ob die Reihen-
folge auch die Wertfolge im Volksreligiosen bezeichnet
hitte oder bezeichnen miisste! Das Volk behilt sich die
Wertung aus Stimmung und oft aus Unverstand von
Fall zu Fall vor. Vor ihm aber stand als Grundgesetz
aller Gottesverehrung die lapidare Forderung der Kir-
che: Gegen das erste Gebot Gottes siindigen nicht bloss
die Unglaubigen, sondern alle, die ihren Glauben, ihr
Hoffen und ihr Lieben mehr in die Heiligen setzen als
in Gott. Vom gldubigen Gemiit her wurde das Gebiet
der Heiligenverehrung verbreitert, deren ,Erlaubtheit
und Niitzlichkeit’ — so vorsichtig driickt sich die Kirche
aus — lehramtlich erst vom Konzil von Trient bestitigt
wurden.»

Volksglaube und Volksfrommigkeit haben sich
St. Otmars in zweifacher Sicht «bemichtigt»: Sie sahen
ihn als den Richer und als den Heiler; sie erkannten
in ihm ein conmtra und ein pro. Darnach wandte sich
Otmars iibernatiirliche Wirksamkeit einerseits gegen
eine kleine, bestimmte Gruppe von Bosen, namlich
gegen seine einstigen Verfolger, und andrerseits fzr
eine unabsehbare Schar von Gutwilligen, namlich fiir
die Bedringten und Hilfesuchenden. Man beschiftigte
sich also mit der Rache und gleichzeitig mit der Hilfe
von seiten des Heiligen.

1. Die Rache des Heiligen

Dem mittelalterlichen Menschen galt ein Heiligen-
leben erst dann als vollendet, wenn der Held von Gott
sichtbar belohnt, seine Feinde aber sichtbar bestraft
waren. Die gottliche Bestitigung der Unschuld des ver-
urteilten und in der Verbannung verstorbenen Abtes

alter des Barock, ebd. 1956. Vgl. Artikel <Heiligenver-
ehrung» in LThK2, V, 104-108.




Die beiden Griinder St.Gallens
St.Gallus mit dem Béiren | St.Otmar mit dem Fisschen

Holzfiguren vom Hochaltar der Stadtkirche Wil SG um 1700
im Schweizerischen Landesmuseum Zirich
(Hohe: St.Gallus 212 c¢m, St.Otmar 208 cm, Stab 230 cm)

Aufnahmen: Schweiz. Landesmuseum Ziirich



§t.0Otmar in der Himmelsglorie
als Nothelfer fiir Menschen aller Stinde

Deckengemilde in der Pfarrkirche Eutenhausen (Bistum Augsburg)
von Franz Xaver Kirzinger aus Miinchen um 1756

Aufnahme: Richard Binder, Augsburg



Otmar erkannte man darin, dass sein Leichnam noch
nach zehn Jahren unversehrt war und dass Gott an
seinem Grabe zu St.Gallen «durch dessen wirksame
Verdienste denkwiirdige Wunder zu offenbaren ge-
ruhte» 2. Die gottliche Bestrafung der Verfolger — des
Ménches Lantpert, des Bischofs Sidonius und der Gra-
fen Warin und Ruthard — glaubte man aus Ereignis-
sen feststellen zu koénnen, von denen die meisten histo-
risch glaubwiirdig, wenn nicht gar beweisbar geblie-
ben sind.

A. Gegen den Monch Lantpert

Die Vita sancti Otmari® Gozberts und Walahfrids
nennt «einen gewissen Lantpert, der zwar durch das
Ménchsgeliibde, nicht aber durch Heiligkeit des Le-
benswandels zu den Briidern Otmars» zihlte. Die Gra-
fen Warin und Ruthard hatten ihn durch Bestechung
oder Drohung — modern ausgedriickt: durch Gehirn-
wasche — iiberredet, seinem Abte «in liignerischer
Machenschaft ein Sittlichkeitsvergehen» anzudichten.
Lantpert, der «Liigenknecht» und «wahrheitsverges-
sene Verfechter der Falschheit», liess sich dazu miss-
brauchen, fiel aber gleich nach Otmars Verurteilung in
eine Krankheit, die ganz offensichtlich als Strafe be-
trachtet wurde:

«Deshalb packte alsbald die gottliche Rache den
Lantpert, auf dass allen einleuchte, Otmars Keuschheit
sei falschlich angeschuldigt worden. Denn fiebrige Er-
schiitterungen durchwiihlten ihn, die Lebenskraft der
Glieder begann zu erschlaffen, und er wurde allmih-
lich zum Kriippel. Wie so alle seine Glieder die Ge-
radheit oder die natiirliche Form einbiissten und sein
Kopf nach Art der Vierfiisser zum Boden geneigt war,
gestand er jederzeit — nicht nur durch die Verbildung
seiner furchterregenden Gestalt, sondern auch mit lau-
ter Stimme —, dass er gegen den Heiligen Gottes ge-
siindigt habe.»

Lantpert, ein zahlreich bezeugter Name in Aleman-
nien, fehlt zwar im st. gallischen Professbuch, das aus
der Zeit des Abtes Otmar eine Liste von 53 Monchen
namentlich auffithrt. Doch dieses Verzeichnis ist nicht
mehr im Original des 8. Jahrhunderts, sondern in einer
Abschrift des 9. Jahrhunderts erhalten4. Vielleicht war

2 Vita 5. Otmari, Kap. 7 und 9; vgl. DUFT, St.Otmar, S. 34
ff,, 38 £.

3 Kap. 4 und 5; vgl. DUFT, ebd,, S. 30 f, 32 f, 76.

4 StiA SG, Cod. Class. I. Cist. C. 3. B. 56. — Editionen: PAUL
PIPER, Libri confraternitatum Sancti Galli, Augiensis, Faba-
riensis, in MGH, Berlin 1884, S. 111 f. (ebd. S. 470 f. zahl-
reiche Erwihnungen des Namens Lantpert in verschiedenen

schon das Original nicht vollstindig; vermutlich aber
liess der Abschreiber diesen verachtungswiirdigen Na-
men, der aus dem «Buch des Lebens» zu streichen war,
absichtlich weg. Die historisch zuverlissige Vita, deren
Aussagen zur Zeit ihrer Abfassung noch vollauf iiber-
priifbar waren, diirfte den Lantpert ebenso wenig
wie seine schreckliche Erkrankung erfunden haben.
Dass diese Krankheit den Zeitgenossen und Nachfah-
ren als Strafgericht Gottes erschien, wurde mit einer
noch heute horbaren Befriedigung vermerkt.

B. Gegen den Bischof Sidonius

Das zweite, wichtigere Instrument in der Hand der
Grafen Warin und Ruthard bzw. des durch sie vertre-
tenen frinkischen Staates, der die Selbstindigkeit Ale-
manniens und des Alemannen Otmar mit allen Mitteln
brechen wollte, war Sidonius, Bischof der vom Staat
«kontrollierten» Diczese Konstanz; ihr gehorte St. Gal-
len kirchlich, nicht aber grundherrschaftlich an’.
Durch Otmars Verurteilung erlangte nun Sidonius die
Inkorporierung der Abtei St.Gallen, was ihm schon
vorher mit dem benachbarten Kloster Reichenau ge-
lungen war, woran er sich aber nicht lange freuen
konnte. Denn das Buch der Miracula sancti GalliS,
gleichfalls von Gozbert und Walahfrid Strabo ver-
fasst, sowie die Casus sancti Galli von Ratpert” berich-
ten auch hier von einem gottlichen Strafgericht, das in
einer korperlichen Ziichtigung bestanden haben soll,
die wenn moglich noch schlimmer als bei Lantpert
war.
Sidonius suchte nach Otmars Fall St. Gallen auf, um
es zu annekteren und die widerstrebenden Ménche
«wutentbrannt» zu bestrafen. «Und alsbald ging er, als
ob er beten wollte, in die Kirche des seligen Gallus und
trat vor seinen Altar. Doch weil er heilsame Erhérung
nicht verdiente, zog er das Bedringnis, das er den an-
deren beizufiigen geschworen hatte, in wirklich ange-
messener Vergeltung sich selber zu. Denn seine Ein-
geweide gerieten wie ein iiber das Feuer gestellter Kes-
sel in Wallung, und plotzlich befielen ihn so schreck-
liche Bauchkrampfe, dass er ohne die Hilfe anderer
unméglich hinausgehen konnte; sondern die natiirliche

Formen); PAUL M. KRIEG, Das ProfeBbuch der Abtei St.Gal-
len, phototypische Wiedergabe, Augsburg 1931.

5 Vgl. DUFT, St.Otmar, S. 76-79.

8 Kap. 17; vgl. DUFT, ebd. 14 f., 4649, und G.MEYER
VON KNONAU in MVG XII, S. 79 ff.

7 Kap. 6; vgl. DUFT, ebd., S. 18, 56 f., und G. MEYER VON
KNONAU in MVG XIII, S. 7-11.

49




Entleerung — man schimt sich, es zu sagen — brach mit
garstigem Drang hervor und beldstigte die Anwesen-
den mit solchem Gestank, dass er unverziiglich aus der
Kirche gestossen und auf einen Wagen geladen wurde,
um auf seine eigene Bitte vom Kloster moglichst fort-
zukommen ... Er wurde in das benachbarte Kloster
Reichenau gebracht. Als sich die Krankheit dort noch
verschlimmerte, wurde er seinen Dienern wegen des
schrecklichen Gestankes so unertriglich, dass ihm fast
keiner mehr die gewohnten Dienste leisten konnte.
Gepeinigt von solcher Strafe zur Vergeltung seiner
Machenschaften hauchte er nach einigen Tagen seinen
Geist aus der Kloake des Leibes.»

Was an dieser ungeschminkten, ja rachsiichtig an-
mutenden Erzihlung Wahrheit und was Uebertreibung
ist, ldsst sich nicht mehr auseinanderhalten. Fest steht
nur, dass Otmar am 16. November 759, Sidonius aber
schon am 4. Juli 760 starb, wohl auf der Reichenau.
Moglicherweise war die Todesursache eine Kolik, ver-
anlasst durch Aufregung, Zorn oder sémmerliche
Hitze8. Das aber galt dem Volksglauben als Straf-
gericht Gottes, wie es auch der Reichenauer Geschichts-
schreiber Hermann der Lahme in seiner Chronik® an-
deutet. Zu dieser Interpretierung bot wohl ein bibli-
sches Vorbild den Anlass: Im zweiten Buch der Makka-
bier (Kap. 9) ist ahnlich drastisch geschildert, wie Gott
den Antiochus Epiphanes mit einer gleich beschdmen-
den Todeskrankheit schlug.

C. Gegen die Grafen Warin und Ruthard

Noch unmittelbarer als Lantpert und Sidonius waren
die Grafen Warin und Ruthard, die laut Zeugnis der

@

VETTER, St.Otmar, S. 129, Anm. 91: «Den toédlichen Kolik-
anfall erklirt GELPKE 298 aus der Gereiztheit des eben vom
Konig heimgekehrten und in St.Gallen mit der vermitteln-
den Gesandtschaft Bischof Tellos zusammentreffenden Sido-
nius glaublicher als MEYER VON KNONAU aus der heiflen
Jahreszeit.»

Hrsg. v. G. H. PERTZ in MGH, Scriptorum t. V, Hannover
1844, S. 99, zu den Jahren 746 und 759. Vgl. KONRAD
BEYERLE, Die Kultur der Abtei Reichenau, Miinchen 1925,
S. 60.

Vgl. DUFT, St.Otmar, S. 30 ff., 75 ff, 79.

Hier ist auf folgende neue Forschungen hinzuweisen: IRM-
GARD DIENEMANN-DIETRICH, Der frinkische Adel in Ale-
mannien im 8. Jahrhundert, in Grundfragen der alemanni-
schen Geschichte (= Vortrige und Forschungen, hrsg. v.
Institut fir geschichtl. Landesforschung in Konstanz, 1.Bd.),
Konstanz 1955, S. 149-192; HANSMARTIN DECKER-HAUFF,
Die Ottonen und Schwaben, in Zeitschrift fiir Wiirtt. Landes-
geschichte, 14. Jg., 1955, S. 233-371 (vgl. dazu aber G. TEL-
LENBACH, Kritische Studien zur groBfrinkischen und ale-
mannischen Adelsgeschichte, ebd. 15. Jg., S. 169-190); HANS

o

1
1

D )

50

Vita sancti Otmari «damals die Verwaltung von ganz
Alemannien besorgten», an der Verurteilung des
St.Galler Abtes Otmar beteiligt10. Beide sind auch
anderweitig historisch einwandfrei nachgewiesenll,
sowohl als reiche frinkische Hochadelige wie auch als
konigliche Kommissare nach der 746 erfolgten Untet-
werfung Alemanniens und der Aufhebung des einhei-
mischen Herzogtums. Dass sie sich an Otmars Tod
schuldig fiihlten, lisst sich zwar nicht aus direkten
Zeugnissen ablesen, ergibt sich aber aus dem Bewusst-
sein einer auffilligen Sippenhaftung ihrer Nachkom-
men.

Von Warins Sohn, dem Grafen Isanbard im Thut-
gau, ist durch drei st. gallische Urkunden!? belegt, dass
er das Kloster in den Jahren 798, 804 und 806 mit
umfangreichen Giiterschenkungen bedachte. Dabei
leitete ihn die ausdriickliche Sorge fiir sein sowie seines
Vaters Warin und seiner Mutter Hadelindis Seelenheil,
aber auch die gleichfalls ausgesprochene Bedingung,
die st.gallischen Beschwerden gegen ihn und seine
Erben fiir alle Zukunft zum Schweigen zu bringen. Es
scheint ein Zeichen der Versochnung gewesen zu sein,
dass der Name seines Vaters Warin in das Totenbuch 13
des Klosters und damit in das Gebetsgedenken aufge-
nommen wurde. Verzeihen bedeutete aber nicht ver-
gessen! Noch im ausgehenden 9. Jahrhundert nannte
Notker Balbulus in seinen kostlichen Gesta Karoli
Magnil4 den Isanbard «den Sohn Warins, des Verfol-
gers eueres Patrones Otmar».

Schuldbewusstsein und Siithnegesinnung lassen sich
wihrend erstaunlich langer Zeit auch in der Verwandt-
schaft des Grafen Ruthard nachweisen. Zeuge hiefiir ist

JANICHEN, Warin, Rudhard und Scrot, ebd. 14. Jg., S. 372
bis 384; GERD TELLENBACH, Studien und Vorarbeiten zur
Geschichte des groBfrinkischen und frithdeutschen Adels (=
Forschungen zur oberrheinischen Landesgeschichte, Bd. 1V),
Freiburg i. Br. 1957; ROLF SPRANDEL, Das Kloster St.Gal-
len in der Verfassung des karolingischen Reiches (= For-
schungen zur oberrheinischen Landesgeschichte, Bd. VII),
Freiburg i. Br. 1958.

12 WARTMANN, UB I, S. 146, 168, 180 f. Vgl. G. MEYER

VON KNONAU in MVG XIII, S. 235 f.

Zum 20. Mai: Obitus Warini comitis. (MVG XI, S. 42.)

14 Kap. 8 des 2. Buches. Neueste Ausgabe von HANS F. HAE-
FELE in MGH, Script. rer. Germ., N. S. Bd. XII, Berlin
1959, S. 61. — Notker wendet sich hier an seinen Auftrag-
geber Kaiser Karl III.; wenn er von St.Otmar als <euerem
Patron» spricht, ist damit wohl an Karls Schenkung von 879
erinnert: Damals gelangte der Hof Stammheim an St.Gallen,
und zwar «zum Dienste an St.Otmar» (vgl. WARTMANN,
UB II, S. 222); diese gleiche Schenkung bestitigte und er-
weiterte Konig Konrad I. 911, anldBlich seines St.Galler
Besuches.

1

(7}




Ekkehart IV. in den Casus sancti Galli?’, und sein
Zeugnis wird bestitigt durch die neue Forschunglf,
wonach Ruthard ein Vorfahre der Welfen war und
Verbindungen derselben mit Konig Konrad I. bestan-
den. Ekkehart erzihlt, wie Konrad am 29. Dezember
911 die Kirche des heiligen Otmar betrat, sich an sei-
nem Altar schuldig bekannte — «denn es waren seine
Vorfahren gewesen, welche ihn verfolgt hatten» — und
den Heiligen mit Geschenken «versohnte». Das schien
ihm aber nicht geniigt zu haben, denn Ekkehart weiss
weiter zu berichten:

«In jedem Jahr, so lange er lebte, sandte er als Nach-
komme jener Schinder fiir die gleichsam selbstbegan-
gene Verfehlung an Otmar einen persénlichen Wachs-
zins an sein Grab. Dasselbe tat spiter auch Rudolf, der
Vater des Grafen Welfhard, weil er von der gleichen
Sippschaft war, durch einen Zins an Stahl aus dem
Bergwerk zu Fiissen (im Allgau). Doch als seine Séhne
Welfhard und Heinrich das ebenfalls wihrend einigen
Jahren getan hatten, unterliess Heinrich aus Scham, er
mochte als Zinsmann erscheinen, gegen den Willen
seines Bruders die Abgabe. Da geschah es, dass am Vor-
tag des Otmarsfestes [also an einem 15.November]
beide Briider auf der Jagd nach einem Rehbock auf die
Spitze eines sehr schmalen Felsens gelockt wurden und
dass, als sie sich erschopft niedergesetzt hatten, plotz-
lich der Stein, auf welchem Heinrich sass, einsank und
jener hochbegabte Jiingling — o Schmerz! — in tiefste
Schluchten stiirzte und umkam. Kaum vermochte die
beraubte Mutter bei Sinnen zu bleiben. Wir schreiben
nun, was wir selbst gesehen haben: Noch war die
Trauerzeit nicht beendet, als sie mit dem einzigen Sohn
und der einzigen Tochter sowie mit Geschenken und
dem unterlassenen Stahl an das Grab des Heiligen kam.
Was durch die Verweigerung des Zinses gesiindigt wor-
den war, bereuten nun die drei fiir sich und den Ver-
storbenen.»

Diese in personlichem Ton verfasste Schilderung
zeigt eindriicklich, dass bei Ruthards Nachkommen
noch zweieinhalb Jahrhunderte nach Otmars Tod ein
Schuldgefiihl lebendig war. Den tddlichen Jagdunfall
betrachteten sowohl sie als auch Ekkehart, der Augen-
und Ohrenzeuge der Sithne war, als gottliche Strafe.

15 Kap. 16 und 21; vgl. G. MEYER VON KNONAU in MVG
XV/XVI, S. 60-65, 79-83, und DUFT, St.Otmar, S. 18,
58-61, 79. Deutsche Uebersetzung der Caszs durch H. HELB-
LING in Die Geschichtschreiber der deutschen Vorzeit, 3.
Ausg., Bd. 102, Ko6ln-Graz 1958.

16 Besonders von JOSEF FLECKENSTEIN, Ueber die Herkunft
der Welfen und ihre Anfinge in Siiddeutschland, in Studien
und Vorarbeiten zur Geschichte des groBfrinkischen und

So ist dieser Bericht, der auch durch die Historia Wel-
forum bezeugt ist, ein typischer Ausdruck damaligen
Volksglaubens von der «Rache des Heiligen».

D. Gegen die Herren von Bodman

Abt Otmar war nach seiner Verurteilung voriiberge-
hend in der Konigspfalz zu Bodman eingekerkert, wo
man ihn anscheinend dem Hungertode preisgeben
wollte, bis er schliesslich im Sinn einer Haftmilderung
auf die Werd-Insel verbracht wurdel’. Bemerkenswer-
terweise dichtete nun der Volksglaube auch den Hetren
von Bodman eine korperliche Bestrafung an; im
16. Jahrhundert berichtet die Zimmerische Chronik18:

«Man hat noch heutigs Tags fur gewiss, s. Othmar
sey zu Altenbodmen in der Gefengknus gelegen und,
nachdem er denen Herren von Bodmen von etlichen
schwebischen Fursten fengclichen iiberantwurt, sey er
etliche Zeit ganz hertigclich und ohne alle Erbermde
von inen gehalten worden uf unser Frawen Perg, da
ainest das recht alt Bodmen gestanden und darvon auch
die Herren iren Namen gehapt. Do zaigt man noch ain
finsters ungehewrs Gewelb oder Kemmerlin, darin der
hailig Man ist gepeiniget worden, daher von altem ain
Sag uf unser Zeit kommen, es haben sich die von Pod-
men derzeit an s. Othmarn also verschuldt und versun-
digt, das ain Fluch uf sie und ire Nachkomen erwach-
sen; dann der merer Tail alle im Geschlecht schadhafte
Schenkel und Fuess haben, welcher Gebresten sich
gleichwol bei unsern Zeiten bei etlichen des Ge-
schlechts war sein befunden. Ob es aber der Ursach
halb, wie iez gemelt, beschehe, das mag sein oder nit,
der waists am basten, dem nichs verborgen oder un-
bewist.»

Was hatte St. Otmar mit dem angeblichen oder witk-
lichen Fussleiden der Familie von Bodman zu tun? Die
Sage scheint an den Bericht der Viza!? angekniipft zu
haben, wonach eine Fussspitze seines sonst unversehrt
aufgefundenen Leichnams auf Werd vom Wasser be-
spiilt und verfirbt worden war. Doch der Verfasser der
Chronik #usserte selber Zweifel an der Glaubwiirdig-
keit, und dies mit Recht. Denn die beiden SchlGsser
Altbodman und Frauenberg haben mit der ehemaligen

frithdeutschen Adels, hrsg. v. G. TELLENBACH, Freiburg i.
Br. 1957, S. 71-136, bes. S.97—115 und 129 f.

17 Vita 5. Otmari, Kap. 6; vgl. DUFT, St.Otmar, S. 34 f., 76.

18 Hrsg. v. K. A.BARACK in Bibliothek des litterarischen
Vereins in Stuttgart, Bde. 91-94, Tiibingen 1869; unser
Zitat Bd. 91, S. 53 f.; abgedruckt auch bei VETTER, St.Ot-
mar, S. 189. Vgl. BEAT RUDOLF JENNY, Graf Froben Chri-
stoph von Zimmern, Lindau-Konstanz 1959.

19 Kap. 7; vgl. DUFT, St.Otmar, S. 34 ff.

51




Konigspfalz so wenig Beziehungen wie die ritterliche
Familie, die den Namen des Dorfes Bodman trigt, mit
den wirklichen Verfolgern St.Otmars im 8. Jahrhun-
dert. Die erste dortige Burg dieses noch heute bliihen-
den Geschlechts wurde nicht vor dem 13. Jahrhundert
erbaut20. Hier irrte also der Volksglaube.

2. Die Hilfe des Heiligen

Freundlicher als der Richer ist der Heiler und Helfer.
Die Volksfrommigkeit entnahm Otmars schlicht-scho-
ner Lebensgeschichte keine phantastischen oder un-
wirklichen Ziige, sondern die Tatsachen seiner Mild-
tatigkeit und Krankenfiirsorge sowie seiner heroischen
Geduld in der Verfolgung. Diesbeziiglich galt er ihr
als nachahmenswertes Vorbild und zugleich als Fiir-
bitter am Gnadenthrone Gottes. So wurde St.Otmar
zum Patron fiir bestimmte Gruppen von Miihseligen
und Beladenen.

A. Fiir Arme und Kranke

Die Grundlage bietet auch hier die Vita sancti Oz-
mari?l, und zwar nicht in ihren Berichten iiber wun-
derbare Heilungen an St.Otmars Grab, die sich kaum
von anderen dhnlichen unterscheiden, sondern in ihrer
Schilderung des zeitlebens giitigen und selbstlosen
«Armenvaters». Das von Konig Pippin erhaltene Sil-
ber verwendete er nicht zum Ausbau seines bediirfti-
gen Klosters, sondern spendete es den Armen, «wohl-
wissend, dass sich ein Ménch in Kost und Kleid be-
scheiden miisse» und dass Besitz «auf hochgemute Ge-
sinnung nur belastend wirke». Anschaulich und trotz-
dem ohne Uebertreibung, ja mit damals noch iibet-
priifbaren Aussagen wird seine Nachstenliebe gezeich-
net:

«Ueberdies bewegte ihn eine solche Besorgnis fiir
die Armen, dass er bestrebt war, ihre Pflege eher per-

20 Vgl. JOSEPH SCHLIPPE, Ruine Altbodman, in Nachrichten-
blatt der Denkmalpflege in Baden-Wiirttemberg, 1. Jg., Frei-
burg i. Br. 1958/59, S. 103 ff. — Hier sei beigefiigt, daf}
einige furchtsame oder witzige St.Galler das Unwetter des
16. Novembers 1911, das mit Erdbeben und grofen Schiden
die Ostschweiz und Siiddeutschland heimsuchte, der «Rache»
St.Otmars zuzuschreiben geneigt waren, weil damals sein
Festtag zum ersten Mal nicht mehr als Feiertag begangen
worden sei.

21 Kap. 2 und 3; wiedergegeben bei DUFT, St.Otmar, S. 26-29.

52

sonlich als durch andere auszuiiben. In jenem Werk
der Barmbherzigkeit, das Almosen heisst, kam ihm tat-
sachlich kaum ein zweiter gleich. Er errichtete nim-
lich fiir die Aufnahme der Aussitzigen, die sich von
den Mitmenschen trennen und abgesondert leben muss-
ten, ein kleines Spital nicht weit entfernt vom Kloster,
jedoch ausserhalb jener Wohnstitten, in welchen die
anderen Armen aufgenommen wurden. Und er
schenkte ihnen auf jede nur mogliche Weise seine per-
sonliche Pflege so eifrig, dass er das Kloster selbst in
néachtlichen Stunden 6fters verliess, um fiir ihre Krank-
heit mit einer bewundernswerten Hingabe zu sorgen.
Er wusch ihnen beispielsweise die Koépfe und die Fiisse,
sduberte eigenhindig ihre eitrigen Wunden und ver-
schaffte ihnen die notwendige Nahrung, wobei er im
Geist stets jenes Urteil erwog, das der gerechte Richter
den Barmherzigen vorbehalten wird, wenn er sagt:
Was ihr einem dieser meiner geringsten Briider getan,
habt ihr mir getan. Deshalb geschah es, dass er, hoch-
verehrt von allen, die ihn kannten, Armenvater ge-
nannt wurde. So vollig war er vom Drang nach Barm-
herzigkeit besessen, dass er, wenn er einen Armen hilf-
los in verletzender Nacktheit sah, gewohnlich sein
eigenes Gewand auszog und damit die Glieder des Un-
gliicklichen bedeckte, weshalb er mitunter ohne Tunika,
nur mit der Kappa angetan, zum Kloster zuriickkehrte.
Denn er wollte lieber durch Verachtung gegenwirti-
gen Prunkes zum Kleid ewiger Unverginglichkeit ge-
langen, als durch Unterlassung eines guten Werkes die
Schande zukiinftiger Nacktheit erleiden.»

Otmar hatte also ein Zweifaches erbaut: eine Ar-
menherberge im oder beim Kloster, das nach Anwei-
sung des Evangeliums und der Benediktiner-Regel in
den Pilgern, Armen und Kranken Christus personlich
erkannte und aufnahm, dazu ein abgesondertes Sie-
chenhaus — eine Leproserie — fiir die mit Aussatz und
anderen ansteckenden Krankheiten Behafteten. Es ist
das ilteste, das sich im Gebiet der heutigen Schweiz
nachweisen lasst, und es ist dadurch in die Medizin-
geschichte?? eingegangen.

Dafiir hatte sich begreiflicherweise schon Vadian,
der Geschichtsschreiber und Arzt seiner Vaterstadt

22 Vgl. beispielsw. R. VIRCHOW, Zur Geschichte des Aussatzes
und der Spitiler, besonders in Deutschland, SA. aus Vir-
chow’s Archiv, Berlin 1859; ARNOLD NUSCHELER, Die Sie-
chenhiuser in der Schweiz, in Archiv fiir Schweizerische Ge-
schichte, 15. Bd., Ziirich 1866, S. 182—215; FRIEDRICH
BUHLER, Der Aussatz in der Schweiz, Ziirich 1902, S. 16 ff.;
J. DUFT, Mittelalterliche Medizin-Handschriften in der
Stiftsbibliothek St.Gallen, in «St.Galler Tagblatt» vom 29.
9. 1963.



St.Gallen, interessiert?3, woraus Johannes Stumpf24
geschopft hat: «So erscheynt Othmari guot gemiit aull
dem groBlich, dafl er den armen allzeyt geneigt was,
welchen zelieb er zeytlich einen Spital vnd bilgerhauf}
bauwen vnd widmen lieB3, der was etlich hundert jar ein
enthalt der armen: ist aber bey vnseren tagen dem
Closter vnd den armen nit weyters gewertig.»

Daraus ergibt sich, dass St. Otmars Griindung — Va-
dian 2’ spricht ausdriicklich vom «spital Sant Othmars»
— wihrend Jahrhunderten Bestand hatte. Es handelte
sich um das sog. Bruderspital2®, das am Ort des nach-
maligen «Blauen Hauses» (heute Leo-Buchhandlungan
der Gallusstrasse) stand, bis es nach der Reformation
an die Stadt fiel. Sie richtete dort eine Badanstalt ein,
die dem Portnerhof-Quartier den Namen «Neubad»
gab. Noch ist aus dem St. Otmars-Spital das Siegel er-
halten, welches das Bild des Patrons und die gotische
Umschrift tragt: sigillum hospitalis sancti otmari. Aber
auch in einigen Institutionen der Gegenwart lebt die
Erinnerung bewusst weiter: So bewohnen die Kran-
kenschwestern des St. Otmarvereins das St. Otmarshaus
an der Gallusstrasse 8; der neugebaute Fliigel des von
den Barmherzigen Krankenbriidern betreuten St. Jo-
sefshauses an der Rosenbergstrasse 120 heisst «St.Ot-
mar»; die am 25. Oktober 1964 geweihte katholische
Kapelle im St.Galler Kantonsspital, als dessen erster
Vorldufer das von Otmar erbaute Infirmarium geprie-
sen wird?’, erhielt passend das Patrozinium dieses
edlen «Armenvaters».

Es ist nicht verwunderlich, dass St. Otmar stets als
Troster und Fiirbitter der Kranken angerufen wurde.
Fromme Pilger hinterliessen im Miinster zu St. Gallen
zum Dank fiir die Erhorung ihre Votiv-Gegenstinde,
von denen zum Bedauern der Volkskunde nur noch
eine halbzerstorte Tafel die Stiirme des Rationalismus
iiberdauert hat: Das Bild St. Otmars ist weggesigt wor-
den; erhalten blieb die Darstellung eines knienden,
vornehm gekleideten Ehepaars mit dem stilistisch und
orthographisch hochst unbeholfenen Text: «Gott dem
Allmochtigen, und seiner Lieben Muetter, wie auch
dem heiligen Othmar zu Ehren und schuldiger Danckh-
barkait, habe ich dises Toffelein alhero mahlen lassen,

23 Vgl. beispielsw. in der von E.GOTZINGER besorgten Aus-
gabe seiner Deutschen Historischen Schriften Bd. I, S. 119,
und Bd. II, S. LXXXIII. Dazu BERNHARD MILT, Vadian als
Arzt, hrsg. v. C. BONORAND (= Vadian-Studien 6), St.Gal-
len 1959; S:33: £

Gemeiner loblicher Eydgenoschafft Stetten, Landen vad Vol-
ckeren Chronick wirdiger thaaten beschreybung, 2. Bd., Zii-
rich 1548, fol. 13.

5 A.a. O, Bd. II, S. 427.

Hieriiber ausfiihrlicher POESCHEL, Kdm SG Stadt, S. 221 f£.,
226 £, 362 £

2

-

(U]
=3

in deme ich bey 8 Monath lang hochst gefohrlich
kranch gewesen, nach gebrauch des aufl demen gebei-
nen erdeiten hay. othmari fliessenden 6hls aber, war
zu [= wozu| mein Eheherr ain absonderliches grosses
vertrauen getragen, ich nach ond nach wideromb zu
fooriger gesundhait gelanget bin. Gott und seinen Hai-
ligen seye lob Ehr ond danch in alle Ewigkhait Amen.»

Als einziges, allerdings umfassendes Beispiel fiir die
Anrufung St.Otmars in allen méglichen Krankheiten
sei angefiihrt, was P. Iso Walser 28, Doktor des Kirchen-
rechts und Offizial des Klosters St. Gallen, am St. Ot-
marsfest 1781 in der St. Otmar geweihten Pfarrkirche
zu Andwil gepredigt hat2?:

«Man weist ja, wie viele Gnaden der H.Vater [Ot-
mar| gewiirket hat und noch wiitket durch sein be-
kanntes heiliges Wasser, durch sein schneeweisses aus
seinen HH. Reliquien geflossenes Oel. Ich kann nicht
umgehen, hier kurz zu melden, dass der heil. Othmarus
das lezte Jahr, welches das tausendjihrige Alter von
seiner Erhebung aus dem Grab zu Werd gleichsam ge-
schlossen hat, das ist im Jahr 1769 von dem Brach-
monat an, mit seiner thitigen Wunderkraft glorreich
gemacht habe in einem nahen Kloster, in welchem
neun Jungfrauen [d. h. Schwestern jenes nicht genann-
ten Klosters| augenscheinlich seine viterliche Hilfe er-
fahren. Eine ist durch sein heiliges Oel gihling von
einem Fieber und Stich, die andere von entsetzlichen
Haupt und Gliederschmerzen, die drite wieder durch
das heil. Qel von grossen Zahnschmerzen, die vierte
von einem schweren Zustand auf einmal erlediget wor-
den; die fiinfte ist durch Anrufung des heil. Othmarus
von einem hitzigen Fieber gesund aufgestanden; die
sechste war an beiden Augen fast erblindet, das ange-
strichene heil. Oel hat das Gesicht wieder hergestellet;
der siebenden hatte der Leibarzt wegen einem Ge-
schwir und einer andern schwiren Krankheit schon die
Hofnung der Genesung genommen; nach eingenom-
menen heil. Oel erschiene ihr Nachts der heil. Othma-
rus, trostete sie; in der Friihe ist sie gesund aufgestan-
den; die achte hatte in einer Suppen eine Nadel einge-
schlucket; das geweihte Wasser des Heiligen hat ihr
die Schmerzen und die Gefahr genommen; die neunte

27 So von CARL WEGELIN, Geschichte des Kantonsspitals
St.Gallen, St.Gallen 1953, S. 1 (dort wird irrtiimlich Otmar
in das 9. anstatt in das 8. Jahrhundert versetzt). Vgl. Kapel-
lenweihe im Kantonsspital, in «Die Ostschweiz», Nr. 519/
520 vom 7. 11. 1964.

28 Ueber ihn ADOLF FAH, P. Iso Walser OSB, Biographische
Skizze, Lindau 1897, und HENGGELER, ProfeBbuch, S.389
bis 392.

29 Der Heilige Othmarus der beste Schutz- und Kirchen-Patron,
gedruckt im Fiirstlichen Gotteshaus St.Gallen 1782, S. 21.

53




litte also an den Augen, dass sie fast nichts mehr sahe
und ohne Schmerzen nicht lesen konnte; das angestri-
chene heil. Oel hat das Uebel geheilet. Diese Gnaden
waren so gewiss, dass man offentlich in der Kirche mit
dem T'e Deum laudamus Gott dank gesagt.»

B. Fiir Kinder und Miitter

Die Volksfrommigkeit schrieb dem heiligen Otmar
einen besonderen Einfluss fiir die Heilung kranker Kin-
der zu. Worauf sie sich stiitzte, ist nicht einwandfrei
nachzuweisen, — vermutlich auf die Erzihlung des
St. Galler Monches Iso (1 871), der in seiner Relatio
de miraculis ein Wunder zu berichten weiss, das sich zu
seiner Zeit an Otmars Grab in St.Gallen ereignet
habe30. Es sei hier wiedergegeben in der ansprechen-
den Uebersetzung, die Heinrich Murer3! in seiner Hel-
vetia sancta>? veroffentlichte, hatte doch dieses schwei-
zerische Heiligenbuch den St.Otmars-Kult offensicht-
lich neu belebt:

«In demselben 864. Jahr hitte ein Burger von Or-
leans in Franckreich einen Knaben, der gleichsam an
allen Glideren Krum und Lahm ward, auff einem
Schiebkirlein gen Rom gefiihrt, um Erlangung seiner
Gesundheit. Als er wenig T#g allda gewesen, war er zu
Nacht durch ein Gesicht ermahnet, mit dem Knaben in
das Teutschland zu ziehen und in St.Galli Gottshauf3
zukehren; welcher mit sehr schwirer Miihe und Arbeit
dise Reill auf sich nahme und letstlich in dem Gotts-
hauf} ankame. So bald sie zu dem Leib defl Heil. Oth-
mari kommen, fiengen von stund an dem Knaben seine
Glider sich auBzustrecken, auch fiele er von dem Kir-
lein auf dem Boden, schreyet sehr laut vor Schmertzen,
also das Grimaldus Abt daselbsten, samt Salomone
Bischoffen zu Costantz und Hattone III. Abt in der
Reichenau, so selbiger Zeit bey S. Gallen gegenwirtig
waren, in die Kirchen kamen, zu sehen, was dis Ge-
schrey wire. Da sahen sie den Knaben auf dem Boden
herum wallen und sich selbsten vor Schmertzen mit
den Niglen zerreissen. Nachdem solches ein weil ge-

30 Lateinischer Wortlaut in MGH Script. II S. 52 und MVG
XII S. 130 f.

31 Kartduser in Ittingen, T 1638.

32 1. Ausgabe Luzern 1648, S. 130; hier nach der orthogra-
phisch etwas erneuerten 2. Auflage, S. 113 f., die als St.Gal-
ler Stiftsdruck 1750 erschien.

33 Hieriiber ausfiihrlicher in unserem 1. Kapitel.

34 Vgl. A.KNOEPFLI und H.R.SENNHAUSER, Zur Bauge-
schichte von Sankt Otmar auf Werd, in Corolla Heremitana,
Olten 1964, S. 42, 51.

35 Ausfithrlicher bei VETTER, St.Otmar, S. 164 f. Vgl. auch
K. KUHN, Thurgovia Sacra, 1. Bd., Frauenfeld 1869, S. 112;

54

wehret, fienge die lincke Hand, so vor Lihme gantz
zugeschlossen, sich aufzuthun, der krumme Hals sich
zu strecken, das lincke Knye samt dem Fuf}, der iiber
sich gebuckt war, grad zu werden, und der rechte Ful,
so gar bif} auf den hindern aufgezogen und gekriimmt,
durch Brechung des Knyes zureckt kommen. Der Bi-
schoff mit den Gegenwirtigen sange das Te Deum lau-
damus. Der Knab aber fienge mitler Zeit an zu gehen
und ward hernach gantz Gesund .. .»

Im 17. und 18. Jahrhundert, wohl angeregt durch
diese Erzihlung Isos und deren Propagierung durch
Murer, begannen Miitter immer hédufiger, ihre kran-
ken Kinder auf die Insel Werd zu bringen, wo St.Ot-
mars erstes Grab??, in dem er von 759 bis 769/70 ge-
legen hatte, Verehrung genoss. Jedenfalls liess der 1763
neugestaltete Kenotaph-Altar einen Zugang zum dar-
unterliegenden Grabe offen34; dahinein legten sich
oder legte man die Kinder, die an Auszehrung litten
(Hectica, deshalb auch der Ausdruck «Etiken-grib-
lein»)35. Wollte oder konnte man sie nicht personlich
hertragen, brachte man deren Kleider: «Man bringt
Striimpfe, Windeln und anderes Zeug, legt es auf das
Grab und ruft dabei die Fiirbitte des hl. Otmar fiir ein
solches Kind an. Leute der Umgebung erzihlen, dass
ein solches bald darauf gesund werde oder sterbe»36.
Leider sind die einstmals wohl zahlreich vorhanden ge-
wesenen Votivgaben verschollen.

Wenn St.Otmar in einer Zeit grosser Kindersterb-
lichkeit der hilfreiche Patron kranker Kinder war,
musste er doch auch deren Miittern beistehen. Diese
Ueberlegung mag es gewesen sein, die Schwangere und
«besonders Gebirende» veranlasste, «eine Wallfahrt
nach der Insel» zu unternehmen bzw. zu versprechen?’.
So gab es denn noch im 19. Jahrhundert ein «Gebet
fiir die Miitter, welche im Zustande der Schwanger-
schaft im Werd zur Fiirbitte des hl. Otmar ihre Zuflucht
nehmen» 38,

Beigefiigt sei, dass auch Fussleidende — sowohl Kin-
der als Erwachsene — zur Werd pilgerten; sie «legen
ihre Fusskleider ebenfalls auf das Grab und rufen dabei

J.E. STADLER, F. J. HEIM und N. GINAL, Vollstindiges Hei-
ligen-Lexikon, 4. Bd., Augsburg 1875, S. 636; O. RINGHOLZ
0. S. B., Geschichte des fiirstlichen Benediktinerstiftes U. L.
F. von Einsiedeln, 1. Bd., Einsiedeln 1904, S. 40, 713;
R. NETZHAMMER, Die Insel Werd, 2. Aufl. Zug 1934, S.
89, 94 f. Zum Ausdruck und zur Krankheit Ettike (febris
bectica) vgl. Schweizerisches Idiotikon, 1. Bd., Frauenfeld
1881, Sp. 599 fF.

36 LAURENZ BURGENER, Die Wallfahrtsorte der katholischen
Schweiz, 1. Bd., Ingenbohl 1864 bzw. Ziirich 1867, S. 247.

37 BURGENER, S. 247.

38 NNETZHAMMER, Die Insel Werd, S. 92.




den Gottesmann an»3?. Ob dabei noch die — hier be-
reits geschilderte — Erinnerung an die angebliche
«Rache des Heiligen» gegeniiber den diesbeziiglich
vollig unschuldigen Herren von Bodman nachwirkte?
Vielleicht bot auch die Erzihlung, die Heinrich Mu-
rer0 aus Isos Relatio de miraculis*! populir gemacht
hatte, die Veranlassung: «Als eines HauBvatters Knecht
in der Arbeit einen Fuss schwirlich verwund, solcher
ihme erstlich starck geschwollen, hernach aber gar er-
krummet, also daB er darauf nicht mehr Gehen konnte,
sonder ein Krucken brauchen mii3te, welches fast ein
gantzes Jahr gewehret, ist er zu St. Othmari Grab [nach
St.Gallen| kommen, allda gebettet und alsbald mit
gesundem Ful} ohn Krucken widerum hinweg gangen.
Ein anderer, der auch ein krummen Schenckel hatte,
kame eines Tags auf Krucken in das Gottshaul3, gienge
in S. Othmari Kirchen, bettet vor dem Altar; da gaben
seine Fiil} einen Knall, streckte sich samt dem Schenk-
kel auBl und war geheylet, das selbiger Mensch von
Stund an darauf gehen konnte.» Fiir die Werd fiel fer-
ner in Betracht, dass der um 769 exhumierte, unver-
sehrte Leichnam St.Otmars einzig an einer Fussspitze

Pfarr- und Wallfahrtskirche St.Otmar in Eutenhausen

verfirbt gewesen sein soll42; also musste der heilige
Mann besonderes Verstindnis fiir Fusskranke haben!

Bemerkenswert ist, dass St. Otmar nicht nur auf dem
«Werdli» im Untersee, sondern auch in der entfernte-
ren schwabischen Nachbarschaft als Patron kranker

e

9 BURGENER, S. 247 f.

9 Helvetia sacra, 2. Aufl. St.Gallen 1750, S. 114.

41 ateinischer Wortlaut in MGH, Script. II, S. 54.

2 Vita 5. Otmari, Kap. 7; wiedergegeben bei DUFT, St.Otmar,
S. 34-37.

S

Kinder verehrt wurde und beispielsweise in Eutenhau-
sen (Bistum Augsburg, Kreis Mindelheim) bis heute
angerufen wird. Der hiefiir sehr verdiente dortige Pfar-
rer — Ehrendekan und Geistlicher Rat Konrad Bau-
mann (1 1960) — hielt das diesbeziigliche Brauchtum,
das fiir die Kultgeschichte und die Volkskunde auf-
schlussreich ist, erfreulicherweise in einem Briefe4?
fest:

«St. Otmar wird hier besonders verehrt als Patron fiir
kranke Kinder. Am Vorabend des Patroziniumsfestes,
also jeweils am 15. November, wird das vom Volk be-
liebte und hochgeschitzte St.Otmars-Wasser nach
einem eigenen Formular, das aus St. Gallen stammt,
geweiht. Ebenso werden die St.Otmars-Kittelchen
[Kleidchen, Hemdchen| nach eigenem, st.gallischem
Formular fiir kranke Kinder benediziert. Sie werden
[4hnlich wie das Taufkleidchen| wihrend neun Tagen
denselben angelegt, verbunden mit tiglicher Andacht
zum heiligen Otmar. Nach dem Glauben des Volkes
soll der Zustand der Kinder dann umkehren; wenn
nicht, so ;himmelt’ das Kind. Es sind schon o6fter Miit-
ter zu mir gekommen und haben mit Freuden mir ge-
sagt, die Anwendung der benedizierten St. Otmars-Kit-
telchen habe geholfen, selbst in Fillen, wo #rztliche
Betreuung vergeblich war.»

Diesem Bericht fiigte er ein Bekenntnis bei: «Ich
personlich wurde als kleines Kind fiir tot gehalten, weil
ich kein Lebenszeichen mehr gab. Zwei Stunden lang
dauerte dieser Zustand. Ich wurde wie iiblich als tot
zugedeckt, und bei meiner vermeintlichen Leiche
wurde eine Kerze gebrannt. Wie staunten meine Eltern,
als ich nach zwei Stunden ein ganz schwaches Lebens-
zeichen gab. Meine Mutter gelobte eine Wallfahrt zu
dem drei Stunden entfernten St.Otmars-Heiligtum in
Attenhausen bei Ursberg, wenn ich am Leben bliebe.
Sie machte den sechsstiindigen Gang iiber Berg und Tal
hin und her, und als sie heimkam, ging ihr meine
Schwester entgegen mit der freudigen Nachricht, dass
es mir gut gehe. Seitdem wurde der hl. Otmar in mei-
nem Elternhaus besonders verehrt. Und seit iiber 27
Jahren bin ich jetzt hier St. Otmars-Pfarrer...»

C. Fiir Verfolgte und Verlewmdete

Das personliche Schicksal des unschuldig verfolgten,
verleumdeten und verbannten St.Galler Abtes Otmar

43 Am 23. 6. 1956 an den Verfasser dieser Kultgeschichte.
Vgl. auch K.BAUMANN, Eutenhausen (Kunstfithrer Nr.
632), Miinchen 1955.

56




bewegte seine Zeitgenossen und Nachfahren wihrend
zwOlf Jahrhunderten und begriindete ein eigentliches
Patronat des Heiligen tiber Menschen, die @hnliches
Leid zu erdulden hatten. So steht beispielsweise in
einem barocken Andachtsbuch aus Hall in Tirol44
nach einem kurzen Lebensabriss St.Otmars, von dem
dort eine Reliquie verehrt wurde, die Anweisung: «An-
zuruffen fiir und von denen falsch Angeklagten.»

In st.gallischen Landen sprach man ihn 1797 in
einer Litanei%> so an: «Du starkmiithiger Verfechter
der Gerechtigkeit, — Du stillschweigender Verachter
der Verleumdungen, — Du uniiberwindlicher Uebet-
trager aller Unbilden: bitt fiir uns!» Und man fuhr
fort: «Heil. Othmar, von den Gottlosen ungerecht ver-
folget, — eines greulichen Lasters unschuldig angeklagt,
— zu den falschen Anklagungen heilig mit Christo still-
schweigend, — unschuldig deiner Abtey entsetzet, — un-
schuldig in den Kerker verstossen und eingeschlossen,
— vor Hunger und Durst fast verschmachtend, — bis in
den Tod standhaft in der gedultigen Demuth, — unser
Zuflucht und Nothelfer: bitt fir uns!»

Die Litanei wurde gekiirzt noch 1876 von Augustin
Egger, damals Domdekan und spater Bischof zu
St.Gallen, in ein Betrachtungs- und Andachtsbiich-
lein46 {ibernommen. Er verband sie mit «Erwigungen
und Andachten zu Ehren des heiligen Othmar», den
er dem Beter nicht nur als «Troster der Armen», son-
dern auch als «Vertheidiger des Rechtes» und aus-
driicklich als «Vorbild der unschuldig Verlaumdeten»
vorstellte. In neuester Zeit wird St. Otmar als der pri-
destinierte Schutzpatron fiir die «schweigende und lei-
dende Kirche» hinter dem sogenannten eisernen Vor-
hang betrachtet.

Der historische Bericht, man habe Otmar nach sei-
ner Verurteilung im Jahre 759 in die Finsternis des
Kerkers zu Bodman versenkt, mag ihn auch zum Pa-
tron von Bergwerken und Bergleuten gemacht haben.
Jedenfalls ist unter seinem Namen ein Bergwerks-
Patrozinium im bohmischen Erzgebirge festzustellen47,
und der Stollenname Otmar erscheint auch im Lehen-

4 Heiliger Frucht- und Blumengarten der lobwiirdigen Unse-
rer Lieben Frauen Heiligen Capellen in St. Nicolaus Pfarr-
Kirchen zu Hall im Yhntall Waldaufischer Stifftung, Inns-
bruck 1700, S. 393, zum XVI. Wintermonats. (Frdl. Mit-
teilung von Herrn Hofrat Dr. H.Hochenegg in Solbad
Hall.)

45 Lieb- und Dank-volle Andacht zu denen IV heiligen St.Gal-

lischen Lands-Patronen, St.Gallen 1797, S. 32 f.

Die hl. Gallus und Othmar, Einsiedeln 1876.

47 So nach ERNST SCHNEIDER, Oberrheinische Bergwerkspatro-
zinien, in FDA, 75. Bd., 1955, S. 279.

48 So nach GEORG SCHREIBER, Der Bergbau in Geschichte,
Ethos und Sakralkultur, K6ln und Opladen 1962, S. 350 f.

A4

-3

56

buch des Schwazer Bergbaus?® aus dem 15. Jahrhun-
dert.

D. Fiir das Vieb

Das Patronat eines Heiligen fiir kranke Menschen
wurde in ldndlichen Gegenden, wo des Bauern mate-
rielle Existenz im Stall grundgelegt war, gerne auch
auf das kranke Vieh ausgedehnt. So begegnet denn
St. Otmar — allerdings zusammen mit St. Gall — in man-
chem Betruf und Alpsegen. Ohne Gallus, wenn auch
mit mehreren anderen Heiligen, wurde er in einem
Urner «Veechsegen» des 16. Jahrhunderts angeru-
fen¥,

Ein eigentlicher Wallfahrtsort ist die vorhin ge-
nannte St. Otmars-Pfarrkirche zu Eutenhausen in Bay-
risch-Schwaben. Der St. Galler Heilige wird dort nicht
nur fiir Kinderkrankheiten, sondern auch als ausge-
sprochener Vieh- und Wetterpatron aufgesucht. Die
Pfarragenda berichtet: «Unter Pfarrer Johann Nepo-
muk Miller (1791-1806) wurde die hiesige Pfarr-
kirche zum hl. Othmar in manchen Anliegen stark be-
sucht. Als 1793 wegen andauernder Hitze eine grosse
Viehseuche herrschte, wurden viele Bittginge zum
hl. Othmar veranstaltet, so von Hausen, Nassenbeuren,
Mattsies, Ober- und Unterauerbach und Mindelheim,
an welchen Orten die Seuche am heftigsten herrschte,
ferner von Stetten, Kirchdorf, Worishofen, Tiirkheim,
Kongetried, Unteregg, Warmisried. Hierauf liess die
Seuche nach und viele kranke Tiere erhielten die Ge-
sundheit wieder. Bei diesen Bittgingen fiel hier an
Opfer 74 fl 22 x, welches zur Kirchenzierde verwen-
det wurde.» Bis auf den heutigen Tag erhielten sich
die Bittginge der Gemeinde Mattsies am sog. Schauer-
freitag, von Unterauerbach und Saulengrain am Pa-
troziniumsfest (16. November) sowie von Lannenberg
am Donnerstag in der Otmarsoktav.

Ein besonderer Tag fiir die Menschen und ihre Pferde
war die Zwolfhundertjahr-Feier des St. Otmars-Todes
am 15.November 1959. Der greise Pfarrer Konrad
Baumann schilderte ihn kurz vor seinem Tode brief-

Kein Beleg ist angefiihrt bei der dortigen Behauptung: «Oth-
mar, der Hausheilige von St.Gallen, bekundet eine Fiihlung-
nahme mit Bergwerken der Ostschweiz.»

49 Text mitgeteilt von EDUARD WYMANN in ZSKG, 6. Jg.,
1912, S. 307 ff. Hieraus erwahnt von GEORG SCHREIBER,
Deutschland und Spanien (= Forschungen zur Volkskunde,
Heft 22/24), Diisseldorf 1936, S. 62.

50 Jp Pfarrarchiv Butenhausen, geschrieben von Pfarrer Joachim
Socher 1852. — Am Chorbogen der Pfarrkirche Eutenhausen
zeigt ein von Michael Ziegler 1793 gemaltes Votivbild St.Ot-
mar, wie er Tiere (Pferd und Ochs) segnet.




lich>! so: «Der Besuch der Jubildumsfeier war so gross
wie noch nie. Der Verbrauch des St.Otmars-Wassers
war so stark, dass ich am Sonntag nochmals zwei Schaff
weihen musste. Der Schmuck der Kirche war sehr
schon, die Hauser waren beflaggt und dekoriert. Kano-
nenschlige verkiindeten der Umgegend Eutenhausens
St. Otmars-Feier. Nachmittags war der St. Otmars-Ritt.
32 fein geputzte und geschmiickte Pferde hatten sich
zu ihrer Benediktion aus den Nachbargemeinden ein-
gefunden. Der Domkapitular von Augsburg, der mit
zwanzig Méannern zum Fest gekommen war, nahm ihre
Segnung vor. Ich selber hielt dazu eine Ansprache:
,5t. Otmar — das Tier — und wir’. Hernach setzte sich
der imposante Zug mit den Reitern, zwei geschmiickten
Wagen mit der Musikkapelle und weissgekleideten
Midchen, die das Bild des hl. Otmar trugen, durch das
Dorf in Bewegung. Der Klerus fuhr in einem Landauer
mit. Auf dem Wege, den Hunderte von neugierigen,
aber auch andichtigen Menschen umsaumten, gab ich
mit der St.Otmars-Reliquie den Segen. Das Te Deum,
von der Musikkapelle begleitet, beschloss die Feier
und das Triduum.»

St. Otmar als Patron der Pferde — iiblicherweise ist
es St.Leonhard2? oder aber der Ritterheilige Georg>?
— scheint noch in einem anderen Brauch’? weiterzu-
leben, der vielleicht in heidnische Zeit zuriickreicht:
Bei der gotischen Wallfahrtskirche St.Otmar, die mit
einem Messnerhaus einsam auf einem Berg in der
Pfarrei Gundelsdorf (Bistum Augsburg, Kreis Péttmes)
liegt, werden am Patrozinium Rosswiirste gegessen.
Von anderen Volksfesten um St.Otmari soll hier im
Zusammenhang mit Otmars Weinfisschen berichtet
werden.

Mit dem Viehpatronat mag auch eine nicht ganz
einsichtige, anscheinend spottisch gemeinte Mitteilung
der Zimmerischen Chronik®> in Beziehung stehen.
Zum Jahr 1532 berichtet sie von einem Herrn Matheus
Krausenbauch aus Pfullendorf, damals Pfarrer in Walt-
mansweiler: «Der gepote seinen pfarrkindern, sant
Ottmars tag zu feuren bei kopf abhawen, domit die
aichlen [Schweinefutter? | wol gerieten. War furwar ain
hochs gepott, der herzog von Osterreich hets nit heher
gebieten kunden.»

51 Am 20. 11. 1959 an den Verfasser dieser Kultgeschichte.

52 Vgl. LThK®2, 965 f. — An der St. Leonhards-Kapelle in Fiir-
stenfeldbruck steht iiber dem Portal: «Gott segne die Ros-
ser!»

53 Vgl. LThK2, 690 ff. — An seinem Festtag (23. April) werden
im Walliser Dorf Turtmann noch jetzt nach mittelalter-
lichem Brauch die Pferde der ganzen Gegend durch den
Pfarrer gesegnet; ihre Zahl nimmt allerdings stetig ab, 1964
waren es noch zwanzig.

E. Zusammenfassung

Die Volksfrommigkeit verband und verbindet die
«Hilfe des Heiligen» mit bestimmten Orten, Tagen,
Mitteln und Patronaten.

Der bevorzugte Ort war stets und iiberall das Grab
des Heiligen. Weil nun St.Otmar nachweisbar zwei
Griber hatte>6 — vorerst wihrend zehn Jahren auf der
Insel Werd, sodann in seinem Kloster zu St. Gallen —,
wurden diese beiden Heiligtiimer Stitten seiner Ver-
ehrung. Wihrend sie sich auf dem «Werdli» bis heute
einigermassen erhalten konnte, fiel sie in St. Gallen zu-
sammen mit dem Kloster nach 1800 der Sikularisation
anheim; selbst ihre Sonderbrauche sind unbekannt ge-
worden.

Ein Ersatz, ja eine Stellvertretung fiir das Grab wa-
ren Reliquien. Dadurch wurde nachweisbar das vorhin
mehrmals genannte Eutenhausen zum Wallfahrtsort,
wie ein von Pfarrer Franz Xaver Prestle 1779 geschrie-
bener Eintrag im dortigen Pfarrarchiv®’ dartut: «In
dem Jahr 1777, den 16. November [also am Patrozi-
niumstag], habe ich den Partikel des hl. Othmari Kir-
chenpatrons mit grosser Feierlichkeit eingesetzt. Die
Nachbarschaft als Rettenbach, Erisried, Kongetried
kamen mit Kreuz und Fahnen hieher und halfen die
Prozession und Einsetzung zieren. Diesen heiligen Par-
tikel habe ich durch gute Patrone selbst aus St. Gallen
erhalten. Ich beeiferte mich, die Ehre und Verehrung
dieses Kirchenpatronen zu befordern, weil zu meiner
Zeit die Pfarrkinder gar schlechte Hochachtung fiir
ihn trugen. Ich habe alles unentgeldlich ausgehalten
und hat weder die Kirche noch die Gemeinde das we-
nigste bezahlet.»

Auf die gleiche Weise wurde auch Attenhausen im
selben Bistum Augsburg ein bis heute nicht vergesse-
ner St.Otmars-Wallfahrtsort. Dariiber predigte P. Iso
Walser>8 1782 den Andwilern: «Davon ist Zeug die
Kirche zu Attenhausen, Ursperger Herrschaft, in wel-
cher eine heil. Bildnif} des heil. Othmari schon von
Zeiten des schwedischen Krieges verehret, noch immer
Wunder wiirket; dahin ist vor wenig Jahren ein Parti-
cul von den Reliquien des Heiligen aus dem Stift
St.Gallen auf bittliches anhalten geschickt worden.

o

4 Briefliche Mitteilung von Pfarrer K. Baumann in Eutenhau-
sen vom 23. 6. 1956.

Ausgabe durch K.BARACK in Bibliothek des litterarischen
Vereins in Stuttgart, Bd. 94, Tiibingen 1869, S. 405; mit-
geteilt auch von VETTER, St.Otmar, S. 189.

56 Vgl. unser 1. Kapitel.

Matrikelband IV.

Siehe hier Anm. 28 und 29.

@
o

o o
®

51




Der Zulauf des Volkes ist groB3: in einem Jahr hat man
gezehlet 33 269 fremde Wahlfarter, Wundergnaden
1258, welche der heil. Othmaruf3 allda erzeiget hat.»

Mit dem Heiligenkult sind sodann bestimmte Tage
verbunden. Auf dem «Werdli»>? war urspriinglich
der Freitag der Wallfahrtstag, der Pilger aus der
schweizerischen und badischen Nachbarschaft her-
fithrte. Um ihnen besser zu entsprechen, verlegte man
ihn seit 1814 auf den Mittwoch, da im Stidtchen Stein
am Rhein der Wochenmarkt gehalten wurde. Mit dem
schwarzen Pilgernauen fuhr man, sofern es das Wetter
erlaubte, zum Gottesdienst auf die Insel, bis seit 1902
ein Steg den Uebergang zu Fuss ermdglichte®0. In
Eutenhausen ist bis heute der Donnerstag «St. Otmars-
Tag» geblieben; Pfarrer Prestle hatte ihn 1777 einge-
fithrt61, und noch Pfarrer Baumann (+ 1960) hat ihn
mit den gleichen Andachtsformen gefeiert®2.

Die «Hilfe des Heiligen» war im Volksglauben
auch mit besonderen «Heilmitteln» verkniipft. Dabei
ist fiir St.Otmar nicht der Genuss geweihten Brotes
typisch — ein von Iso geschildertes Wunder an einem
Magenleidenden erklirt sich aus der Krankheit sel-
ber 63 —, wohl aber die Verwendung geweihten Wassers,
geweihter Kinderkleidchen und geweihten Oeles. Die
Formulare scheinen in der Barockfrommigkeit des
Klosters St. Gallen entstanden zu sein und wurden dort
zweifellos auch angewandt; so schickte beispielsweise
Fiirstabt Beda Angehrn am 20. Februar 1776, als er
die Nachricht vom Schlaganfall seines Wiler Statthal-
ters P. Innozenz Herter 64 erfahren hatte, am gleichen
Abend den Arzt dorthin, gab ihm aber auch de oleo
S. P. N. Othmari mit®. In St.Gallen sind sowohl die
Formulare als auch deren Anwendung lingst verges-

3 Vgl. NETZHAMMER, Die Insel Werd, 2. Aufl, Zug 1934,
S. 85,89 f.

60 Ein neuer, sicherer und dauerhafter Steg wurde von den
Franziskanern, welche die Insel betreuen, auf die Zwolfhun-
dertjahr-Feier hin gebaut und am 26. April 1959 eingeweiht;
vgl. Bericht in der «Ostschweiz» am 1. 5. 1959.

61 Pfarrarchiv, Matrikelband IV.

62 Briefl. Mitteilung vom 23. 6. 1956. Er gab ein Heftchen
«MeB- und Andachtstexte zu Ehren des hl. Abtes Othmar

58

sen; an stillen Orten wie Werd oder Eutenhausen blie-
ben sie noch teilweise im Gebrauch.

Ganz bestimmt, ja spezialisiert wie die Orte, Tage
und Mittel, sind fiir Volksglaube und Volksfrommig-
keit — damit aber fiir die religiose Volkskunde — auch
die Patronate der verschiedenen «Nothelfer». Fiir
St.Otmar ergaben sich aus dieser erstmaligen Unter-
suchung die folgenden Gruppen von Bittstellern:
Arme und Kranke ganz allgemein, im besondern
kranke Kinder, schwangere Miitter, Fussleidende,
schliesslich ungerecht Verfolgte und Verleumdete,
iiberdies Bergwerke und Bergleute, sodann das Vieh im
allgemeinen und die Pferde im besonderen. Auffallen
mag, dass er hier nicht als Weinpatron geschildert wor-
den ist, obwohl er auf den bildlichen Darstellungen
als sein typisches Attribut ein Weinlegeli trigt; im Zu-
sammenhang mit der Kunstgeschichte® wird darzu-
legen sein, dass sich dieses Patronat nicht nachweisen
lasst.

Wer immer in dieser zwolfhundert Jahre umfassen-
den Kultgeschichte St.Otmar als Vorbild oder Fiirbit-
ter angerufen hat, mag es im Sinne jenes volkstiim-
lichen Hymnus getan haben, der 1797 «zu der Met-
ten» %7 gebetet worden ist:

Wer Zungen hat, wer reden kann,
Lass nun dein Lob erschallen;

Fang frolich jetzt zu singen an,
St.Othmar zu gefallen.

Wohlan! so hor dann unsre Bitt,
Rett uns von aller G’fahre;
Verlass uns, deine Kinder, nicht,

O heiliger Othmare!

von StGallen zu seinem 1200jahrigen Todesjubilium»
(Mindelheim 1959) heraus.

63 Wortlaut in MGH, Script. II, S. 51, hnlich bei Gallus ebd.
S. 28; vgl. ApoLPH FRANZ, Die kirchlichen Benediktionen
im Mittelalter, 1. Bd., Freiburg i. Br. 1909, S. 265.

64 Ueber ihn HENGGELER, Profebuch, S. 383 f.

5 Tagebuch des Abtes Beda in StiA SG, Bd. 283.

6 Im II. Teil dieser Studie («Die Kunst»).

67 Jn Lieb- und Dank-volle Andacht zu denen IV heiligen
St.Gallischen Lands-Patronen, St.Gallen 1797, S. 21 f.

S o




Sankt Otmar mit Abtsstab und Weinlegeli
Holzschnitt in der Weltchronik von Hartmann Schedel
(deutsche Ausgabe von Georg Alt)
gedruckt 1493 von Anton Koberger in Niirnberg
Inkunabel Nr. 1300 der Stiftbibliothek St.Gallen

59






	Sankt Otmar in Kult und Kunst. I. Teil, Der Kult

