
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Band: 104 (1964)

Artikel: Die evangelische Synode des Kantons St. Gallen von 1803 bis 1922

Autor: Ehrenzeller, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946443

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


H
: v..

i

t MÈ

4-

104. Neujahrsblatt
Herausgegeben vom Historischen Verein des Kantons St. Gallen

T

Die evangelische Synode
des Kantons St.Gallen

von 1803 bis 1922

Ernst Ehrenzeller

1964

E. Löpfe-Benz AG, Graphische Anstalt und Verlag, Rorschach

T~

/
_r -Vs'." '' l
« • *. 'r '
- ^ \ gl .1. -w. rVÎvÀ&SRLr-1 '

.V

vN; G v I i -ÄSf ' îl'4 t f

*> k'- s;i

IS

'i&Y

$8 »II Ii t $$ i.
.<•

,v "



Landammann Arnold Otto Aepli Landammann Gustav Adolf Saxer



104. Neujahrsblatt
Herausgegeben vom Historischen Verein des Kantons St. Gallen

Die evangelische Synode
des Kantons St.Gallen

r

von 1803 bis 1922

von

Ernst Ehrenzeller

.<pWC/r„eV "-V>

o B

->36v/gi/

1964

E. Löpfe-Benz AG, Graphische Anstalt und Verlag, Rorschach



VORWORT

Nachdem der Unterzeichnete, im Auftrag des kantonalen Kirchenrats, am
Vorabend der Jubiläumssynode von 1962 über <Hundert Jahre Volkssynode> gesprochen

hatte, ersuchte ihn die Kommission des Historischen Vereins um weitere

Bearbeitung dieses Themas für ein Neujahrsblatt. Die Zusage fiel nicht ganz leicht.

Zwar hatten sich die verfügbaren Quellen für die rechtlich-materielle Seite der

Aufgabe als genügend erwiesen; aber es war ja kein Nachschlagewerk für alle

jene Sachfragen geplant, welche die Synode jemals behandelt hat. Denn die
Geschichte einer Institution, zumal einer kirchlichen, darf nicht beim Rahmen stehen

bleiben, sondern muß etwas von den geistigen Kräften sichtbar machen, die sich

darin begegnen und auswirken. Für die Bewältigung dieser Seite des Themas

waren nun aber die Unterlagen, vorab die biographischen, nicht immer zahlreich

und ergiebig genug. - Was die zeitliche Abgrenzung des Themas betrifft, so wurde

- im Unterschied zum Vortrag - nun auch die Geschichte der Geistlichkeitssynode

einbezogen, während anderseits mehrere Gründe einen Abschluß des Textes auf
das Jahr 1922 nahelegten.

Der Historische Verein dankt dem Evangel. Kirchenrat für seinen namhaften

Beitrag an die Drucklegung dieser Arbeit. Der persönliche Dank des Verfassers

gilt vorab dem Aktuar des Kirchenrats, Herrn a. Dekan Paul Trüb, für
Bereitstellung der Unterlagen und zahlreiche Auskünfte, ferner ihm und den Herren

Dr. Hans Fehrlin und Prof. Dr. Emil Luginbühl für die Durchsicht der

Korrekturen.

St. Gallen, den 30. September 1963

Ernst Ehrenzeller





Inhalts -Yerzeichnis

Seite

Quellen und Literatur 7

I. Kapitel Vorgeschichte und Gründung

Ältere Synodalverbände 9

Die Kirche in der Umgestaltung der politischen Verhältnisse 11

Der neue Kanton und seine erste Synode (1803) 13

II. Kapitel Mediation und Restauration

Kirchengesetz und Synodalverfassung von 1803/1804 15

Die Rechtsgrundlagen von 1814/1817 17

Die Tagungen der Synode (1804-1833) 19

Ergebnisse und Problematik 24

III. Kapitel Die Regenerationszeit

Das Ringen um die Kirchenverfassung von 1834 25

Aufgaben und Tätigkeit der Synode (1834-1858) 30

Die Erneuerung des Katechismus 33

IV. Kapitel Übergang zu Landeskirche und Volkssynode

Der Organisations-Entwurf von 1857 36

Die Kantonsverfassung von 1861 39

Der Kampf um die Volkssynode (1862) 41

V. Kapitel Die Synode von 1862 bis 1906

Rechtsgrundlagen und Konstituierung der Volkssynode 46

Die Kirchenordnung (1864/1881) 48

Liturgie und Apostolicum 50

Die Aera Saxer (1870-1906) 54

VI. Kapitel Ins 20. Jahrhundert hinein

Das Memorial von 1911 58

Hinwendung zu sozialen und politischen Fragen 61

Die Kirchenverfassung von 1922 64

Beilagen I. Rechtsgrundlagen für Stellung und Tätigkeit der Synode 69

II. Aufgaben und Befugnisse der Synode 1862/64 und 1922 70

III. Vertretung der Kirchgemeinden in der Volkssynode 1862-1962 71

IV. Sessionen und Präsidenten der Synode 1803-1963 72

Personen-Register 75





Quellen und Literatur

Kirchenverfassungen [ab 1834 in den kantonalen Gesetzessammlungen, ab 1882 auch in
den Evangel, kirchl. Erlassen. - Vgl. Beilage I]

Protokoll der Synode (3 Bände: 1803-61, 1862-95, 1896-1927. 2. und 3. Band mit Sach¬

register. Kirchenarchiv)

Gedruckte amtliche Berichte über einzelne Sessionen:

1803-16: St.Gallisches Kantonsblatt, Bd. II-XVII.
1855-58: Bericht über die Verhandlungen der evang. Synode... vom 1. Juli 1855

bis 30. Juni 1858. (St. Gallen 1859)

Jahrbücher der Stadt St. Gallen (1823-34). Hrsg. von Peter Ehrenzeller, Joach. Von-
willer, Aug. Näf. (St. Gallen 1824-36)

St. Gallische Jahrbücher (1835-43). Hrsg. von Peter Ehrenzeller, Kaspar Wild. (St. Gallen

1842-63)

Kreisschreiben des Kirchenrats 1836-81. [Sammelband, mit weiteren Drucksachen, in

zwei Exemplaren. Expl. A mit Inhaltsverzeichnis. Kirchenarchiv]

Revision der evangel. Organisation 1856-62. [Sammelband mit Eingaben, Entwürfen
und Drucksachen. Kirchenarchiv]

Bericht über das evangel. Kirchenwesen des Kantons St. Gallen

vom Juni 1862 bis Juni 1866 (St. Gallen) [1866]
vom Juni 1866 bis Juni 1870 (St. Gallen 1870)

Evangelisch-kirchliche Erlasse des Kantons St. Gallen (St. Gallen) [1882 ff]. [Offizielle
Ausgabe aller Amtsberichte, Verordnungen usw. - Bd. I: 1882-91; II: 1892-1901;

III: 1902-09; IV: 1910-17, mit Gesamtregister zu I-IV; V: 1918-26 usw.]

abgekürzt zitiert:

Prot.

Bericht 1855-58

Jahrbücher

Jahrbücher

<Revision>

Bericht 1862—66

Bericht 1866-70

KE

Fehr, Hans: Staat und Kirche im Kanton St. Gallen. (St. Gallen 1899) Fehr

Finsler, Georg: Kirchliche Statistik der reformirten Schweiz. (Zürich 1854/56) Finsler

Saxer, Adolf: Zum 25jährigen Bestände der evangel. Volkssynode des Kantons St. Gallen Saxer

(Eröffnungsrede am 20. Juni 1887) (KE I Nr. 64)

Schelling, Gustav Adolf: Geschichte der Evangelischen Landeskirche des Kantons Sankt Schelling
Gallen. (St. Gallen 1905/1918) [Von 4 Lieferungen nur 2 erschienen, von der

Reformation bis 1862 reichend]

Wiget, Gustav: Das reformierte Kirchenwesen des Kantons St. Gallen. I und II. (Flawil Wiget
1919/1921).

*

<Kirchenarchiv> : Archiv des Kirchenrats und der Synode, z. T. in St. Laurenzen, z. T. im

kirchenrätl. Sekretariat (Kugelgasse 3, St. Gallen) befindlich.





Erstes Kapitel

Vorgeschichte und Gründung

Ältere Synodalverbände

Von den drei Pfarrkapiteln, die das kantonale
Kirchengesetz von 1803 als Abteilungen der zu
bildenden Synode aufführte, waren zwei — St. Gallen
und Toggenburg - schon vorher kleinräumige
Synodalverbände gewesen. Die Ursprünge beider lassen

sich bis über die Reformation zurück verfolgen,
denn jedes von ihnen geht auf ein mittelalterliches
Landkapitel oder Dekanat zurück. In der
Versammlung seiner Kleriker entschied ein solches

Geistlichkeitskapitel — einer Korporation vergleichbar

— über die Aufnahme von Kandidaten,
überprüfte alljährlich Lehre und Lebenswandel seiner

Mitglieder in der <Censur> und konnte gegebenenfalls

Unwürdige ausschließen. Diese traditionellen
Befugnisse gingen dort, wo die Reformation durchdrang,

auf die Synoden über, d. h. auf die Versammlungen

der wiederum gebietsweise organisierten
Prädikanten. Zusätzlich übernahmen diese aber
noch eine weitere Aufgabe, für die - mit der Trennung

von der katholischen Hierarchie — die bisher
zuständigen Instanzen entfallen waren: die
Entscheidung über Lehre und Kultus. Noch in
anderer Hinsicht unterschieden sich die neuen Synoden

von den mittelalterlichen Kapiteln: sie galten
in höherem Maße zugleich als Versammlung von
Sprechern der einzelnen Gemeinden. Darum wurden

ihnen mancherorts Vertreter der weltlichen
Obrigkeit beigeordnet.

*
Die St. Galler Synode — im weiteren Sinne des Wortes1

- entsprach wenigstens in den Jahren 1529 bis
1531 fast durchwegs dem mittelalterlichen Arboner
oder St. Galler Kapitel, denn ihr gehörten damals
die Geistlichen der Stadt, des Landes Appenzell, des

Rheintals und der Alten Landschaft an, sowie die

1 Das Folgende nach Huldr. Gust. Sulzberger: Geschichte des

Capitels St. Gallen von seiner Entstehung bis zur Lostrennung

der oberthurgauischenund rheinthalischenGeistlichkeit
(1589). In: Mittheilungen zur vaterländ. Geschichte, hrsg.
vom Histor. Verein in St. Gallen. IV (St. Gallen 1865)

Pfarrer aus jenen Thurgauer Gemeinden, in denen
der St. Galler Abt bisher die niedere Gerichtsbarkeit
ausgeübt hatte (Sitterdorf, Hagenwil, Romanshorn
u. a.). Die Prädikanten aus diesen Gebieten traten
erstmals am 4. Februar 1529 in St. Gallen zur
Synode zusammen. Nach weiteren Tagungen in Rheineck

(November 1529) und Rorschach (November
1530) berieten sie am 18. Dezember 1530 in St. Gallen,

im Beisein Zwingiis, die Neuordnung der
Kirchenzucht, hielten Censur und beschworen Satzungen,

die den Kern einer Synodalordnung darstellten.

Nachdem Zwingiis Tod und die anschließende
politische Entwicklung einen längeren Unterbruch
bedingt hatten, erweiterte die St. Galler Synode jene
Satzungen 1544 zu eigentlichen <Constitutiones>.
Diese sahen für die einzelnen Landschaften < Inspectors

> vor, die später <Dekane> hießen; derjenige des

Stadtkapitels amtete vermutlich regelmäßig als Leiter

der ganzen Versammlung. Ein <Kammerer> - die
Bezeichnung ist vorreformatorisch - verwaltete (seit
1571) den Synodalfonds. - Schon 1557 hatte die
Versammlung beschlossen, durch die Geistlichen die
Gemeinden anfragen zu lassen, ob sie nicht, neben
dem Pfarrer, auch weltliche Abgeordnete in die
Synode schicken wollten. Wie es scheint, gingen die
Gemeinden aber nicht darauf ein, außer dem städtischen

Rat, der sich von 1568 an vertreten ließ.
Der St. Galler Synodalverband hatte damals den

Höhepunkt seiner äußeren Entwicklung bereits
überschritten. Schon nach 1531 hatten die Gemeinden
der Alten Landschaft infolge der <Gegenreforma-
tion> nicht mehr dazu gerechnet werden können. Im
Jahre 1589 mußten sich dann auch die Prädikanten
des Rheintals und des Oberthurgaus auf Verlangen
jener katholischen eidgenössischen Orte, die an der

Regierung dieser Untertanenlande beteiligt waren,
von der ostschweizerischen Synode trennen; sie

schlössen sich der zürcherischen an. So erschienen

S. 149-184.-Vgl. die Einleitung von Emil Egli zu (Johannes
Kesslers Sabbata> (St. Gallen 1902) und neuerdings Hans
Martin Stückelberger: Kirchen- und Schulgeschichte der
Stadt St. Gallen. II. Band: 1630-1750 (St. Gallen 1962)
S. 199 ff.

9



fortan nur noch die Außerrhoder Pfarrer, die seit

1602 daneben eigene Synoden abhielten, zu den

gemeinsamen Tagungen in St. Gallen. Hier zählte man
1683 18 St. Galler und 14 Appenzeller Geistliche.

Jahr für Jahr wurden diese nach allfälligen
Beschwerden gefragt und dann der <Censur>
unterworfen. Außerdem oblag der Synode die Prüfung
neuer Anwärter auf das Pfarramt; deren Wahl
jedoch erfolgte in St. Gallen durch den Rat. -
Mißhelligkeiten, vor allem um eine Dekanswahl,

bewogen 1757 die Außerrhoder Pfarrer, auf den
Besuch der St. Galler Synoden inskünftig zu verzichten.

- Man wundert sich weniger über das Ende dieser

amtsbrüderlichen Gemeinschaft als vielmehr über

ihre ansehnliche Dauer. Bei allen Verschiedenheiten
des Naturells sowie der staatlichen und kirchlichen

Verfassung, und über alle die mehr oder minder
ernsthaften Händel dieser fast drei Jahrhunderte

hinweg hatte sich die Verbundenheit im gemeinsamen

Glauben und ein erstes gesamtkirchliches
Bewußtsein doch als stärker erwiesen.

Den Kern des beschriebenen Verbandes hatte je und

je der St. Galler <Synodus> - im engern Sinne des

Wortes — gebildet. Er umfaßte die auf Stadtgebiet
als Pfarrer oder Lehrer tätigen Geistlichen und
außerdem diejenigen, die in St. Gallen verbürgert,
aber auswärts tätig waren. Die 1757 erneuerten
Statuten setzten die alljährliche <Prosynode> auf

den Montag nach Trinitatis an und auf den Dienstag

die förmlichen Verhandlungen. Deren
Tagesordnung mag der späteren Kantonalsynode in
manchem als Vorbild gedient haben, denn sie schrieb

folgenden Verlauf2 vor:

§ 5 Dienstag Hora 6ta verrichtet der Decanus ein kurzes

Gebett, verlieset die Namen aller Fratrum, die Constitutiones

Synodi und die Acta des letst gehaltenen Synodi.
§ 6 Hierauf wird entweder der alte Praeses bestätiget oder

ein neuer per majora erwehlet.
§ 7 Sodann werden die vorhandenen Novitii in den Syno-

dum aufgenommen.
§ 8 Nach der Predigt werden die Gravamina erörteret, die

Censur vorgenommen: wo es nöthig denen censurirten Herren
ihre Verbrechen vorgehalten

§ 9 Endlich verrichtet der Praeses die Synodal-Sermon,
die Danksagung gegen Gott, gegen Hohe Oberkeit und Depu-
tirte, recommendirt ihnen das Ministerium zu respective
gnädigem und großgünstigem Schuz und Affection, womit der

ganze Actus beschlossen wird.

2 Synodal-Constitutiones im Stadtarchiv (Stadt. Kirchenarchiv,

Tom y).
3 Das Folgende nach Huldr. Gust. Sulzberger: Beiträge zur
toggenburg. evangel. Kirchengeschichte. In: Mittheilungen
zur vaterländ. Geschichte, hrsg. vom Histor. Verein in
St. Gallen III (St. Gallen 1866) S. 16-160.-Vgl. Paul Boesch:

Toggenburgische Kirchensachen des 17. Jahrhunderts von

Im übrigen hatten die Beschlüsse der St. Galler

Synode nur in wenigen Belangen selbständige

Rechtskraft; meistens stellten sie bloße Anträge
zuhanden des Rates dar. Dieser pflegte die synodalen

Propositionen und Gravamina stets gründlich zu

erwägen, aber durchaus nicht immer gutzuheißen.
Die Tatsache, daß der Rat das kirchliche Leben

nicht einfach den Geistlichen überließ, sondern

auch dafür die Verantwortung auf die eigenen
Schultern nahm, gehört zu den Eckpfeilern jenes

Staatskirchentums, das als Ordnung der st. gallischen

Bürgergemeinschaft mehr als zweieinhalb Jahrhunderte

hindurch jeder Diskussion entzogen blieb.

*
Die 15 29 ins Leben gerufene 7oggenburger Synode3

wurde von denjenigen Gemeinden des Thurtals
beschickt, die früher zum Kapitel Wil (oder Leutmer-

ken) gehört hatten; dazu traten die 1484 gegründete
Pfarrei Wildhaus, sowie die Gemeinden Oberglatt,
Henau, Niederglatt und Jonschwil, deren Geistliche
vorher dem Kapitel St. Gallen zugeteilt gewesen waren.

Die Landeshoheit des Fürstabtes, deren sich das

Toggenburg nicht hatte entledigen können, machte

sich nach der Reformation auch im evangelischen
Kirchenwesen geltend33, und die betroffenen
Gemeinden waren bisweilen froh, daß Zürich seine

schützende Hand über sie hielt.
Die Sitzungen der Synode fanden in Lichtensteig

statt, wo der äbtische Landvogt residierte, und zwar

- spätestens ab 1553 — alljährlich in der Woche nach

Jubilate. Die schon 1529 angenommenen Statuten
enthielten zugleich eine kurz gefaßte Kirchen- und

Predigerordnung und wurden 1553 abgeändert und
erweitert. — Von Anfang an scheint der Dekan durch
eine Synodalkommission unterstützt worden zu sein,

die neben ihm einen <Kammerer> und einige
beigeordnete» umfaßte. Besonders hervorzuheben ist

aus den Satzungen von 1553 der Zuzug von 3

Beisitzern. Im Unterschied zu den Ratsabordnungen an
die Synoden von Zürich, Bern und St. Gallen wurden
diese Laien aber von der Synode selbst gewählt -
aus allen freien und ehrlichen Landleuten — und
besaßen überdies Stimmrecht. Diese originelle Neuerung

wurde 1719 dahin abgeschwächt, daß die er¬

Alexander Bosch. In: Zwingliana Bd. VII, Heft 5 (S. 273 ff)
und 8 (S. 527 ff) (Zürich 1941/42).

3a So wurde 1680 ein Synodalprotokoll beschlagnahmt, das

heute noch im Stiftsarchiv St. Gallen liegt. - Vgl. ferner
Johannes Duft: Die Glaubenssorge der Fürstäbte von
St. Gallen im 17. und 18. Jahrhundert. (Luzern 1944).

10



wähnten Laienmitglieder (fortan 5 statt 3) nun vom
Landrat erkoren wurden.

Auch hinsichtlich ihrer Befugnisse genoß die Tog-
genburger Synode eine wesentlich stärkere Stellung
als diejenige zu St. Gallen, denn sie war seit der
Reformation für die ganze Aufsicht über Lehre und
kirchliches Leben abschließend zuständig. «In rein
kirchlichen Dingen hatte sie die größte Freiheit und
Unabhängigkeit; auch die von ihr getroffenen kirchlichen

Einrichtungen [und] eingeführten Lehrbücher
waren an kein obrigkeitliches Plazet gebunden. Ihre
Statuten und Einrichtungen sind nach dem Vorbild
der zürcherischen Kirche gemacht »4. Sie ließ von
sich aus Visitationen durchführen und verordnete
1711 den Pfarrern regelmäßige Flausbesuche bei den
Familien ihrer Gemeinde. Die ausschließliche
Zuständigkeit in kirchlichen Dingen wurde ihr 1718 -
zwecks Vermeidung weiterer Anstände mit dem
Fürstabt oder seinem Landvogt - durch den Badener
Frieden bestätigt. Früh gewöhnten sich so die Tog-
genburger, mit wachem Blicke nach außen das Eigenleben

ihrer Kirche vor mancherlei Fährnis zu hüten,
und nicht zufällig pflegten gerade aus ihrem
Pfarrkapitel oft die deutlichsten Worte zu ertönen, wenn
dann im 19. Jahrhundert um die «Freiheit der
Kirche» gerungen wurde.

*
Einzig das Kapitel Rheintal-Werdenberg5 wurde

1803 völlig neu gebildet. Die Pfarrer aus dem eigentlichen

Rheintal — unterhalb des Fiirschensprungs —

waren bis 1589 Mitglieder der allgemeinen St. Galler
Synode gewesen, nachher derjenigen von Zürich,
und zwar als eigenes Kapitel Rheintal. - Dem
Kapitel der Zürichseegemeinden waren die Geistlichen
der 3 Dörfer in der zürcherischen Fierrschaft Sax
(Sax, Salez, Sennwald) zugeteilt. - Da die
Grafschaft Werdenberg mit Wartau seit 1517 dem Stande
Glarus gehörte und — wie Sax — vollständig reformiert

war, besuchten die Pfarrer von Grabs, Buchs,
Sevelen, Gretschins und Azmoos bis zum Untergang
der alten Eidgenossenschaft die Glarner Synode. -
In den heutigen Bezirken Sargans, Gaster und See
bestanden bei Gründung unseres Kantons keine
reformierten Kirchgemeinden (vgl. Beilage III).

4 Sulzberger, Beiträge (siehe Anm. 3), S. 34.
6 Das Folgende nach Finsler S. 253 f.
11 1745-1815 (l.Nov.), von St. Gallen. Sohn von Dekan
Heinrich Stähelin (od. Stäheli). Pfarrer in St. Gallen (seit
1775), Dekan (1795-1803). Erster Antistes der Kantonalkirche

(1803-15). Vgl.: Leben und Wirken Peter Stä-
helins... von ihm selbst beschrieben. Nebst einem An-

Die Kirche in der Umgestaltung
der politischen Verhältnisse

Die stürmische Epoche der Helvetik (1798-1803)
riß den alten eidgenössischen Bund in einen fünf
Jahre brodelnden Strudel hinein. Darin verschwand
mit der Freiheit der regierenden und zugewandten
Orte auch die Unfreiheit der bisherigen Untertanenlande.

Aus diesem Strudel stieg im April 1798 die
Flelvetische Republik empor, eingeteilt in <Kantone>.
Ungefragt fanden sich die beiden Appenzell, das
untere Toggenburg, Fürstenland, St. Gallen und
Rheintal zum Kanton Säntis verbunden, während
Werdenberg, Sarganserland, das obere Toggenburg,
Gaster und Rapperswil mit Glarus zusammen den
Kanton Linth bildeten. Von den verschiedenen
Versuchen, diese Ordnung zu stürzen, ist hier einzig
die Reding'sche Verfassung vom 26. Februar 1802
von Belang. Denn sie ließ Glarus und Appenzell im
historisch gewachsenen Umfang wieder erstehen und
vereinigte die übrigen Gebiete der Kantone Linth
und Säntis für wenige Monate bereits so zu einem
Kanton St. Gallen, wie dies ein Jahr später durch die
Mediations-Akte endgültig bewirkt worden ist.

*
Die Kirche ihrerseits sah sich durch diese Umwälzungen

zwiefach in Frage gestellt. Zunächst
äußerlich-organisatorisch: Ihre Kapitel und Synodalver-
bände, in die bisherige Ordnung des weltlichen
Rechts eingebettet, hatten mit deren Beseitigung die
gesetzliche Grundlage ihrer ferneren Tätigkeit
verloren. Scheint letztere, wenigstens in St. Gallen und
im Toggenburg, trotzdem nie ganz ausgesetzt zu
haben, so schwebte man doch jahrelang im
Ungewissen. Weil dies namentlich dem kirchlichen Leben
in den Gemeinden schaden mußte, ersuchte der
St.Galler Dekan Peter Stähelin6 schon 1801, allerdings

nur durch mündliche Vorstellungen, um
geeignete behördliche Anordnungen. Eindeutiger fassen
läßt sich der gleichzeitige Ruf seines Amtsbruders
Joh. Michael Fels7 nach einer Kirchenverfassung -
mit Synode und Kirchenrat - für den (1801 um das
obere Toggenburg vergrößerten) Kanton Säntis8.
Doch ehe etwas geschehen konnte, wurde im Frühhange

von einigen Predigten und Synodalreden. Hrsg.
von Joh. Gg. Wirth (St. Gallen 1816).

7 1761-1833 (20. Sept.), von St. Gallen. Professor am
Gymnasium (1794-1832) und Pfarrer (1813-29).

8 Über das Kirchen-Regiment des reformirten Theils in dem
neuen Kanton Appenzell (St. Gallen 1801).

11



ling 1802 der Reding'sche Entwurf bekannt und von
der Mehrheit der neu geschaffenen kantonalen

Tagsatzungen angenommen.
An diejenige des «Cantons St.Gallen» erging am

5. April ein «im Namen der reformierten Prediger
des Cantons St. Gallen » von Dekan Stähelin
unterzeichnetes Gesuch um gesetzliche Ordnung des

evangelischen Kirchenwesens9. Es verdient darum nähere

Betrachtung, weil es den Willen der Pfarrerschaft

zum kirchlichen Zusammenschluß des heutigen
Kantonsgebietes erkennen läßt. Sobald eine in ihren

Augen offenbar angemessene und dauerhafte

Ordnung der staatlichen Verhältnisse eingetreten war,

trat die Geistlichkeit mit der Idee einer evangelischen

St. Galler Kantonalkirche hervor. Da diese als

rechtmäßige Institution, in deren Auftrag Stähelin hätte

sprechen können, zunächst gar nicht bestand, folgte
seiner Unterschrift die zugleich auf alte und auf

neue Elemente abgestützte Legitimation: «Im
Namen der St. Gallischen Geistlichkeit, und auf erhaltener

Vollmacht, im Namen der Geistlichkeit im

Toggenburg, und der Geistlichkeit im Rheinthal,

und dem District Werdenberg.»
Nach einem Hinweis auf die Nachteile der

bisherigen Unsicherheit erklärte der Verfasser, durch

die neue Ordnung seien «ganz verschiedene Theile,

welche vorher entweder jeder für sich bestunden,

oder mit andern Kirchenverfassungen in Verbindung

waren, nun wenigstens politisch vereiniget». Damit

sie auch kirchlich ein zweckmäßig wirkendes Ganzes

bilden könnten, müsse die Ausbildung und Prüfung
der Geistlichen geordnet werden, ferner ihre

Amtstätigkeit, der ganze Jugendunterricht und das

Ehewesen. Wie er 1801 bereits mündlich postuliert habe,

wünschte Stähelin
1. den Erlaß einer Kirchenverfassung;
2. zu deren Ausarbeitung den Beizug der Geistlich¬

keit;
3. «daß zu dieser Absicht eine allgemeine Cantons-

synode als nöthig und nützlich anerkannt, und

Mitglieder der ersten Cantonsbehörde dazu

abgeordnet und in derselben, sobald sie organisiert

seyn wird, über die Errichtung eines Cantons-

Kirchenraths berathen werde»;

4. dessen Organisation und Befugnisse seien nach

dem Vorbild anderer Kantone zu gestalten;

5. Einrichtung von Kirchenvorsteherschaften in al¬

len Gemeinden.

9 An die Tagsatzung des Cantons St. Gallen. Staatsarchiv

St. Gallen (Ruhr. 149, Fasz. 1).

Mit warmen Worten bat Stähelin die Behörde, sie

möge « durch zweckmäßige und dem Geiste des

Christenthums angemessene Einrichtungen und

Ordnungen, und zwar in Gemeinschaft mit den eigentlichen

Dienern der Kirche » deren Wirken erleichtern

und gerade «dadurch dem Volk einen erfreulichen

Beweis geben, daß Sie von der Wahrheit

durchdrungen und belebt seyen: Religion sey das

Fundament aller Tugend und Glückseligkeit — und

sie könne nur dadurch erhalten und befördert werden,

wenn die Religionsanstalten und ihre Diener

auch von der politischen Macht geachtet und unterstützt

werden».
*

Ganz selbstverständlich war es freilich nicht, daß

solche Wünsche auf Gehör und Verständnis seitens

der weltlichen Behörden rechnen konnten. Denn

durch die helvetische Epoche sah sich die Kirche

nicht nur organisatorisch, sondern auch innerlich in

Frage gestellt. Ihr Ansehen als ideelle Institution

hing stärker als früher, da sie unangefochten im

Schöße der Obrigkeit geruht hatte, von der persönlichen

Einstellung der politisch maßgebenden Männer

ab. Soweit diese von der im 18. Jahrhundert
vorherrschenden Aufklärung bestimmt waren, zeigten

sie selten ein tieferes Verständnis für die biblische

Botschaft als solche, aber in der Regel doch wenigstens

einen echten und begründeten Respekt vor der

Bedeutung der Kirchen für das innere Leben des

Einzelnen und der Völker. So hatte Müller-Friedberg,
der nachmalige erste Lenker des Kantons St. Gallen,

schon 1790 den Stifter des Christentums gepriesen

als « ein Muster bürgerlicher und sittlicher, wie
übernatürlicher Tugenden, der den Mitmenschen zu
lieben befahl wie sich selbst... Man kann nicht

Philosoph seyn und solch eine Religion nicht lieben;

der Beweis ihrer Heiligkeit ist ihre Sittenlehre; sie

fängt da an, wo die Kraft der Gesetze aufhört»10.

- Damit übereinstimmend erklärte Ph. A. Stapfer,

der helvetische «Minister der Künste und

Wissenschaften», in seiner Denkschrift vom 15. Oktober

1798 <An die Religionslehrer Helvetiens>, die

sittliche Natur des Menschen könne nur dann über die

sinnliche siegen, wenn man an ein moralisches Reich

glaube, dem sich jeder Untertan fühle. Zu Aufbau

und Ausbreitung dieses Reiches sei vor allem die

Kirche berufen.

10 Karl Müller von Friedberg: Philosophie der Staatswissenschaft

in Grundsätzen zur gesellschaftlichen Glückseligkeit.

(St. Gallen 1790) S. 283f.

12



Solche Auffassungen wurden damals nicht bloß
von gebildeten Laien, sondern auch von Theologen
vertreten. Denn die Ideen der Aufklärung sind
keineswegs, wie dies bisweilen behauptet wird, erst
durch die Revolutionsmänner in die helvetischen
Lande eingeschleppt worden. Schon lange vor 1798
hatten sie von französischen, deutschen und
österreichischen Akademien her in zahlreiche reformierte
und katholische Pfarrhäuser und Studierstuben der
Nordostschweiz Eingang gefunden. Dieser für die
geistige Haltung der nachmaligen Kantonalsynode
bedeutsame Sachverhalt sollte allerdings noch gründlicher

untersucht werden, als dies bisher - und mit
anderer Blickrichtung - geschehen konnte11.

Die Abwendung von den strengen Auffassungen
des orthodoxen Protestantismus zu einer Beurteilung
von Christentum und Kirche im Lichte der « reinen
Vernunft» spiegelte sich in einer deutlichen
Veränderung der Ausdrucksweise. «Man besuchte nun
keinen Gottesdienst mehr, sondern begab sich zur
öffentlichen Gottesverehrung>. Die Kirche wurde
zum <Tempel der Andacht>, die Kinderlehre zur
<Religionsübung>, die Predigt zum <Vortrag>, Gott
zur <Gottheit>, zum <vollkommensten> oder höchsten

Wesen>, aber auch zum erhabensten Gegenstand

der Ehrfurcht> und die Reformation zu einem
<religiösen Unternehmen).» Dabei beruht diese

Zusammenstellung 12 ausschließlich auf st. gallischen
Belegen; es ist die in der nachmaligen Kantonalsynode
lange vorherrschende Sprache.

Anders als die erwähnte Hochschätzung seitens
der Aufklärung - im klassischen Sinn ihrer Lehre -
war dann freilich der Geist beschaffen, in dem die
Ideologen und Praktiker der fränkischen Revolution
und ihres helvetischen Ablegers den Kirchen
gegenübertraten. Diese sahen sich nunmehr in den Winkel
privater Vereine abgedrängt. Zwar verkündete Art.
6 der helvetischen Verfassung vom 12. April 1798
die uneingeschränkte Gewissensfreiheit; doch durfte
« die öffentliche Äußerung von Religionsmeinungen
die Eintracht und Ruhe nicht stören. Jede Art von
Gottesdienst ist erlaubt, wenn er die öffentliche
Ordnung nicht stört und nicht Herrschaft oder Vorzug
verlangt. Jeder Gottesdienst steht unter der Aufsicht
der Polizei, welche das Recht hat, sich die Lehren
und Pflichten, die gepredigt werden, vorlegen zu
lassen.» Hätte die Rechtsstellung der Kirchen demü-

11 Ernst Ehrenzeller: Der konservativ-liberale Gegensatz bis
zur Verfassungsrevision von 1861. (St. Gallen 1947)
S.27 ff. (<Aufklärungsdenken und politischer Liberalismus)).

tigender formuliert werden können? Um so gespannter
wird man sich fragen, welchen Platz ihnen nun

der neu geschaffene Kanton St. Gallen anzuweisen
gedachte.

Der neue Kanton und seine

erste Synode (1803)

Eine Gesamtheit von rund 80000 Katholiken und
rund 50000 Protestanten bildete, in sehr schwankenden

Proportionen auf die damaligen 15 Bezirke
verteilt, die Bevölkerung des 1803 neu geschaffenen
Kantons St. Gallen. Dessen erste Verfassung, ein
integrierender Bestandteil der am 19. Februar jenes
bedeutungsvollen Jahres in Paris erlassenen
Mediations-Akte, zählte nur 24 Artikel und berührte die
kirchlichen Belange erst am Schluß mit dem
einfachen Satze: «Art. 24. Die volle und unbeschränkte
Freyheit der Ausübung des katholischen und
protestantischen Gottesdienstes ist zugesichert.»

Diese Feststellung setzte unausgesprochen die
Anerkennung beider Konfessionen voraus und zeugt
damit von einem größeren Wohlwollen, als es die
Kirchen während der Helvetik erfahren hatten. Die
Frage nach dem rechtlichen Verhältnis des neuen
Kantonalstaates zu den Konfessionen war jedoch
offen gelassen, so daß Sinn und Inhalt aller näheren

Anordnungen, jeder verfassungsmäßigen Grundlage
entbehrend, dem Willen des Gesetzgebers anheim
gestellt blieben. Dieser Wille, weitgehend geprägt
durch die Auffassungen des ersten Landammanns,
Karl Müller von Friedberg, und seiner nächsten
Mitarbeiter, neigte deutlich zur Geltendmachung
umfangreicher staatlicher Hoheitsrechte gemäß Naturrecht

und Staatslehre der Aufklärung. So nahm der
Kanton im Erziehungsgesetz vom 23. Juni 1803 das

Schulwesen in seine Hände und übertrug einem
staatlichen, aber paritätisch zusammengesetzten
Erziehungsrat die Aufsicht über die damals noch rein
konfessionell organisierten Gemeindeschulen.

Noch eindeutiger stellte, wenige Tage später, der
Erlaß eines Kirchengesetzes in formeller Hinsicht
einen einseitigen staatlichen Hoheitsakt dar, seinem

Inhalt nach jedoch die Erfüllung der evangelischer-
seits geäußerten Wünsche. Denn schon am 21. April,
also sofort nach Konstitution des Großen und Kleinen

12 Hans Martin Stückelberger: Kirchen- und Schulgeschichte
der Stadt St. Gallen. III. Band: 1750-1830 (Mskr.).

13



Rates, hatte Dekan Peter Stähelin an die neue

Kantonsregierung ein Gesuch um gesetzliche Regelung

des Kirchenwesens gerichtet. Dabei stimmte sein

Schreiben13 in Inhalt und Wortlaut so weitgehend

mit demjenigen vom 5. April 1802 überein, daß sich

eine abermalige Inhaltsangabe14 erübrigt. Einzig die

Vollmacht war nicht gleich solid beschaffen wie im

Vorjahr. Als Dekan hätte er bestimmt nicht ohne

die Zustimmung des eigenen Stadtkapitels geschrieben,

und im Text erwähnt er zudem «von unsern

Brüdern im Rheinthal einen bestimmten Auftrag, es

auch in ihrem Namen zu thun; haben aber gar keinen

Grund zu zweifeln, daß die Geistlichkeit im Toggenburg

und Werdenberg, die ehmals darüber mit uns

völlig eines Sinnes war, auch diesmal auf unsere

Anfrage eine gleiche zustimmende Antwort geben

werde. Wir wollten aber die engbegränzte Zeit nicht

mit Warten auf dieselbe verlieren.» Obwohl sich die

Annahme Stähelins hinsichtlich der toggenburgischen

Stellungnahme nur teilweise bestätigen sollte, war
diesem seinem dritten Schritte (seit 1801) bei den

Behörden Erfolg beschieden. «Aus diesem denkwürdigen

Aktenstück ist aber auch klar ersichtlich, daß

das eigentliche Fundament unseres kirchlichen
Gemeinwesens nicht von den Männern des Staates,

sondern von den Vertretern der Kirche selbst

gelegt wurde»15.

Als Antwort auf Stähelins Brief schuf die Regierung

das Kirchengesetz, welches der Große Rat am

29. Juni 1803 guthieß. Es schrieb jeder der beiden

historischen Konfessionen vor, ihre Geistlichkeit

habe sich zwecks Beratung der eigenen Kirchenorganisation

zu versammeln. Für diejenige der Katholiken

war dabei allerdings nichts Näheres festgelegt;

solange nämlich das endgültige Schicksal der Fürstabtei

St. Gallen und ihres Ordinariats im Ungewissen

schwebte, drängte sich eine Bestätigung der bisherigen

Organe noch weniger auf als die voreilige

Einsetzung ganz neuer Behörden. — Für den reformierten

Konfessionsteil hingegen wurden Synode und

Kirchenrat vorgesehen und — wie der Textabdruck

im nächsten Abschnitt zeigen wird - manches bereits

mit einer Genauigkeit angeordnet, die ohne Stähelins

Eingabe unerklärlich bliebe. So bekam die

reformierte Kirche durch dieses Gesetz die straffe Hand

13 An den kleinen Rath des Cantons St. Gallen, im Namen

der reformirten Geistlichkeit dieses Cantons. Staatsarchiv

St. Gallen (Ruhr. 149, Fasz. 1).
14 Vgl. den vorhergehenden Abschnitt.

des jungen Staates ungleich kräftiger zu verspüren

als die katholische. Und doch brauchten ihre Trägei

dessen nicht unfroh zu sein. Unverweilt konnten sie

zur Aufrichtung jenes Gebäudes schreiten, dessen

Fundament ihr Sprecher gelegt hatte und dessen

Bauplan von den Staatsbehörden, gerade durch das

Kirchengesetz selbst, nun bereits genehmigt worden

war.
Schon im folgenden Monat Juli begann der

städtische Pfarrkonvent mit den Landkapiteln über die

Einberufung einer gemeinsamen Synode zu verhandeln.

Die Antworten aus Rheintal und Werdenberg

lauteten freundlich zustimmend, diejenige der Tog-

genburger kühl und zurückhaltend. Ihr Kapitel
vermochte weder die bisherige kirchliche Selbständigkeit

ohne weiteres fahren zu lassen, noch anderseits

einzusehen, warum die neue Synode unter die Aufsicht

der paritätischen Regierung gestellt werde, die

katholische Kirche hingegen nicht16. Erst am 13.

September beschloß das Kapitel mehrheitlich, der

Einladung nach St. Gallen zu folgen.

*
Dort versammelte sich die Geistlichkeit des neuen

Kantons am 19. September 1803 auf der Stadtbibliothek

(im ehemaligen Katharinenkloster) zur Beratung

des Vorgehens und der Hauptgeschäfte am folgenden

Tag. Am 20. September eröffnete auf dem Rathaus

«Bürger Regierungs-Präsident» Julius Hieronymus

Zollikofer als Vertreter der Regierung die erste

Synode «mit einer schönen und zweckmäßigen Rede

über den Einfluß der Religion und Sittlichkeit auf

das allgemeine Wohl», wie das Protokoll17 meldet.

Dieses verzeichnet als erstes Geschäft die Wahl von
5 geistlichen Mitgliedern des Kirchenrats; die

Leitung desselben wie auch der Synode wurde Peter

Stähelin übertragen, dem ersten «Antistes» der

st. gallischen Kantonalkirche. Diese hatte auch zwei

Regierungsräte als Mitglieder des Kirchenrates zu

begrüßen, die - zusammen mit zwei ebenfalls bereits

anwesenden Kantonsräten - den Staat gleichzeitig

auch in der Synode zu vertreten hatten.

Der Nachmittag war Sachgeschäften gewidmet.

Schon ihre bloße Aufzählung vermittelt einen

anschaulichen Querschnitt durch die dringendsten An-

15 Schelling S. 198. - Der dort S. 194 ff. gebotene (Abdruck)
der Eingabe von 1803 ist insofern unbrauchbar, als er
stellenweise den Text der Eingabe von 1802 wiedergibt.

16 a.a.O.S. 199 ff.
17 Weitere Einzelheiten aus dieser ersten Session auch a.a.O.

S. 204 ff; und St. Gallisches Kantonsblatt II, S. 157 ff.

14



liegen der Geistlichkeit in jenem Zeitpunkte. So

wünschte das Kapitel St. Gallen Abhilfe gegen den

Pfarrermangel. Von der Vernachlässigung mancher

Ordnungen zeugte das Rhein taler Begehren, es möchte
«den Pfarrern ihr Verhältnis zu den Schulvögten
oder -Räten, ihre Competenz in Ehe- und Armensachen

und im Sittengericht, oder in Sachen, die

die Entheiligung des Sonntags und dergleichen
angehen, bestimmt und ihnen ein ihrem Amt angemessener

Einfluß verschafft» werden. Aus dem Kreise
der Toggenburger kam der (individuelle) Antrag,

der Kirchenrat möge sich mit der Verbesserung des

Gesangbuches befassen und zugleich prüfen, ob auch
die Liturgie revidiert werden sollte und könnte. -
Gesetzgeberische Arbeit hatte diese erste Synode
nicht zu leisten. Denn vor ihrer Konstituierung hatte
ja niemand jene Anordnungen entwerfen können,
welche im Kirchengesetz vorgesehen waren. Damit
befaßte sich nun der neue Kirchenrat. Die von ihm
vorbereiteten Texte kamen dann im September 1804

vor die Synode, werden aber um der besseren Übersicht

willen erst im nächsten Abschnitt dargestellt.

Zweites Kapitel

Mediation und Restauration

Kirchengesetz und Synodalverfassung
von 1803/1804

Die älteste rechtliche Grundlage für die neue

Kantonalkirche stellte - abgesehen von der Gewährleistung

der Kultusfreiheit in Art. 24 der
Kantonsverfassung - das Kirchengesetz vom 29. Juni 1803

dar. Es ist bereits im ersten Kapitel als Hoheitsakt
der Staatsgewalt, namentlich gegenüber der evangelischen

Kirche, bezeichnet worden, so einseitig, wie

er heute nicht mehr denkbar wäre. Trotzdem erhob

sich daraus kein Kampf zwischen Kirche und Staat,
denn das Gesetz entsprach inhaltlich ja dem, was
eine Mehrheit der Pfarrer gewünscht hatte; diesen

dürfte bewußt gewesen sein, daß eine andere

Instanz, die auf ihre Wünsche hätte eingehen können,
damals gar nicht bestand.

Letztere hatten vor allem auf Vereinigung der

evangelischen Kirchgemeinden und Pfarrkapitel des

neuen Kantons zu einem gemeinsamen Kirchenverband

hingezielt. Von <Landeskirche> dürfte dabei
höchstens in territorialer Hinsicht gesprochen werden;

rechtlich versteht man darunter eine

Kirchenorganisation, die den Staatsorganen gegenüber eine

viel größere Selbständigkeit genießt, wie dies dann

von 1861 an der Fall sein sollte. Vorerst übte der

Kanton eine weitgehende Aufsicht aus: Er behielt
sich für alle wichtigen Erlasse und für die Pfarrerwahlen

seine Genehmigung (<Placet>) vor und
beteiligte sich durch eigene Vertreter unmittelbar am
Kirchenregiment. Anderseits lieh er der Kirche seinen

weltlichen Arm und trug einiges an die Kosten ihrer
Verwaltung bei. So besoldete er den Aktuar des

Kirchenrates und der Synode, spendete einen Beitrag
an die Kosten der Synodalmahlzeit und bezahlte
1806 sogar die 40 Probebände des neuen
Kirchengesangbuches1. - Trotzdem träfe auch der Begriff
Staatskirche auf die st. gallische Ordnung nur
bedingt zu, denn er setzt eine noch viel weiter gehende
Einheit und Ubereinstimmung von Staat und Kirche
in Organisation und Verwaltung voraus.

Für die evangelische <Kantonalkirche>, wie der

neue Verband aus obigen Gründen deshalb wohl am
richtigsten benannt wird, bildete nun das erwähnte

Kirchengesetz die Grundlage. Es wurde in seinen

Bestimmungen über das Verhältnis der Konfessionen

zum Staat zwar schon 1816 wieder überholt, zeichnete

indessen den inneren Aufbau der neuen
evangelischen Kirche in knappen und einfachen Linien

vor, die dann bis zur Wende von 1862 nur noch

1 Wiget I, S. 3.

15



unwesentliche Veränderungen erfuhren. Dieser
Umstand rechtfertigt es, den u.W. nie nachgedruckten
Text2 samt seiner fast mathematisch folgerichtigen,
den Zeitgeist aufs reinste widerspiegelnden Einleitung

hier vollständig mitzuteilen.

Gesez, Synoden, Kapitel und Kirchenrath betreffend.

Den 29. Juni 1803.

Die Regierungs-Räthe des Kantons St. Gallen,
in Beherzigung,
daß die religiose und sittliche Bildung des Volkes das Glük des

Staates befestnet;
daß es daher die heiligste Pflicht jeder Regierung ist, die
Verbesserung dieses wohlthätigen Zustandes mit bestrebendem Eifer
zu bewirken;
daß die Diener der Religion zu diesem heiligen Endzwek den

ersten und ausgezeichnetsten Beruf haben;
daß ihre Bemühungen erst dann fruchtbar werden, wenn sie

das ihnen gebührende Ansehen genießen;
daß Versammlungen der Geistlichkeit zu gemeinschaftlichen
Berathungen der religiösen und sittlichen Volksbildung den

vorzüglichsten Vorschub leisten können;
daß aber die Regierung die nöthige Aufsicht auch hierbey
auszuüben und die thätige Mitwirkung zu dem vorgesezten edlen
Endzwek zu reichen, pflichtig seye;
schlagen vor als Gesez:

1. Die Geistlichkeit von beyden Religions-Bekenntnissen
hat die Befugniß, sich zur Berathung über ihre kirchlichen
Angelegenheiten in ein Kapitel oder Synode zu versammlen.

2. Die Synoden und Kapitel stehen unter der Aufsicht des

kleinen Raths und haben demselben 14 Tage vor ihrer
Versammlung die behörige Anzeige zu machen.

3. Die bisherigen innern Einrichtungen und Befugsamen der

Kapiteln katholischer Religion bleiben bis zur endlichen Fest-

sezung von Seiten der obern geistlichen Behörden beybehalten.
4. Die evangelische Geistlichkeit aber wird in drey Kapiteln

eingetheilt, nemlich: St. Gallen, Toggenburg, Rheinthal
mit Sax und Werdenberg. Jedes dieser drey Kapiteln hat
seinen Decan, den es unter sich selbst erwählt.

5. Die Geistlichkeit dieser 3 Kapiteln vereiniget sich in
ihrer Gesamtheit zu einer Synode, die sich alle Jahr einmal

am Hauptorte des Kantons versammelt.
6. Dieser Versammlung wohnen jedesmal zwey evangelische

Mitglieder des kleinen und zwey des großen Raths bey,
welche leztere jedesmal vom kleinen Rathe ernennet werden.

7. Die Synode erwählt einen Antistes und 4 Mitglieder zu
einem Kirchenrath aus ihrer Mitte durch das absolute
Stimmenmehr.

8. Der Antistes besorgt die gewöhnlichen Verrichtungen
eines Präsidenten. Er kann aber nicht zugleich Decan eines

Kapitels seyn.
9. Der Kirchenrath besteht aus dem Antistes, zwey

Mitgliedern des kleinen Raths und den vier von der Synode
gewählten Geistlichen.

10. Er erwählt sich aus der Geistlichkeit einen Sekretair,
der denn auch Sekretair der Synode ist.

11. Dieser Kirchenrath entwirft die Capitular-Statuten,
die innere Einrichtung der Synode, die Verordnungen über den

Religionsunterricht, den äußern Kultus, die Kirchendisciplin,
Liturgie und Pastoralverrichtungen und legt dieselben der

Synode zur Genehmigung, so wie auch der Regierung zur
Bestätigung vor.

2 St. Gallisches Kantonsblatt I, S. 259-261.

12. Die Synode berathschlagt nur auf den Vorschlag des

Kirchenraths, kann aber demselben, über Gegenstände, die in
ihrer Befugnis liegen, ein Gutachten abverlangen.

13. Der kleine Rath ist befugt, die nähere Organisation
der obgenannten evangelischen Kapiteln, Synode und des

Kirchenraths, auf den Vorschlag des leztern, festzusezen.

St. Gallen, den 29. Brachmonat 1803.

Der Präsident des kleinen Raths: Müller Friedberg.
Im Namen des kleinen Raths: der Kanzleydirektor Zollikofer.

Vom großen Rath angenommen den 29. Junii 1803.

*
Wie obiges Gesetz durch die Regierung, so wurde

die <Verfassung der evangelischen Kirche des Kantons

St.Gallen> vom 19. September 18043 durch den

Kirchenrat mit grundsätzlichen Erwägungen eingeleitet.

Die geistige Haltung beider Texte stimmt so

sehr überein, daß ein bloßer Vergleich kaum darüber
urteilen ließe, welche Einleitung nun von der
weltlichen und welche von der kirchlichen Behörde

verfaßt worden sei. Denn da stand zu lesen, «daß
das Beste der Religion und Kirche wie dasjenige des

Staats auf einer gesetzmäßigen Einrichtung, auf
Verordnungen, die dem Wesen derselben angemessen
sind, und auf einer genauen Befolgung derselben

beruhet; daß die religiöse Aufklärung und sittliche
Verbesserung unserer Mitbürger der Hauptzwek
der kirchlichen Anstalten ist ...» Welche
Wegstrecke von solcher Vernünftigkeit bis zum heutigen
Selbstverständnis der Kirche!

Inhaltlich bestand die Kirchenverfassung, die von
der Synode am 18. und 19. September ohne wesentliche

Änderungen durchberaten wurde, aus Syno-
dal-Verfassung, Kirchenrats-Ordnung und Kapitu-
lar-Statuten. Der uns hier allein berührende erste

Hauptteil war folgendermaßen gegliedert:

I. Bestimmung und Befugnis der evangel. Synode

II. Organisation der Synode
A. Mitglieder der Synode
B. Aufnahme neuer Mitglieder
C. Mitglieder, welche besondere Verrichtungen

haben

D. Von der Synodalkasse

III. Geschäfte und Verrichtungen der Synode

IV. Verpflichtungen der Synodalen

Anhang zu der Synodal-Verfassung
A. Reglement der Sitzungen
B. Form der Censur bey der Synode
C. Ordnung der Prosynode.

3 Original im Kirchenarchiv. Druck: separat (St. Gallen
1805).

16



Der erste Haupttitel wies der Synode, die «der
eigentliche Repräsentant der evangelischen Kirche
dieses Kantons» sei, folgende Aufgaben zu:

1. Beratung, Annahme oder Zurückweisung kirchen-
rätlicher Vorschläge

2. Wahl des Kirchenrats, d.h. der ausführenden
Behörde, und anderer Funktionäre

3. Beratung aller allgemeinen kirchlichen Angelegenheiten

4. Beratung über Lehrsätze, Lehrbücher, liturgische
und ähnliche Fragen

5. Ermunterung der Pfarrer zur Erfüllung ihrer
Berufspflichten sowie Untersuch über ihren Lebenswandel

und ihre Amtsführung (Censur).

Die zweite Kirchenverfassung (1817) fügte dieser

Aufzählung der Hauptgeschäfte ein weiteres Trak-
tandum bei, das 1804 an anderer Stelle erschienen

war, nämlich den alljährlichen Bericht «über die
Zu- oder Abnahme der Religiosität und Sittlichkeit
bei den evangelischen Gemeinden des Kantons».

Der Abschnitt IIA zählte als Mitglieder der
Synode auf: die 4 weltlichen Beisitzer (2 Regierungsund

2 Großratsmitglieder), alle im Kanton tätigen
Prediger, ferner «die nicht stationierten Geistlichen,
welche Kantonsbürger sind und im Kanton wohnen».
Im Kanton verbürgerte, aber auswärts wohnhafte
Pfarrer hatten wenigstens beratende Stimme.

In zweckmäßigerWeise faßte dann Abschnitt HC
die Chargen zusammen, welche die Synode zu
vergeben hatte. An der Spitze stand der Antistes;
gewählt als Kirchenratspräsident, war er von Amtes

wegen ohne weiteres auch Präsident der Synode.
Dieselbe Verkoppelung der Ämter galt für seinen

Stellvertreter, den «Vicarius antistitis», und für den

vom Kirchenrat gewählten Aktuar. Die Synodalkasse

wurde ebenfalls durch einen Kirchenrat, den

«Quästor synodi», besorgt. Ins «Examinations-Collegium»,

dem auch die Dekane angehörten, ordnete
die Synode zusätzlich 3 Mitglieder ab, ein Recht,
das ihr bereits 1817 wieder verloren ging. Stimmenzähler

hingegen waren nicht zu wählen, denn als
solche walteten die Aktuare der Pfarrkapitel. Und
«der, welcher zuletzt Synodalis geworden ist, ist
ohne fernere Wahl Thürhüter». Nicht ungern mag
er seinen Vertrauensposten später jenen Kandidaten
überlassen haben, die jeweils unmittelbar vor ihrem
Examen standen4.

Die «Verpflichtungen der Synodalen», die an je-
der Session zu verlesen waren, bezogen sich zunächst

4 Prot, vom 4. Juli 1809 und 7. Juli 1818.

auf die gewissenhafte Handhabung von Pfarramt
und Religionsunterricht. Ferner wurde die genaue
Befolgung der Kantonsverfassung, der kirchlichen
Ordnungen und der Synodalbeschlüsse verlangt. Des
weiteren hatten die Pfarrer «Verschwiegenheit und
Klugheit zu beobachten, besonders in denjenigen
Dingen, wo der Antistes oder ein Decan Stillschweigen

über einen Gegenstand auferlegt. - Sie sollen
sich auch verpflichten, an allen Orten, besonders
aber in paritätischen Gemeinden, alles anzuwenden,
was das gegenseitige Zutrauen und freundschaftliche
Wohlwollen der Bürger beyder Confessionen befördern

kann, und in freundschaftlichen Verhältnissen
mit den katholischen Geistlichen ihres Orts zu
stehen, und ihren Gemeinden ein Beyspiel wahrer
Duldsamkeit und christlicher Bruderliebe zu geben».

Auf Bestimmungen, die nicht organischer Art
waren, sondern nur Geschäftsordnung und
Sitzungsreglement betrafen - es finden sich solche keineswegs
bloß im Anhang zur Synodalverfassung - wird im
Zusammenhang mit dem Verlauf der Sessionen
zurückzukommen sein. - Die Vorschriften über
Kirchenrat und Kapitel berühren unser Thema nicht,
und daß sich in dieser ersten st. gallischen
Kirchenverfassung über Kirchgemeinden und ihre Vorsteherschaften

überhaupt kein Wort findet, ist kennzeichnend

dafür, daß die Kantonalkirche in ihrer frühesten

Entwicklung «von oben nach unten» wuchs.
Aufgaben und Befugnisse der Kirchenvorsteherschaf-
ten wurden dann erst durch besondere Verordnung
vom 20. Juli 1807 geregelt, während die viel
umfangreichere «Prediger-Ordnung» schon am 3. Juli
1805 von der Synode verabschiedet worden war.

Die Rechtsgrundlagen von 1814/1817

Die folgende Epoche brachte in Politik und
Gesetzgebung der Eidgenossenschaft wie unseres Kantons

bedeutsame Veränderungen. Wiederum waren
sie durch die allgemeine Entwicklung bedingt. <Re-

stauration> (d. h. Wiederherstellung) der früheren
Zustände ward angestrebt aus Widerspruch zum
Geist und zu den Zuständen der Helvetik und der
Mediation. Zusätzlich ergab sich im Kanton St. Gallen

der Umstand, daß sich die sog. Katholische
Korporation, entstanden im Zusammenhang mit der

Aufteilung des Klostervermögens, immer mehr
verfestigte, und daß namentlich ihre Leitung, der neue
Administrationsrat, bald zur Mehrheit aus Männern

bestand, welche Müller-Friedbergs politischen

17



Bestrebungen eindeutig entgegen wirkten. Der wachsende

Einfluß dieser Institutionen erfüllte manchen

Protestanten mit Besorgnis. Konnten und sollten die

Beschlüsse der evangelischen Kirchenbehörden
weiterhin der Genehmigung einer Kantonsregierung
unterliegen, die (seit 1809) mehrheitlich aus
Administrationsräten bestand?

Eigene Oberaufsicht über die evangelischen Schulen

und ein eigenes Ehegericht hatte der Rheinecker

Jakob Laurenz Custer schon 1803 verlangt. Wenn
das Toggenburger Pfarrkapitel ein Jahrzehnt später
forderte, daß das evangelische Kirchenwesen
ausschließlich durch Angehörige der eigenen Konfession

zu leiten sei5, so ging dies in der gleichen Richtung.
Hüben und drüben, zu Stadt und zu Land, trachtete

man am Ende der Mediationszeit darnach, jene

Geltung zu <restaurieren>, die den konfessionellen

Körperschaften und dem konfessionellen Prinzip
überhaupt vor 1798 überall zugekommen war.
Dementsprechend stellte die Verfassung von 1814

Vorschriften über die konfessionelle Zusammensetzung
der einzelnen politischen Behörden auf. Diese
bildeten einen Eckpfeiler jener original-st. gallischen

Lösung, die später «konfessionelle Autonomie»
genannt wurde.

Als weiterer Eckpfeiler ist Art. 2 der neuen
Kantonsverfassung zu nennen: «Jede Religions-Partie
besorgt gesondert, unter der höhern Aufsicht und

der Sanktion des Staates, ihre religiösen, matrimo-
niellen, kirchlichen und klösterlichen Verwaltungsund

Erziehungsangelegenheiten. Das Gesetz wird
diese Aufsicht bestimmen und die Fälle für die Sanktion

festsetzen.» —

In Ausführung dieses Grundsatzes, der mit den

Befugnissen des Staates natürlich auch dessen innere

Stärke minderte6, begründete das sog. Konfessionelle

Gesetz («Gesetz über die Besorgung der gesonderten

Angelegenheiten beider Religionen») vom 3. April
1816, der dritte Eckpfeiler der Autonomie, die Scheidung

des Großen Rates in einen katholischen und

einen evangelischen Großen Rat. Jedes dieser beiden

konfessionellen Großratskollegien hatte die gesetzliche

Organisation für seinen Konfessionsteil zu

schaffen, dessen konfessionelle bzw. kirchliche
Angelegenheiten zu besorgen, sowie die ausführenden

Organe zu bestellen und zu beaufsichtigen. - Unbefriedigend

war schon die allgemeine Stellung dieser

Kollegien. «Es ist ein staatsrechtliches Unding, diejenigen

5 Wiget I, S. 6.
0 In seiner Hand blieb namentlich das erst 1813 eingeführte

<Placet> für Pfarrwahlen. Vgl. Fehr S. 18 f. und 52.

Personen, welche beauftragt sind, als Vertreter ihrer
Konfession die konfessionellen und kirchlichen
Interessen zu wahren, auch als Delegierte des Staates

mit der Ausübung der Kirchenhoheit und der

Aufrechterhaltung der Grenzen zwischen Kirche und

Staat zu beauftragen»7. - Noch viel fragwürdiger
war die Wahlart, gehörten doch z.B. die Mitglieder
des evangelischen Kollegiums diesem nicht kraft
besonderer Wahl durch ihre Konfessionsgenossen an;
gewählt waren sie nach staatlicher Rechtsnorm, durch
einen konfessionell meistens gemischten Wahlkörper,
in dem die Katholiken sogar in der Mehrheit sein

konnten, und auf Grund dieser politischen Wahl

waren sie nachher - bloß infolge ihres evangelischen
Taufscheins — ohne weiteres Mitglieder des erwähnten

Kollegiums.
Über diesem fragwürdigen Unterbau erhob sich eine

nahezu barocke Vielfalt exekutiver Organe. Neben

den Kirchenrat traten, infolge Preisgabe der

entsprechenden Befugnisse seitens des Staates, ein

evangelischer Erziehungsrat und ein evangelisches
Ehegericht. Ein ebenfalls vom Großratskollegium
bestellter «Centrai-Rath» hatte die Verbindung der

vorgenannten Gremien untereinander und mit den

eigentlichen Staatsbehörden herzustellen und außerdem

Rekurse entgegenzunehmen. Ihm oblag ferner
anstelle der Regierung, zwei seiner Mitglieder in den

Kirchenrat zu delegieren, während die Synode fortan
6 (statt 4) geistliche Kirchenräte wählte, nämlich 2

aus jedem Kapitel, und dazu wie bisher den Antistes.

Die Synode selber wurde durch die Neuordnung
scheinbar wenig betroffen. Die Zahl der staatlichen

Repräsentanten war von 4 auf 7 erhöht worden,
nämlich zwei Regierungsräte, je ein Großrat aus

jedem Kirchenbezirk und dazu die beiden weltlichen
Kirchenräte. Daß dies aber weder als Verstärkung
des Laienelements gemeint noch sonstwie geeignet

war, die Verbindung zum <Kirchenvolk> zu
verstärken, wird sofort ersichtlich, wenn man die

Ordnung der Befugnisse näher ins Auge faßt. Aus dem

Kirchengesetz von 1803 war der Satz «Die Synode

berathschlagt nur auf den Vorschlag des Kirchenraths»

in Art. 44 der «Organisation des evangelischen

Religions-Theils» vom 21.Juni 1816

übergegangen. Diese hatte auch sonst bereits so manches

fest bestimmt, daß die Synode bei ihrer Beratung
über die neue «Verfassung der evangelischen Kirche
des Kantons St. Gallen » (l.Juli 1817)s keine echten

7 Fehr S. 50.
8 Druck: separat (St. Gallen 1817).

18



Entscheidungen mehr treffen konnte. Und was ihr
der Kirchenrat sonst etwa noch unterbreiten mochte,
ging nachher durch ihn an den Zentralrat zurück,
zwecks Genehmigung durch diesen selbst oder zwecks
Weiterleitung ans Großratskollegium. Hatte sich an
den Befugnissen der Synode äußerlich auch nur wenig
geändert, so war sie doch einerseits in ihrer Initiative,

anderseits in ihren Beschlüssen derart
hoffnungslos blockiert, daß sie nicht einmal eine Änderung

am eigenen Reglement von sich aus vornehmen
und verabschieden konnte. Grundsätzlich hatte die
konfessionelle Autonomie eine Stärkung der Kirchen
angestrebt, tatsächlich aber führte sie - mindestens
evangelischerseits - durch die fast boshafte
Verflechtung aller Instanzen zur Schwächung der Synode
wie des Kirchenrats.

Das alles mochte so lange unwesentlich bleiben,
als der Geist, welcher der Ordnung von 1814/16 zu
Gevatter gestanden, auch in der Synode selbst
vorwaltete. Sobald deren Mitglieder jedoch aufhörten,
daran zu glauben, daß « das Beste der Religion und
der Kirche» in guten Gesetzen und deren genauen
Befolgung bestehe, sobald sie neue Wege zu beschreiten

suchten, mußte ihnen die Schwerfälligkeit und
Unzulänglichkeit des ganzen konfessionellen Apparates

bewußt werden.

Die Tagungen der Synode
(1804-1833)

Die 1803 geschaffene Kantonalsynode hat sich,
ungeachtet ihrer veränderten Rechtsstellung, wenigstens

in der äußeren Gestaltung ihrer Sessionen, in
den Bezeichnungen und in der Tagesordnung9
weitgehend an das angelehnt, was schon vor 1798 in
St. Gallen und Toggenburg reglementarischer Brauch

gewesen war.
Zu ordentlichen Sessionen wurde sie jährlich

einmal einberufen und zwar von 1805 an in der Regel
auf den ersten Dienstag im Juli. Ein zweiter
Sitzungstag schloß sich nur 1804, 1805 und 1832 an.
Von seinem Recht zur Veranstaltung außerordentlicher

Sessionen machte der Kirchenrat während der
ganzen Periode keinen Gebrauch.

Der offiziellen Sitzung ging am Montagnachmittag,
meistens in der Stadtbibliothek, die Prosynode

voraus. Obligatorisch war der Besuch hier nur für
die geistlichen Mitglieder des Kirchenrates, ihre

8 Das Folgende nach den Kirchenverfassungen von 1804
(S. 4-22) und 1817 (S. 4-23).

Suppleanten, sowie für die Dekane, Kammerer,
Aktuare und Proponenten der Kapitel. Aber auch
die übrigen Synodalen hatten, soweit sie freiwillig
erschienen, an der Prosynode Sitz und Stimme. -
Die Hauptaufgabe dieser Versammlung bestand darin,

neue Vorschläge zu besprechen, die man an der
Synode in der Umfrage vorbringen wollte. Der
Anstoß dazu konnte von Einzelnen oder von den
Kapiteln ausgehen, «worauf man in eine Unterredung
eintritt, aus welcher der Proponent sehen kann, ob
die übrigen Mitglieder seinen Gesinnungen beystim-
men oder nicht». Die Vorbesprechung bezog sich nach
Reglement auch auf das Vorgehen an der Synode,
die Reihenfolge der Redner usw. Daß das Reglement

überdies ausdrücklich «freymüthige und offene
Äußerungen über den Zustand der Kirche» vorsah,
deutet darauf hin, daß solche an der eigentlichen
Synode nicht als Selbstverständlichkeit betrachtet
wurden. Und daß die Pfarrerschaft an der Prosynode
«oft zu sehr mit Angriffs- oder Vertheidigungs-
planen gegen die weltlichen Repräsentanten sich
beschäftigte, benahm ihr von Seite derselben
meistens Liebe und Zutrauen»10.

Die Synode selbst tagte 1803-1816 im St. Galler
Rathaus, wo es ihr aber auf die Länge zu wenig
ruhig war. 1817 zog sie in den gegenüberliegenden
Saal der «Gesellschaft zum Verein» um, d. h. ins
ehemalige Zunfthaus der Weber, wo Johannes Keßler

mit seinen «Lesinen» der stadt-st. gallischen
Reformation den Weg geebnet hatte und wo Zwingli
und Vadian zusammen die ostschweizerische Synode
von 1530 geleitet hatten; noch 1832 erinnerte ein
Redner an diese Tatsache. Im folgenden Jahr kehrte
die Synode wieder ins Rathaus zurück.

Wie Präsident, Kirchenräte und Büro noch heute
ihre festen Plätze haben, so war dies schon damals

genau vorgeschrieben; aber während den übrigen
Synodalen die Wahl der Sitzplätze jetzt frei steht,
verteilte sie das Reglement schon 1804, «um die
Umfrage zu erleichtern gemischt; aus jedem
Kapitel der in der Reihe folgende Geistliche, einer von
St. Gallen, einer aus dem Toggenburg, und einer aus
dem Rheinthal». Mit der «Reihe» war die
Rangordnung gemeint, die innerhalb jedes Kapitels für
dessen Mitglieder, wohl nach der Anciennität,
Geltung hatte.

Die Tagesordnung wurde 1817, gegenüber 1804

nur unwesentlich verändert, folgendermaßen
festgelegt^

10 Jahrbücher 1833, S. 47.

19



1. Namensaufruf durch den «Nomenciator»
2. Kassabericht
3. Anmeldung von Ehrengästen
4. Eröffnung durch Gebet und Anrede des Antistes

5. Aufnahme neuer Mitglieder
6. Censur
7. «Akten» Protokoll) der letzten Synode

8. Verlesung der «Verpflichtungen der Synodalen»

9. Wahlen
10. Proposition über den allgemeinen Zustand der

Kirche
11. Vorschläge des Kirchenrats
12. Wünsche und Beschwerden der Kapitel
13. Allgemeine Umfrage
14. «Aufmunterungsrede» des Antistes und

Schlußgebet.

Obgleich der förmlichen Eröffnung ein
Kassabericht voranging, sowie die Anmeldung und

Zulassung der Ehrengäste (meistens Pfarrer aus andern

Kantonen) und bis 1816 sogar die Censur, sei das

Traktandum Synodalreden darum vorweggenommen,
weil es zugleich Gelegenheit bietet, die ersten
Präsidenten der Synode dem Leser flüchtig vorzustellen;
der bis 1834 auch den Kirchenrat leitende Antistes

wurde damals doch als das eigentliche Haupt der

Kantonalkirche betrachtet. Der Brauch, dem
feierlichen Eröffnungsgebet eine Begrüßungsansprache

folgen zu lassen, war in der Mediationszeit
reglementarisch nicht verankert, lebte sich aber rasch ein.

*

Der Inhalt der Synodal-Reden findet sich im
Protokoll seit 1807 angedeutet oder sogar zusammengefaßt;

außerdem wurden sie gemäß einem Beschluß

von 1810 im vollen Wortlaut noch einem besonderen

Buche11 einverleibt. Ein Blick darauf zeigt, daß sich

diese Reden, bisweilen mit Berichterstattung über

die Tätigkeit des Kirchenrats verbunden, mehr und

mehr zu eigentlichen Hauptstücken der Sitzung
auswuchsen, deren Reinschrift 10—20 Seiten oder mehr

zu füllen pflegte. Steht auch die theologische und

geistesgeschichtliche Auswertung dieses umfangreichen

Materials noch aus, so sei wenigstens durch

knappe Hinweise angedeutet, wie sich Themastellung

11 Synodal-Reden, Propositionen der Dekane und Reflectio-

nen über dieselben. (2 Bände: 1804—21, 1822—29.

Kirchenarchiv).
12 1757-1821 (27. Dez.), von St. Gallen. Stadtpfarrer (seit

1795), Dekan (1813-16). Kirchenrat (1803-21), Antistes

und Ausdrucksweise im Laufe dreier Jahrzehnte
gewandelt haben.

Die Gedanken von Peter Stähelin, der die Synode

von 1804-1813 eröffnete, galten fast durchwegs dem

Prediger und seinem Amte. So sprach er 1810 über

«das Ideal eines achtungswürdigen Geistlichen» und

über dessen Verdienste «so hell und kräftig, daß ein

immer regeres und eifrigeres Streben nach diesem

Verdienst in jedem guten Herzen erweckt wurde,

gemäß seiner vielsagenden Aufmunterung: Erbetteln
wollen wir's nicht; erzwingen läßt's sich nicht;
erworben muß es seyn».

Infolge von Stähelins Erkrankung und Ableben

eröffnete sein Stellvertreter und Nachfolger Georg

Kaspar Scherrer12 die Synoden von 1814-16 als Vi-
carius antistitis und die folgenden dann von Amtes

wegen. Seine Reden waren länger als die des

Vorgängers, dafür thematisch abwechslungsreicher. Während

die ersten nochmals um die Aufgaben des

Predigers kreisten, brachte er 1816 einen Nachruf auf

Stähelin und einen Hinweis auf die bevorstehende

Revision der Kirchenverfassung. Die Ansprachen der

drei nächsten Jahre galten u.a. dem Sinn und der

Durchführung des Reformationsjubiläums (1817),

sowie seinen wünschbaren Nachwirkungen beim

evangelischen Volke. «Herzliche, väterliche

Ermunterungen an die Geistlichen, von sich aus zu thun,

was sie vermöge ihres Amtes thun können, damit

das sichtbar bewirkte Gute nicht untergehe, begleiteten

diese wichtigen Winke und Bemerkungen»

(1819).
Aber schon 1821 mußte der wiederholt von

Schlaganfällen heimgesuchte Scherrer den Vorsitz seinem

Stellvertreter überlassen. Der 63jährige Johann Conrad

Rothmund13 eröffnete damals die Reihe seiner

Ansprachen mit einem Lobgesang auf das auch im

st. gallischen Kirchenwesen so ersprießliche
Zusammenwirken der weltlichen und kirchlichen Behörden.

«Lichtvoll und mit lebendiger Wärme bewies er,

daß beyde, der Staat und die Kirche, eine

Veranstaltung der göttlichen Vorsehung seyen, gegründet

in der Natur und Bestimmung des Menschen; daß

auch das Christenthum beyde als nothwendige
und neben einander bestehende Ordnung [en] Gottes

bestätige; daß nur da der Wohlstand der Völker
auf festem Grund blühe, wo beyde, in ihrem Ver-

(1816-21). - Präsident der Bibelgesellschaft (ab 1813) und
der Schweiz. Gemeinnützigen Gesellschaft (1819-21).

13 1758-1836 (11. Jan.), von St. Gallen. Pfarrer in Stein AR
(1788-95) und St. Gallen (1798-1834), Dekan (1816-22).
Kirchenrat (1816-31), Antistes (1822-31).

20



hältnis vereiniget, jedes mit seinen Kräften zum
großen Zwecke Gottes, zum Heile der Menschen
wirke ...» (1821). Aus dieser Schau heraus wird
auch die Fassung des Themas verständlich, die der
Aktuar vier Jahre später ausdrücklich als <Thema>
der Eröffnungsrede festhielt: «Mangel an Achtung
für die Religion und ihre Anstalten seyen der Grund
des Sittenverderbnisses und des daraus hervorgehenden

Elendes.» Einem ähnlichen Thema galt die
Ansprache von 1826, während sich Rothmund in
anderen Reden mit Zweck und Aufgabe der Synode
befaßte, z. B. erläuternd, «warum uns die Synode
lieb und der Besuch derselben angenehm sein soll»
(1828).

Auch Rothmund ereilte das Schicksal seiner
Vorgänger. Seiner zweitletzten Synode (1830) konnte
er nur noch die Begrüßungsrede vorlesen und der
letzten seiner Amtszeit überhaupt nicht mehr
beiwohnen. Der Nachfolger, Johann Rudolf Steinmüller14,

hat nur 3 Synodalreden gehalten, die aber, weil
das früher erwähnte Buch nicht mehr fortgesetzt
wurde, als verloren zu betrachten sind. Diejenige
von 1831 befaßte sich mit dem Verhältnis von Kirche
und Staat, und die von 1832 gehört in den Kampf
hinein, der damals um die Reorganisation des

evangelischen Konfessionsteils ausgetragen wurde. — Im
übrigen wird auf die Synodalreden im Zusammenhang

mit den Propositionen zurückzukommen sein.

*

Vorgängig der Eröffnungrede nahmen die Synodalen

jeweils Mitteilungen über den Stand ihrer
Kasse sowie einen Revisorenbericht entgegen. In die
Synodalkasse fielen Gebühren für Prüfungen und
Ordination, für Aufnahme in die Synode und für
Beförderung auf einträglichere Pfarrstellen sowie
Bußen für unentschuldigtes Fernbleiben von der
Sitzung und andere Verstöße. Aus dieser Kasse mußten

alle Auslagen bestritten werden, die der Synode
aus ihrer Tätigkeit und ihren Anordnungen erwuchsen;

das Reglement zählte sie aber nicht ausdrücklich
auf. Auf gelegentliche Kritik an dieser oft beanstandeten

Regelung15 ist hier nicht einzugehen, weil mit
Einführung der Zentralsteuer (1819) eine Zentralkasse

entstand, hinter der die Synodalkasse an
Bedeutung bald zurücktrat; im Reglement von 1835
erschien sie dann nicht mehr.

14 1773-1835 (27. Jan.), von Glarus, Rheineck und St. Gallen.
Bekannter Schulmann. Kirchenrat (1816-34), Antistes
(1831-34).

Neue Mitglieder hatten sich am Vortag beim
Antistes zu melden, der ihnen die Synodalverfassung zu
lesen gab. Vor versammelter Synode mußte ein
Bewerber dann — wenn es mehrere zugleich waren,
der älteste von ihnen — in einer kurzen Rede um
Aufnahme bitten. Darauf folgte, nachdem er den
Saal verlassen, die Prüfung seines Leumunds, der
Ausbildung und des Ausweises über Ordination.
Hatte die Synode der Aufnahme — eine (vorläufige)
Ablehnung war nur 1814 festzustellen — zugestimmt,
so wurde der Bewerber wieder eingeführt und vom
Antistes durch Handgelübde zu schriftgemäßer Predigt

und zu musterhaftem Lebenswandel verpflichtet,
sowie zu gewissenhafter Beobachtung aller kirchlichen

und staatlichenVerordnungen. «Wenn sie nun
das Handgelübde geleistet haben, hält der Antistes
eine Ermunterungsrede an sie, worauf der Nomen-
clator ihnen ihre Plätze anweist.»

Die Vornahme der <Censur> war ebenfalls durch
spezielle Regeln geordnet16; ihnen zufolge trat zuerst
der Antistes aus, dann der Dekan eines ersten Kapitels

und hernach seine Amtsbrüder, dann das nächste
Kapitel usf. Hatte diese Uberprüfung von Lebenswandel

und Lehre der Pfarrer im 16. Jahrhundert
ein ernstes Hauptstück jeder Synode gebildet und
dem Einzelnen unmittelbar zum Gericht werden
können, so war die ganze Zensur in der Kantonalkirche

von Anfang an nicht viel mehr als eine
Förmlichkeit. Dazu trug gewiß bei, daß sie schon vor der
Synode in den Kapiteln durchgeführt wurde; beim
einzigen Fall (1821), der in der Synode selbst zu
reden gegeben hätte, erklärte der zuständige Dekan,
die Sache sei von ihm bereits dem Kirchenrat angezeigt

worden, «der das weitere Nötige vornehmen
werde». Man harrte nicht mehr auf das Gericht,
sondern auf den Durchbruch der vernünftigen und
vollkommenen Sittlichkeit. Da alle dazu bereit waren,

wurde auch im Protokoll «nichts Ahndungswürdiges

bemerkt» (1805), «nichts Widriges» (1806),
die Zensur vielmehr «zur völligen Zufriedenheit
beendet» (1808, ähnlich 1817). Als aus dem eifrigen
Hinausgehen und Hereinkommen auch 1823
«Unrühmliches nichts - des Rühmens viel» resultierte,
schlug der Kirchenrat im folgenden Jahr von sich

aus die Abschaffung des überlebten Brauches vor,
der von 1825 an nicht mehr geübt worden ist.

Mitgliederaufnahme, Zensur und Synodalkasse
gehören in einer Hinsicht zusammen. In der Tatsache

15 Jahrbücher 1824, S. 20, Anm. 3; 1828, S. 65, Anm. 1.
16 Kirchenverfassung 1804, S. 19 f., und 1817, S. 20 f.

21



und Art des Weiterlebens dieser Bräuche manifestierten

sich traditionelle Vorstellungen und Formen

aus einer Zeit, da die Synoden bzw. Kapitel
geschlossene und - wenigstens im Toggenburg -
autonome Körperschaften gebildet hatten. Noch bis 1834

wurden ja st. gallische Pfarrer auch dann als Synodale

betrachtet, wenn sie gar nicht im Kanton selbst

tätig waren. Dabei war die Kantonalsynode bei aller

Beschränktheit ihrer Befugnisse doch von Anfang an

als eine im staatlichen Recht verankerte Behörde

anzusprechen und nicht mehr als eine Korporation.
Uber ihre eigene Zusammensetzung hat aber eine

Behörde nicht selber zu befinden. Wie es schlechterdings

undenkbar war, daß die Synode einem

rechtmäßig ordinierten und in eine st. gallische Gemeinde

gewählten Pfarrer die Aufnahme hätte verweigern

können, so mußte es anderseits jedem Unbefangenen

fragwürdig vorkommen, daß die Synodalen eine

Kasse zur Bestreitung gesetzlich begründeter
Ausgaben selber zu speisen hatten. Ein erstes Zeichen für
die wachsende Einsicht in diese Zusammenhänge war
zweifellos der schon vor der Regeneration beschlossene

Verzicht auf die Zensur, d. h. die Preisgabe

einer internen Gerichtsbarkeit, die sich mit den neuen

Auffassungen vom Wesen einer Behörde nicht mehr

vereinbaren ließ.
Wahlen: Die Synode hatte während der ganzen

drei Jahrzehnte den Antistes und seinen Vicarius,
sowie die Mehrheit des Kirchenrates zu ernennen.

Letztere Wahl scheint einzig 1803 nicht ganz
reibungslos verlaufen zu sein, denn einzelne Nomina-
tionen vermochten erst im dritten Wahlgang
durchzudringen, und im folgenden Jahre war in der

Umfrage von unerwünschten Bemerkungen auf den

Wahlzetteln die Rede. Nachher dürfte jedoch die

aller schroffen Veränderung abgeneigte Beschaulichkeit

und Stabilität eingekehrt sein, welche Mediations-

und Restaurationszeit kennzeichnet. Die Amtsdauer

der Kirchenräte betrug ja 6 und nach 1817

9 Jahre. Sie bezog sich indessen nicht auf die ganze

Behörde, sondern auf ihre einzelnen Mitglieder, von
denen nach je 2 bzw. 3 Jahren ein Drittel in
Ausstand trat. Daß sie bestätigt wurden, war ebenso

feste Regel wie das Nachrücken des jeweiligen Vice-

Antistes zur obersten Würde. So trug nach dem Tode

Stähelins nur ein einziger Wahlzettel nicht den

Namen Scherrers, nämlich dessen eigener17. Einzig 1831

kam es zu einer Kampfwahl. Ob dem bisherigen

11 Karl Ed. Mayer: Antistes Scherrer und seine Vorfahren

(22. Neujahrsblatt des Histor. Vereins). (St. Gallen 1882)

S. 19.

Vice-Antistes Steinmüller aus Rheineck der

Stadtpfarrer Peter Scheitlin deshalb gegenüber gestellt

wurde, weil einfach das Stadtkapitel keinen Antistes

aus der Landschaft wünschte, oder ob andere Gründe

vorlagen, muß offen bleiben. Das Protokoll
verschweigt ja sowohl die Tatsache einer Gegenkandidatur

wie auch die Stimmenzahlen. Steinmüller kam

bereits im ersten Wahlgang mit 36 Stimmen über das

absolute Mehr hinaus; Scheitlin erhielt 21 Stimmen,

wurde aber hernach einhellig zum Vice-Antistes
erkoren 1S.

*

Dem Wahlgeschäft folgte als nächstes Traktandum

die «Proposition». Jahr für Jahr erstattete - im Turnus

- einer der drei Dekane «in einer zweckmäßigen,

kurzen Rede», wie ursprünglich vorgesehen war,
Bericht «über den allgemeinen Zustand der evangelischen

Kirche des Kantons, über die Zu- oder

Abnahme der öffentlichen Gottesverehrung, der

Sittlichkeit etc.». Zweifellos hatte sich hier die Synode

eine bedeutende und verantwortungsbewußte Aufgabe

gestellt, indem sie versuchte, das kirchliche
Leben als Ganzes oder im einzelnen ins Auge zu fassen.

So klagte schon 1804 der erste «Decanus propo-
nens» über den ungenügenden Besuch der

Gottesdienste, während sein Nachfolger zunächst zwar
allerlei Gutes gelten ließ, daneben doch wieder auch

«hin und wieder sich zeigende Spuren von
zunehmender Geringschätzung der Religion und [von]
Sittenlosigkeit» erwähnen mußte und dann «die

besten Wünsche beyfügte für ernstlichere Aufsicht,
besseres Beyspiel und allgemeinere Thätigkeit für das

sittlich Gute, um dadurch zur Beförderung
allgemeiner Besserung und Glückseligkeit beyzutragen»

(1805). - Damit waren die Dinge schon im dritten

Lebensjahr der Synode in jene rein aufklärerische

Schau hineingerückt worden, in die sich alles, bald

so und bald etwas anders, so völlig befriedigend
einordnen ließ: der echt religiöse Sinn der Guten

und die Sonntagsentheiligung durch die andern, das

Wohlwollen seitens der Staatsbehörden und das

eigene Wohlwollen für dieselben, die treue
Pflichterfüllung der Prediger und der Wert einer guten

Schulbildung für die Wohlfahrt aller Volksklassen.

Und je nachdem der Proponent die Einzelheiten

düsterer oder heller belichtet hatte, kam er zu

entsprechenden Schlußfolgerungen wie etwa, «daß die

18 Jahrbücher 1831, S. 64.

22



Religion und die Polizey nur mit ihren vereinigten
Kräften den sittlichen und religiösen Zustand eines

Volkes, durch alle Klassen desselben, wirksam
veredlen ...» (1821). Die Zuversichtlicheren aber teilten

die Hoffnung eines J. M. Fels, daß das evangelische

St. Galler Volk zwar noch nicht im vollen
Grade ein religiös und moralisch aufgeklärtes Volk
sei, daß aber «über unsere evangelische Kirche doch
schon der Morgenstern eines bald lichten Tages
leuchte», weshalb man ausrufen dürfe: «Du aber,
st. gallisches Zion! auf! erheitere dich, denn dein
Licht kommt! Ja, die Herrlichkeit des Jehova gehe

täglich über dich auf, über deine Städte und Dörfer,
deine Kirchen und Schulen, deine Lehrer und
Prediger, deine Söhne und Töchtern! Sie gehe täglich
auf in Aller Geist und jedem Herzen!»19.

Das Anhören dieser Vorträge scheint Jahr für
Jahr ein derartiges Behagen verursacht zu haben, daß
die Proposition bei Erneuerung der Synodalstatuten
nicht bloß stärker verankert, sondern sogar durch
einen weiteren Vortrag ergänzt wurde. Fortan
«erbat» sich nämlich der jeweilige Proponent schon vor
der Synode ein Kirchenratsmitglied aus einem
anderen Kapitel als «Reflektant» und gab ihm sein

Manuskript zu lesen. Die Reinschrift der Proposition
wie der Reflexion wurde nachher ins Buch der
Synodalreden eingetragen. - In seinem Korreferat konnte
der Reflektant die Ausführungen des Vorredners
ergänzen, unterstützen oder kritisch beleuchten. Letzteres

war freilich selten genug der Fall, so als Peter
Scheitlin einmal vor der üblich gewordenen
Schwarzweiß-Malerei der meisten Propositionen warnte, weil
der Begriff «Zustand des Volkes» schon an sich zu
unbestimmt sei, um zwingende Folgerungen
zuzulassen, «denn im Zustande eines Volkes wie eines

Menschen sei nichts selbständig weiß noch schwarz,
es werde es nur durch seine Unterlage»20.

Damit war, wenn wir recht sehen, erstmals Kritik
geübt an dem ebenso eingelebten wie fragwürdigen
Vorhaben, den religiösen und sittlichen Zustand des

Volkes durch derartige Vorträge zu beleuchten.
Wahrscheinlich hielt gerade Scheitlin die zwar noch
nicht voll entwickelten, aber doch periodisch
durchgeführten Visitationen21 für die bessere Methode zur
Bewältigung jenes Vorhabens; Schritte zur Abschaffung

der Proposition haben indessen weder er noch
andere Kritiker offiziell je unternommen.

*
19 Prot, vom 4. Juli 1820.
20 Prot, vom 5. Juli 1825.

«Zur Sache», d. h. zur Möglichkeit konkreter
Beratungen und Entschlüsse, führte erst das zehnte
Traktandum: die Vorschläge des Kirchenrats. Von
ihm wurden, da die Synode damals nur ausnahmsweise

eigene Kommissionen einsetzte, alle Beschlüsse
vorbereitet. Sie unterlagen einer freien Diskussion;
war diese geschlossen, wurde der Vorschlag «summarisch

angenommen oder verworfen». Damit besaß
der Kirchenrat die Möglichkeit, der förmlichen
Niederlage eines Antrags zuvorzukommen. Das
Unbefriedigende lag zweifellos darin, daß die kirchen-
rätlichen Vorschläge nicht innerhalb der Synode
abgeändert und trotzdem dann verabschiedet werden
konnten. Ein individueller Antrag auf Änderung des

Reglements in diesem Sinne wurde erst 1830 gestellt,
mit Rücksicht auf die bevorstehende Revision aller
Ordnungen jedoch nicht weiter behandelt.

Dann folgten die Wünsche oder Beschwerden der

Kapitel sowie die individuellen Anträge. Nur bei
diesen Punkten der Tagesordnung verraten die
Protokolle, was die Synodalen tatsächlich beschäftigte
und was sie von der würdigen Versammlung erwarteten.

Die Erwartungen scheinen freilich schon
damals bisweilen größer gewesen zu sein als die
Möglichkeiten, wurde doch von einem bedächtigen Geiste

verlangt, daß alle Antragsteller «vorerst reiflich
überdenken, ob und wie ihre allfälligen Wünsche
ausführbar seyen»22. Im übrigen sah das Reglement
für sehr wichtige Fälle die «ganze Umfrage» vor,
d. h. der Antistes konnte die Anwesenden, unter
genauester Beachtung ihrer durch Rang und Würde
gegebenen Reihenfolge, einzeln und namentlich
auffordern, ihre Meinung zu äußern. Üblich war aber
nicht dieses an den römischen Senat erinnernde
Verfahren, sondern freie Aussprache und dann
Abstimmung darüber, ob die betreffende Angelegenheit
dem Kirchenrat zu überweisen sei.

Wenn die wichtigsten Sachgeschäfte, welche die

Synode in ihren ersten drei Jahrzehnten behandelte,
hier nur knapp angedeutet werden, so vermag eine
solche Aufzählung an sich natürlich nichts auszusagen.

Sie verfolgt denn auch einzig den Zweck,
demjenigen die Benützung der Protokolle zu erleichtern,
der sich mit Entstehung, Inhalt und Schicksal
einzelner Vorlagen intensiver zu beschäftigen wünscht.
Die Kirchenverfassungen von 1804 und 1817, mit
den Statuten für Synode, Kirchenrat und Kapitel,
sind schon im vorhergehenden Abschnitt beschrieben

21 Allgemeine Kirchenvisitationen fanden statt: 1808, 1813,
1819, 1823, 1827. Vgl. Wiget II, S. 54 ff.

22 Prot, vom 7. Juli 1818.

23



worden. Sie bildeten ihrerseits die Grundlage für
weitere Erlasse, zu denen auch die Einführung der

Pastoralkonferenzen (1822) gehört, welche der

wissenschaftlichen Ausbildung der Pfarrer dienten. -
Hinsichtlich des sonntäglichen Gottesdienstes stand

1803-10 die Gesangbuchfrage im Vordergrund. Das

in St. Gallen anstelle der Psalmen von Ambrosius
Lobwasser 1797 eingeführte Gesangbuch wurde 1805

von der Synode für den ganzen Kanton übernommen;

es setzte sich vorerst nur gegen Widerstände

durch, blieb dann aber bis 1871 in Gebrauch. - Eine

neue Liturgie, schon 1803 gewünscht, lag erst 1819

vor23. - 1807 wurde beantragt, die Abendmahlstage
einheitlich anzusetzen; gemäß Vorschlag des Kirchenrates

bestimmte die Synode hiefür drei Jahre später
Weihnachts- und Stefanstag, Gründonnerstag,
Ostersonntag, beide Pfingsttage und den Bettag24. —

Anregungen auf Erhebung des Karfreitags (1807) und
des Bettags (1816) zu eigentlichen Feiertagen blieben

zunächst ebenso erfolglos wie der kirchenrätliche

Vorschlag, dem Ostermontag diesen Charakter zu

nehmen, unter Verwandlung «in ein öffentliches
Kinderfest»25. - Ins Kapitel Sonntagsheiligung
gehören auch die wiederholten Aussprachen über

sonntägliche Waffenübungen und Tanzanlässe, sowie die

wachsende Opposition gegen die herkömmliche Pflicht
der Pfarrer, von der Kanzel aus Ankündigungen
rein politischen oder geschäftlichen Inhalts vorzulesen.

Hatte der Antistes Sitzung und Session

reglementsmäßig «mit Danksagung und Gebet beschlossen»,

so pflogen die Synodalen des Mahles und der

Geselligkeit. «Schon seit der Errichtung der
gemeinschaftlichen Kantonssynode hat sich die
Geistlichkeit in der Stadt das Vergnügen gemacht, die
beiden Landkapitel bei einem gemeinsamen Nachtessen

zu bewirthen. Dieses fand die zwei leztenmale in
einem Zunftsaale und zwar beim <Antlitz> statt»26.

Da der Vormittag zur Abwicklung der Geschäfte nur
selten ausreichte, verlegte man gegen 1830 die

gemeinsame Tafel auf den Mittag, wobei allerdings
die « üppigen glänzenden Mahlzeiten nach und
nach immer frugaler wurden, bis zuletzt die St. Galler
das schöne Gastrecht nicht mehr übten und jeder

aus seiner eigenen Tasche bezahlte»27.

23 Vgl. 5. Kapitel, 3. Abschnitt
24 Mit der noch in die Gesetzessammlung von 1842

übernommenen Verordnung vom 17./20. Juli 1810 (Kantonsblatt

XI, S. 174) stimmen die Angaben bei Wiget II, S. 33

nicht überein.

Ergebnisse und Problematik

Tritt man einige Schritte zurück von den Einzelheiten

des Bildes, das die Kantonalsynode in ihren

ersten drei Jahrzehnten bot, so gewahrt man
unschwer, wie fremdartig das Ganze den heutigen
Betrachter anmuten muß. Der Unterschied zwischen
dem Stil der Sitzungen von 1720 und 1820 war in
manchem unstreitig geringer als derjenige zwischen
den Synoden von 1820 und 1920. Am meisten
dürfte — neben manchen äußeren Formen, die ja
weitgehend aus der Tradition der älteren städtischen
und der toggenburgischen Synode übernommen waren

- das Ubergewicht jenes Redens auffallen, dem

kein Handeln folgte. So sind beispielsweise die
Propositionen nicht bloß zusehends verlängert, sondern

nachträglich durch die Reflexionen ergänzt worden.
Zusammen mit der Begrüßungsrede des Antistes
beanspruchten diese Vorträge in der Reinschrift 1808
bis 1818 durchschnittlich 28 und 1819-1829
durchschnittlich 46 Seiten pro Sitzung. Die Vorliebe des

Zeitalters für geistvolle, gefühlswarme und erbauliche

Reden ist unverkennbar. Wir glauben sie auf
dreierlei Vorausetzungen zurückführen zu können,
die freilich bisweilen ineinander übergreifen.

Erstens war, wie schon früher angedeutet, die

gesetzliche Stellung der Synode so eingeschränkt,
daß ihr für weittragende Beschlüsse der freie Spielraum

fehlen mußte und sehr oft auch die innere

Nötigung, das Bewußtsein einer zum Handeln
verpflichteten Verantwortung. — Zweitens hatte die

Entwicklung der zeitgenössischen Theologie den

Begriff der Kirche nicht vertieft, sondern verkümmern
lassen. Was den Aufklärern echte Uberzeugung
gewesen war, wurde mehr nur noch vertreten als

geglaubt, und doch konnte man sich nur schwer von
jenen Vorstellungen lösen, die in der Kirche eine

Anstalt zur Hebung des öffentlichen Wohls erblickten

und im Pfarrer alles andere als einen Seelsorger
und Verkünder des Evangeliums. — Und drittens
wäre auf den Zeitgeist hinzuweisen, d. h. vor allem
auf jenes Bedürfnis nach innerer wie äußerer Ruhe,
das man nach den Aufregungen der revolutionären
und der napoleonischen Epoche empfand, und das

politisch im ganzen Zuschnitt der damaligen Ver-

25 Prot, vom 3. Juli 1827.
26 Jahrbücher 1825, S. 35.
27 Jahrbücher 1833, S. 48.

24



fassungen seine Entsprechung fand. Das Ideal der
Gleichheit hatte seinen Kredit eingebüßt, bis in die
St. Galler Synode hinein. Wie sehr man sich auch
hier nach wohlgefügter Ordnung, nach einem festen
Oben und Unten sehnte, bezeugen allein schon die
Anredeformeln, die den Ansprachen und Vorträgen
vorausgeschickt zu werden pflegten. So wirkte An-
tistes Stähelin gegenüber seinen Nachfolgern noch
fast spartanisch nüchtern mit seinem «Würdige,
verehrteste, teuerste Herren Väter und Brüder!»
Schon Scherrer ging (1814) als Vice-Antistes über

zu: «Hochgeachter Herr Regierungspräsident!
Hochwürdiger Herr Antistes! Hochgeachte, Hoch- und
Wohlehrwürdige, Hochverehrteste Herren!» Und ein

Jahrzehnt später begann ein Reflektant, der als

<gewöhnlicher> Kirchenrat natürlich höflicher sein

mußte als ein Antistes, seinen Vortrag mit den Worten:

«Hochwürdiger Herr Antistes! Hochgeachte
Herren Regierungs-, Central- und Kantonsräte!
Hochgeachte, Hochehrwürdige Herren Kirchenräte!
Wohlehrwürdige, Hochgeschätzte und Vielgeliebte
Herren Väter und Brüder!»

Immerhin begann im Laufe der Zwanzigerjahre
der eine und andere, diese synodale Herrlichkeit als
eine barocke Scheinwelt zu empfinden. Blieb das

28 Prot, vom 4. Juli 1826.

Bollwerk der Propositionen und Reflexionen auch

unangefochten, so drang immerhin 1823 ein Antrag,
beim Namensaufruf die amtlichen Titulaturen als

unschicklich und zeitraubend wegzulassen, sofort
durch. Weniger Erfolg war einem Vorstoß des

St. Galler Pfarrers Ruprecht Zollikofer, seit 1823
Aktuar, beschieden. Er erstrebte nichts Geringeres
als «der Synode etwas mehr inneren Gehalt zu
geben, demnach die Zeit ihrer Dauer um einen Tag zu
verlängern, gehaltlose Förmlichkeiten und
Wiederholungen abzukürzen und die Vereinigung aller
Kantonsgeistlichen zu wichtigeren, namentlich
wissenschaftlichen Zweken zu benüzen»28. Die Uberweisung

des ebenso wertvollen wie unbequemen
Vorschlags an den Kirchenrat wurde, offenbar
diskussionslos, von der Mehrheit abgelehnt. - In eine
andere Richtung zielte 1817 der Antrag eines
unbekannt Gebliebenen, die Synode jeweils mit einer
Predigt zu eröffnen. Hätte man ihn annehmen können,

ohne sich dann über kurz oder lang der
Fragwürdigkeit des traditionellen Redewerks bewußt zu
werden? Erst die um 1830 einsetzenden Beratungen
über Revision der staatlichen und der kirchlichen
Verfassung macht dann eindeutiger, als es der
starre Rahmen bis dahin erlaubt hatte, das Bestreben

sichtbar, die Synode ihrer eigentlichen Aufgabe
entgegenzuführen.

Drittes Kapitel

Die Regenerationszeit

Das Ringen um die Kirchenverfassung
von 1834

Das gegen Ende der Zwanzigerjahre einsetzende

Ringen um <Regeneration> (d. h. Erneuerung,
Verjüngung) der st. gallischen Verfassung und Politik
war durch zwei Tatsachen besonders gekennzeichnet:
Einerseits trat den intern bereits vorhandenen Gruppen

der liberalen und konservativen Politiker ein
wackerer und wortkräftiger Harst von Demokraten

zur Seite. Anderseits wurde der hinter den
wohlbehüteten Türen der Ratssäle eingeleitete Kampf der
Parteien nunmehr in die Öffentlichkeit hinausgetragen.

«Volkssouveränität» war das Lieblingswort
der Demokraten und ein Hauptbegriff der neuen
Kantonsverfassung; diese war die erste, über deren
Annahme oder Verwerfung die Stimmbürger, wenigstens

bedingt, selber entscheiden konnten. Und da
sich die Ratssäle dem Publikum und den
Berichterstattern einer fortan viel freieren Presse öffneten,

25



fand bald alles, was darin vorging, einen Widerhall,
dessen Ausmaß niemand hatte ahnen können.

Die beiden angedeuteten Merkmale der
Regenerationsbewegung - materiell: der Zug zur Demokratie,
formal: die Öffentlichkeit der politischen Diskussion

- kennzeichnen auch die damaligen Vorgänge
innerhalb der beiden Konfessionen. Das ist um so

verständlicher, als deren Stellung wiederum einen

Hauptgegenstand der allgemeinen Verfassungsrevision

bilden mußte. Auch protestantische Pfarrer und
Politiker traten teils für Rückgabe des Erziehungswesens

an den Staat ein, teils für Aufhebung der
konfessionellen Autonomie überhaupt. Sie fanden im
Verfassungsrat die Unterstützung der Kommissionsmehrheit;

aber im Plenum siegte dann, von den

Demokraten unterstützt, der konservative Antrag
auf Übernahme der bisherigen Ordnung mit 81 gegen
50 Stimmen. - Als Ganzes wurde die neue Konstitution

(vom 1. März 1831) durch den Verfassungsrat
«einhellig» angenommen, durch das Volk mit 21 882

gegen 11091 Stimmen. Gemäß besonderem Dekret

waren dabei aber den nur 9190 Bürgern, die
tatsächlich zugestimmt hatten, jene 12 692
Stimmberechtigten zugezählt worden, die den entscheidenden

Gemeindeversammlungen ferngeblieben waren.
Nachdem die Verfassung von 1814 dem Volk

überhaupt nicht vorgelegen hatte, geschweige denn
das Konfessionelle Gesetz von 1816, fiel es nun freilich

sehr schwer zu entscheiden, ob wirklich eine

Mehrheit von Bürgern das neue Grundgesetz
begrüßte und mit ihm auch den Fortbestand der
konfessionellen Autonomie. War letztere als Prinzip
auch bereits wieder gesichert, so blieb wenigstens
über die rechtliche Form ihrer Durchführung das

Wort noch frei. Da gerade von dieser Frage die

künftige Stellung und Tätigkeit der Synode abhing,
griffen einzelne Pfarrer sowie die Kapitel und
zeitweise die Synode selbst ins Gespräch ein.

So sprach sich noch vor Erlaß des neuen
Konfessionellen Gesetzes Johann Georg Wirth1 in einem

Zeitungsartikel2 für Beseitigung der Großratskollegien
aus. Letztere sollten nach seiner Auffassung höchstens

noch die Wahlen selbständiger konfessioneller
Behörden vorbereiten. Als solche schlug Wirth evan-
gelischerseits eine Versammlung vor, die heute als

1 1785-1869 (15. Okt.), von Ganterschwil und (seit 1820)
St. Gallen. Pfarrer in Güttingen (1810-17), Neukirch-
Egnach (1817-24). Rektor des städtischen Gymnasiums in
St. Gallen (1824-34), dann Stadtpfarrer und Dekan (seit

1848). Kirchenrat (1834-46). Schulratspräsident. Vater von
Kaspar Melchior (1812-86, Pfarrer in Rapperswil, Herisau
und Romanshorn, Präsident der außerrhod. Synode), Da-

Volkssynode zu bezeichnen wäre. «Von der Ge-
sammtheit der Gemeinden geht die Repräsentation
aus. Würden diese nun durch freie Wahl eine

Versammlung von weltlichen und geistlichen Mitgliedern,

in angemessenem Verhältnis, niedersezen, eine

evangelische Kirchenversammlung des Kantons, so

wäre diese einzig und allein — auch nach dem

ausgesprochenen Grundsatz der Volkssouveränität -
rechtlich befugt und wohl auch fähig, das Kirchen-,
das Schul- und Erziehungswesen und den matrimo-
niellen Zweig zu organisieren und zu besorgen.»

Daß Wirth seinen Vorschlag, mit dem er damals

nicht mehr allein stand, veröffentlichte, hängt
vermutlich mit einer Konferenz zusammen, die im
gleichen Mai 1831 auf Einladung des Kirchenrates
stattgefunden hatte. Sechs Synodale, aus jedem
Kapitel zwei, waren zusammengetreten, um die Grundzüge

der evangelischen Kirchenorganisation zu
entwerfen. «Diese Kommission arbeitete im Laufe

angestrengter Sitzungen einer ganzen Woche wirklich
einen Entwurf nach presbyterianischer Form aus,
der sich aber im ganzen doch nicht viel von der

gegenwärtigen Kircheneinrichtung entfernte »3.

Unabhängig davon, aber gleichzeitig (17. Mai),
verhandelte auch das evangelische Großrats-Kolle-
gium über die Vorbereitung eines solchen Entwurfs.
Vergeblich empfahl der Präsident, Dr. jur. Christian
Friedr. von Fels, die Beiziehung von Geistlichen zu
diesem Vorhaben. Die Fünfer-Kommission, die dann
doch nur aus Ratsmitgliedern bestand, konnte ohnehin

nichts ausrichten, weil sie einsah, daß zuerst das

neue Konfessionelle Gesetz abgewartet werden mußte.
Die Synode ihrerseits befaßte sich am 5. Juli mit

der mühevollen Angelegenheit. Dem erwähnten
Entwurf ihres eigenen Ausschusses war aber nicht mehr

Erfolg beschieden als dem Antrag, wenigstens das

Großrats-Kollegium nachträglich zur Erweiterung
seiner Kommission durch einige Pfarrer aufzufordern.

Als Wurzel aller Schwierigkeiten wurde die

Zuständigkeitsfrage erkannt. «Weil zur Stunde noch

ungewiß sei, ob der evangelische Große Rath, oder
die Synode, oder ein von dem Volke des evangelischen

Kantonstheils zu ernennender kirchlicher
Verfassungs-Rath das Recht habe, eine Kirchenverfassung

zu entwerfen»4, stellte man es dem Kirchenrat

niel (1815-1901, Eisenbahn- und Bankfachmann. National-
und Ständerat) und Johann Zwingli (1818-1905, vgl.
Anm. 6 zum 4. Kapitel).

2 <Der Freimüthige> vom 25. Mai 1831.
3 Jahrbücher 1831, S. 63.
4 St. Galler Zeitung vom 11. Juli 1831.

26



anheim, die Angelegenheit weiter zu verfolgen und
allenfalls eine außerordentliche Synode einzuberufen.
Wer Greifbareres erwartet hatte, sah sich enttäuscht.
«Ist aber kein Stoff, keine Kompetenz und kein
Bedürfnis zu einer andern und umfassendem Thätig-
keit der Synode vorhanden, so werden und müssen
alle Versuche mißlingen, aus nichts etwas zu
machen»5.

Als der Große Rat im Spätherbst (25.-29. November)

das Konfessionelle Gesetz, die Grundlage der
Organisationsgesetze für beide Konfessionsteile,
beriet, beanstandeten mehrere Redner aus beiden
Konfessionen und Hauptparteien die bisherige rechtliche
Gestaltung der Autonomie. Auf katholisch-konservativer

Seite traten nicht weniger als 3 Regierungsräte

dafür ein, daß jeder Konfessionsteil - unter
Wegfall der Großratskollegien - seine eigenen
Oberbehörden selbst bestellen könne. Da aber von
liberaler Seite die Wahl der konfessionellen Organe
direkt durch den Staat gefordert wurde, befürchtete
die Mehrheit für die Zukunft neue Wirrungen. Sie

zog es vor, einfach bei der bisherigen Lösung zu bleiben,

und rettete damit den bedrohten Kollegien das
Leben. Mit dem Erlaß des neuen Konfessionellen
Gesetzes (29. November 1831, in Kraft seit 26.
Januar 1832) war die Sache für den Staat als solchen
abgetan.

*

Die weitere Auseinandersetzung mußte nun innerhalb

der beiden Konfessionen stattfinden. Sie verlief
evangelischerseits zwar ohne jene dramatischen
Höhepunkte, welche die oft beschriebenen Vorgänge im
katholischen Lager auszeichneten, läßt aber doch
schon ein lebhaftes Bemühen um die rechte Gestalt
der Kirche erkennen. - Den Anfang machte das

Kapitel Rheinthal-Werdenberg. Es konnte sich nicht
damit abfinden, daß, auf Grund des Konfessionellen
Gesetzes, wiederum das aus politischen Wahlen
hervorgegangene Großratskollegium als kirchlicher
Verfassungsrat auftreten würde. Deshalb regte das

Kapitel am 2. Januar 1832 die Einberufung einer
außerordentlichen Synode an, welche gegen das neue
Gesetz Stellung nehmen sollte.

Aber die St. Galler Amtsbrüder lehnten den
Vorschlag am 5. Januar ab und erklärten, der evangeli-

5 Jahrbücher 1831, S. 63.
6 a. a. O. S. 65 f. - Vgl. Schelling S. 226.

sehe Große Rat sei mindestens nach herkömmlichem
Recht für jene Aufgabe zuständig. Dieses Recht ihm
allenfalls streitig zu machen, könne nicht Sache der
Geistlichen sein, «da wir nicht die Kirche, sondern
nur Diener derselben und integrirende Mitglieder der
Kirchengemeinschaft sind. Läßt sich das Volk jene
Selbstbeauftragung gefallen, wie es den Anschein hat,
so erscheinen wir als sehr wenige Dissentierende unter

einer ungeheuren Majorität. Zudem erwächst
dem Großen Rat durch die stillschweigende
Genehmigung des Konfessionellen Gesezes durch das Volk
eben das Recht, das ihm bis dahin noch durch
konsequente Schlüsse zu bestreiten war.» Ferner sei
unklar, was der Kirchenrat mit einer «Protestation»
auszurichten vermöchte, die das evangelische Volk
wohl gar nicht erwarte. «Wir schließen mit der
allgemeinen Wahrnehmung, daß gegenwärtig eine Zeit
für das Politische und nicht für das Kirchliche ist.
Ist kein Bedürfnis vorhanden, so ist jeder Schritt
erzwungen und folgenlos, den man tut»6.

Da eine außerordentliche Synode somit nicht
zustande kam, war nun die am 14. Februar vom Groß-
rats-Kollegium neu bestellte Neunerkommission für
den Entwurf einer neuen evangelischen Organisation
am Zuge. Die Mehrheit hatte sich für eine ganz freie
Wahl derselben entschieden, so daß auch Rektor
Wirth in die Kommission gewählt werden konnte;
neben ihm vertrat Peter Steiger7 den Pfarrerstand.
Er stellte als Berichterstatter dem Entwurf, der etwa
im Mai im Druck erschien, einige Gründe dafür voraus,

warum es der Kommission nicht möglich gewesen

sei, «ein in sich abgerundetes grundsätzliches und
folgerichtiges Ganzes zu entwerfen»8. So habe ihr
bereits das Konfessionelle Gesetz, nämlich durch
Beibehaltung der Kollegien, vorgegriffen.

Im übrigen gestaltete der Entwurf die Stellung der
Synode in bezug auf ihre Sachgeschäfte freier. Hatte
sie bisher nur auf Vorschlag des Kirchenrats
Beschlüsse gefaßt, so konnte sie dies fortan auch von
sich aus tun. Anderseits unterlagen selbst ihre
Anordnungen rein kirchlichen Inhaltes der Sanktion
durch das Großrats-Kollegium; dieses konnte sie

genehmigen oder motiviert zurückweisen. - Ferner
raubte der Entwurf der Synode jeden Einfluß auf
die Zusammensetzung des Kirchenrates. Hatte
letzterer bisher aus 7 Geistlichen, zu wählen durch die

7 1804-1868 (27. März), von Flawil. Pfarrer in Sennwald
(1830-38) und Staatsschreiber (1838-49). Regierungsrat
(1849-61).

8 Entwurf einer Organisation des evangel. Kirchen- und
Erziehungswesens vom Kanton St. Gallen (St. Gallen 1832).

27



Synode, und 2 Mitgliedern des Zentralrats bestanden,

so wurde er jetzt auf 7 Mitglieder (und 4 Sup-
pleanten) verkleinert, sämtlich zu wählen durch das

Kollegium, und zwar «frei aus allen wahlfähigen
evangelischen Kantonsbürgern», d. h. ohne Festsetzung

einer Mindestzahl von Pfarrern. Die Stellung
des Centrairats hingegen war im wesentlichen auf
diejenige einer Verwaltungs- und Rekursbehörde
eingeschränkt. Dieser Entwurf der großrätlichen
Kommission erscheint wohl in allem, was Befugnisse,

Gewaltentrennung und Instanzenweg anbelangt,
klarer und einfacher als die Organisation von 1816,
vermochte anderseits grundlegende Mängel derselben

aber nicht zu beseitigen.
Gemäß dem Auftrag der Synode vom Vorjahr

wartete darum der Kirchenrat die nächste Session

nicht ab, sondern überreichte den Mitgliedern des

Großrats-Kollegiums von sich aus am 2. Juni eine

Reihe von Abänderungsanträgen9. So schlug er u.a.
bei Art. 20, unter Einfügung eines ganz neuen
Gesichtspunktes, für die Synode vor: «Ihr steht das

Recht zu, von sich aus oder auf Vorschlag des

Kirchenrates, im Geiste evangelischer Freiheit,
Beschlüsse zu fassen: über Lehre, Liturgie, Seelsorge

und öffentliche Gottesverehrung.»
Dieser Änderung schloß sich das Kollegium bei

Beratung des Entwurfs am 7. Juni an. Außerdem

setzte es fest, daß seine wichtigeren Verordnungen
(und damit auch diejenigen der Synode) vor
Sanktionierung durch den Großen Rat der (Veto-)
Abstimmung des evangelischen Volkes zu unterbreiten
seien. Ferner erweiterte das Kollegium die Synode
durch 6 von ihm frei gewählte weltliche Beisitzer.

Damit allenfalls auch einer dieser Laien als Präsident

gewählt werden könne, wurde für letzteren der

ehrwürdige Titel <Antistes> fallen gelassen.

Der damit noch nicht zu Ende beratene Entwurf
wurde von den Toggenburger Pfarrern wiederholt
angegriffen. Ihr Pastoralverein wandte sich mit
Druckschriften einerseits an die evangelischen
Großräte10, anderseits an die Öffentlichkeit11, und drittens

ließ er seinen Standpunkt an der Synode
einläßlich vertreten.

Diese befaßte sich im August 1832 so gründlich
mit der Vorlage, daß erstmals seit 1805 ein zweiter

Sitzungstag nötig wurde. Antistes Steinmüller wandte

9 Kantonsbibliothek St. Gallen: Sammelband W 34 (Mise.
Wegelin) Nr. 3.

10 a. a. O. Nr. 5 und 4.
11 a. a. O. Nr. 8.
12 St. Galler Zeitung vom 11. Aug. 1832.

sich bereits in seiner Eröffnungsrede gegen den

Organisations-Entwurf und «wünschte eine presbyte-
rianische Synode, zur Hälfte aus Geistlichen, zur
Hälfte aus Weltlichen bestehend»12. Sogar in der
Proposition war diesmal von Kirchenverfassungen die

Rede, indem der 71jährige J. M. Fels auf seine
Broschüre von 1801 zurückgriff, aus der sich freilich
gerade die schwierigeren Fragen nicht beantworten
ließen. Tiefer ging sein Reflektant, Kirchenrat
Johannes Knaus, damals Pfarrer in Sevelen, auf die

Probleme ein. Er forderte, daß das Großrats-Kolle-
gium seinen Geschäftskreis auf Erziehungswesen und

Verwaltungssachen beschränke, die kirchlichen
Aufgaben aber der Synode überlasse, die freier gestellt
werden müsse. Denn «die Kirchenvorsteher und die

Geistlichen sind die Repräsentanten des

christlichkirchlichen Lebens der einzelnen Gemeinden jetzt
noch, und insofern sich alle, oder ein Ausschuß, zu
einer Synode vereinigen — sind sie Repräsentanten
der protestantischen Kantonskirche»13. Nur eine

solche Synode könne einen Kirchenrat wählen, der

nachher junge Pfarrer zu prüfen und zu ordinieren
habe, nur eine solche Synode könne den Kirchenrat
nach kirchlichen Gesichtspunkten instruieren. Dieser
sei nun aber einerseits der Synode zu wenig deutlich
untergeordnet und anderseits zu abhängig vom
Kollegium; letzteres wiederum habe manche seiner

Beschlüsse dem gesamten Großen Rat vorzulegen, in
welchem die Katholiken eine deutliche Mehrheit
besäßen. «Ich finde aber auch keine einzige Bestimmung

im Konfessionellen Gesetze, die auch nur von
ferne eine solche Unterordnung unter den Staat
begünstigte»14. Ferner vermißte Knaus im Entwurf
einen Artikel über spätere Revision der Organisation.

Das Recht hiezu nahm er ebenfalls für die

Synode in Anspruch.
Hierauf trug Antistes Steinmüller einen Bericht

über die Verhandlungen des Kirchenrates vor, der

auch seinerseits die nochmalige Überarbeitung der

ganzen Vorlage wünschte. - In gleicher Richtung
ging ein Antrag des Kapitels Toggenburg, einläßlich

begründet durch Joh.Heinr. Weber, Pfarrer in Krin-
au. Er wies ebenfalls darauf hin, daß der Große Rat
im Konfessionellen Gesetz der evangelischen Kirche
die Möglichkeit vorenthalten habe, ihre Repräsentanten

frei zu bestimmen. Zudem bestritt er dem

13 [Johannes] Knaus: Über Aristokratie und Demokratie im
Entwurf einer Organisation des evangel. Kirchenwesens

vom Kanton St. Gallen. Eine Synodalvorlesung. (Lichtensteig

1832) S. 27.
14 a. a. O. S. 22.

28



Kollegium das Recht, ohne vorherige Begrüßung der
Synode einen Entwurf zu erlassen. «Arme evangelische

Kirche! Freiheit ist dein Element, und im Lande
der Freiheit hast du nicht einmal einen selbstgewählten

Repräsentanten Deine Organisation und
innere Gesetzgebung soll von einem vom paritätischen

Volke für politische Zwecke erwählten Kollegium

ausgehen!»16. So sei denn der Entwurf dieses

Gremiums auch inhaltlich begreiflicherweise «fast
unter aller Kritik. Er ermangelt aller allgemeinen
Grundsätze und Bestimmungen über Bestand, Grund
und Zweck der evangelischen Kirche, jeder Garantie
für die öffentliche Lehrfreiheit, jeden Anflugs
höherer wissenschaftlichen Ideen Er gefährdet die
Selbständigkeit der evangelischen Kirche ; gefährdet

die schwer errungene theure evangelische Freiheit,

indem er im evangelischen Großrathskollegium
einen pontifex maximus aufstellt, der alle und jede
<jura circa sacra> unbedingt für sich in Anspruch
nimmt und unbeschränkt übt»16.

Auf Webers Vortrag folgte eine weitläufige
Diskussion. «Unter vielem Hohepriesterlichem wurde
doch manche schöne freisinnige Ansicht entwik-
kelt»17. Mangels klarer Ergebnisse vertagte sich aber
die Synode, indem sie eine Fünferkommission
beauftragte, am andern Morgen konkrete Anträge
vorzulegen. — Darauf sind am 8. August folgende
Beschlüsse18 gefaßt worden:

1. Bitte an das Großratskollegium um Revision des

Entwurfs.

2. «Als Grundlage der Organisation werde a) der
Begriff von Kirche, b) das Repräsentativsystem in
derselben gewünscht» und folgender Wortlaut dafür

vorgeschlagen:
«Die evangelische Kirche des Kantons St. Gallen besteht
aus der Gesammtheit der evangel. Bürger des Kantons.
Dieselbe repräsentiert sich

a) für ihre kirchlichen Angelegenheiten, inwieweit sie in die
bürgerlichen Rechte eingreifen, in dem evangel. Groß-
rats-Kollegium,

b) für ihre rein <kirchlichen> Angelegenheiten in einer
evangelischen Synode.»

3. Materielle Änderungen: Um in der Zusammensetzung

des Kirchenrats die Mitwirkung der Pfarrer
sicher zu stellen, sollten dessen Mitglieder (und die
des Centrairats) vom Kollegium teils aus allen

15 (Vortrag an der evangel. Sinode des Kantons St. Gallen,
den 7. Augstmonat 1832 .> (Lichtensteig o. J.) S. 19 f.

10 a. a. O. S. 16 f.
17 St. Galler Zeitung vom 11. Aug. 1832.

evangelischen Kantonsbürgern, teils aus der Synode
gewählt werden. — Deren weiterer Antrag,
grundlegende Beschlüsse einer Abstimmung der evangelischen

Stimmbürger zu unterbreiten, entsprach einer
vom Kollegium bereits getroffenen Abänderung
des Entwurfs. Er zeigt aber, daß die Synode von
sich aus auf dem Wege war, aus ihrer früheren
beschaulichen und selbstgenügsamen Abgeschlossenheit

herauszutreten. In noch höherem Maße gilt
dies von ihrem Antrag, daß jede Kirchgemeinde
das Recht erhalten solle, ein weltliches Mitglied
der Kirchenvorsteherschaft in die Synode
abzuordnen. Damit wäre letztere schon damals wenigstens

mittelbar zu einer Volkssynode geworden.

Als ihrer Session schon nach 2 Wochen wieder eine
außerordentliche des Großen Rates folgte, kam das

evangelische Kollegium (am 27./28. August 1832)
wenigstens auf die Zusammensetzung des Kirchenrates

zurück. Es änderte den Entwurf dahin, daß
mindestens 2 Mitglieder und 1 Suppléant Geistliche
sein sollten. Die übrigen Anträge der Synode hatten
keinen Erfolg. Dagegen wurde die Amtsdauer der
evangelischen Behörden von 2 auf 4 Jahre verlängert
und eine Reihe schulrechtlicher Fragen aufgegriffen.
Das Organisationsgesetz hatte ja neben demKirchen-
auch das Erziehungswesen zu ordnen. Nun war aber
im Entwurf diesbezüglich einfach auf ein Gesetz von
1818 verwiesen worden. Dabei konnte eine
Neuordnung in bezug auf die Stellung der Niedergelassenen

nicht mehr länger hinausgeschoben werden; es

ging vor allem um ihr Verhältnis zu den Anteil-
habern am Schul- und Kirchengut, sowie um das

Recht, Lehrer bzw. Pfarrer zu wählen und abzuberufen.

Die Kommission erhielt den Auftrag, einen

entsprechenden Nachtrag19 einzubringen. Dessen
Erscheinen - vermutlich im Oktober 1832 - rief
erneut den Toggenburger Pastoralverein auf den Plan.
Über dessen Petitionen20 und deren Schicksal ist hier
nicht zu berichten, aber der Kampf um den erwähnten

Nachtrag war erheblich mitschuldig daran, daß
das Organisationsgeschäft zu keinem Ende kommen
wollte.

Als die Beratungen am 6. November 1833
weitergingen, schöpften Freunde einer stärkeren Demokratisierung

der Kantonalkirche neue Hoffnung, denn

18 a. a. O.: Dagegen stimmten 4 <ultra-freisinnige Geistliche)
und die Abgeordneten des Großratskollegiums. Text der
Beschlüsse nach dem Prot, vom 8. Aug. 1832.

19 Kantonsbibliothek St. Gallen: Sammelband W 34 (Mise.
Wegelin) Nr. 2.

20 a. a. O. Nr. 9 und 10 (insgesamt 4 Petitionen).

29



zum Präsidenten des Kollegiums rückte einer ihrer

eifrigsten Wortführer auf: Pfarrer Peter Steiger.

Nur sein Stichentscheid rettete alsbald das für
zukünftige Beschlüsse vorgesehene Veto, d. h. die

damalige Form des Referendums, vor einem

gegnerischen Rückkommensantrag. Am folgenden Tage

wurde das Organisationsgesetz21 mit 42 gegen 7

Stimmen dem Großen Rat zur Sanktionierung
überwiesen. Hier konzentrierte sich - am 3. Februar 1834

- die Auseinandersetzung auf das von der
Kommissionsmehrheit angefochtene Vetorecht. Nachdem sich

mehr als ein Dutzend Redner darüber geäußert hatten,

wurde dieser Stein des Anstoßes — hauptsächlich

aus Besorgnis vor neuen konfessionellen

Auseinandersetzungen — mit 60 :59 Stimmen wieder aus dem

Wege geräumt. Nach abermaliger Schlußabstimmung

im Kollegium (6. Februar) verlieh dann die Legislative

der «Organisation des evangelischen Kirchen-

und Erziehungswesens vom Kanton St. Gallen»22 am

11. Februar 1834 Rechtskraft.

*
Die Entstehung dieses neuen Rahmengesetzes für

die Kantonalkirche, von andern einschlägigen Werken

übergangen, wurde bisher einzig in Schellings

Kirchengeschichte23 knapp berührt. Seine Andeutungen

sind jedoch dahin zu ergänzen, daß die Synodalen

jener Zeit viel aktiver, als es bisher den

Anschein hatte, am Kampf um eine sinnvollere Stellung

und Ausgestaltung der Kantonalkirche teilnahmen.

In Wort und Schrift schalteten sie sich immer wieder

in diesen Kampf ein: einzelne Pfarrer, die Kapitel,
der Kirchenrat und die Synode selber. Manche

Äußerung und mancher weitblickende Vorschlag läßt

erkennen, daß hier nicht bloß der demokratische

und liberale «Dreißigergeist» wirkte, sondern auch

eine sich vertiefende Einsicht in das Wesen des

Protestantismus und seiner Kirche.
Wenn trotzdem weder deren Stellung zum Staat

noch die Stellung der Synode innerhalb der eigenen

Konfession wesentliche Verbesserungen erfuhr, so ist

nicht zu vergessen, daß die Großräte — sowohl im

Kollegium wie im Plenum - den längeren Hebelarm

in der Hand hatten und mehrheitlich an der
Autonomie und ihrer unglücklichen Rechtsform festhielten.

Anderseits kamen sogar in der Synode manche

21 a. a. O. Nr. 11: Fassung vom 7. November 1833.
22 Sammlung der Gesetze und Beschlüsse des Großen und

Kleinen Rates... V (1833/1834) S. 223 ff. -
Gesetzessammlung des Kantons St. Gallen 1803—39 (St. Gallen

1842) S. 421 ff.

nicht oder nur mit Mühe von der Vorstellung los,

daß die Kirche eine vom Staat eingesetzte Anstalt
sei und die Synode eine hochehrwürdige Korporation.

Nur langsam brach die Einsicht durch, daß die

reformierte Kirche primär in ihren Gemeinden lebt,

daß erst deren Verbindung die Kantonalkirche
konstituiert, und daß diese deshalb einer tragfähigeren

Verbindung mit dem Leben ihrer Gemeinden

bedürfte. Solange aber jener Kirchenbegriff der

Mediations- und Restaurationszeit bei einer Mehrheit

vorherrschte, konnte auch die zweite Grundfrage,
nämlich: wer die Kirche repräsentiere, unmöglich

einmütig beantwortet werden. Damit mußte aber

auch das Problem der Zuständigkeit für die Revision

der Kirchenverfassung offen bleiben, ganz

abgesehen von allen jenen Einzelfragen, in welchen

man sogar bei übereinstimmendem Kirchenbegriff
dann immer noch in guten Treuen verschiedener

Ansicht sein konnte.
Darum ist die Zahl derer, die das Ergebnis von

1834 als endgültig hinnahmen, klein gewesen und

bald noch kleiner geworden. Wiederum war der

Rahmen des kirchlichen Lebens zu eng gezimmert.

Als solcher vermochte er zwar dem Geist der neuen

Zeit nochmals ein knappes Menschenalter hindurch

zu widerstehen; dafür begann dieser nun unverweilt
die Substanz selbst in Frage zu stellen.

Aufgaben und Tätigkeit der Synode

(1834-1858)

Die Organisation des evangelischen Kantonsteils

von 1834, näher ausgeführt durch die Synodalverfassung

von 183524, veränderte die Zusammensetzung

der Synode nur in bezug auf die Abgeordneten des

Staates. Während diejenigen der Regierung

wegfielen, waren diejenigen des Großratskollegiums von

drei auf sechs vermehrt worden; sie brauchten aber

dem Kollegium nicht mehr anzugehören, konnten

also auch außerhalb des Großen Rates gewählt werden

und zudem - ebenfalls neu - ohne Rücksicht

auf eine gleichmäßige Vertretung der Kapitel. Auch

gegenüber dem Kirchenrat gewann die Synode
personell an Selbständigkeit, indem die Präsidien beider

Behörden fortan getrennt waren und die Synode

23 Schelling S. 225 ff.
24 Organisation und Reglement der evangel. Synode, und

Organisation der evangel. Kapitel des Kantons St. Gallen,

vom 6. Nov. 1835 [St. Gallen 1835].

30



außerdem ihren Aktuar - erst jetzt! - selbst wählen Sessionen auf jedes 3. Jahr entstammte dem erstenkonnte. Präsident, Vizepräsident und Aktuar bilde- Entwurf. Sie war darum nur vereinzelt angefochten
ten mit 4 weiteren Mitgliedern zusammen die <Syno- worden, weil außerordentliche Sitzungen fortan
dalkommissiom. Diese hatte als Büro die Sessionen nicht mehr bloß der Kirchenrat, sondern auch der
vorzubereiten und überdies die Bettagsmandate zu Synodalpräsident oder ein Drittel der Synodalenverlassen. Außerdem waren fortan wieder drei Mit- veranlassen konnten, was 1835-1861 achtmal ge-glieder ins Examinations-Kollegium abzuordnen. schehen ist. - Die Prosynode fand im neuen Regle-In grundsätzlicher Beziehung vermied das neue ment keine Erwähnung mehr, dagegen sollte nunStatut die fragwürdige Erklärung, daß die evange- jede ordentliche Session «zu angemessener Weihe des

G Kirche durch die Synode <reprasentiert> werde; Tages und lebendiger Ermunterung in dem heiligenanderseits bezeichnete Art. 11 der Synodalverfas- Berufe» mit einer Synodalpredigt eröffnet werden;
sung als Aufgabe der Synode ganz neu: «Für das den Prediger hatten die drei Kapitel im Turnus zuGedeihen der evangelischen Kirche im Kanton St. Gal- stellen, wie dies bis heute üblich geblieben ist Nach
Jen und die Förderung des religiösen und sittlichen dem Gottesdienst zu St. Laurenzen begaben sich
Lebens ihrer Glieder, im Geiste des Evangeliums, zu die Synodalen auf V2IO Uhr ins Rathaus. Dort
sorgen.» - In ihrer Kompetenz zu selbständigen Be- waren sie nicht mehr an eine Sitzordnung gebunden.
Schlüssen hatte sie, wie schon im vorausgehenden Dagegen scheint es nötig geworden zu sein, sie zumAbschnitt zu erläutern war, keine größere Freiheit Tragen schwarzer Kleider zu verpflichten. Im
ganerhalten als unter der früheren Ordnung. Art. 21 zen war aber der Stil der Verhandlungen doch schon
der Organisation räumte ihr freilich das Recht ein, etwas neuzeitlicher. Die Versammlung konnte die
nicht nur auf Vorschlag des Kirchenrates, sondern gewohnte Tagesordnung von Fall zu Fall auf Antragauch «von sich aus im Geiste evangelischer Frei- hin abändern, und ferner sah das Reglement die
heit, Beschlüsse zu fassen über Lehre, Seelsorge und Wahl von Kommissionen ad hoc vor, die einem in
öffentliche Gottesverehrung, insoweit diese Gegen- den früheren Protokollen kaum begegnen. Ihre
Anstände nicht in das bürgerliche Recht einschlagen. träge und Gutachten gingen denjenigen des Kirchen-
Diese Beschlüsse gelangen durch den Kirchenrat, rates auf der Tagesordnung voraus,
nnt einem Gutachten, an das evangelische Groß- Eine deutliche Absage an die bisherige Auffassung
rathskollegium, zur Genehmigung oder motivirten der Synode als einer Korporation bestand schließlich
Zurückweisung.» - Eine wesentliche Verbesserung darin, daß die Sitzungen nicht mehr hinter ver-
îst außerdem dann zu erblicken, daß es der Synode schlossenen Türen stattfanden, sondern öffentlich,
nicht mehr verwehrt war, Anträge des Kirchenrates Diese Neuerung entsprach nicht bloß dem, was die
materiell abzuändern. Kantonsverfassung von 1831 für die politische Le-

Uberpruft man, welche weiteren Mittel zur Erfül- gislative eingeführt hatte, sondern sie vermochte
lung der erwähnten Hauptaufgabe vorgesehen wa- auch jenen Weg zu den Gemeinden, zum Kirchenren,

so ist die aus dem ersten Entwurf zur Organi- volk zu verbreitern, den die Synode nun betreten
sation übernommene und dem Zeitgeist vollauf ent- hatte. Die Zugänglichkeit ihrer Sitzungen machte die
sprechende Pflicht zur wissenschaftlich-theologi- Türhüter entbehrlich und jede Verschwiegenheit in
sehen Fortbildung zu nennen. Unter Verzicht auf der Berichterstattung sinnlos. Nachdem schon um1 roposmonen und Reflexionen hörte sich die Synode 1830 einzelne Synodale in politischen Zeitungen
wenigstens an ihren ordentlichen Sessionen jeweils den Verlauf der Sessionen beschrieben und glossiert
den Vortrag eines Amtsbruders an, der in der Wahl hatten, gab sich dann allmählich sogar das offizielle
des Themas frei war25, und nahm von den Kapiteln Protokoll bisweilen etwas gesprächiger.
Berichte über deren wissenschaftliche Tätigkeit
entgegen; daß diese Mittel dem Zwecke genügten, ist Was die Verhandlungen als solche und deren
Ergelegentlich bezweifelt worden26. gebnisse betrifft, so hat sich unser Überblick auch

Auch in der äußeren Form der Tagungen änderte für diesen Abschnitt der Synodalgeschichte zunächst
sich mancherlei. Die Beschränkung der ordentlichen auf wenige Hinweise zu beschränken. - Ein 1834

25 1837: Peter Scheitlin: Meine Apologie der Bibel*. 1840:
Ludw. Fay: Theorie und Praxis. 1845: Karl Steiger:
Bedeutung der Kinderlehre*. 1852: Friedr. v. Tschudi:
Rückwirkungen der letzten kirchlichen Bewegungen auf das

Leben der Kirche. 1855: Joh. Jak. Rietmann: Socialistische
Träume*. 1858: J. J. Aider: Die Aufgabe des Geistlichen.
- Mit * bezeichnete Arbeiten sind im Druck erschienen.

26 Prot, vom 24. Juni 1846 und 18. Juli 1849.

31



von Joh. Jak. Bernet27 angeregter Vorstoß auf
erneute Übersetzung der Bibel in Zusammenarbeit mit
andern Kantonalkirchen fand wohl die Unterstützung

der Synode, nicht aber des Centrairats28. Nicht
mehr Erfolg hatte 1840 der Antrag des Kapitels
St. Gallen, die Synode möge sich für Abschaffung
der Zwangstaufe verwenden. Dies hätte einen
Verzicht der Kirche auf den Beizug jener Polizeigewalt
bedeutet, die nur einer Staatskirche zur Verfügung
steht, und damit einen Schritt zur Landeskirche im

heutigen Wortsinn. Die beiden Landkapitel wollten
diesen Schritt noch nicht tun und ließen den St. Galler

Antrag durchfallen. - In den Vierzigerjahren
standen namentlich die Revision des Katechismus,

von welcher der nächste Abschnitt handelt, sowie

der Liturgie im Vordergrund; letztere wird um des

sachlichen Zusammenhangs willen erst im übernächsten

Kapitel berührt werden. Lür eine Reihe weiterer

Sachfragen, die namentlich in den Lünfzigerjahren
verhandelt wurden (Gesangbuch, Religionsunterricht,
Leiertage, Sonntagsheiligung, namentlich beim Bau

und Betrieb der neuen Eisenbahnen), sei auf einen

offiziellen und gedruckt zugänglichen Bericht29

verwiesen.

Am 20. Januar 1858 beriet die Synode die an alle

evangelischen Kantonalkirchen der Schweiz gerichtete

Einladung des Zürcher Kirchenrates, Abgeordnete

an eine Konferenz über die Erhebung des

Karfreitags zum allgemein anerkannten Feiertag und

über andere Traktanden zu entsenden. Diese

Aufforderung fand «lebhaften Anklang, weil gegenüber

der bisherigen, fast gänzlichen Abgeschlossenheit der

einzelnen Kantone eine gegenseitige Annäherung und

engere Verbindung derselben auch auf kirchlichem
Gebiete als eine höchst zeitgemäße und von dem

durch die neuen Bundeszustände so sehr gestärkten
nationalen Gemeinschaftsbewußtsein geforderte
Weiterentwicklung unserer kirchlichen Zustände
betrachtet wurde»30. Die Synode delegierte ihren
Präsidenten Joseph Scherrer31 und ersuchte ihn, auf

individuellen Antrag, sich in Zürich auch für
vermehrte Freizügigkeit der Geistlichen einzusetzen.

Die dort am 27. April 1858 zusammengetretene erste

27 1800-1851 (13. Okt.), von St. Gallen. Daselbst Bibliothekar

und (seit 1835) Pfarrer. Kirchenrat (1846-48, 1846

Präs.). Vgl. Anm. 28.
28 Traugott Schiess: Pfr. Joh. Jak.Bernet. (63.Neujahrsblatt

des Histor. Vereins. St. Gallen 1923) S. 47.
2S Bericht 1855-58.
30 a. a. O. S. 38.
31 1814-1886 (20. März), von St. Peterzell und (seit 1857)

St. Gallen. Pfarrer in Degersheim (1841-46), Wattwil

Abgeordnetenkonferenz der evangelischen Kantonalkirchen

lud die letzteren ein, an die Stelle des noch

vielerorts mit Abendmahl gefeierten Hohen Donnerstags

den Karfreitag treten zu lassen. Scherrers

diesbezüglicher Antrag an die St. Galler Synode drang,
obwohl sie einen entsprechenden Beschluß schon

1840 gefaßt, aber dafür die Zustimmung des Groß-

rats-Kollegiums nicht erhalten hatte, doch erst nach

gründlicher Diskussion durch32. Diesmal pflichtete
das Kollegium dem Willen der Synode bei (16.
November 1859), und vom folgenden Jahr an begann
sich der Karfreitag, den sich heute viele evangelische

Kirchgenossen nicht mehr ohne Abendmahl denken

könnten, in der erwähnten Weise einzuleben.

Im übrigen war St. Gallen an der Tatsache, daß

jener ersten Abgeordnetenkonferenz noch in anderer

Hinsicht große Bedeutung zukam, entscheidend

beteiligt. Instruiert durch den Synodalbeschluß vom
20. Januar 1858 und unterstützt durch den Glarner

Abgeordneten, setzte sich Scherrer für die

Vereinheitlichung der Prüfungen für Predigtamts-Kandi-
daten ein. Nach ausgedehnten Beratungen an den

folgenden Konferenzen und innerhalb der interessierten

Kantonalkirchen ging aus jenem Vorschlag
das «Konkordat betreffend gegenseitige Zulassung

evangelisch-reformierter Geistlicher in den Kirchendienst

» hervor. Die st. gallische Synode hatte am

30. Mai 1860 dem Entwurf und am 9. Juli 1861 dem

endgültigen Text, trotz mancherlei Bedenken,
zugestimmt33; weil der Beitritt noch der staatlichen

Genehmigung bedurfte, das Großratskollegium aber,

infolge der Verfassungsrevision, sich damals bereits

«außer Dienst» befand, konnte ausgerechnet unser

Kanton dann nicht unter den eigentlichen
Gründermitgliedern des Konkordats figurieren.

Ein Traktandum aus dieser Periode erheischt
indessen doch eine nähere Betrachtung. Es ist die
Revision des Katechismus, welche die Synode mitten
in ihrer eigentlichen, kirchlichen Aufgabe zeigt und

gerade deshalb auch in lebendiger Verbindung mit
dem Geistesleben des übrigen Protestantismus. Scherrers

Ausspruch, sie sei dabei «kirchlicher geworden
im edelsten Sinne des Wortes»34, mag voreilig wir-

(1846-51) und St. Gallen (1852-79).Kirchenrat (1846-67),
Präsident der Synode (1849-58). Kantonalpräsident des

Protestant.-kirchl. Hilfsvereins (1852-86).
32 Prot, vom 30. Juni 1858 und Bericht 1855—58, S. 6-11.
33 Prot, von 1858-61 (S. 257, 259-64, 273) und F.Meyer:

Das Konkordat. vom 19. Hornung 1862 (Zürich 1887).
34 Eröffnungsrede, gehalten an der ordentl. Synode den 29.

Juni 1858 (Bericht 1855-58, S. 43).

32



ken, macht aber das begründete Bewußtsein sichtbar,
daß eine echte Entwicklung in Gang gekommen war.

Die Erneuerung des Katechismus

Als verbindliche Formulierung des Glaubensinhalts
spielte in den reformierten Kirchen bis ins 19.
Jahrhundert hinein der Katechismus die wichtigste Rolle.
Ubersichtlich in Fragen und Antworten gegliedert,
hatte er die Jugend in den Hauptstücken des Glaubens

zu unterweisen. Da man ihn als obligatorisches
Lehrmittel verwendete, war er verbreiteter und
namentlich beim Volke einflußreicher als die Zweite
Helvetische Konfession und andere, übrigens vielerorts

nur bis gegen 1800 anerkannte, Bekenntnisschriften.

Um so bedächtiger pflegte man je und je,
angesichts dieser Volkstümlichkeit des Katechismus, jede
Änderung seines Textes so lange zu vermeiden, als
dies irgendwie anging.

Im Gebiet der st. gallischen Kantonalkirche waren
bei deren Gründung zwei verschiedene Katechismen
in Gebrauch: im Toggenburg, Rheintal und Werdenberg

der zürcherische (von 1609) und im Stadtkapitel
der Heidelberger Katechismus (von 1563), der 1615
einen älteren, eigenen verdrängt hatte35. Im Auftrag
des Pfarrkonvents verfaßte dann J. K. Rothmund
einen neuen Katechismus, der 1817 offizielle Einführung

fand. Sein Gehalt war dadurch gekennzeichnet,
«daß die schönen Erkenntnisse der Aufklärung im
Bereich der Bibelauslegung just an der falschen Stelle
zur Anwendung gebracht worden und an der rechten
ausgeblieben sind»36.

Die Synode befaßte sich mit der Katechismusfrage
vom 12. Mai 1835 an. Obwohl es nur ein
individueller Antrag war, der den Stein der Revision ins
Rollen gebracht hatte, fanden es die Synodalen
offenbar an der Zeit, sich nun offiziell eines Themas
anzunehmen, das vermutlich schon lange vorher in
den Pastoralgesellschaften berührt worden war.
Anderseits mag — ungeachtet der in jenen Jahren
vorherrschenden Freudigkeit, alles zu revidieren - doch
mancher mit Bangen den kommenden Verhandlungen

entgegengeblickt haben. Abgesehen von den
Komplikationen, die nach Erledigung des Geschäfts in
der Synode dann noch vom übergeordneten Kollegium

her zu erwarten sein mußten, gab es ja Gründe
genug dafür, daß sich die Angelegenheit schon inner-

35 Finsler S. 678 ff.
30 Hans Martin Stückelberger: Kirchen- und Schulgeschichte

der Stadt St. Gallen. III. Band: 1750-1830 (Mskr.).

halb der Synode in die Länge ziehen würde. Und
tatsächlich fühlt man sich, verfolgt man den Gang
der Verhandlungen etwas genauer, gelegentlich an
den Wanderer erinnert, der im Nebel seinen Weg
sucht und plötzlich wieder am Ausgangspunkt seines

Marsches auftaucht. Trotz der Tragweite der
geistigen Gegensätze, die im Laufe der folgenden
anderthalb Jahrzehnte immer deutlicher hervortraten,

erträgt indessen der allgemeine Rahmen unserer
Arbeit eine allzu einläßliche Darstellung nicht; eine
solche müßte ja auf die einzelnen Entwürfe textlich
und dogmatisch eingehen und, in Verbindung damit,
auch den theologischen Standort ihrer Verfasser
genau bestimmen.

Am Anfang stand die Frage nach einer geeigneten
Vorlage. Dabei fällt auf, daß die offizielle
Übernahme des Rothmundschen Katechismus nie ernstlich

erwogen worden ist. - Die 1835 eingesetzte
Kommission hatte nur vorbereitende Anträge
einzubringen. Ihnen folgend, beschloß die Synode 1837,
die Ausarbeitung eines neuen Katechismus durch eine
erweiterte Kommission einleiten zu lassen. Letztere
solle aus allen verfügbaren Katechismen den nach
ihrem Dafürhalten besten auswählen, daneben den
zürcherischen überarbeiten und drittens einen
eigenen vorlegen.

Im Jahre 1840 war die Lösung der zweiten Aufgabe

teilweise erledigt; im übrigen beantragte die
Kommission, die Fortsetzung der ganzen Arbeit zu
vertagen. «Der Zeitpunkt der Einführung eines neuen
Katechismus ist noch nicht da»37. Man erklärte also
nicht etwa, der zürcherische könne weiterhin voll
befriedigen, sondern deutete die Schwierigkeit an, sich
auf klare Begriffe von Wesen und Inhalt eines
Katechismus zu einigen. Diese Zurückhaltung entsprach
sowohl dem Wesen Peter Scheitlins, dem das
Normative ohnehin fern lag, als auch der Art jener beiden

Männer, die als einzige ein volles Jahrzehnt in
der Kommission durchhielten, obwohl deren Bestand
in jeder Session verändert wurde: Rektor J.G.Wirth,
intelligent, nüchtern und eher konservativ, und der
wesentlich jüngere J. J. Bernet, der sich als aufrichtiger

Sucher in den überhandnehmenden Gegensätzen

kaum mehr zurecht fand. - Der Kommissionsantrag,

dem die Entwicklung nur allzu bald recht geben
sollte, fand aber vor der Synode ebenso wenig Gnade
wie ein individueller Vorschlag, nun auch die in
Zürich selbst im Vorjahr erschienene Neufassung des

37 Prot, vom 15. Juli 1840.

33



Katechismus zu prüfen; die Mehrheit beharrte auf
den Instruktionen von 1837.

Obwohl die Kommission in ihrer Zusammensetzung

verändert worden war, kam sie auch in den

folgenden 3 Jahren nicht vorwärts. Der politisch und
kirchlich freisinnig eingestellte Synodalpräsident
Huldreich Seifert38, der ihr früher ebenfalls angehört

hatte, nahm sie 1843 schon in seiner Eröffnungsansprache

in Schutz. Man lebe in einer Zeit, «die von
vielen Stimmen als ungeeignet zu kirchlichen
Schöpfungen bezeichnet wird, weil in ihr die Wissenschaft
der Theologie in ein neues Stadium der Entwicklung
eingetreten ist». Und um so besorgter glaubte man,
wie 1840 auch Bernet schon angedeutet hatte, bei
solcher eigenen Unsicherheit der Auseinandersetzung mit
den Gemeinden entgegensehen zu müssen, «die in
religiösen und kirchlichen Dingen keineswegs neuerungssüchtig

sind und namentlich an ihrem Katechismus
als an einem Symbole festhalten»39. — Da sich die

Kommission außerstande sah, ihre dreifache Aufgabe

weiter zu verfolgen, veranlaßte sie einen
Vorentscheid darüber, ob der bisherige Zürcher
Katechismus zu überarbeiten oder ein neuer zu schaffen
sei. Als die Synode sich für das erste entschied, war
wohl endlich die Frage der Vorlage gelöst, nicht aber

die nach den Richtlinien der Überarbeitung. An der

Spitze der betreffenden Kommissionsanträge stand

der interessante Satz: «Die Revision hat den Plan
und die dogmatischen Grundanschauungen des

Katechismus nach Wesen und Inhalt treu festzuhalten»40.

- Weniger als dieser mit Verschiebungsanträgen
bekämpfte Hauptpunkt gaben die folgenden Richtlinien

zu reden, so z. B. die Instruktion, die Revision
solle namentlich die Einzelfragen des Katechismus
besser einreihen, einige streichen, andere ergänzen
und den sprachlichen Ausdruck überall modernisieren.

In Befolgung dieser Grundsätze ging die Kommission

nun an die Überarbeitung des ganzen Werks.
Als sie 1846 der Synode die beiden ersten
Hauptabschnitte vorlegte, wandte sich die Aussprache
erstmals dem konkreten Text des Katechismus zu. Aber

unweigerlich mußte die mehr als dreistündige Aus-

38 1801-1882 (1. Nov.), von Wartau. Pfarrer in Fläsch GR,
Ennetbühl (1824) und Ebnat (1824-74), Dekan 1834-70.
Präsident der Synode (1835-49). Vater von Huldreich
Arnold (1828-85, Redaktor, Verhörrichter, Postdirektor,
Eisenbahninspektor) und Hermann (1841-1909, Pfarrer
in Gretschins und Ebnat; Regierungsrat 1873-75).

39Dekan Huldr. Seifert: Kirchliche und sittliche Zustände
im evangel. Kantonsteile von St. Gallen. Vortrag bei Er-

einandersetzung von den einzelnen Wörtern zurückkehren

zu den Begriffen und von da zu den

Grundanschauungen. Daß die unveränderte Beibehaltung
des alten Katechismus in der gleichen Sitzung
vorgeschlagen werden konnte wie die gänzliche Freigabe
des kirchlichen Lehrmittels, gibt den Blick frei auf
den längst bestehenden Riß, der sich nunmehr als

Graben auftat. Hatte noch 1843 eine Mehrheit die

dogmatischen Grundlinien des alten Katechismus
bestätigt, so wurden bloße drei Jahre später die von
der Kommission in Ausführung jenes Prinzips
inzwischen revidierten Texte mit 24 :27 Stimmen
verworfen. Die Fortsetzung des Werks erschien äußerst

gefährdet, denn der bezügliche Antrag ging nur mit
25 :23 Stimmen durch, und selbst der Verzicht der

Synode auf das 1843 angenommene Prinzip machte
der Kommission die Arbeit nicht leichter. Sie einigte
sich darauf, «die Zurückführung scholastischer Dog-
matik auf ihren religiösen Kern, auf den Charakter
religiös-biblischer Unmittelbarkeit»41 anzustreben.

Das jüngste Kommissions-Mitglied, der später als

Naturforscher berühmt gewordene Friedrich von
Tschudi42, schuf nun eine ganz neue Vorlage. An
der Synode des Jahres 1849 erging es ihr allerdings
nicht besser als ihrer Vorgängerin, denn wiederum
fielen die entgegengesetztesten Äußerungen und
Urteile. Die einen erklärten, der Entwurf baue den

eigentlichen Gehalt des christlichen Glaubens ab; die

Verteidiger fanden diesen Gehalt gedanklich
bestätigt, aber neu formuliert. Gleichzeitig betonten
sie, der Entwurf stehe auf dem geschichtlichen
Boden und «im lebendigen Zusammenhang mit dem

kirchlichen Volksbewußtsein», während die Gegner
befürchteten, daß durch eben diesen Katechismus
der «ernst religiöse Theil des Volkes» in pietistische
Separation hineingetrieben werden könnte.

Eine wiederum <neue> Fünferkommission (mit drei
der bisherigen Mitglieder) hatte den Text auf die
nächste außerordentliche Synode nochmals zu
überarbeiten. Trotzdem stieß dieser im Oktober 1850

auf noch härteren Widerstand, der sogar erstmals

zur feierlichen protokollarischen Verwahrung griff:
«Die Herren Pfarrer Emanuel Schieß in Buchs und

Öffnung der ordentl. Synode am 18. Juli 1843 (St. Gallen
1843) S. 4.

40 Prot, vom 18. Juli 1843.
41 Prot, vom 18. Juli 1849.
42 1820-1886 (24. Jan.), von Glarus und (seit 1846) St. Gallen.

Pfarrer in Lichtensteig (1843-46), dann als Politiker in
St. Gallen tätig: Kantonsschulrat, Regierungsrat (1870-73
und 1875-85). Kirchenrat (1873-76). Biographie: siehe

Anm. 44.

34



Heinrich Schieß in Grabs wünschen ausdrückliche
Erwähnung im Protokoll, daß sie dem Entwürfe aus
dem Grunde nicht beistimmen können, weil durch
denselben nach ihrer Uberzeugung der letzte Uberrest

der reinen kirchlichen Lehre dem Volke
entzogen werde.» Die Verteidiger der Vorlage hingegen
erklärten, man sei keineswegs einseitig vorgegangen,
«damit die subjective Wahrhaftigkeit und die Freiheit

der verschiedenen Glaubensrichtungen innerhalb
der kirchlichen Gemeinschaft gewahrt werde ...»43.

Mit den <Glaubensrichtungen> war auf eine
Entwicklung hingedeutet, die sich längst im Gange
befand, nun aber einen gewissen Sättigungsgrad erreicht
hatte. Der frühere Gegensatz zwischen der Orthodoxie

und der vordringenden Aufklärung war schon
von etwa 1820 an in einer Auflockerung begriffen
gewesen, die sich freilich nicht ohne weiteres fassen
und formulieren läßt. Wer die Bibel wörtlich zu
verstehen pflegte, sah die buchstabengläubige
Heilsgewißheit der alten Orthodoxie mehr und mehr in
Frage gestellt durch die bekehrungsfrohe Heilsgewißheit

des Pietismus und der Erweckungsbewegung. —

Und auch auf der andern Seite, wo man nicht vom
Wortsinn der Bibel ausging, sondern vom Axiom
einer alles erfassenden Vernunft, schickte sich das
Emotionale, die Wiederanerkennung der Gefühlswerte,

zum Durchbruch an. Namentlich seit dem
Auftreten Schleiermachers begann die protestantische

Theologie zu erkennen, daß jedes einseitig
rationalistische Erklären dort seine Grenze findet, wo
das Geheimnisvolle des echten Glaubens waltet und
wirkt. Die innerlich noch von der Aufklärung
herkommenden Pfarrer scharten sich immer eindeutiger
um einige führende liberale Theologen. Als ihre in
der Schweiz maßgebende Zeitschrift erschien dann
von 1845 an in Zürich die <Kirche der Gegenwart>.
Freilich kann eine solche Zeitangabe nicht den Sinn
haben, den Beginn des Richtungsgegensatzes genau
zu fixieren. Denn dieser brach, allen festen
Benennungen vorauseilend, jeweils gerade dort auf, wo
dogmatische Fragen zur Diskussion standen. So ist
es in St. Gallen - zufällig im gleichen Jahre 1845 -
eine Debatte über die Erneuerung der Liturgie
gewesen, die dem Aktuar der Synode Anlaß gab,
erstmals die «einander entgegenstehenden theologischen
Richtungen» zu erwähnen.

Verständlicherweise drängte deshalb auch die
Katechismusfrage die verantwortlichen Synodalen da-

43 Prot, vom 2. Okt. 1850.
44 Emil Bächler: Friedr. von Tschudi (St. Gallen 1947)

S. 335 ff.

zu, Farbe zu bekennen. In Tschudis Entwurf war
beispielsweise von der Jungfräulichkeit Mariä nicht
mehr die Rede und von einer leiblichen Auferstehung

der Toten ebenso wenig; im ganzen hatte sich
aber der ursprünglich eindeutig liberal konzipierte
Text so manche Modifikation im gegenteiligen Sinne
gefallen lassen müssen44, daß man sich über die von
seinen Gegnern gebrauchten Ausdrücke bisweilen
doch etwas wundert. - Kaum war (am 2. Oktober
1850) die bereinigte Vorlage mit 33 :22 Stimmen als
kirchliches Lehrmittel für den ganzen Kanton
anerkannt worden, als schon eine neue Wendung alles
Geschehene erneut in Frage zu stellen drohte. Der
zweite Kommissionalantrag lautete nämlich, der
Katechismus sei gemeindeweise, «unter Verständigung
des Ortsgeistlichen mit der Kirchenvorsteherschaft»,
einzuführen. Dieser Vorschlag siegte über den viel
klareren Gegenantrag, die Einführung obligatorisch
zu erklären. Daß sogar ein Zusatzantrag, andere
Katechismen — natürlich nur mit Zustimmung der
Synode - zuzulassen, durchging, zeigt deutlich ge-
nug, wie wenig die Mehrheit der Synode des neuen
Lehrmittels froh werden konnte, war dieses doch von
zwei Fünfteln ihrer Mitglieder abgelehnt worden.

Die Zusatzbeschlüsse hatten einer Gegenströmung
den Weg frei gegeben, die der Form und den
Motiven nach liberal war, dem Ziel nach wahrscheinlich
nicht. Eine so weitherzige Auffassung der Gemeindefreiheit

stand zur jahrelangen Kleinarbeit der
Kommission und des Plenums in merkwürdigem
Verhältnis und hätte sehr bald ein ganz unerfreuliches
Durcheinander herbeiführen müssen. Mindestens war
das die Auffassung des Kirchenrates, als er die
Synodalbeschlüsse mit seinem Gutachten an das

Großratskollegium weiterleitete. Er wies auf die
Möglichkeit hin, daß man - statt wie bisher zwei -
binnen kurzem drei oder noch mehr Katechismen im
Kanton nebeneinander verwende. «Wir vermissen
gänzlich die Rücksicht auf das Element der Einheit
und Konformität, welches in unserer Kirche neben
dem Princip der Freiheit und Lehre und Kultus
durchaus gewahrt werden muß »45. Diesen Standpunkt

machte sich (am 4. Juni 1851) das Kollegium
zu eigen und wies die Synodalbeschlüsse zurück.
Diese wurden am 30. Juni 1852 dahin abgeändert,
daß die Versammlung am Katechismus nochmals
ausdrücklich festhielt, und zwar diesmal mit 43 :6
Stimmen, die Modalitäten der Einführung jedoch

45 Kirchenrat an das Großratskollegium, vom 27. Feb. 1851
(Kirchenarchiv).

35



dem Kirchenrat überließ. Die Gruppe um die beiden

Schieß, obwohl in der Synode bereits eindeutig
isoliert, nahm ihre Pflicht zum unbedingten Widerstand

so ernst, daß sie vor der endgültigen Sanktionierung
nochmals das Kollegium umzustimmen suchte46.

Nachdem dies nicht gelungen, ordnete der Kirchen-

46 Kaspar Lorenz Hess, Joh. Heinr. Schiess, Emanuel Schiess:

Der alte und der neue Katechismus (St. Gallen) [1852].

rat die Einführung des neuen Katechismus in allen

Gemeinden auf Ostern 1853 verbindlich an. — Das

Obligatorium wurde zwar bereits nach 2 Jahrzehnten

fallen gelassen, denn bei Einführung eines neuen
Kinderlehrbuchs (1874) stellte es die Synode den

Pfarrern frei, dieses oder den Katechismus zu

benutzen, der dann in der Verordnung von 1883 über

den pfarramtlichen Religionsunterricht überhaupt
keine Erwähnung mehr gefunden hat.

Viertes Kapitel

Uebergang zu Landeskirche und Volkssynode

Der Organisations-Entwurf von 1857

Während 1817 und 1834 die Kirchenverfassung

jeweils im Anschluß an Staatsverfassung und
Konfessionelles Gesetz revidiert worden war, trifft dies

für den Entwurf von 1857 nicht zu. Sofort nach

ihrem Sieg bei den Mai-Wahlen von 1855 hatte zwar
die liberale Mehrheit des Großen Rates das ganz
nach ihrem Sinne beschaffene und darum von den

Konservativen scharf bekämpfte Konfessionelle
Gesetz vom 16. Juni 1855 erlassen. Es blieb aber nur vier

Jahre in Kraft und ist für die Geschichte der Synode
auch darum ohne Belang, weil es am Organismus
der konfessionellen Behörden nichts geändert hatte.

- Den äußeren Anlaß zur Ausarbeitung des

Entwurfs von 1857 bot vielmehr das kantonale Gesetz

vom 15. Mai 1856 über das Steuerwesen der Gemeinden,

welches zur Bezahlung allfällig notwendiger
Kirchen- und Schulsteuern Ortsbürger und
Niedergelassene gleich pflichtig erklärte. Nun erhob sich

die Frage, ob trotz solcher Gleichstellung in den

Pflichten das Recht auf Teilnahme an den Pfarrerbzw.

Lehrerwahlen weiterhin auf die Anteilhaber am

1 Kommissionalbericht zu dem Entwurf einer Organisation
des evangel. Kirchen- und Erziehungswesens... vom
4. Nov. 1857 (datiert auf 1. Dez. 1857; separat gedruckt)
5. 19 und 21 f.

2 1816-1897 (4. Dez.), von St. Gallen. Regierungsrat (1851—

73), Stände- und Nationalrat, Bundes- und Kantonsge-

Pfrund- bzw. Schulgut beschränkt bleiben dürfe1.

Dies veranlaßte die Kirche, ihren Begriff der
Gemeinde neu zu überprüfen.

Glücklicherweise war die Bereitschaft zu

Verbesserungen der bisherigen Ordnung damals ohnehin im
Wachsen. So hatte man 1852 den Centrairat
aufgehoben. Ein Jahr vor dieser Vereinfachung des

Behördenapparates war von Kantonsrichter Arnold Otto
Aepli2 Stellung und Tätigkeit der Großratskollegien
öffentlich kritisiert worden. Der um das Kirchenwesen

nachmals so verdiente Politiker regte bereits

1851 die Einführung einer gemischten Synode an,

«aus allen Geistlichen und einer entsprechenden
Anzahl von Laien zusammengesetzt»3. - Einige wenige

Laien gehörten ja praktisch zu jeder Synode, aber

sie hatten ihr Mandat nicht von der Gemeinde,
sondern von der Obrigkeit. Durch die Kirchgemeinden
dazu gewählte und entsprechend zahlreichere Laien

machten seit 1844 in Glarus und seit 1848 in Neuenburg

das Kirchenparlament zur gemischten Synode.

Einzelne weitere Kantone folgten erst nach 18514.

Es lagen also noch fast keine praktischen Erfahrungen

vor, als Aeplis Anregung wenige Monate nach

richtspräsident. Gesandter in Wien (1883-93). Präsident

der Synode. Kirchenrat (1875-83). Vgl. Hans Hiller:
Arnold Otto Aepli (St. Gallen 1953).

3 (Ansichten über die Verfassungsrevision .> (St. Gallen

1851) S. 23.
4 Finsler S. 661 f.

36



Erscheinen seiner Broschüre vom Pfarrkapitel Sankt
Gallen besprochen wurde5. Einleitend hatte Diakon
Zwingli Wirth6 referiert; er bezeichnete die Einführung

einer gemischten Synode in St. Gallen als noch
verfrüht, und ein Beschluß wurde nicht gefaßt.

*
Vermutlich kamen solche Fragen damals auch in

andern Kreisen und Kapiteln zur Sprache.
Merkwürdigerweise führte nämlich der — aus praktischen
Gründen vom Erziehungsrat gestellte - Antrag auf
«Revision der gesamten evangelischen Organisation»
am 4. Juni 1856 im Großratskollegium keineswegs
zu einer langen Debatte, sondern unverweilt zur
Wahl einer Siebner-Kommission. An ihre Spitze trat
Aepli. Fraglos war er dafür der geeignetste Mann,
nicht bloß wegen seiner amtlichen Stellung als
Regierungsrat und Präsident des Kollegiums in jenem
Jahre, sondern auch im Hinblick auf seine umfassende

juristische Bildung, seine innere Unabhängigkeit,
sein besonderes Geschick zur Bearbeitung schwieriger

Fragen und seinen offenen Sinn für die
eigentlich kirchlichen Gesichtspunkte. Da er nicht so
einseitig vorgehen wollte, wie dies 1832-34 seitens
der Behörde geschehen war, lud er - ohne förmlichen
Auftrag der Kommission - die Pfarrkapitel zur
Vernehmlassung über die ganze Angelegenheit ein. In
seinem Schreiben an die Dekane7 bezeichnete Aepli
sowohl die bei der Revision maßgeblichen Gesichtspunkte

als auch die zu behandelnden Einzelfragen,
z. B. ob eine gemischte Synode einzuführen sei.

Die Antworten der drei Kapitel, teilweise wörtlich

in die Botschaft zum Entwurf von 1857
aufgenommen, waren der geplanten Neuerung günstig
gesinnt. So begründete das Kapitel St. Gallen seinen
fast einstimmigen Vorschlag auf Einführung einer
gemischten Synode mit der Überzeugung, daß diese
Institution «sowohl in der evangelischen Idee des

allgemeinen Priestertums der Christen als auch im
innersten Wesen des Protestantismus gegründet sei

und durch sie gefordert werde Vor allem aber
halten wir es bei unsern disparaten Kantonsverhältnissen,

wo das evangelische Volk unter eine starke
katholische Majorität zerstreut ist, für unumgänglich

notwendig, durch seine Herbeiziehung zur Sy-

5 Conferenz-Protocoll des Capitels St. Gallen (1823-56) vom
21. August 1851 (Kirchenarchiv).

6 1818-1905 (31. Juli), von St. Gallen. Sohn des Joh. Georg.
Vikar und Pfarrer in Thal (1841-47), Diakon in St. Gallen
(1847-52), Pfarrer in Wattwil (1852-70), St. Gallen (1870-
73) und Rheineck (1873-75). Präsident der Synode (1861)
und des Kirchenrats (1870-75). - Zuletzt in Basel: Oberst-

node ihm ein kräftigeres Bewußtsein seiner Einheit
und Stärke zu verleihen»8. - Während sich die
Toggenburger ebenfalls so gut wie einstimmig für die
gemischte Synode aussprachen, waren die Ansichten
im Pfarrkapitel Rheintal-Werdenberg geteilt. «Wohl
anerkannten alle Kapitularen, wie sehr solch ein
Institut der apostolischen und reformatorischen
Kirche entspreche, und wie segensreich es wirken
müßte, wenn die Ausführung der Idee entspräche.
Aber eben von dieser Ausführung erwarten manche
aus uns nicht viel Gutes, können nicht begreifen,
wie eine gemischte Synode sich lebenskräftig in
unsern Staatsorganismus einfügen lasse, besorgen einen
nachteiligen Einfluß des überwiegenden Laienelementes

und glauben, das, was sie zum gedeihlichen Wirken

solch einer Synode für notwendig erachten,
werde gar nicht erhältlich sein»9. - Da sich die
beiden Gruppen bei der Abstimmung im Kapitel
genau die Waage hielten, gab der Dekan den
Stichentscheid und zwar für die gemischte Synode.

Auch in der Kommission des Großratskollegiums
fanden sich die Befürworter einer gemischten Synode
in der Mehrheit. Sie gingen von der Uberzeugung
aus, daß die Zusammenarbeit von Pfarrern und
Laien dem ursprünglichen Wesen der christlichen
Kirche bzw. ihrer Gemeinden am nächsten komme.
Daneben wurden, wie schon in der Antwort des

Kapitels St. Gallen, auch die besonderen Verhältnisse
in unserm Kanton ins Auge gefaßt: «Der evangelische

Kantonstheil entbehrte bis dahin eines eigentlichen

Zentralpunktes für sein kirchliches Leben und
seine kirchlichen Interessen, indem die Synode, welche

denselben bilden sollte, durch die bestehende

Organisation in eine klägliche Bedeutungslosigkeit
zurückgedrängt war. Abgesehen davon, daß sie, weil
wesentlich nur aus Geistlichen bestehend, nach
unsern evangelischen Begriffen keine wahre Repräsentation

der evangelischen Kirche ist, sind ihre gesetzlichen

Kompetenzen auf das Notdürftigste beschränkt
und darf sie sich sogar ordentlicherweise nur alle
drei Jahre einmal versammeln»10.

Hinsichtlich der Zusammensetzung einer solchen

gemischten Synode beantragte die Kommissionsmehrheit

die Aufnahme aller aktiven Pfarrer von
Amtes wegen. Die Laien dagegen seien von den Kirch¬

helfer am Münster (1875-95) und Präsident der Synode
(1895-98). - Vgl. Anm. 22 zum 5. Kapitel.

7 Entwurf vom 20. Aug. 1856 (Mskr., Nr. 4 im Sammelband
<Revision>).

8 Zitiert im Kommissionalbericht (vgl. Anm. 1) S. 9.
9 a. a. O. S. 6.

10 a. a. O. S. 12.

37



gemeinden zu wählen, und zwar so, daß alle
kleineren Gemeinden je einen, die größeren nach Volkszahl

mehr Abgeordnete zu wählen hätten. Auf Grund
ihrer Berechnungen kam die Kommissionsmehrheit
auf 51 Pfarrer und 56 Laien. Wie fortschrittlich sie

auch sonst eingestellt war, geht aus ihrem Antrag
hervor, daß die Synode abwechslungsweise in
verschiedenen Gegenden tagen, somit als Wandersynode
eingerichtet werden solle. - Dagegen schlug die aus

2 Mitgliedern bestehende Minderheit der Kommission

die Beibehaltung der bisherigen «Geistlichkeitssynode»

vor, erweitert durch 9 (statt 6) vom Kollegium

gewählte Laien, von denen je 3 einem Kirchenbezirk

anzugehören hätten.
Das Großratskollegium erwies sich als rücksichtsvoll.

Obwohl ihm der «Entwurf einer Organisation
des evangelischen Kirchen- und Erziehungswesens»

vom 4. November 1857 rechtzeitig gedruckt
zugekommen war, beschloß es am 11. November, dem Wunsche

der Synode11 und der Lehrerkonferenzen
Obertoggenburg und Neutoggenburg folgend, diesen
Gremien noch Gelegenheit zur Begutachtung der neuen

Vorlage zu geben und sie erst hernach selber in

Beratung zu ziehen. Das erklärt auch, weshalb der

Begleitbericht zum Entwurf erst vom 1. Dezember

datiert. Kommissionsberichte und Botschaften dieser

Art wurden damals in der Sitzung einfach als

Manuskript vorgelesen; drucken ließ man sie nur in
besonderen Fällen. Ein solcher Fall schien Aepli
darum gegeben, weil er nur auf diesem Wege auch

die mitberatenden Instanzen erreichen konnte.
Deren Kreis wurde nachträglich durch Zustellung

des Entwurfs an die lokalen Kirchenvorsteherschaf-

ten erweitert. Davon haben 11 schriftlich
geantwortet12, die meisten noch vor der außerordentlichen

Synodaltagung. Während drei Vorsteherschaften

das Projekt einer gemischten Synode nicht
ausdrücklich berührten, sprachen sich St. Gallen,

Wartau, Wattwil (einstimmig), Ganterswil und Nie-
deruzwil für dasselbe aus, Rheineck (einstimmig),
Marbach und Peterzell aber dagegen. Natürlich sind

diese Ergebnisse nicht zufällig, amtete doch in Wattwil

Zwingli Wirth als Ortspfarrer, in Rheineck

jedoch Kirchenratspräsident Seb. Bärlocher.

*

In der Synode nahm die Beratung der neuen
Organisation im Januar 1858 volle IV2 Sitzungstage in

11 Prot, vom 1. Okt. 1857.
12 <Revision> Nr. 18-29.

Anspruch13. Hinsichtlich der Hauptfrage wurde dabei

geltend gemacht, es sei «unter unserm evangelischen

Volke durchaus kein Bedürfnis oder Verlangen
nach einer gemischten Synode vorhanden». DieNeue-

rung sei «bei den gegenwärtigen kirchlichen
Zuständen» noch nicht reif. «Noch fehle es an den

Bausteinen für eine geistig lebendige gemischte
Synode, und es lasse sich für einmal nichts anderes thun
als hoffen, warten und beten; durch Verfassungsformen

werde die Kirche nicht gebaut, sondern nur
durch den Geist.» Die Erfahrungen mit der
Beteiligung von Laien an den Synoden anderer Kantone
seien nicht ermutigend, und außerdem erhielte eine

gemischte Synode erst dann «eine ihrer Idee

entsprechende Stellung und Bedeutung», wenn sie die

kirchlichen Angelegenheiten unmittelbar unter
staatlicher Aufsicht und unter Verzicht auf ein
Großratskollegium besorgen könnte.

Die Verteidiger der Neuerung gingen «von dem

unbestrittenen Satze aus, daß das Institut gemischter

Synoden dem Principe der reformierten Kirche
durchaus entspreche», und begrüßten die Einführung
als «eine konsequente Fortbildung der in den Kir-
chenvorsteherschaften bereits seit Jahren vorhandenen

Anfänge der presbyterialen Kirchenverfassung».
Die Bedürfnisfrage könne schon deshalb nicht leichthin

verneint werden, weil der Vorschlag ja nicht

von Geistlichen ausgehe, sondern von einer behördlichen

Kommission, die überwiegend aus Laien
bestehe. Die gemischte Synode sei geeignet, die

Standpunkte und Ansichten der Laien und der Pfarrer
durch gemeinsame Beratungen einander anzunähern,
und «in dieser Beziehung seien auch die kirchlichen
Verfassungformen keineswegs gleichgültig... Die
Besorgnis vor einem antikirchlichen Einfluß des

überwiegenden Laienelementes sei ungegründet; die Wahlen

der Kirchenvorsteherschaften beweisen, daß das

Volk, im ganzen genommen, auch bei kirchlichen
Wahlen von einem richtigen Takte sich leiten lasse;

und überhaupt liege auch hier, wie überall, in
der Freiheit und Öffentlichkeit die sicherste
Bürgschaft einer gesunden Entwicklung». - Im übrigen
schienen einzelne Sprecher im Geiste bereits die

Lösung von 1861/62 herannahen zu sehen, wurde
doch im Bericht an die großrätliche Kommission
nachher angedeutet, daß «vielleicht früher oder später

die Frage in ernstliche Erwägung gezogen werden

dürfte, ob nicht das Erziehungswesen zur Staatssache

zu machen, die konfessionellen Großratskol-

13 Vgl. Bericht 1855-58, S. 31-36. Die folgenden Zitate nach
dem Prot, vom 20. Jan. 1858.

38



legien aufzuheben und alsdann einer gemischten
Synode die unbeschränkte Verwaltung des evangelischen

Kirchenwesens unter Oberaufsicht des Staates
zu übertragen sei»14. Hiefür war die Zeit noch nicht
gekommen; aber immerhin stimmten die Synodalen
am 20. Januar 1858 der vorgesehenen Umwandlung
ihrer Behörde in eine gemischte Synode mit 35 :10 zu.

Beim Abschnitt <Kirchgemeinden> wurde die
beabsichtigte Gleichstellung der Niedergelassenen mit
den Ortsbürgern einerseits «als ein durchaus
unbefugter und gefährlicher Eingriff in die Eigenthumsrechte

der bisherigen Antheilhaber am Kirchengute
bekämpft, als andererseits vom Standpunkte der
christlichen Gemeinde aus ...verteidigt»15. Weil
namentlich das Kapitel St. Gallen die bisherige
Lösung vorgezogen hätte, ging die neue nur mit 20 :16
Stimmen durch. — Die Diskussion erstreckte sich
auch auf zahlreiche andere Bestimmungen des
Entwurfs, der mehrfache Abänderung erfuhr; so konnte
sich u. a. die Mehrheit auch mit der vorgeschlagenen
<Wandersynode> noch nicht befreunden.

*

Hierauf ging die ganze Vorlage ans
Großratskollegium zurück, wo sie aber nicht mehr behandelt
worden ist. Die Gründe für diese etwas auffällige
Tatsache liegen nicht, wie bisher vermutet wurde, in
mangelndem Interesse des Kollegiums, sondern im
Zusammentreffen mehrerer Umstände. Im März 1858
beschloß die Behörde nämlich, vorerst ein von der
Regierung angekündigtes Gesetz über die Organisation

der Kirch- und Schulgemeinden abzuwarten. Da
dieses ein Jahr später noch nicht vorlag, wohl aber
(seit 27. Januar 1859) eine nochmalige Abänderung
des Steuergesetzes von 1856, erließ das Kollegium
(am 18. Februar 1859) eine vorläufige Verordnung
über Kirch- und Schulgemeinden; die Niedergelassenen

wurden darin den Ortsbürgern hinsichtlich der
Pfarrwahl unbedingt, hinsichtlich Verwaltung des

Pfrundgutes aber doch nur bedingt gleichgestellt.
Vier Monate später blieb die Beratung abermals stekken,

weil Aepli erklärte, noch mehr Material
sammeln zu wollen16. Oder hielt er es für rätlich, die
allerneueste Entwicklung noch ein wenig abzuwarten?

Denn die konservative Partei hatte bei den
Großratswahlen vom Mai 1859 die Mehrheit errun-

14 Die Synode an die großrätl. Revisionskommission, vom
28. Jan. 1858 (Mskr., <Revision> Nr. 30) S. 3.

15 Prot, vom 21. Jan. 1858.

gen und im Juni bereits das Konfessionelle Gesetz
geändert. Als sie kurz darauf eine Totalrevision der
Kantonsverfassung an die Hand nahm, wurde schon
deshalb jede abschließende Beratung der evangelischen

Organisation sofort gegenstandslos.
Daß die Vorlage von 1857 somit ein bloßer

Entwurf bleiben mußte, war u. E. nur kurzfristig zu
bedauern. Wäre er in Kraft getreten, so hätte nach
der Verfassungsrevision von 1861 wahrscheinlich
der Schwung gefehlt, das ganze Problem der Synode
nochmals ernsthaft in allen Instanzen zu diskutieren.
St. Gallen hätte dann wohl eine gemischte Synode
gehabt, aber keine Volkssynode. Auch in anderer
Hinsicht wirkt die Kirchenverfassung von 1862
einfacher und reifer als jener Entwurf. Trotzdem mußte
seine Geschichte einmal geschrieben werden, weil es

falsch wäre, die Entstehung der heutigen
Volkssynode nur als unmittelbare Auswirkung der kantonalen

Verfassungsrevision von 1861 hinzustellen.
Unabhängig von den politischen Vorgängen jener
Tage hatte die Idee, daß zur Oberleitung der
Kantonalkirche auch Laien beizuziehen seien, schon vorher

weitherum Wurzel geschlagen und bei den
Mitgliedern der damaligen Pfarrersynode mehrheitlich
Zustimmung gefunden. Auch dort, wo man nicht
der liberalen Reformtheologie anhing, bezeugte man
den «Glauben an die Macht des christlichen
Volksgeistes, der seine ächten Organe allmälig auffinden
und durch Übung stärken und in Kapitalfragen den
Geistlichen ebenbürtig und durch die Weite des

Gesichtskreises wohl gar überlegen machen könne»17.

Die KantonsVerfassung von 1861

Die Geschichte des Entwurfs von 1857 zeigte, daß
die Synode mehr oder weniger bereit gewesen wäre,
für die ferneren Geschicke der reformierten St. Galler
Kirche die volle Verantwortung zu übernehmen.
Nach wie vor war ihr aber der Weg dazu solange

versperrt, als sie sich in allen Beschlüssen durch das

1816 eingeführte Großratskollegium und dessen Auf-
sichts- und Sanktionsrecht bevormundet sah. Daher
konnte jene Reform der kirchlichen Verfassung,
welche die Verfügung über alle kirchlichen
Angelegenheiten in die Hände der Synode bzw. ihrer
Wähler, d. h. des evangelischen Volkes, legte, nur

"Protokoll des evangel. Großratskollegiums vom 8. Juni
1859 (Kirchenarchiv).

17 Jos. Scherrer, Eröffnungsrede vom 29. Juni 1858
(Bericht 1855-58, S. 47).

39



von einer Reform der staatlichen Verfassung her

eingeleitet werden.
Diese gelang erst im zweiten Anlauf, denn das

gleiche Volk, das im November 1859 einen

Verfassungsrat mehrheitlich konservativ bestellt hatte,
verwarf dessen Projekt ein halbes Jahr später und wählte
im Mai 1861 den Großen Rat dann doch wieder
mehrheitlich konservativ. Aufgepeitscht durch
Personenfragen hüben und drüben, hatte das alte Ringen
der liberalen mit der konservativen Partei erneut
angehoben. Daß man revidieren wollte, war klar,
aber die Fernziele lagen weit genug auseinander. Die
Beschaffenheit des sog. Revisions-Statuts und des

damaligen Wahlrechts ließ jeden Versuch, den Wildbach

der politischen Leidenschaften zu überbrücken,
noch aussichtsloser erscheinen. Nachdem dann aber

am 3. Juni - vorab dank Aeplis besonnener Vermittlung

- ein solcher Brückenschlag wenigstens vorläufig
doch gelungen war, glätteten sich die Wogen, und

verhältnismäßig schnell wuchs aus dem bösen Strudel

ein neues Werk in klaren Linien empor: die
Kantonsverfassung vom 17. November 1861.

Der alte Streit um die Hoheitsrechte des Staates

gegenüber den Konfessionen hatte sich dadurch
beilegen lassen, daß jede der beiden Parteien in einem

Hauptpunkte nachgab. So wurde im Erziehungswesen

der Fortbestand der bisherigen konfessionellen
Schulen zwar gewährleistet, sämtliche öffentlichen
Schulen jedoch der Oberleitung und Aufsicht des

Staates unterstellt, den man auch zur Führung einer
Kantonsschule (mit Lehrerseminar) ermächtigte.
Bezüglich des Kirchenwesens hingegen einigte man sich

auf die Lockerung der staatlichen Oberaufsicht über
die Konfessionen und gab letzteren das Recht, sich

selber eine angemessene Verfassung zu schaffen. Das

war der andere Teil des Kompromisses. So wie die

konservative Mehrheit in der Schulfrage nachgegeben

hatte, so rückte anderseits die Mehrheit der

Liberalen von ihrem josephinistischen Streben nach

Herrschaft der Staatsgewalt über die Kirchen bzw.
Konfessionen deutlich ab.

*

Am Zustandekommen dieser für das Verfassungswerk

entscheidenden Verständigung hatte die
evangelische Synode tätiger mitgewirkt, als angesichts

ihrer staatsrechtlich untergeordneten Stellung an sich

18 Prot, vom 10. Juli 1861.
19 Prot, vom 27. Aug. 1861.
20 Eingabe der evangel. Synode des Kantons St. Gallen an

den Tit. Verfassungsrath desselben (dat. vom 27. Aug./

zu erwarten gewesen wäre. Vorangegangen war das

Kapitel St. Gallen. Auf seinen Antrag erweiterte die
Synode am 10. Juli 1861 ihre eigene Kommission
durch Aepli und Kantonsrichter Joh. Jak. Weber
(Lichtensteig) und beauftragte sie, «über die zukünftige

Stellung des evangelischen Kirchen- und
Erziehungswesens im Kanton St. Gallen Berathung zu
pflegen und das Ergebnis ihrer Berathung behufs
einer allfälligen Eingabe an den Verfassungsrath
beförderlich einer außerordentlich zu besammelnden

Synode vorzulegen»18.
Letztere fand am 27. August statt und beschloß,

dem Verfassungsrat ganz bestimmte Wünsche zu
unterbreiten. Diese entsprachen in ihrem Kern nicht
bloß - mit einer geringfügigen Änderung - den

Anträgen der erwähnten Kommission, sondern bereits
auch jenem beidseitigen Entgegenkommen, dessen

Grundzüge Aepli tags zuvor beim Zusammentreten
des neu gewählten Verfassungsrates erstmals öffentlich

umrissen hatte. Im einzelnen postulierte die

Synode nämlich: 1. Gewährleistung der beiden
bestehenden Kirchen; 2. individuelle Glaubensfreiheit
«in dem Sinne, daß die Ausübung der bürgerlichen
Rechte von dem kirchlichen Bekenntnis völlig
unabhängig gemacht wird»; 3. Kultusfreiheit innert
den Schranken der Sittlichkeit und der staatlichen

Ordnung; und 4. «jede Kirche wird durch ihre
eigenen Organe verwaltet.» Ein von den Kirchgemeinden

gewählter evangelischerVerfassungsrat solle eine

evangelische Kirchenorganisation entwerfen, die
nachher der Abstimmung in den Kirchgemeinden
unterliege. - Indem schließlich «die Synode die

Ordnung des öffentlichen Erziehungswesens als eine

Aufgabe des Staates betrachtet, beschränkt sie sich

darauf, die Erwartung auszusprechen, daß der evan-
gelisch-reformierten Kirche der gebührende Einfluß
auf dasselbe gewahrt bleibe»19.

In der ebenso knappen wie gehaltvollen Eingabe,
mit welcher Zwingli Wirth als Präsident der Synode
deren Anträge dem Verfassungsrat übermittelte,
führte er zum ersten Punkte aus, die Gewährleistung
beider Konfessionen sei vorab darum wünschenswert,

«um dem zukünftigen Staatsorganismus eine positiv
christliche Grundlage zu geben und im Hinblick
darauf, daß die beiden gegebenen Kirchen mit un-
serm ganzen Volksleben aufs innigste verwachsen
sind»20. Da diese Eingabe des Synodalpräsidenten

2. Sept. 1861 ; separat gedruckt) S. 4. - Ordnungshalber
ist darauf hinzuweisen, daß die Synode selbst nur ihre
erwähnten 4 Postulate beraten und beschlossen hat, den

übrigen Text der Eingabe jedoch nicht.

40



auf Anregung und Kosten Aeplis allen Verfassungsräten

gedruckt zur Verfügung gestellt wurde, als

Seitenstück zur ebenfalls verteilten <Vorstellungs-
schrift> des Bischofs, konnte sie stärker nachwirken
als bei bloßem einmaligem Vorlesen in der
Ratsversammlung. Namentlich Landammann Dr. Joh.
Bapt. Weder, einer der bisher radikalsten Wortführer
der liberalen Katholiken, zeigte sich von ihr
beeindruckt. Denn es stand ja nun fest, daß die eigentliche

Vertreterin der evangelischen Kantonalkirche
mit Entschiedenheit Aeplis Konzeption unterstützte.

*
So gelang es im Rahmen der vorher angedeuteten

Verständigung zwischen den politischen Parteien,
den Konfessionen bzw. Kirchen eine Stellung
einzuräumen, die wesentlich freier ausfiel als die bisherige

sogenannte <Autonomie> und auf Mitwirkung
politischer Abgeordneter bei der konfessionellen Rechtssetzung

verzichtete. Die Großratskollegien wurden
fallen gelassen. Blieben die Wünsche der Synode in
zwei Punkten auch unerfüllt, wie im nächsten
Abschnitt zu zeigen ist, so wog diese Tatsache gering
im Vergleich mit der Tragweite der grundsätzlichen
Fortschritte in der neuen Konstitution.

Die Bürgerschaft, die nun erstmals ganz frei über
eine Kantonsverfassung abstimmen konnte, tat dies

am 17. November 1861 mit der ganz ungewöhnlichen
Mehrheit von 27191:984 Stimmen und hieß damit
den von den Politikern beschlossenen Kompromiß
gut. Da er sich in der Folge bewährte, konnte der
das Kirchenwesen betreffende Artikel 6 im Jahre
1890 fast unverändert (als Artikel 24) in die noch
heute gültige Verfassung übergehen, denn die Stellung

des Staats zu den Kirchen ist seit 1861 nicht
mehr wesentlich geändert worden, sondern nur noch

graduell, und zwar stets zu Gunsten der Kirchen.

*
Selbstverständlich machte die Kantonsverfassung

von 1861 nun auch wieder den Erlaß neuer
Organisationsgesetze für beide Konfessionen notwendig.
Als Instanz für die Beratung der evangelischen
Organisation hatte die Synode in ihrer Eingabe vom
27. August 1861 die Wahl eines evangelischen
Verfassungsrates gewünscht, dessen Vorlage dann einer

Volksabstimmung in den Kirchgemeinden zu
unterstellen sei und erst hernach der Sanktion des

Großen Rats. Die Kommission des Verfassungsrats
hatte diesen Vorschlag mehrheitlich nicht nur
angenommen, sondern auch für die katholische Konfes¬

sion vorgesehen. Sie war aber diesbezüglich im
Plenum unterlegen, wo die Mehrheit es rätlicher
fand, die konfessionellen Großratskollegien ein letztes

Mal vorübergehend ins Leben zu rufen und auf
die geplanten konfessionellen Volksabstimmungen
zu verzichten. Diese Lösung befriedigte kirchenrechtlich

allerdings nicht, ersparte aber durch ihre
Einfachheit beiden Konfessionen zusätzliche interne
Verhandlungen. Der Schlußartikel der Verfassung
schrieb nun also - im Sinne einer Übergangsbestimmung

- folgendes Verfahren vor: «Die Mitglieder
des ersten, nach Inkrafttretung gegenwärtiger
Verfassung neu gewählten Großen Rathes sondern sich

je nach ihrer Konfession in zwei Kommissionen,
welche die ersten konfessionellen Organisationen zu
entwerfen und dem Großen Rathe zur Sanktion zu
unterstellen haben. Nach definitiver Festsetzung der

Organisationen lösen sich diese Kommissionen auf;
es dürfen dieselben nicht als konfessionelle Behörden
weiterbestehen ...»

Der Kampf um die Volkssynode (1862)

Entsprechend dem vorerwähnten Schlußartikel traten

die evangelischen Mitglieder des neu gewählten
Großen Rates am 13. Dezember 1861 zusammen
und bestellten eine Neunerkommission zur Ausarbeitung

der Kirchenverfassung. Sie bestand ausschließlich

aus Laien und wurde selbstverständlich wieder

von Aepli präsidiert. Außer ihm hatten auch Joh.
Kaufmann (Rheineck), bisher Präsident des evangelischen

Erziehungsrats, sowie die Bezirksammänner
Joh. Jak. Schwendener (Buchs) und Ulrich Ambühl
(Krummenau) bereits am Entwurf von 1857
mitgearbeitet. Dazu kamen neu die Regierungsräte Gustav
Adolf Saxer21 und Ed. Steiger, alt Regierungsrat
Jonas Näf und Kantonsrichter Joh. Jak. Weber
(Lichtensteig).

Schon am folgenden Tag bildete diese Kommission
einen Arbeitsausschuß und beschloß auf Aeplis
Antrag, den Kirchenrat, die Synodalkommission und
die Pfarrkapitel um Mitteilung ihrer Ansichten und
Wünsche zu ersuchen. Da diese Vernehmlassungen
alle erhalten sind, läßt sich genau verfolgen, wie die

Kantonalkirche nach den Vorschlägen ihrer damaligen

Organe — die Kirchgemeinden wurden zwar
nicht mehr begrüßt - umgestaltet wurde. Das ist um

21 1831-1909 (10. Juni), von Altstätten und (seit 1866)
St. Gallen. - Vgl. Conr. Wilh. Kambli: Gust. Ad. Saxer
(St. Gallen 1910) und 5. Kap., 4. Abschnitt.

41



so wertvoller, als der durch die Kantonsverfassung
vorgeschriebene Wegfall des Großratskollegiums die

Frage aufwarf, auf welche Instanz die Oberleitung
der Kantonalkirche nunmehr übergehen sollte.

*
Eine völlig neue Lösung, zu der grundsätzlich der

Weg ja frei gegeben war, beantragte aber nur der
Kirchenrat. Sein Vorschlag übertrug die Gesetzgebung

und Verwaltung, also die ganze äußere Leitung,
einem «Kirchen-Collegium» von 70-80 Migliedern.
Davon seien drei Viertel unmittelbar durch die

Kirchgemeinden zu wählen und die übrigen durch
die Synode zu delegieren. Letztere hätte, als reine

Pfarrersynode, dem Kollegium Gutachten und
Anträge «in rein kirchlichen Dingen» zu unterbreiten
und sich im übrigen auf die Pflege von Fortbildung
und Kollegialität ihrer Mitglieder zu beschränken. -
Die diesem Projekt zu Grunde liegende Unterscheidung

von «rein kirchlichen» Aufgaben und
«konfessionellen Angelegenheiten gemischter Natur»
entsprach wohl dem herkömmlichen st. gallischen Staatsrecht

(und z.T. auch den Grundlinien der Organisation

des katholischen Konfessionsteils von 1862),
nicht aber dem, was in den Ordnungen der
reformierten Kirchen üblich war und ist22.

Der Kirchenrat stand mit seinem Vorschlag denn

auch allein. Die vier andern Vernehmlassungen
empfahlen als leitende Behörde der Kantonalkirche
eindeutig eine gemischte Synode. Abgesehen vom
ausdrücklichen Wunsch der beiden Landkapitel, die

Organisation sei unter Anlehnung an das Bestehende

möglichst einfach zu gestalten, verwarfen die
Gutachten aller drei Kapitel und der Synodalkommission

jedes weitere Nebeneinander von zwei
Oberbehörden, St. Gallen und Rheintal-Werdenberg sogar
einstimmig. Schon bisher seien die Kirchgemeinden,
«welche die allein richtige Basis des kirchlichen
Gesamtorganismus bilden, weder im Großratskollegium
noch in der Synode zu einem völlig entsprechenden
Ausdruck ihrer Bedürfnisse und Rechte» gelangt23. -
Dieser Zug zu stärkerer Demokratisierung des kirchlichen

Lebens begegnet ferner im Verlangen nach

einer Volksabstimmung über die neue Kirchenorganisation,

für die außer den Toggenburgern und der

Synodalkommission selbst der sonst so konservative

22 Fehr S.60f.
23 Kapitel St. Gallen an die großrätl. Kommission (Mskr.

(Revision) Nr. 43).
24 Das Vorhandensein einer solchen Minderheit ist weder

der Vernehmlassung des Kirchenrats ((Revision) Nr. 48)

Kirchenrat eintrat; das Rheintaler Kapitel wünschte,
daß wenigstens der Entwurf den Kirchgemeinden zur
Vernehmlassung unterbreitet werde.

Der Schwerpunkt der ganzen Diskussion lag aber
in der Frage nach der Zusammensetzung der Synode.
Die 1857 eingereichten Gutachten hatten noch als

selbstverständlich vorausgesetzt, daß auch in einer

gemischten Synode jedem Pfarrer von Amtes wegen
ein Sitz zukomme. Schon fünf Jahre später sah sich

nun diese Auffassung mancherorts verdrängt durch
den Wunsch, den Kirchgenossen die Wahl sämtlicher
Synodalen freizugeben, es ihnen also zu überlassen,
ob sie ihren Pfarrer wählen wollten oder nicht.
Hiezu hatten die angefragten Instanzen folgendermaßen

Stellung bezogen:

Kirchenrat: Eine Minderheit für freie Wahl (?)24

(Mehrheit für Kirchen-Kollegium und
Pfarrersynode).

Synodal-Kommission: Mehrheit für freie Wahl.
Kapitel St. Gallen: Mehrheit für Mitgliedschaft der

Pfarrer von Amtes wegen, Minderheit für freie
Wahl.

Kapitel Rheinthal-Werdenberg: Mit 7:6 Stimmen
für Mitgliedschaft von Amtes wegen.

Kapitel Toggenburg: Mit 15:2 Stimmen für freie
Wahl.

Während die Rheintaler Eingabe die
Kapitelsbeschlüsse ohne Erwägungen mitteilte, machte in
St. Gallen die Mehrheit als Begründung geltend, daß

nur bei Aufnahme der Pfarrer von Amtes wegen
«die mancherlei Mißlichkeiten vermieden werden,
welche theils durch eine beschränkte Auswahl unter
den Geistlichen, theils durch eine Mandatgabe an die
Geistlichen seitens der Gemeinden entstehen
könnten»25. Für diese Lösung ließen sich allerdings auch

tiefere Gründe anführen. So zeigt eine (pseudonym
veröffentlichte) Broschüre von Kirchenrat Jos. Scher-

rer, daß hinter dem Pro und Contra in dieser Frage
zwei verschiedene Auffassungen vom Wesen des

Pfarramtes, wenn nicht vom Wesen der Kirche
überhaupt, sichtbar wurden.

Der Verfasser, der in der Synodalkommission mit seiner

Uberzeugung in der Minderheit geblieben war, erklärte nämlich,

eine völlige Gleichheit aller Glieder habe sogar die
urchristliche Gemeinde nur am Anfang gekannt und schon sie

noch andern amtl. Quellen zu entnehmen, sondern einzig
einer Andeutung im Tagblatt der Stadt St. Gallen vom
11. Jan. 1862.

25 siehe Anm. 23.

42



habe dann « der Sicherheit und Stätigkeit des Kultus wegen »
die Betreuung des kirchlichen Gemeindelebens «besonders
begabten und ausgerüsteten Einzelnen übertragen; damit war das
geistliche Amt gegeben», dessen Träger in besonderer Weise
zur Auslegung der Botschaft ausgebildet und bestellt seien.
Die reformierte Kirche stehe zwischen dem Katholizismus mit
seinem, durch die Weihe erhöhten, besonderen Priesterstand
einerseits und der äußerlich demokratischen, innerlich aber
ungeordneten Struktur der Sekten anderseits. «Wie immer die
Verfassungsfrage entschieden werde, unsere Losung ist:
evangelisches Volk und evangelisches Amt! Sie beide gehören
in dem Organismus der evangelischen Kirchgemeinde, die da
ist ein gegliederter Leib, zusammen »

Die Fürsprecher einer gänzlichen Freigabe der
Synodalwahlen stützten sich in der Toggenburger
Eingabe — unter Ausdehnung des Prinzips auf
Kirchenrat und Kirchenvorsteherschaften - ganz knapp
auf das Begehren, daß «alles auf die Grundlage des

allgemeinen Priesterthums, also mit Aufhebung des
Unterschiedes zwischen Geistlichen und Laien bezüglich

der Leitung und Verwaltung der Kirche, gebaut
werde»27. Die Minderheit des Kapitels St.Gallen
machte geltend, «daß einzig auf diesem Wege, welcher

der evangelischen Idee des allgemeinen Priester-
tums und den Einrichtungen der apostolischen Kirche

am reinsten entspreche, das Bedenkliche und
Irrationale vermieden werde, welches in einer
Zusammensetzung liegt, die einerseits Mitglieder ohne
Wahl und Mandat, nur von Amtes wegen, anderseits
gewählte Gemeindevertreter postulirt. Sie zweifelt
keineswegs, daß auch auf diesem Wege wohl fast alle
angestellten Geistlichen in die Synode gelangen werden

- aber in einer würdigern und schönern Weise
nämlich durch die Wahl und das Vertrauen ihrer

Pfarrgemeinden»28.
Am ausführlichsten und mit einigem politischem

Einschlag äußerte sich die Synodalkommission. In
dialektischem Aufbau folgten der Begründung des

Mehrheitsstandpunktes die Replik zu Gunsten der
konservativeren Lösung und eine krönende Duplik
für die Freigabe der Wahlen. Daß die Kommission
von sich aus vorging, d. h. ohne daß die Synode zu
einer Beratung über den früher nie diskutierten
Kernpunkt der ganzen Revision einberufen worden wäre,
ist bisher übersehen worden29, vermag aber am
Gewicht der vorgebrachten Gründe nichts zu ändern. -

«Die protestantische Kirche ist ihrem innersten Wesen nach
demokratisch; sie weiß nichts von einem Priesterthum und

20 Philalethes: Ein Wort über evangelische Kirchenverfas-
sung im Kanton St. Gallen (St. Gallen 1862), S. 4 und 20.

27 Kapitel Toggenburg an die großrätl. Kommission (Mskr.
<Revision> Nr. 46).

28 siehe Anm. 23.
29 Die mißverständliche Darstellung bei Saxer (S. 6) ist von

einer Priesterschaft, nichts von einem <geistlichen Stande) im
Unterschied von der Laienschaft; sie ruht vielmehr auf dem
Grundsatz von der wesentlichen Gleichheit aller Glieder der
Kirche, die jedem Gliede wie das Recht, so auch die Pflicht
gibt, sich um die allgemeinen Angelegenheiten der Kirche zu
bekümmern und selbständig daran zu betheiligen; und wenn
dieser Grundsatz, der im bürgerlichen Leben bei uns schon
längst ins Volksbewußtsein und in alle Verhältnisse
eingedrungen, auf dem kirchlichen Gebiete bisher noch nicht zur
Geltung, ja nicht einmal zum allgemeinen Verständnis gekommen

ist, so können wir darin nur einen bedauerlichen
Stillstand in der Entwiklung der protestantischen Idee erbliken,
der wohl eine Hauptursache der ziemlich allgemein verbreiteten

kirchlichen Stagnation ist und bei uns umso schwerer ins
Gewicht fällt, je mehr er mit unserm ganzen republikanischen
Leben im grellsten Widerspruch steht » 30.

*
Bevor das weitere Schicksal dieses Vorschlags

verfolgt wird, sei noch die Frage nach seiner Herkunft
gestellt. Es ist ja bemerkenswert, daß die Einführung
der Volkssynode von Gremien empfohlen wurde, die
mehrheitlich oder ganz aus Pfarrern bestanden; letztere

erklärten sich also ganz freiwillig bereit, ihre
fernere Zugehörigkeit zur Synode der periodischen
Wahl durch die Kirchgemeinden anheim zu stellen.
Auf anderweitige Vorbilder und Erfahrungen konnten

sie sich dabei nicht berufen, denn eine
Volkssynode bestand in der ganzen Schweiz noch nirgends.

Woher ist die Idee zu dieser Neuerung gekommen?
Die Antwort hierauf findet sich in der Vernehmlassung

der Synodalkommission, wo ein Aufsatz
zitiert wurde, den der zürcherische Regierungspräsident

(und nachmalige Bundesrat) Dr. Jakob Dubs
gegen Ende 1859 anonym in den <Zeitstimmen>
veröffentlicht hatte31. Im Vordergrund seiner Arbeit
stand zwar die Frage, ob und wie die Abhängigkeit
der Zürcher Kirche von den Staatsbehörden gelockert
werden könnte. Statt des bisherigen Nebeneinanders
von Kantonsrat und Pfarrersynode forderte Dubs
eine Kirchensynode, aber nicht eine gemischte nach
dem Vorbild von Glarus, Bern usw. Denn die damit
gemachten Erfahrungen seien nicht durchwegs
erfreulich. Gegenüber den von Amtes wegen anwesenden

Pfarrern habe das Laienelement keine selbständige

Stellung einnehmen können. Daher bilde es keine
wirklicheVolksvertretung und sei mehr dazu da, «der
Geistlichkeit die Verantwortlichkeit abzunehmen
und ihr zuzudienen wie der Küster dem Pfarrer».

Schelling (S. 247) und Wiget (I, S. 30) z.T. wörtlich
übernommen worden.

30 Synodalkommission an großrätl. Kommission (Mskr.
Revision) Nr. 47) S. 4.

31 [anonym] Über die Organisation der reformierten Kirche.
<Zeitstimmen> Jahrgang 1 (1859) Nr. 15-17, und separat
(Winterthur 1860).

43



Da das Wesen solcher gemischten Synoden ohnehin
durch mannigfache innereWidersprüche gekennzeichnet

sei, trat Dubs für gänzliche Freigabe der Wahlen
ein. «Wer im geistigen Kampfe seine Stellung nicht mit
eigener innerer Kraft zu wahren vermag, der ist im
Grunde schon verloren, und die äußere Schutzwehr
des Vorrechts rettet ihn nicht»32. — Wenn auch das

Wort <Volkssynode> in diesem Aufsatz nicht
vorkam, so ist für den Vorschlag als solchen — nach

eindeutiger Mitteilung von Jos. Scherrer83 — die
Urheberschaft eindeutig Dubs zuzusprechen.

Die erst 1859 begründeten <Zeitstimmen> wurden

vom Wartauer Pfarrer Heinrich Lang34 redigiert
und dienten den Zielen der liberalen <Reform>-

Theologie. Da sich deren Anhänger ohnehin für stärkere

Demokratisierung des kirchlichen Lebens

einsetzten, wurde Dubs' Vorschlag auch in St. Gallen
zunächst von freisinnig eingestellten Pfarrern

aufgenommen. Von ihnen dürften in der Synodalkommission

Zw. Wirth (Präsident), Friedrich v. Tschudi

und Huldreich Seifert die wichtigste Rolle gespielt
haben. Starken Rückhalt fand diese Gruppe vorab
im Kapitel Toggenburg, wo Seifert als Dekan amtete
und Wirth als Wattwiler Pfarrer mitwirkte. Tschudi
anderseits präsidierte das Kapitel St. Gallen, fand
aber dort für die von ihm befürwortete35
Volkssynode keine Mehrheit.

*
Nun mußte sich die mit dem Entwurf der

Kirchchenverfassung betraute Kommission über die
verschiedenen Fragen schlüssig werden36. Das nur vom
Kirchenrat empfohlene Nebeneinander zweier
Oberbehörden verwarf sie einmütig. Dagegen teilten sich

die Ansichten in bezug auf die Zusammensetzung der

Synode. Aepli, der schon als Jurist stets das historisch

Gewordene organisch weiterzuentwickeln suchte,

stand auch als Politiker jeder Zuspitzung
demokratischer Forderungen kritisch gegenüber, namentlich

wenn sie auf das kirchliche Leben übertragen
wurde. So erkundigte er sich bei seinem Bruder, der

Pfarrer in Gachnang war, ob nicht auch in der

reformierten Kirche der Pfarrer von Amtes wegen

zum Presbyterium gehöre. «Ist die Kirche ihrer Gran¬

di2 a. a. O. Nr. 15, S. 318 und 319.
33 St. Galler Zeitung vom 11. März 1862.
34 1826-1876 (13. Jan.), von Schwemmingen (Württ.). Pfarrer

in Gretschins (1848—63), Meilen (1863—71) und Zürich.
Einflußreicher Wortführer der sog. Reform.

35 Vgl. Aeplis Brief vom 15. Jan. 1862 an seinen Bruder
Alfred, Pfr. in Gachnang TG (im Besitz der Familie).

dung und ihrer Aufgabe nach etwas vom Staate

Verschiedenes, so muß sie auch eine von der
Staatsverfassung abweichende Organisation besitzen»37. -
In der Kommission aber sah er sich, einzig von
Kaufmann unterstützt, einer Mehrheit von Anhängern

der Volkssynode gegenüber; deren beredtester

Befürworter dürfte Regierungsrat Saxer gewesen
sein. Obwohl das Stimmenverhältnis klar war, wurde

zu Art. 24 ein Minderheitsantrag in den gedruckten
Entwurf aufgenommen.

Dasselbe geschah noch bei zwei andern Artikeln.
Synodalkommission und Kapitel Toggenburg hatten
auch die Wahlen in den Kirchenrat und in die
örtlichen Kirchenvorsteherschaften ganz frei geben wollen.

Der erste Vorschlag erhielt in der Kommission
die Mehrheit, während die Minorität 3 von den 9

Kirchenratsmandaten mit Pfarrern besetzen wollte

(Art. 32). Hinsichtlich der Kirchenvorsteherschaften
aber erhielt die konservative Gruppe Verstärkung
durch Steiger, Näf u. a., so daß für die weitere

Zugehörigkeit der Pfarrer von Amtes wegen eine

Mehrheit zustande kam (Art. 10). Ebenso wenig
drangen die Freunde der demokratischen Ideen mit
ihrem Wunsche nach einer Volksabstimmung durch,
indem die Mehrheit «ein solches Verfahren nach

Sinn und Wortlaut der Verfassung nicht zulässig»
fand38. Der Entscheid über das Schicksal der Vorlage,

die Aepli entworfen und zunächst mit dem

Ausschuß beraten hatte, dann am 4./5.März mit dem

Plenum der Kommission39, war damit praktisch in
die Hände des abtretenden Großratskollegiums gelegt.

Mit um so größerer Spannung müssen die St. Galler

Protestanten der letzten Versammlung dieser

Behörde entgegengeblickt haben. Tatsächlich darf ihr
wenigstens ein gutes Abgangszeugnis ausgestellt werden.

Denn sie begnügte sich mit einer einzigen

Sitzung - man schrieb den 11. März 1862 -, beschränkte

sich in der Debatte auf die Hauptfragen und folgte
darin durchwegs der Kommissionsmehrheit. Einen

schweren Stand hatte diese zwar bei Art. 10, wo
nach lebhafter Aussprache den Pfarrern ihre fernere

Zugehörigkeit zur Kirchenvorsteherschaft von Amtes

wegen nur gerade mit 27:26 Stimmen zugebilligt
wurde. Ohne Abzählen der Stimmen beliebten da-

36 Vgl. für das Folgende Aeplis Bericht zum Entwurf der

neuen Organisation (datiert vom 10. März 1862. Mskr.
<Revision> Nr. 53).

37 Aepli am 4. Feb. 1862 an seinen Bruder Alfred. - Vgl.
Hans Hiller, A. O. Aepli (St. Gallen 1953) S. 176 f.

38 Bericht zum Entwurf (siehe Anm. 36) S. 7.
39 Gedruckte Entwürfe vom 1. und 5. März: <Revision> Nr.

50 und 51.

44



gegen die vorgeschlagene Volkssynode und die Freigabe

der Wahlen in den Kirchenrat. Beide Behörden
konnten fortan theoretisch aus lauter Laien bestellt
werden! - Im übrigen nahm die Versammlung am
Entwürfe nur fünf unbedeutende Änderungen vor,
genehmigte ihn dann mit sämtlichen 54 Stimmen
und löste sich damit endgültig auf. Mit der Sanktionierung

durch den Großen Rat, der nur noch einen
hier unwesentlichen Vorbehalt diskutierte, erhielt die
neue KirchenVerfassung40 am 19. März, d.h. am
gleichen Tage wie die neue Organisation des
katholischen Konfessionsteils, Gesetzeskraft.

*

Die reformierte St. Galler Kirche war vom ältesten
Typus der Synode - alle Pfarrer plus einige Behördevertreter

- unvermittelt zum jüngsten übergegangen,
der Volkssynode. Der dazwischen stehende Typus
der gemischten Synode, 1844 in Glarus, nachher in
Neuenburg, Bern und andern Kantonen eingeführt,
war im Entwurf von 1857 vorgesehen gewesen. Aber
er sah sich jetzt verdrängt durch eine rein
demokratisch gewählte Repräsentation der Kirchgemeinden,

d. h. es wurde - erstmals in der Schweiz - kein
einziger Sessel mehr von Amtes wegen besetzt, weder
seitens der Pfarrer, noch seitens der Abgeordneten
staatlicher Behörden. Immerhin hatte man den
Bedenken der Gegner insofern Rechnung getragen, als
auch die kleinsten Kirchgemeinden nicht bloß einen,
sondern zwei Vertreter wählen konnten, d. h. neben
einem Laien, z. B. aus der Kirchenvorsteherschaft,
ohne weiteres doch auch den Ortspfarrer. «Denn bei
aller Anerkennung der evangelischen Gleichheit der
Gemeindeglieder macht sich doch das Gefühl unab-

40 KE I Nr. 1.

weisbar geltend, daß der Geistliche vermöge seiner

Bildung, seines Berufes und seiner Stellung, wenn
nicht berechtigt, so doch vorab dazu geeignet und
deshalb auch berufen sei, an der Beratung und
Leitung der landeskirchlichen Angelegenheiten
mitzuwirken»41.

Eine andere Frage ist es, ob die Hoffnungen, welche

man bei Einführung der Volkssynode in die
Mitwirkung der Laien und deren Zusammenarbeit mit
den Pfarrern gesetzt hatte, in Erfüllung gegangen
seien. Privat hat Aepli um 1890 in seinen
Lebenserinnerungen bekannt, daß er den Laien ein tieferes
Eingehen auf kirchliche Fragen zugetraut hätte. Auch
der neben und nach ihm am engsten mit der Synode
verbundene Saxer warnte 1887 in seiner Jubiläumsrede

davor, die Erwartungen zu hoch zu spannen.
Eine in letzter Zeit unverkennbare Vertiefung des

kirchlichen Sinnes im Volke dürfe nicht ohne
weiteres auf die verfassungsmäßigen Formen zurückgeführt

werden. Trotzdem sei der Volkssynode positiv

anzurechnen, «daß sie zur Erhaltung und
Befestigung des kirchlichen Zusammengehörigkeitsgefühls
in unserer evangelischen Bevölkerung das Ihrige
beigetragen und daß sie durch weitherzige Gewährung

freien Spielraums und freier Bewegung für die
verschiedenen religiösen Richtungen, Anschauungen
und Bedürfnisse nicht nur die Einheit der Kirche
erhalten half, sondern auch ihre Fähigkeit, mit der

ganzen Kultur- und Geistesentwicklung der Gegenwart

in Kontakt zu bleiben»42. Diese Feststellungen
waren in der Rückschau auf das erste Vierteljahrhundert

historisch durchaus berechtigt; daneben ist
jedoch glücklicherweise auch jene Selbstkritik nie

ganz verstummt, die eine Volkssynode stets in
besonderem Maße nötig hat.

41 Saxer S. 8.
42 a. a. O. S. 9 f; ähnlich Wiget I, S. 31.

45



Fünftes Kapitel

Die Synode von 1862 bis 1906

Rechtsgrundlagen und Konstituierung
der Volkssynode

Von 1862 an pflegt man die evangelische St. Galler

Kirche als «Landeskirche» zu bezeichnen. Doch
steht hinter diesem Ausdruck, den Aepli 1857 vorerst

bloß als Synonym für Kantonalkirche gebraucht
hatte1, kein wissenschaftlich definierter Begriff von
einem bestimmten Rechtsverhältnis zum Staat. Ohnehin

erklärten zuständige Autoren, daß sich die

bezügliche st. gallische Lösung nicht in die Schablone

des allgemeinen Staatskirchenrechts einordnen lasse2.

Gerade deshalb ist es zu begrüßen, daß sich wenigstens

in der Umgangssprache eine Bezeichnung für
jene Art von Kantonalkirche einbürgerte3, die stärker

an den Staat gebunden ist als eine Freikirche,
aber weniger straff als eine Staatskirche im engern
Sinn dieses Wortes. - Die Rechtsstellung unserer
Landeskirche erscheint nämlich durch folgende
Merkmale besonders gekennzeichnet:

1. ausdrückliche Gewährleistung durch die

Kantonsverfassung

2. Bestand: alle evangelischen Kantonseinwohner,
die nicht förmlich ausgetreten sind

3. Recht auf Steuererhebung
4. Recht auf weitgehende Selbstverwaltung unter

Vorbehalt der staatlichen Sanktion in bestimmten

Fällen.

Während die drei ersten Merkmale schon vor 1862

gegeben waren, ist das vierte erst durch die
Kantonsverfassung von 1861 im heutigen Sinn ausgeformt
worden. Sie hatte den Konfessionsteilen das Recht

eingeräumt, sich selbständig zu organisieren. Außerdem

war durch den Übergang des Erziehungswesens

(Eherecht und Begräbniswesen folgten ein Jahrzehnt
später) an den Staat eine der wichtigsten Materien

aus dem konfliktreichen Felde der «res mixtae»

(«konfessionelle Angelegenheiten gemischter Natur»,

1 «Alle Kirchgemeinden zusammen bilden die st. gallische
Landeskirche» (<Revision> Nr. 13, S. 3).

2 Fehr S. 461. - Hermann Cavelti: Die Autonomie des kath.
Konfessionsteils (Rorschach 1926) S. 2.

an denen Staat und Kirche gleichermaßen interessiert

sind) entfernt worden. - Innerhalb dieses Feldes

behielt sich der Staat durch das Konfessionelle
Gesetz von 1859 (revidiert 1923) und die
Kantonsverfassungen von 1861 und 1890 im wesentlichen

noch folgende Hoheitsrechte vor: Sanktionierung
der Organisation der Konfessionsteile, Oberaufsicht
über das kirchliche Fonds- und Rechnungswesen,

Entscheidung von Rekursen gegen konfessionelle
Oberbehörden und schließlich das sog. Plazetrecht,
d. h. den Genehmigungsvorbehalt gegenüber
allgemeinverbindlichen Verordnungen, z. B. der
reformierten Kirchenordnung, und bis 1923 auch gegenüber

den Pfarrwahlen.
*

In diesem, gegenüber früher gelockerten,
staatsrechtlichen Rahmen drin war die «Organisation der

evangelischen Kirche des Kantons St. Gallen» vom
11. März 1862 entstanden, deren Geschichte und

Eigenart im vorausgehenden Abschnitt beschrieben

wurden. Hatte eine Volksabstimmung darüber auch

nicht stattfinden können, so enthielt diese neue

Kirchenverfassung doch manchen Anhaltspunkt dafür,
daß die Landeskirche mehr als bisher auch eine

Volkskirche werden wollte. Während ihre
Vorgängerinnen stets «Organisation des evangelischen
Kirchen- und Erziehungswesens» betitelt gewesen waren,
erlaubte nunmehr die Wendung von 1861 eine

wesentliche Vereinfachung von Inhalt und Titel. -
Zudem wollte man nicht mehr <das Kirchenwesen>

verwalten, sondern die Kirche aufbauen. Alle
bisherigen Grundgesetze und noch der Entwurf von
1857 waren von den staatlichen Gegebenheiten

ausgegangen und hatten deshalb mit dem Großratskollegium

begonnen, worauf jeweils die Abschnitte
über Synode, Kirchenrat, Kirchenbezirke und

Kapitel, Kirchenvorsteherschaften und Kirchgemeinden

folgten. 1862 aber begann der Text mit dem, was

3 Betr. den gescheiterten Versuch von 1890, den Ausdruck
Landeskirche) auch in die Verfassung einzuführen, vgl.
Wiget I, S. 16 f.

46



die Synode schon 1832 vergeblich verlangt hatte4,
mit der Bestimmung des Kirchenbegriffs: «Art. 1.
Die evangelische Kirche des Kantons St. Gallen
besteht in der Gesamtheit der im Kanton befindlichen
evangelischen Kirchgemeinden. Sie betrachtet sich
als ein Glied der evangelisch-reformierten Kirche
des schweizerischen Vaterlandes.» Die Reihenfolge
der übrigen Abschnitte war völlig umgestellt, denn sie

begann, den innern Aufbau der reformierten Kirche
richtig nachzeichnend, mit den Kirchgemeinden und
endete mit Synode und Kirchenrat.

Die unmittelbarste Verbindung der kantonalen
Kirchenbehörde mit dem Volke war natürlich durch
die ganz freie Wahl der Synode hergestellt.
Kirchgemeinden mit weniger als 2000 Seelen hatten 2

Vertreter zu wählen, solche mit 2000-3000 Seelen
3 Vertreter usw.; Wohnsitz in der Gemeinde selbst

war vorgeschrieben6 und die Amtsdauer auf 4 Jahre
festgesetzt (Art. 24). Dazu trat als weiteres Attribut
einer demokratischen Ordnung die Vorschrift, spätere
Änderungen der Organisation seien der
Volksabstimmung in den Kirchgemeinden zu unterbreiten
(Art. 30); sie ist 1870 erstmals zur Anwendung
gelangt. Mitwirken konnten bei Abstimmungen und
Wahlen alle evangelischen Ortsbürger und
Niedergelassenen, die zugleich in der betreffenden politischen

Gemeinde stimm- und wahlberechtigt waren
(Art. 3). - Wegen dieser Tendenz, die St. Galler
Kirche mindestens ihrer Form nach zu einer Volkskirche

zu machen, lobte ein Mitarbeiter der <St. Galler

Zeitung»6 die neue Kirchenverfassung mit den
Worten: «Wenige unserer legislatorischen Schöpfungen

sind auf so grundsätzlichen, freisinnigen Boden
aufgebaut. Die freie Volkswahl ohne Vorrecht, ohne
Standesunterschied und ohne Mißtrauen, auf dem
Gebiet der Kirche, ist eine neue Erscheinung.»

Die Synode insbesondere erschien nun nicht mehr
wie 1804 und 1817 bloß als «der eigentliche
Repräsentant», sondern als «die oberste Behörde der
evangelischen Kirche». In dieser Eigenschaft war sie

Rechtsnachfolgerin des Großrats-Kollegiums (und
teilweise auch des früheren Centrairats). Sie
übernahm weitgehend dessen Befugnisse (Art. 26-30;
vgl. Beilage II), vor allem die Wahl des Kirchenrats
(7 Mitglieder und 4 Suppleanten), das Verordnungsrecht

und das Recht auf Erhebung der Zentralsteuer
und Verwaltung der Zentralkasse. Synodalbeschlüsse
über Fragen der Lehre, der Seelsorge und des Kultus,

4 Beschluß vom 8. Aug. 1832, Ziff. 2 (siehe 3. Kapitel, 1.
Abschnitt).

5 Prot, vom 16. Juni 1863 und Kirchenordnung 1864, Art. 16.

bisher nur als Anträge an das Kollegium geltend,
erhielten nun den Charakter verbindlicher Entscheide.
Gemäß Vorschlag der Synodalkommission und des

Kapitels Toggenburg hatte die <Organisation> auch
das Recht zur Wahl der Dekane und ihrer Stellvertreter

von den Kapiteln an die Synode übertragen;
da sie nicht nur das Pfarrkapitel ihres Kirchenbezirks

zu präsidieren, sondern zugleich als Auf-
sichts- und Vollzugsorgane der Kantonalkirche zu
amten haben, konnte der frühere Wahlmodus nicht
mehr als folgerichtig betrachtet werden.

In das sog. Examinationskollegium (zur Prüfung
von Kandidaten des Predigtamtes) hatte die Synode
bisher 3 Mitglieder gewählt, der Kirchenrat aber 4.
Da dieser als vollziehendes Organ nunmehr eindeutiger

der Synode unterstellt war als je zuvor, erhielt
letztere auch die Wahl des ganzen Examinations-
kollegiums zugeschieden, eine Befugnis, die ihr
Gewicht freilich nur allzubald einbüßen sollte. St. Gallen

trat nämlich noch 1862 (am 16. Dezember) dem
neuen «Konkordat über die gegenseitige Zulassung
evangelisch-reformierter Geistlicher in den Kirchendienst»

bei7 und verband sich dadurch zunächst mit
Zürich, Aargau, Außerrhoden, Thurgau und Glarus
zur Aufstellung einer interkantonalen Prüfungsbehörde,

in welche die Synode ihrerseits ein Mitglied
abordnete. Das kantonale Kollegium hatte fortan
praktisch nur noch jene Kandidaten zu examinieren,
die aus Kantonen außerhalb des Konkordatskreises
stammten. Es ist daher 1892 bei Revision der
Kirchenverfassung als selbständige Behörde aufgehoben
worden, und die Kompetenz zur Prüfung in besondern

Fällen ging dann an den Kirchenrat über.

*
Mit berechtigtem Interesse sahen die reformierten

St. Galler der Wahl der ersten Volkssynode
entgegen. Die entsprechenden Kirchgemeindeversammlungen

fanden am 4. Mai 1862 statt. Da Ausländer
kein Wahlrecht besaßen, konnten Rapperswil und
Wartau ihre Pfarrer deutscher Nationalität nicht in
die Synode abordnen; daß dies im zweiten Fall
gerade Heinrich Lang, den Redaktor der <Zeitstim-
men> betreffen mußte, war eine eigentümliche Ironie
des Schicksals. Abgesehen von diesen beiden
Gemeinden und von Diepoldsau, wo das Verhältnis des

Pfarrers zur Vorsteherschaft getrübt war, haben alle
Gemeinden ihre Geistlichen gewählt, wie dies die

6 Vom 1. Mai 1862.
' Bericht 1862-66, S. 10 ff.-Saxer S. 20. - 3. Kapitel, 2.

Abschnitt. - Amtsbericht 1962 (KE XII) S. 395.

47



Befürworter der Volkssynode auch erwartet hatten.

Die Hauptstadt wählte 4 Pfarrer und 6 Laien,
worunter Aepli, Saxer und Tschudi. So umfaßte die

Synode während ihrer ersten Amtsdauer insgesamt

44 Pfarrer und 64 Laien8. Von diesen 108 stieg die

Mitgliederzahl im Lauf der ersten fünf Jahrzehnte

auf 142, weil neue Kirchgemeinden entstanden und

außerdem die amtlichen Volkszählungen zur
Vergrößerung einzelner Delegationen führten (vgl.
Beilage III).

Die neu gewählten Synodalen wurden vom
Kirchenrat auf Dienstag, den 17. Juni 1862, zur
Konstituierung nach St. Gallen eingeladen. Da das ohnehin

baufällige Rathaus nicht mehr hätte genügen

können, hatte die Kantonsregierung der Synode den

Großratssaal zur Verfügung gestellt, «diesmal und

künftig, bis auf weitere Verfügung». «Es war eine

freudige, gehobene Stimmung, in welcher sich die

Repräsentanten des evangelischen Volkes zum er-
stenmale trafen, freudig im Rückblick auf das

Erreichte, freudig im Ausblick auf das Kommende.

Das Präsidium des evangelischen Kirchenrates, Herr
Pfarrer Bärlocher, eröffnete die Versammlung mit
einer Anrede, in der namentlich hervorgehoben wurde,

daß die freie Konstituierung der evangelisch-

reformirten Kirche im Kanton St. Gallen ein Hauptvorzug

der Verfassung desselben vom Jahr 1861

sei»9. Hierauf leitete, als ältestes Mitglied, Dekan

J. G. Wirth die Wahl des Büros, wobei Aepli die

verdiente Ehre des ersten Präsidiums zufiel.

Unverweilt hob jenes Ringen an, das jede lebendige

Behörde erfüllt, nämlich der alte Kampf
zwischen der Tradition und dem Fortschritt. In der

Synode ist er namentlich als Auseinandersetzung

zwischen den meist demokratisch eingestellten
Wortführern der liberalen Reform-Theologie und einer

konservativer eingestellten Richtung, die sich

einstweilen in Mehrheit befand, sichtbar geworden,

manchmal deutlich faßbar aus dem Ergebnis von

Abstimmungen und Wahlen, manchmal mehr nur aus

dem Sinn und Geist kennzeichnender Anträge heraus

wahrzunehmen. So fiel schon in der ebenso

unvermeidlichen wie langwierigen Beratung des

Synodalreglements ein Antrag auf Preisgabe des traditionellen

Eröffnungsgottesdienstes. Der Angriff ward
jedoch abgewehrt, wie fünf Jahre später noch einmal,

8 Vollständiges Verzeichnis: Civil-, Militär- und Kirchen-

Etat des Schweiz. Standes St. Gallen. Juli 1862 (St. Gallen

1862). S. 129-132. Berufe der Laienmitglieder leider nur
vereinzelt angegeben.

9 Saxer S. 10.

und auch das Glockengeläute vor Sitzungsbeginn

gutgeheißen. «Die Engelein an der Decke des alten

Konventssaales kommen nicht aus der Gewohnheit»10.

Desgleichen verlief die erstmalige Bestellung
des Kirchenrats nach neuem Recht eher konservativ,
wurden doch nicht weniger als vier bisherige
Mitglieder bestätigt, Pfarrer Seb. Bärlocher sogar als

Präsident, und nur drei neu gewählt; einzelne Sitze

konnten freilich erst im 3. oder 4. Wahlgang besetzt

werden.
Die Sachkenntnis erfahrener Amtsinhaber erwies

sich gerade in den folgenden Jahren notwendig und
wertvoll. Denn die durchwegs mehrtägigen Verhandlungen

der beiden ersten Amtsdauern (1862—1870)

waren reich befrachtet, weil verständlicherweise fast

alle Rechtsnormen erneuert werden mußten. So

verabschiedete die Synode 1862 neben dem eigenen

Reglement ein solches für die Kapitel, 1863 eine

Verordnung über den Religionsunterricht in den

Schulen, im folgenden Jahr eine Kirchenordnung,
1865 ein Reglement über Prüfung und Ordination

von Pfarramtskandidaten, sowie eine «Verordnung
über das rechtliche Verfahren in Ehestreitsachen»,

1868 neue Ehesatzungen und eine Verordnung über

die Betreuung der Protestanten in der Diaspora.

Die Kirchenordnung (1864/1881)

Den wichtigsten der genannten Erlasse bildete

fraglos die Kirchenordnung von 1864, denn deren

zahlreiche Einzelvorschriften pflegen tief ins Leben

einzelner Gemeinden einzugreifen. Ihre Vorgängerin
vom 19. November 1835 war die erste st. gallische

Kirchenordnung gewesen und hatte mit ihren 316

Artikeln damals 16 verschiedene Reglemente älteren

Datums abgelöst. Erlassen durch ein vom <Dreißiger-
geist> erfülltes Großratskollegium, bedurfte natürlich

auch sie im Hinblick auf die seitherige kirchliche

und rechtliche Entwicklung einer Totalrevision.
Für diese weitläufige Aufgabe war nunmehr die

Synode zuständig. Der Entwurf, den der Kirchenrat
in ihrem Auftrag vorbereitet hatte11, wurde 1864

in drei strengen Sitzungstagen durchberaten.
Es waren darin im Unterschied zur früheren und

zur heute gültigen Kirchenordnung auch zahlreiche

10 St. Galler Zeitung vom 19. Juni 1862.
11 Entwurf einer evangel. Kirchenordnung für den Kanton

St. Gallen, sammt Bericht und Antrag des Kirchenraths,

vom 2. März 1864 (St. Gallen 1864).

48



ry

Bestimmungen über die Synode aufgenommen (vgl.
Beilage II). Sie ergänzten die entsprechenden Artikel
der Kirchenverfassung und betrafen z.B. die
alljährliche Bestellung einer Geschäftsprüfungs-Kom-
mission (Art. 162) sowie die Bereitschaft, sich durch
Mitwirkung an Konferenzen an der Weiterentwicklung

und Festigung des gesamtschweizerischen
Protestantismus zu beteiligen (Art. 171). Wenn auch die
für diesen Zweck bestimmten Vierjahresberichte
(Art. 172) leider nur 1866 und 1870 erschienen sind,
so war doch durch regelmäßige Teilnahme12 an der

Abgeordneten-Konferenz der evangelischen
Kantonalkirchen die wünschenswerte Verbindung mit dieser

Vorläuferin des heutigen Kirchenbundes
hergestellt.

In ihren Vorschriften über den Personenbestand
der Kirchgemeinden mußte die Kirchenordnung eine

für die Zukunft wichtige Bestimmung in Art. 6 der
neuen Kantonsverfassung berücksichtigen. Diese
ermächtigte nämlich den Großen Rat, neben der
katholischen und reformierten Kirche auch anderen

Religionsgenossenschaften die Abhaltung von
Gottesdiensten zu gestatten; er machte hievon gerade 1864

zu Gunsten der <Christlichen Gemeinde> des Stephan
Schlatter erstmals Gebrauch13. Wer einer solchen
anerkannten Religionsgenossenschaft beitrat, galt
gemäß der neuen Kirchenordnung (Art. 6) nicht mehr
als Glied der Landeskirche. Hingegen waren jene
Fälle, wo es sich nicht um den Übertritt in eine
andere Gemeinschaft handelte, sondern um Dissidenz
innerhalb der Kirche - z.B. infolge Ablehnung der
Kindertaufe -, dem Kirchenrat zu überweisen, der
solche Konflikte «im Geiste evangelischer Freiheit
zu heben oder zu mildern» hatte und, «falls sie

häufiger würden und das allgemeine Interesse der
Kirche gefährdeten», die Synode um entsprechende
Maßnahmen ersuchen mußte (Art. 196). Dies wurde
von Anfang an als Übergangslösung betrachtet und
veranlaßte in der Synode 1864 noch keine Diskussion,

da die Sekten damals stark zurückgingen und

nur die Regsamkeit der Methodisten Besorgnis
hervorrief14.

Wesentlich mehr zu reden gaben in der Session

von 1864 andere Punkte im Entwurf der
Kirchenordnung, z. B. die Vorschrift, daß der Pfarrer seine

seelsorgerlichen Hausbesuche bei sämtlichen Familien

alle 6 Jahre zu wiederholen habe; sie wurde

12 Regulativ darüber: Prot, vom 15. Dez. 1862.
13 Am 7. Juni. - Am 27. Nov. 1866 erhielt die israelit.

Gemeinde die amtliche Anerkennung und am 24. Nov. 1873
die Methodistenkirche.

durch eine unverbindlichere Formulierung ersetzt,
wie auch beim Abschnitt betr. Religionsunterricht die
Erwähnung des Katechismus nicht mehr beliebte.

Die Kirchenordnung von 1864 war kürzer als ihre
Vorgängerin, umfaßte aber immer noch 248 Artikel.
Das rührt u. a. davon her, daß den Konfessionen
auch nach neuem kantonalem Recht das Ehewesen

übertragen blieb, d. h. sie waren weiterhin zuständig
für Schließung und Scheidung von Ehen, sowie für
die Behandlung bezüglicher Streitigkeiten. Hatte in
letzteren der Pfarrer nicht vermitteln können, so

amtete als «Matrimonialgericht» in erster Instanz die
Kirchenvorsteherschaft, in zweiter der Kirchenrat.
Das alles mußte in den entsprechenden Abschnitten
der Kirchenordnung berücksichtigt werden, denn
diese oft ebenso leidigen wie langwierigen Ehesachen

beanspruchten den Kirchenrat zeitweise mehr als
seine eigentliche Aufgabe, hatte er doch 1862-1870
insgesamt 222 Fälle zu behandeln15. - Nachdem die
Synode das ganze Werk am 23. Juni 1864 bei
gelichteten Reihen mit 64:5 Stimmen gutgeheißen
hatte, erhielt es im November die Sanktion des Großen

Rates und auf Neujahr 1865 Rechtskraft.

*

Aber schon verhältnismäßig bald drängte sich eine

erneute Revision der Kirchenordnung auf. Der erste
Anstoß ging von der bundesrechtlichen Einführung
der persönlichen Glaubens- und Gewissensfreiheit
(1874) sowie der Zivilehe (1875) aus. Sodann hatte
der Kampf der kirchlichen Richtungen innerhalb
einzelner Gemeinden zeitweise zu Konflikten
geführt, welche einer angemessenen Regelung solcher
Fälle riefen. Sie erfolgte durch Ausgestaltung des

bisher knappen Art. 5 und sah die Bildung eigentlicher

Minderheiten « mit gesondertem Gottesdienst,
Seelsorge und Religionsunterricht » und eigenem
Pfarrer vor, die jedoch unter bestimmten
Voraussetzungen weiterhin als Glieder der betreffenden
Kirchgemeinde gelten sollten. Handelte es sich um
mindestens einen Sechstel der Stimmberechtigten, so

war ihnen fortan das Recht auf Mitbenützung der
Kirche und ihrer Geräte zugesichert. Der im Grunde
außerordentlich gefährliche Artikel, vergeblich durch
einen Streichungsantrag bekämpft, scheint
glücklicherweise nie zur Anwendung gelangt zu sein.

14 Bericht des Kirchenrats (siehe Anm. 11) S. 77; Berichte
1862-66 (S. 22) und 1866-70 (S. 21).

15 Berichte 1862-66 (S. 14) und 1866-70 (S. 9).

49



Anders verhält es sich mit den Vorschriften über

Austritt aus der Kirche. Hatte man 1864 nur den

Übertritt in eine andere Kirche oder anerkannte

Religionsgenossenschaft vorgesehen, so ließ die neue

Kirchenordnung die Frage nach dem Wohin
richtigerweise wegfallen. Wer aus der Kirchgemeinde -
und damit aus der Landeskirche - austreten wollte,
hatte dies der VorSteherschaft schriftlich und mit
amtlich beglaubigter Unterschrift anzuzeigen; in eine

solche Erklärung konnten und können auch Kinder
bis zum erfüllten 16. Altersjahr einbezogen werden.
Beide Neuerungen sind 1923 fast unverändert in die

heute geltende Kirchenordnung übergegangen.
Im Abschnitt über die Kinderlehre hatte man 1864

den <Landeskatechismus> als deren Grundlage
erklärt, woran 1881 der Entwurf des mehrheitlich ja
freisinnigen Kirchenrats festhielt und — mit 41 :40
Stimmen - zunächst auch die Synode. Am folgenden
Tag siegte aber ein Rückkommensantrag16, wonach

es nun hieß: «Auf Grundlage eines der Lehrmittel,
die von der Synode genehmigt werden, soll in ihr
die christliche Lehre möglichst faßlich und erbaulich
für die Kinder behandelt werden» (Art. 39). Die
damals ebenfalls unterlegene Ansicht, daß «auf biblischer

Grundlage» mehr auszurichten wäre als durch
ein Lehrmittel, ist erst 1923 durchgedrungen, denn

die Kinderlehre soll seither «meist an Hand eines

Bibelwortes lebendig, klar und kurz die christliche
Wahrheit dem jungen Herzen nahe bringen».

Der infolge der bundesrechtlichen Neuerungen von
11 auf 3 Artikel vereinfachte Abschnitt
«Eheeinsegnung» erhielt als Mittelstück die Vorschrift,
die Einsegnung dürfe nur auf Grund eines zivil-
standsamtlichen Trauscheins erfolgen. Sämtliche
früheren Vorschriften über Matrimonial-Gerichtsbarkeit
kamen in Wegfall und bei den Kirchgemeinden
außerdem die 1862 nur noch fakultativ beibehaltenen

Kirchenverwaltungsräte; der Abschnitt <Synode>

hingegen blieb fast unverändert. So umfaßte die

«Evangelische Kirchenordnung für den Kanton
St.Gallen» vom 26. Oktober 1881 nur noch 174

Artikel. Sie ist 1911 erneut revidiert und 1923 durch
die heute gültige Kirchenordnung ersetzt worden.

16 Prot, vom 25. und 26. Okt. 1881. - Ort dieser Session:

Bibliotheksaal der Kantonsschule.
17 Gebete zum Gebrauche bey dem öffentlichen Gottesdienste

Mit hochobrigkeitlicher Bewilligung (St. Gallen
1819).

18 Kundmachung des Kirchenrats vom 15./24. November
1854 (Kirchenarchiv, Sammelband Kreisschreiben 1835—

1881).

Liturgie und Apostolicum

Als offizielle Sammlung von Gebeten für Gottesdienst,

Taufe, Konfirmation, Trauung usw. war bei

Gründung der Kantonalkirche in den meisten
Landgemeinden die Zürcher Liturgie in Gebrauch

gewesen; die Stadt St. Gallen hatte ihre eigene 1807
revidieren lassen. - Im Jahre 1818 beauftragte die

Synode die geistlichen Mitglieder des Kirchenrates,
eine Liturgie für die ganze Kantonalkirche zu schaffen;

sie konnte schon 1819 angenommen und eingeführt

werden17 und brachte den geistigen Rationalismus

jener Generation zum Ausdruck. Darum wurde
später «in manchen Gebeten eine das gläubige Ge-
müth ansprechende innige Herzlichkeit und
Lebendigkeit, sowie auch ein bestimmter Ausdruck der

eigenthümlichen christlichen Glaubenslehren
vermißt»18.

So beschloß die Synode am 24. Mai 1837 eine

gänzliche Überarbeitung der Liturgie von 1819 und
setzte eine Kommission ein, deren Zusammensetzung
sich aber von Session zu Session änderte. Je länger
sich die schleppende Beratung hinzog, desto empfindlicher

wurde sie durch den Gegensatz der theologischen

Richtungen erschwert, der sich in den

Vierzigerjahren ja auch bei der Revision des Katechismus
geltend machte. In der Synode beantragte ein Votant
1845 das, was innerhalb des Kapitels St. Gallen
Joh. Jak.Bernet schon 1828 angeregt und 1838 förmlich

vorgeschlagen hatte: die Weglassung des Apostolischen

Glaubensbekenntnisses aus der Liturgie. Nach
längerer Diskussion verwarf jedoch die Mehrheit
diesen Gedanken. Vollends kritisch wurde die Lage,
als sich am 24. Juni 1846 folgende Anträge gegenüber

standen: Fortsetzung der Revision, Einstellung
derselben, Anfertigung von «zwei oder drei Liturgien

nach den theologischen Hauptrichtungen» und
schließlich: «nur noch das Unservater zum liturgischen

Gebrauche beizubehalten.» Mehrheitlich pflichtete

aber die Synode dem ersten Vorschlag bei und
unterstützte die Kommission in den folgenden
Sessionen bei der nun energischer betriebenen
Fertigstellung. -Das dann 1854 offiziell eingeführte Werk
behielt also das Apostolicum bei19, dessen zwölf
Artikel hier darum mitgeteilt seien, weil auf ihren
verbindlichen Gebrauch schon 2 Jahrzehnte später
endgültig verzichtet worden ist:

«Ich glaube an Gott, den allmächtigen Vater, den Schöpfer
des Himmels und der Erde. - Und an Jesum Christum, seinen

19 Liturgie für die evangel. Kirche des Kantons St. Gallen
(St. Gallen 1854) S. 175 f.

50



eingebornen Sohn, unsern Herrn; der empfangen ist vom
heiligen Geiste, geboren von Maria der Jungfrau; der gelitten hat
unter Pontius Pilatus, ist gekreuziget -worden, gestorben und
begraben worden, hinabgefahren zur Hölle; am dritten Tage
wieder auferstanden von den Todten; aufgefahren gen Himmel,

da er sitzt zur Rechten Gottes, des allmächtigen Vaters;
von dannen er kommen wird, zu richten die Lebendigen und
die Todten. - Ich glaube an den heiligen Geist; eine heilige,
allgemeine christliche Kirche, Gemeinschaft der Heiligen;
Vergebung der Sünden; Auferstehung des Leibes, und ein ewiges
Leben.»

*
Genau so lang wie die Vorbereitung dieses Werkes

— nämlich 17 Jahre — sollte auch seine Geltung währen.

Der Gegensatz, den man 1845/46 mehr vertuscht
als überwunden hatte, mußte erneut aufbrechen,
sobald die Reformtheologie weiter Boden gewann. Das
war in den Sechzigerjahren deutlich der Fall und läßt
sich spätestens ab 1870 auch in Fialtung und Tätigkeit

der Synode ohne weiteres verfolgen. Aepli hatte
schon im März 1862 befürchtet, die «Partei der
Zeitstimmen» glaube mit der Einführung der
Volkssynode «einen Sieg erfochten zu haben, den sie nun
wahrscheinlich auszubeuten suchen wird und der sie

unvermeidlich mit allen jenen in Kampf bringen
muß, die an der historischen, positiven Auffassung
und Anwendung des Christentums festhalten»20.

Folgenreich scheint sich namentlich die Wahl von
Pfarrer Karl Eduard Mayer21 nach St.Gallen
ausgewirkt zu haben. Seine freisinnigen Anschauungen,
wissenschaftlich geprägt durch zwei Tübinger Semester

bei Ferd. Christ. Baur, dem Begründer der
historisch-kritischen Schule, hatten während des ersten
Pfarramts in Salez (1854-1864) durch die Freundschaft

mit dem bekannten Reformprediger Fi. Lang
im nahen Wartau wesentliche Vertiefung erfahren.
1864 an die St. Galler Linsebühlkirche gewählt, hielt
Mayer schon im folgenden Winter Vorträge über die

Entstehung der neutestamentlichen Schriften im
Lichte der Tübinger Kritik. Als er im Oktober 1869
anstelle des verstorbenen J. G. Wirth zum 1.

Stadtpfarrer gewählt und damit auf die Kanzel zu St.
Laurenzen «erhoben» worden war, richtete die Vorsteherschaft

ihreBlickenachWattwil,wo ZwingliWirth, und
zwar bewußter als früher, in entschieden liberalem
Geiste wirkte. Ans Linsebühl berufen, erklärte er am
6. März 1870 in seiner Antrittspredigt: «Christentum

und Flumanität sind nur zwei verschiedene Namen
für die gleiche Sache, und dieses Christentum der
Flumanität, dieses Weltchristentum verstehe ich unter

dem Evangelium für die neue Zeit, das ich
predigen will»22. Noch im gleichen Monat wurde (am
24. März) der «Religiös-liberale Verein des Kantons
St. Gallen» gegründet durch Tschudi, Saxer, Mayer
u.a.; letzterer präsidierte bis 1881. Dieser Verein
rief unverzüglich das <Religiöse Volksblatt> ins
Leben22a, zur stärkeren Ausbreitung der schon von den
<Zeitstimmen> vertretenen Gedanken, und beteiligte
sich durch Saxer auch an der Gründung des
«Schweizerischen Vereins für freies Christentum» (September
1870/ Juni 1871). Am ersten kantonalen <Reform-

tag> in Flawil (11. Mai 1871) wurde sowohl der
Beitritt zu dieser Dachorganisation beschlossen wie auch
die Einreichung einer Petition an die Synode.

Die von Mayer unterzeichnete Eingabe ersuchte

um «die Ausarbeitung von liturgischen
Parallelformularen ...,welche im Sinn und Geist der liberalen

kirchlichen Richtung abzufassen wären». Zur
Begründung wurde einleitend darauf hingewiesen,
«daß seit Jahren schon ein bedeutender Theil unserer
protestantischen Bevölkerung mit manchen
hergebrachten kirchlichen Anschauungen und Formen in
mehr oder minder schroffem Gegensatze sich befindet.

Die geistige Cultur des Jahrhunderts, deren
allumfassenden Einflüssen kein selbständig denkender
Mensch sich ganz verschließen kann, steht in
hundert und hundert Fragen in unlöslichem
Widerspruche mit den dogmatischen Überlieferungen der
Vergangenheit.» Das gelte vorab vom «symbolum
apostolicum», welches in Gehalt und Wortlaut weder
auf die Apostel zurückgehe noch eine erschöpfende
Darstellung des gesamten christlichen Glaubens
genannt werden könne. «Der an der Wissenschaft
gebildete Geist vermag nicht mehr an eine äußerlichsinnliche

FJölle zu glauben, so wenig als er die
übernatürliche Geburt Jesu und eine Auferstehung des

Fleisches mit Vernunft und Erfahrung zu vereinbaren

imstande ist.» Durch die Anregung von
Parallelformularen wurde jedoch die Möglichkeit einer

Beibehaltung der mit Recht angefochtenen
Bekenntnisformel durchaus offen gehalten; «wir verlangen
nur die Befugnis, unsere Gebete nach dem Stande

20 Brief vom 29. März 1862 an P. C. v. Planta (Privatbesitz
Basel).

21 1828-1884 (17. Aug.), von St. Gallen. Studium in Basel
und Tübingen. Pfarrer in Salez (1854-64) und St. Gallen
(seit 1864), Dekan (1870-75). Kirchenratspräsident (1875—
84). Präsident des st. gall. Religiös-liberalen Vereins (1871—

81). Vgl. G. A. Saxer und C. W. Kambli: Zum Gedächtnis

an Dekan Karl Mayer (St. Gallen 1898).
22 Zitiert nach Arnold Knellwolf: Zwingli Wirth, ein Führer

zur Freiheit (Bern 1913) S. 23.
22a Vgl. E. Bächler: Friedr. v. Tschudi (St. Gallen 1947)

S. 105 ff.

51



unserer religiösen Erkenntnis und unseres religiösen
Denkens und Fühlens gestalten zu dürfen»23.

Der Religiös-liberale Verein sah sein Vorhaben
seitens des Kirchenrates kräftig unterstützt. Auch dieser

schlug Doppelformulare vor, wie solche in Zürich

eingeführt worden seien, wo «das eine, unter
Beibehaltung des Symbolums, den sogenannten
positivem, das andere unter Weglassung desselben den

freisinnigen Anschauungen entspricht, welche Lösung
dieser Frage auch wir beantragen müssen». Denn die

liberalen Geistlichen stünden «vor der Alternative:
entweder willkürlich von der Liturgie abzuweichen,

wozu sie das Recht nicht besitzen, oder ihrem
Gewissen zuwider, und vielleicht im Widerspruch mit
der eben gehaltenen Predigt, das Glaubensbekenntnis

zu sprechen ...». Nach Auffassung des Kirchenrates

- der hierin über die erwähnte Petition erheblich

hinausging - genügte es indessen nicht, jenen

Konflikt zwischen Gesetz und Gewissen durch bloße

Freigabe des Apostolicums zu beheben; «der ganze
Tenor der Liturgie» fordere vielmehr deren völlige
Erneuerung, denn «die dogmatische Basis macht sich

oft in einem sehr störenden Grade geltend. Wir
erinnern hier beispielsweise an die Lehre vom
stellvertretenden, genugthuenden Opfertode, die

überall, speziell in den Charfreitags- und
Abendmahlsgebeten, durchklingt»24. (Welche <Lehre> soll

in einer evangelischen Karfreitagsliturgie denn sonst

<durchklingen>?) Abgesehen davon, daß daher die

bloße Freigabe des Apostolicums ein beide Teile

nicht befriedigendes Stückwerk bleibe, seien außerdem

manche Gebete der bisherigen Liturgie zu
langatmig und daher nicht wirklich erbauend.

Aus der ganzen von Pfarrer David Altherr
verfaßten Botschaft geht hervor, daß im Kirchenrat
ein entschieden liberaler Geist vorwaltete. Von den 7

durch die erste Synode gewählten Mitgliedern hatte

Scherrer, der prägnanteste Sprecher der positiven

Richtung, schon 1867 demissioniert, und zwei andere

waren ebenfalls 1866/67 ersetzt worden. Von ihren

Kollegen überlebte nur Gemeindeammann Joh. Georg

Früh (Mogeisberg), der sich offenbar wenig
exponierte, die Gesamterneuerung von 1870, die sehr viel

eingreifender ausgefallen war als diejenige nach

Einführung der Volkssynode. Bei z. T. sehr knappen
Stimmenzahlen hatte die Synode nämlich die

Kirchenräte Kaufmann, Schwendener, Präsident
Bärlocher und Ambühl durch Zwingli Wirth, Land-

23 Petition vom 17. Juni 1871 (Kirchenarchiv) S. 1 f., 4, 5 f.
24 Botschaft betr. eine Revision der Liturgie, vom 12. Juni

1871 (Kirchenarchiv) S. 3 f.

ammann Saxer, Präsident Joh. Jak. Saxer (Altstätten)

und Bezirksammann Caspar Pfändler (Flawil)
verdrängt und damit eine liberale Mehrheit geschaffen.

Angesichts der engen personellen Verbindung
mit dem Religiös-liberalen Verein kann es nicht
überraschen, daß innerhalb des Kirchenrates ein Antrag
auf Revision der Liturgie genau 2 Tage vor der

Flawiler Versammlung eingebracht wurde; die dort
beschlossene Petition, die kaum erst unmittelbar vor
der Synode redigiert worden sein dürfte, wirkt
mindestens in ihrer Kritik am Apostolicum wie eine Vorlage

zum ersten Teil der kirchenrätlichen Botschaft.

*

Die Synode von 1871 mußte ohne Gottesdienst

eröffnet werden. Die gewaltige Rheinüberschwemmung

jener Tage hatte nämlich eine empfindliche

Verspätung jenes Eisenbahnzugs verursacht, welcher

am 19. Juni außer zahlreichen Mitgliedern aus

Werdenberg und Rheintal auch den Synodalprediger
nach St. Gallen bringen mußte.

Nachdem man am ersten Sitzungstag das revidierte

Gesangbuch angenommen hatte, folgte am 20. Juni
die «Revision der Liturgie». Wenn auch, außer diesem

trockenen Stichwort auf der Traktandenliste,

vor der Session nichts die Synodalen über die Absicht
des Kirchenrats orientiert hatte, so öffnete ihnen

spätestens die Verlesung von Botschaft und Petition
sofort die Augen. Der Flauptpunkt konnte ohne

Vorbereitung klar erkannt werden: die fernere

Geltung des Apostolicums in der st. gallischen Landeskirche.

Nach dem Antrag auf Nichteintreten, der

natürlich als Vorentscheid wirken mußte, verwarf
die Synode auch einen weiteren Vorschlag, nämlich

die Angelegenheit vorerst an die Kapitel zu
überweisen. Gegenüber diesem Versuch, ihr dann
vielleicht doch noch eine andere Wendung geben zu

können, siegte der kirchenrätliche Antrag auf

Einführung von Parallelformularen - bei 6 Enthaltungen

- mit 57 :38 Stimmen.
Dieses Resultat stellt fraglos den eindeutigsten

Beleg für die damalige, schon bei den Kirchenratswahlen

des Vorjahres feststellbare Vorherrschaft der

liberalen Richtung innerhalb der Synode dar. Denn

«es ist dies unstreitig der wichtigste Beschluß, den

unsere Synode je gefaßt hat, ja der wichtigste, den

eine Synode überhaupt fassen kann »25. Dieses Ur-

25Philalethes [= Joseph Scherrer]: Die Freigebung des

apostol. Glaubensbekenntnisses in der Liturgie (St. Gallen

1871) S. 3.

52



teil aus dem Kreise der Opposition, mindestens bis
über die Jahrhundertwende hinaus völlig zutreffend,
war von einer Begründung begleitet, die um so
erwünschter sein muß, als die Protokolle jener Tage
die Namen aller Antragsteller und Votanten ebenso

hartnäckig verschweigen wie den Inhalt ihrer Reden.
Gerade Scherrer gehörte nämlich zu denen, die nicht
bloß die vorgebrachten inhaltlich-theologischen
Bedenken gegen das Apostolicum weitgehend
anerkannten, sondern auch den «Gewissensdrang»,
welchen dieses Bekenntnis nachgerade schon manchem
bereiten mußte. Und noch andere teilten vermutlich
seine Ansicht, daß das eigentliche Verhängnis nicht
in der Freigabe bestehe, sondern in der am 20. Juni
erfolgten förmlichen Fixierung der «Zwiespältigkeit
des kirchlichen Bekenntnisses», und zwar weniger
nach außen als nach innen.

« Es fragt sich nun, soll von nun an der Pfarrer Herr sein
über den Glauben der Gemeinde und aus eigener Willkür über
denselben entscheiden? Die Freiheit für die verschieden
denkenden Geistlichen ist durch die Knechtung der Gemeinden
erkauft worden. Das kann nun doch in der protestantischen
Kirche nicht wohl Ernst sein. Wird nicht mindestens die
Gemeinde entscheiden müssen, woran sich der Pfarrer zu halten
hat? Dann wird dieser ihr Knecht und vielleicht ihr Heuchler
werden müssen. Und wie wird es mit denen zu halten sein,
die anders denken als die Mehrheit der Gemeinde; werden sie
sich in solchen Dingen der Mehrheit zu unterziehen haben,
oder wird der Pfarrer das einzelne Glied der Gemeinde jedes
Mal nach seinem individuellen Wunsche zu bedienen haben?»

Um den fatalen Konsequenzen einer solchen Lage
zu entgehen, die Scherrer noch schlimmer erschien
als «eine gänzliche Bekenntnislosigkeit», empfahl er
in seiner Schrift die Aufstellung eines neuen,
verbindlichen Bekenntnisses. Dieses müsse freilich so
beschaffen sein, «daß ein jedes Glied unserer
evangelischen Kirche es mit gutem Gewissen bekennen
könnte und daß auch positiv gesinnte Geistliche

dasselbe an die Stelle des apostolischen treten
lassen dürften »26. Einen entsprechenden Antrag
scheint er in der Synode allerdings nicht eingebracht
zu haben.

Die von ihr aus Vertretern beider Richtungen
bestellte Neunerkommission hatte sich ja ohnehin an
den bereits vorgezeichneten Weg zu halten. Ihre
gedruckten Entwürfe wurden nach gründlicher Beratung

durch Kapitel und Synode (1872/73)
verabschiedet, ohne in allen Teilen endgültig bereinigt zu
sein. Die Synode erteilte die nötigen Vollmachten,
nämlich der Kommission für die Redaktion und dem
Kirchenrat für die Einführung (1874) des Werkes.

26 a. a. O. S. 15 und 21.
27 Gottfried Schönholzer: Die Religiöse Reformbewegung

in der reformirten Schweiz (Zürich 1896) S. 37.

Ihr Beschluß vom 17. Juni 1873, «daß der
jedesmalige Gebrauch der Liturgie keine obligatorische
Vorschrift sei», hatte der abschließenden Verhandlung

jede Schärfe genommen und ließ daher den

Ausgang der ganzen Revision in versöhnlicherem
Lichte erscheinen als deren Beginn.

Denn dieser Beschluß bedeutete den Verzicht auf
den obligatorischen Gebrauch einer gemeinsamen
kantonalen Liturgie. Er befreite das innere Leben
der einzelnen Gemeinden von der vorher drohenden
Alternative zwischen dem liberalen und dem positiven

Formular, und für die Verwendung einer
außerkantonalen Liturgie war sogar die ursprünglich
geforderte Rückfrage des Pfarrers bei der Kirchen-
vorsteherschaft fallen gelassen worden. - Mit dieser
freiheitlichen Lösung hatte die Synode gleichzeitig
die Verantwortung dafür übernommen, daß ein
wichtiges Stück der bisherigen landeskirchlichen Einheit

verschwand. Aber die Einheit des Bekenntnisformulars

würde doch jene zentralistische Geschlossenheit

einer - nicht bloß kantonal verstandenen -
Gesamtkirche voraussetzen, die dem von seinen
Gemeinden her lebendigen Protestantismus von Anfang
an fremd war. Eine solche Einheit hätte sich in der
Liturgiefrage ja nur auf zwei Wegen bewerkstelligen
lassen: entweder durch einen Mehrheitsbeschluß auf
weiterhin obligatorischen Gebrauch des Apostoli-
cums oder dann durch die von Scherrer postulierte
Aufstellung eines neuen Einheitsbekenntnisses. Diese
zweite Lösung wurde im Februar 1874 (mit 43 :40
Stimmen) von der Thurgauer Synode beschlossen,

mit der Wirkung, daß auch denjenigen Pfarrern,
welche am Apostolicum festhalten wollten, dessen

Verwendung verboten war. Das war - nunmehr auf
die andere Seite hin - ebenfalls «ein freiheitswidriger

Mißgriff, den die Synode selber 1876 einsah und
korrigierte», indem sie nachträglich auch andere

Liturgien zuließ27.

In St. Gallen, wo man sich diesen Umweg also

erspart hatte, wurde die kantonale Liturgie ein
Jahrzehnt später von 30, d. h. weit mehr als der Hälfte
der Pfarrer verwendet, und ganz unbenützt blieb
sie auf keiner Kanzel28. 1906 erschien eine
überarbeitete Fassung; ihre gegenwärtig noch pendente
Revision würde natürlich hinfällig, wenn auch in der
Liturgiefrage - ähnlich wie beim Gesangbuch -
dereinst eine gesamtschweizerische Lösung zustande
käme.

28 <Generalbericht> über die Kirchenvisitation 1885 (KE I
Nr. 55) S. 41.

53

I



Die Aera Saxer (1870-1906)

Auf den ersten Blick mag es unangemessen
erscheinen, einen längeren Abschnitt in der Entwicklung

einer kirchlichen Behörde nach einer einzelnen

Person zu benennen. Daß in der Geschichte der
Synode die Sache im Vordergrund stehen soll und der

einzelne Mensch im zweiten Rang, ist wohl
grundsätzlich in Ordnung, aber doch nur bis zu jenem

Punkte, wo sich das persönliche Element überhaupt

zu verflüchtigen droht. Und da dieser Punkt leider

ohnehin häufiger erreicht wird, als wünschbar wäre,
erscheint für den Ausgang des 19. Jahrhunderts eine

Ausnahme von der Regel um so berechtigter, als

dieser Entwicklungsabschnitt an und für sich ein

verhältnismäßig einförmiges und unbewegtes

Gepräge zeigt. Nachdem die nötigsten Änderungen, die

der Umbruch von 1861/62 veranlaßt hatte,

vollzogen waren, konnte die Synode an den weiteren

Ausbau der Landeskirche herantreten. Dieser wird,
abgesehen von der Liturgiefrage, vor allem in einer

Stärkung des materiellen Gefüges sichtbar. Und
gerade hier konnte die Synode dankbar sein für die

klare und kundige Art, mit der sich unter Saxers

Leitung viele Aufgaben zweckmäßig bewältigen
ließen. Dazu kommt die mehr äußerliche

Überlegung, daß nie vorher oder nachher eine einzelne

Persönlichkeit der Landeskirche so lange in führender

Doppelstellung gedient hat. Die Verdienste eines

Aepli, der eine Zeit lang im Synodalpräsidium mit
Saxer abwechselte, werden durch diese Feststellung

nicht berührt, denn sie hatten ja in der Schaffung

jener Grundlagen bestanden, die den weiteren Ausbau

überhaupt erst möglich machten.

Geboren im Sturmjahr der Regeneration in seinem

Heimatort Altstätten, hatte sich Gustav Adolf Saxer

(1831-1909) zunächst dem Studium der Theologie

zugewandt, und zwar in Tübingen, wo er Baur hörte,

Berlin und Zürich. Zur Begründung seines etwas

auffälligen Verzichts auf die Ausübung des Pfarramtes

erklärt die Biographie, Saxer habe den Eindruck

gewonnen, «daß in dem Kreise, der sich ihm damals

für die geistliche Wirksamkeit geöffnet hätte, es

noch nicht möglich sei, mit freisinnigen Überzeugungen,

auf der Kanzel geäußert, volles Verständnis zu

finden, wirklich durchzudringen. Bei seinem glühenden

Wunsche nun, als Volksmann erfolgreich den

Fortschritt zu fördern, wandte er sich der
Rechtswissenschaft zu»29 und wurde schon als Dreißig-

29 Conr. Wilh. Kambli: Gust. Ad. Saxer (St. Gallen 1910)

S. 4.

jähriger sofort nach der Verfassungsrevision von
1861 in den Regierungsrat gewählt, wo er das

Polizeidepartement (1861—1864) und dann das

Erziehungsdepartement leitete. Im Jahre 1870 ließ sich

Saxer die Direktion der Kantonalbank übertragen,
die ihm - innerlich zunächst etwas unfreiwillig -
zur eigentlichen Lebensstellung (bis 1900) wurde und

aus dem ehemaligen Theologen bald einen
angesehenen Bankfachmann machte. Auch daß er die

Mitarbeit in politischen Behörden (Großer Rat 1861

bis 1878, Ständerat 1872, Nationalrat 1872-1878)

verhältnismäßig früh aufgab, kam vor allem der

Kirche zugute. Saxer kannte sie in allen ihren

Aufgaben und Belangen bald wie kein zweiter, gehörte

er doch der Volkssynode von deren Begründung bis

zu seinem Tode an, und in 28 von diesen insgesamt

47 Jahren hat er sie präsidiert. Außerdem war er

1870-1906 Mitglied des Kirchenrates und von 1885

an dessen Vorsitzender. Mit Aepli, den seine Laufbahn

viel früher wieder vom Kirchendienste
wegführte, hatte er gediegene Sachkenntnis sowie ein

souveränes und zugleich vermittelndes Auftreten
gemein; Aepli war als Mensch die differenziertere und

zurückhaltendere Natur, während Saxer, vorab mit
dem Schützen- und Sängerwesen tätig und begeistert

verbunden, leichter auch zum Herzen des

einfachen Mannes Zugang fand.

*
Für die Abwicklung ihrer Tagungen in diesen

Jahrzehnten hatte die Volkssynode bald ihren Stil

gefunden und sich an einem wohlgeordneten
Geschäftsgang gewöhnt. Ihr erstes Reglement, am 18.

Juni 1867 nochmals unwesentlich modifiziert30, blieb

nachher volle vier Jahrzehnte unverändert in Kraft.
Der Vorschlag der Prüfungskommission, aus

Sparsamkeitsrücksichten nicht mehr jedes Jahr eine

Session zu halten, war auf Antrag des Kirchenrates aus

praktischen und grundsätzlichen Erwägungen 1869

mit Recht abgelehnt worden.
So versammelte sich die Synode weiterhin in der

Regel am dritten Juni-Montag, und zwar auf 10 Uhr

zum Eröffnungsgottesdienst in der Laurenzenkirche.

1886 wurde ein Antrag, den Gottesdienst auf den

Montagabend und den Beginn der Verhandlungen

auf Dienstag 8 Uhr festzusetzen, dem Kirchenrat zur

Begutachtung überwiesen. Der Motionär war von
der Auffassung ausgegangen, daß die Predigt wie

die Geschäfte so besser zu ihrem Recht kämen, wäh-

30 KE I Nr. 91

54



-T

rend nach bisheriger Ordnung Anreise, Gottesdienst,
Verhandlungen und Rückreise oft auf einen einzigen
Tag zusammengedrängt würden und überdies «zur
Pflege freundschaftlicher und kollegialer Beziehungen

unter den Mitgliedern der Synode gar keine Zeit
und Gelegenheit mehr übrig bleibe». Bei allem
Verständnis für diese Erwägungen wies der Kirchenrat
aber darauf hin, daß man bisher nur in 9 Sessionen

mit einem Tag ausgekommen sei, während bei
mehrtägiger Dauer das Hauptargument entfalle; anderseits

sei die Traktandenliste gelegentlich so kurz,
«daß die um 8 Uhr beginnende Synode schon zu
früher Morgenstunde wieder zu Ende gehen» oder
dann aber «das Bestreben entwickeln» würde, «nach

neuem Verhandlungsstoff zu suchen, Fragen und
Gegenstände herbeizuziehen, welche mit dem Zweck
und Wesen der gemischten Synode kaum recht
verträglich sind»31. Auch mit Rücksicht auf die zwar
als nebensächlich bezeichnete Kostenfrage lehnten
deshalb Kirchenrat und Synode die vorgeschlagene

Änderung ab.

Machte der Umfang der Traktandenliste, die seit

1865 gedruckt vorliegt, weitere Sitzungen nötig, so

begannen diese jeweils um 8 Uhr. Das Taggeld war
schon 1862 dem der Großräte angeglichen, später
aber nicht entsprechend erhöht worden. Es betrug für
die Synodalen vom Lande Fr. 5.— (ab 1907 Fr. 7.-)
und für die aus der Stadt Fr. 3.- (ab 1907 Fr. 5.-,
abl914 Fr.7.-).Als Reiseentschädigung wurden«für
die Wegstunde per Eisenbahn 55 Rappen, per Post
85 Rappen» ausgerichtet, seit 1914 dann einfach die

tatsächlichen Billetkosten.
Während Büro und Präsidium - Saxer wechselte

die ersten zehn Jahre hindurch fast regelmäßig mit
Aepli - bis zur Reglements-Revision von 1907

alljährlich neu bestellt wurden, verlängerte die Synode
die Amtsdauer ihrer <Prüfungskommission> schon

1881 von 1 auf 4 Jahre. Dieses Gremium hatte
jeweils den kirchenrätlichen Amtsbericht und seit 1864

auch das Budget zu begutachten. Hielt sich beides

zunächst auch in einfachem Rahmen, so ist nicht zu
übersehen, daß Druck und Publikation solcher
Unterlagen damals noch nicht die Regel darstellten,
sondern eine Ausnahme. Die Synodalen mußten sich

auf das verlassen können, was ihnen Kirchenrat und

Geschäftsprüfungskommission mündlich vortrugen,
und bekamen erst ab 1881/82 Jahresrechnung und
Amtsbericht gedruckt zugestellt.

31 Botschaft vom 20. Juni 1887 (Kirchenarchiv).

Im übrigen lag das Schwergewicht der Synodalsessionen

natürlich nicht auf den Wahlen, sondern
auf den Sachgeschäften. Außer dem Konkordat über
Prüfung und Zulassung von Pfarrern, dem sich noch
Schaffhausen und beide Basel anschlössen, mag auch
die alljährliche Fühlungnahme mit andern Kantonalkirchen

an der Abgeordnetenkonferenz jenen Geist
der Zusammenarbeit ermutigt haben, der St. Gallen
im Jahre 1871 das gemeinsam mit Glarus, Thurgau
und Graubünden geschaffene «vierörtige Gesangbuch»

einführen ließ, freilich von Anfang an durch
einen besondern «St. Galler Anhang» mit rund 40
Liedern ergänzt. Kirchenrat und Synode hielten diesem

Gemeinschaftswerk die Treue, als schon zwei
Jahrzehnte später einzelne Stimmen die Übernahme
des jüngeren «siebenörtigen» Gesangbuches anregten.

Für die von der Synode im Lauf der Jahrzehnte
beratenen Lehrmittel für den Jugendunterricht kann
auf anderweitig gedruckte Angaben32 verwiesen werden

und für die 1881 revidierte Kirchenordnung auf
den vorletzten Abschnitt. Sie bildete übrigens mit
der noch unverändert gebliebenen Kirchenverfassung
zusammen das erste Hauptstück der «Evangel, kirchlichen

Erlasse». Diese im Februar 1882 eröffnete
Sammlung soll es den Pfarrämtern und Kirchen-
vorsteherschaften ermöglichen, die aus St. Gallen
immer wieder einlaufenden Kreisschreiben, Verordnungen

und Berichte des Kirchenrats und der Synode
einheitlich und vollständig aufzubewahren. Alle 6

bis 10 Jahre erhalten sie ein Sachregister nebst
Aufforderung, die vorerst in einer Mappe aufbewahrten
Stücke nunmehr einbinden zu lassen. Es ist vermutlich

mehr als nur ein Zufall, daß diese für Praxis
und Forschung so wertvolle Neuerung zeitlich mit
dem Amtsantritt des neuen Kirchenratsaktuars
Dütschler zusammenfällt.

*
Ihr eigentliches Gepräge erhielten die Sessionen

der Aera Saxer jedoch erst durch die Begegnung mit
der materiellen Welt. Das gilt nicht nur umfangmäßig,

sondern ebensosehr deshalb, weil sich erst hier
die Möglichkeiten einer Volkssynode in einer neuen
Richtung zu erfüllen begannen. Da sie mit der
Gesamtleitung der Landeskirche auch die Verantwortung

für deren Haushalt übernommen hatte, traten
neuartige Fragen und Aufgaben an die Synode heran,
bei deren Bewältigung die «geistlichen» Mitglieder

32 Wiget II, S. 50 ff.

55



auf Sachkenntnis und Ratschlag der Laien in höherem

Maße angewiesen waren, als wenn man über

Kirchenordnung und Liturgie verhandelte.
Schon im ersten Amtsjahr befaßte sich die Synode

mit dem seit 1819 durch Gebühren, Bußen und Zinsen

geäufneten Zentralfonds, den sie mit Fr. 47 095.81

vom Großratskollegium übernommen hatte. Dessen

Beschluß von 1853, daß der Fonds grundsätzlich
unantastbar sei, bestätigte die Synode 1862, 1895

und 1901. Genau so lange wurden die Zinsen
tatsächlich in vollem Umfang kapitalisiert und auch

die Nachsteuern dem Zentralfonds zugewiesen, so

daß dieser bis 1886 auf Fr. 198216.— und bis Ende

1908 auf Fr. 474316.- ansteigen konnte. - Die ebenfalls

1819 erstmals erhobene Zentralsteuer diente der

Speisung der «Verbrauchskasse», also zur Finanzierung

der Ausgaben, und kam in Abständen von 4-6

Jahren zum Einzug, worüber die Synode jeweils
besonders Beschluß faßte. Sie wurde durch die

Gemeinden vom Vermögen und Einkommen erhoben

und ergab 1864 einen Betrag von Fr. 76754.14.

«War eine Steuerernte aufgebraucht, wurde eine neue

eingeheimst. Dann ging aber jedesmal ein lautes

Murren durch <Israel>»33.

Nach Saxers Plänen hätte dieses Murren dermal

einst verstummen müssen, denn er hoffte noch 1887,

«den Zentralfond nach und nach zu einer Höhe

anwachsen zu lassen, daß durch dessen Zinsertrag
das Büdget der evang. Zentralverwaltung gedeckt

werden könne. Wir nähern uns diesem Ziele, das

damals in weite Ferne gerückt schien, mit raschen

Schritten .,.»34. Eine wesentliche Ermutigung in
diesem Sinne brachte schon drei Jahre später der

Wegfall des größten regelmäßigen Ausgabepostens.

Es handelte sich um die Fr. 5000.—, die der evangelische

Konfessionsteil als Kontrahent des Mittelschulvertrags

von 1856 auch nach der Übernahme von
Kantonsschule und Lehrerseminar durch den Staat

(1865) alljährlich an diese Anstalten zu leisten hatte,

bis die Kantonsverfassung von 1890 die Betriebskosten

gänzlich dem Staat überband. - 1899 gab der

Kirchenrat die durchschnittlichen Jahresausgaben

mit rund Fr. 20 000 - an und den Stand des Zentralfonds

mit Fr. 334000.-. Dieser «wird bei einer

4prozentigen Verzinsung nach Ablauf eines Dezenniums

die Höhe erreicht haben, daß das Zinserträgnis
das Büdget deckt»36.

33 Wiget I, S. 62.
34 Saxer S. 17.

Das schöne Ziel wurde nie erreicht. Daß es noch

vor dem Ende der Aera Saxer in immer weitere

Ferne zu rücken begann, hängt nicht mit dem -
damals stabilen - Zinsfuß zusammen, sondern mit
den Aufgaben, welche die Synode neu wahrnahm.
Sie suchte durch ihre Beitragspraxis die schwächeren

Glieder der Landeskirche zu kräftigen, und anderseits

wurde deren Gesamtbewußtsein durch die

Schaffung neuer Institutionen nach und nach

gefestigt.

Man ersieht dies etwa aus dem Werdegang der

beiden Kassen, der bis ins dritte Lebensjahr der

Volkssynode zurückführt. Diese erklärte am 23. Juni
1864 eine individuelle Motion erheblich, welche den

Kirchenrat zu Bericht und Antrag über die Frage

einlud, «wie für die ökonomische Sicherstellung der

herwärtigen evangelischen Geistlichen und ihrer
Familien gesorgt werden könne». In Ausführung
dieses Beschlusses hatte der Kirchenrat weitläufige
und bedeutende Schwierigkeiten zu überwinden, bis

er der Synode 1869 seine «Grundzüge zu einer

allgemein verbindlichenPrediger-Wittwen- und Waisen-

Kasse und zu einer Hülfskasse zur Unterstützung in
Krankheitsfällen, eventuell für Alters- und Emeri-
ten-Pensionen» vorlegen konnte. Diejenigen für die

Witwen- und Waisenkasse sahen eine jährliche
Mindestleistung der Zentralkasse von Fr. 600.— vor und

wurden mit einigen Änderungen angenommen,
desgleichen im folgenden Jahr die Statuten, so daß

wenigstens diese eine Kasse auf Neujahr 1871 ihren
<Betrieb> aufnehmen konnte. Die Hülfskasse

hingegen scheiterte einstweilen daran, daß der Kirchenrat

die Leistung der individuellen Jahresprämien von
Fr. 25.- weder den Pfarrern noch der Zentralkasse

glaubte überbinden zu dürfen. Die Synode folgte
seinem Antrag, zur Zahlung der betreffenden
Prämien die Kirchgemeinden als solche zu verpflichten,
und beschloß darüber hinaus, wegen dieser Neuerung
die stimmberechtigten Kirchgenossen anzufragen; als

ausschlaggebend sei dabei die Zahl der annehmenden

bzw. verwerfenden Gemeinden zu betrachten36. Diese

u.W. erste evangelische Volksabstimmung im Kanton

St. Gallen fand im Spätjahr 1870 statt. Da ein

fester Tag nicht vorgeschrieben war, konnte der
Kirchenrat erst verhältnismäßig spät feststellen, daß die

so gründlich beratene Vorlage nicht überall auf
soziales Verständnis gestoßen war. Denn nur 13 Ge-

35 Kirchenräd. Amtsbericht 1898 (KE II Nr. 65) S. 12.
36 Prot, vom 21. Juni 1870.

56



meinden wollten die ihnen zugemutete bescheidene
Prämie übernehmen, während 31 andere dies
ablehnten37. Sechs Jahre später pflichtete die Synode
einer neuen Vorlage bei, welche die Gemeinden nicht
mehr belastete, und konnte somit die Hülfskasse auf
Neujahr 1878 doch noch ins Leben rufen. Auf 1.

Januar 1921 ist sie dann mit der Witwenkasse und
einer jüngeren städtischen Pfarreralterskasse zur
heutigen Pfarrer-Pensionskasse verschmolzen worden.

Wie erfreulich das soziale Verständnis bald auch

in jenen Kirchgemeinden erwachte, die 1870 abgelehnt

hatten, zeigt die viel folgenreichere Abstimmung

über die Festsetzung eines Minimums für die

Pfarrgehälter. Nachdem ein entsprechender Plan
des Kirchenrats vier Jahrzehnte vorher bereits in der

Synode gescheitert war, stimmten 1906 außer dieser

auch die sämtlichen Kirchgemeinden zu; das auf
Fr. 2800.- festgesetzte Minimum fand durch einen
Zusatz zu Art. 7 sogar Eingang in die Kirchenverfassung!

In der gleichen Sitzung vom 2. Juli 1906
führte die Synode zudem auch Dienstalterszulagen
ein, welche die Zentralkasse schon im folgenden
Jahre mit Fr. 4800.- belasteten.

Was schließlich eine dritte, ebenfalls steigende
Belastung der Gesamtkirche betrifft, nämlich die

Beiträge an einzelne Gemeinden, so wurden hier stets
zwei Kategorien unterschieden. - Die erste bestand

aus den neu sich bildenden Gemeinden, deren
Vorstufe jeweils ein <Kirchenverein> mit Pfarrvikariat
darstellte; aber auch nach der förmlichen Konstituierung

der Kirchgemeinde erhielt diese für so lange

aus der kantonalen Kirchenkasse jährliche Zuschüsse,
bis ihr die selbständige Deckung ihrer Auslagen
zugemutet werden konnte. Diese schon seit 1837
geübte Praxis wurde 1864 in der Kirchenordnung
(Art. 9 und 166) verankert und kam bis zur
Jahrhundertwende 7 weiteren Gemeinden durch Beiträge
von insgesamt fast Fr. 100000.- zugute. - Zur
Unterstützung bereits bestehender Gemeinden ging die

Synode erst 1871 über. Sie beschränkte sich zunächst
auf jene Fälle, wo durch Verstärkung ungenügender
Pfrund- oder Baufonds eine dauernde Sanierung
notwendig und möglich erschien; Zuwendungen an die
laufenden Ausgaben wurden bis 1886 gänzlich und
nachher weitgehend vermieden, weil die Gemeinden

37 Kirchenrats-Protokoll vom 16. Jan. 1871. Ragaz fehlte
noch.

38 Saxer S. 18.
39 Botschaft vom 29. Mai 1899 (KE II Nr. 67).
40 Botschaft vom 15. Juni 1908 (KE III Nr. 64) S. 3.

grundsätzlich selbst für ihre gesetzlichen Aufgaben
aufzukommen hätten38. Trotzdem mehrten sich die
Gesuche, und als 1898 gleichzeitig deren drei beim
Kirchenrat eintrafen, «von denen das eine sich
ebenso unzweifelhaft zur Entsprechung, wie ein
anderes zur Ablehnung sich eignete, und von denen das
dritte zwischen beiden schwankte», fand es die
Behörde an der Zeit, für die Behandlung solcher Fälle
eine feste Grundlage zu schaffen39. Ihr Entwurf zu
einer «Verordnung über die Verabreichung von
Unterstützungsbeiträgen an Kirchgemeinden» regelte
einerseits die Unterstützung neuer, anderseits
diejenige bestehender Gemeinden. Für die zweite Kategorie

galt verständlicherweise ein hoher Steuerfuß
bei geringem Steuerkapital als Hauptvoraussetzung.
Die Synode nahm die Verordnung am 19. Juni 1899
einstimmig an. Als sie später die zulässige obere
Grenze des Steuerkapitals von 1 auf 2,5 Millionen
heraufsetzte, wurde ausdrücklich betont, daß die
Beiträge der Zentralkasse nicht als Almosen aufzufassen

seien, sondern als «Ausdruck des Solidaritätsgefühls

der zur Landeskirche verbundenen
Kirchgemeinden»40.

Damit war der Begriff, den sich die Synode im
Laufe der Aera Saxer vom kirchlichen Haushalten
erworben hatte, aufs genaueste bezeichnet. Sie hatte
die Auffassung fahren lassen, daß sich die Kantonalkirche

ohne Steuern selber sollte erhalten können.
Sie hatte erkannt, daß die Förderung der beschriebenen

gesamtkirchlichen Institutionen, zu denen u. a.
noch Anstellung von Spitalpfarrer und Kantonshelfer

zu rechnen wäre, und die Verantwortung des

Ganzen gegenüber seinen schwächeren Gliedern wichtiger

sei als die Aeufnung eines imposanten Fonds.
So blieben dessen Erträge bald hinter den
Jahresausgaben zurück, und diese betrugen 1902 mit rund
Fr. 29000.- schon nahezu das Doppelte der Zinsen41.
Da man den Steuerweg vorerst offenbar nicht stärker

beanspruchen wollte, blieb nur der Zugriff auf
die Fondszinsen. Diesen tat die Synode, als sie am
23. Juni - und zwar auf Antrag des Kirchenrats -
beschloß, höchstens die Hälfte der Zinsen für
laufende Ausgaben abzuzweigen; ein Jahr später wurden

die Voraussetzungen hiefür noch wesentlich

genauer umschrieben42. Dessenungeachtet ließ dann

41 Kirchenrätl. Amtsbericht 1902 (KE III Nr. 18) S. 12 f.
42 a. a. O. und Amtsbericht 1903 (KE III Nr. 25) S. 2 f. -

Beschluß von 1903 aufgehoben: 27. Okt. 1919.

57



aber der Ubergang vom periodischen zum alljährlichen

Bezug der Zentralsteuer auch nicht mehr lange
auf sich warten. ^

Für die Vermutung, diese naturgemäß unwiderrufliche

Abkehr der Synode von ihrem früheren
Finanzgebaren und damit von Saxers ursprünglicher
Idee sei irgendwie gegen dessen Willen erfolgt,
bestehen keinerlei Anhaltspunkte. Hätte er sich sonst
während seines ganzen Kirchenrats-Präsidiums praktisch

Jahr für Jahr zugleich als Vorsitzender der

Synode bestätigen lassen? Diese besondere Art von
Eintracht zwischen Synode und Kirchenrat endete ja
erst, als Saxer 1906 aus der Exekutive zurücktrat.
Man respektierte in dem 75jährigen Senior beider

Behörden den letzten Vertreter der Generation von

1862. In ihm verkörperte sich die gesamte Tradition
und Erfahrung der Volkssynode, und seine
Sachkenntnis erlaubte ihm noch immer, deren Verhandlungen

«zu raschester Erledigung zu bringen. Meist
wurden die von ihm selbst sorgfältigst vorbereiteten

Anträge des Kirchenrates, wenn er sie empfohlen
und begründet hatte, fast ohne Diskussion angenommen»43.

Von 1896 an sind die Synodalen nur zweimal

erst nach 13.30 Uhr, d. h. nach mehr als gut
2 Stunden, auf den Heimweg entlassen worden. Sie

mochten ihn in der begründeten Überzeugung
antreten, manches Dauernde und Wertvolle gewirkt zu
haben. Der Rahmen war fest gefügt; aber drohte
nicht das Eigentliche langsam daraus zu entfliehen?

43 Kambli (vgl. Anm. 29) S. 77.

Sechstes Kapitel

Ins 20. Jahrhundert hinein

Das Memorial von 1911

In der Entwicklung der Synode sind um 1906/07

etliche Veränderungen wahrzunehmen. Ihr
Zusammenhang mit Saxers Rücktritt aus dem Kirchenrat
ist zeitlich eindeutig und auch sachlich teilweise

gegeben. Während für den Kirchenrat die Wahl von
Gustav Wiget1 die bisherige Stabilität der Leitung
aufs neue sicherstellte, wurde für das Synodalpräsidium

fortan der Wechsel zum Gesetz. Bei Erneuerung

des Reglements2 verlängerte die Synode die

Amtsdauer ihres Büros auf 2 Jahre. In diesem

Abstand hat sie seither fast ausnahmslos jedesmal wirklich

einer anderen Persönlichkeit den Vorsitz
übertragen; in der Regel ist es diejenige, die in der

vorausgehenden Amtsdauer das ebenfalls erst 1907

geschaffene Vize-Präsidium bekleidet hatte. Von den

unwichtigen Änderungen sei die Preisgabe der ur-

1 1851-1929 (6. Nov.), von Kirchberg. Inhaber eines

Erziehungsinstituts in Rorschach. Kirchenratspräsident (1906-
1919). Erziehungsrat (1899-1928).

alten Vorschrift erwähnt, daß das Protokoll die

Namen der Antragsteller nicht anführen dürfe; dieses

Verbot hatte überhaupt nie zur Volkssynode gepaßt,
deren Verhandlungen von Anfang an öffentlich
waren; dank der Pressefreiheit konnten ja Ergebnisse
und Namen ohnehin längst auch einem weiteren
Publikum mitgeteilt werden. - Außerdem war bei

der Gesamterneuerung der Synode von 1906
erstmals die geheime Wahl mittels der Urne zur
Anwendung gekommen, und zwar verständlicherweise
in der Kirchgemeinde St. Gallen. Auch daß von 1907

an die Zentralsteuer alljährlich erhoben wurde, paßt
auf seine Art ebenso ins allgemeine Bild wie der seit

1909 feststellbare kirchenrätliche Hinweis auf jeder
Traktandenliste, daß die Synodal-Tagung mit dem

Gottesdienst beginne und nicht erst im Großratssaal.

Nun bestand freilich die damals eingetretene Wendung

in der Geschichte der Synode nicht bloß in derlei

217. Juni 1907 (KE III Nr. 55).

58



Äußerlichkeiten. Bald wurde auch ihr inneres Leben
von einem frischeren Zuge angeregt, wie namentlich
das Memorial von 1911 bezeugt. Es ist im Anschluß
an die 1909 durchgeführte Kirchenvisitation
entstanden. Solche allgemeine Visitationen hatten schon
seit 1808 in Abständen stattgefunden, die zwischen
3 und 10 Jahren schwankten8. Im Unterschied zu
speziellen Visitationen, z.B. des Religionsunterrichts
oder der Archive, verfolgten sie den Zweck, von
Zeit zu Zeit einen umfassenden Überblick über die
Tätigkeit der Pfarrer wie der Kirchenvorsteher und
über das sittliche und religiöse Leben in allen
Gemeinden zu vermitteln. Uber die Ergebnisse erstattete
der Kirchenrat jeweils einen zusammenfassenden
«Generalbericht» an die ihm vorgesetzte Behörde,
d. h. ab 1862 an die Synode. Diese scheint sich
jedoch dem Visitationsbericht gegenüber von Anfang
an in etwelcher Verlegenheit befunden zu haben.
Als ob es noch immer um die «Propositionen» der
Restaurationsepoche gegangen wäre, hörte sie den
Bericht 1868 und 1878 getreulich an, verzichtete aber
auf jede Diskussion. Und nachdem sie schon 1878
die Drucklegung beschlossen hatte, ließ sie von 1886
an auch die Verlesung fallen und vermerkte fortan
im Protokoll bloß noch, daß jeder Synodale ein
Exemplar erhalten habe. Der Schritt zur Auswertung,

namentlich durch eine Aussprache in der
folgenden Session, ist damals nie getan worden.

*
Über diese eigentümliche Art, sich der Sorge für

das religiöse und kirchliche Leben des St. Galler
Volkes zu entledigen, kam die Synode erst im Jahre
1910 hinweg. Schon im Bericht der
Geschäftsprüfungskommission mußte etwas auffallen. Den üblichen

Anträgen auf Entlastung und Verdankung
folgte diesmal ein dritter, nämlich, der Kirchenrat
sei um Vorschläge für eine bessere Gestaltung der
Synodalsessionen - «im Sinne einer Zweiteilung und
Ermöglichung besserer Aussprachegelegenheit» - zu
ersuchen; er wurde angenommen. - Den Bericht über
die Visitation vom Vorjahr hatte jeder Synodale
bereits in der Hand. Als dieses Traktandum an die
Reihe kam, stellte der 35jährige Degersheimer Pfarrer
Hans Bader «im Namen einer Anzahl Synodalen den
Antrag, es sei heute auf die Diskussion des Berichtes
nicht einzutreten, sondern der Bericht einer besonderen

Kommission zur nähern Beleuchtung zu
übertragen». Nach diskussionsloser Annahme dieses An-

3 Vgl. Anm. 21 zum 2. Kap.

trags berief das Büro außer dem Antragsteller die
Pfarrer N. Hauri (St. Gallen) und P. Keller (Flawil)
in die Kommission, ferner Lehrer A. Beusch (Marbach)

und den St. Galler Kaufmann G. Dietrich-
Müller, Mitglied der Geschäftsprüfungskommission.

Das aus den Beratungen dieser Männer hervor-
gegangene «Memorial zum Generalbericht des evang.
Kirchenrats ...»4 ist von seinen Urhebern als
«Nebenbericht» zum kirchenrätlichen Visitationsrapport
bezeichnet worden. Während dieser naturgemäß die
visitierten Zustände an den Vorschriften der
Kirchenordnung zu messen habe, drehte die Kommission
ihre Aufgabe dahin um, daß «die in den Verhältnissen

sich offenbarenden Bedürfnisse und Nöte des

evangelischen St. Galler Volkes als Maßstab an die
Kirche gelegt werden» sollten.

Im ersten Hauptabschnitt wird zunächst «der
religiös-sittliche Zustand unserer Kirchgemeinden»
untersucht.

Fraglos sei «ein Grundstock braver, rechtschaffener und
gottesfürchtiger Familien» aus Tradition oder aus Uberzeugung
der kirchlichen Botschaft zugetan. Daneben mehrten sich
jedoch die Anzeichen dafür, «daß Menschen ganz aus ihrem
Zusammenhang mit Gott herausgefallen sind». Dies gelte
namentlich für Gebiete mit zunehmender Industrialisierung.
Hauptsächlich das moderne Erwerbsleben (Mechanisierung,
überlange Arbeitszeit, Wohnungsnot, Spekulationsgeist) sei für
den Verlust der Fähigkeit zu echter Besinnung und selbständigem

Denken verantwortlich zu machen. Dem «Drang nach
Wohlleben» (Alkoholismus) leiste «eine materialistische Denkart»

(Intellektualismus der Gebildeten und der Schulprogramme,
Oberflächlichkeit der Presse) bedenklich Vorschub. - «Das

kirchliche Leben in unsern Gemeinden» leide an einer gewissen
Enge der offiziellen Kirche, die oft «zu sehr reine Predigtkirche

ist». Bei fortschrittlichen Menschen nehme die Ansicht
überhand, «es sei die Aufgabe der Kirche in der modernen
Zeit erschöpft, da sie kein Wort habe zu den Fragen der Zeit».
Umso schlimmer sei es um die Heiligung des Sonntags bestellt
(Partei- und Gemeindeversammlungen, Schießübungen,
Turnfahrten, Ausflüge und Feste aller Art).

Damit wird übergeleitet zur «Stellung unserer evangelischen
Kirche im Volks- und Gesellschaftsleben». Wohl bejahe das
Volk im ganzen die Organisation und Wirksamkeit der Kirche.
Doch stünden Traditionalismus und Werkgerechtigkeit dem
echten Glaubensleben ebenso im Wege wie das gewerkschaftliche

Denken vieler Arbeiter und die Gleichgültigkeit mancher
Intellektueller. Die Kirche dürfe auf keinen Fall zur Standeskirche

werden, sondern müsse «der staatlichen Entwicklung
und den politischen Verquickungen gegenüber noch unabhängiger

werden und besonders in dem sich immer schärfer
ausprägenden Kampf zwischen Kapital und Arbeit die Neutralität
nicht verletzen. Neutralität heißt freilich nicht Passivität».

«Welche Aufgaben ergeben sich aus den dargelegten

Verhältnissen?» fragte hierauf der zweite
Hauptabschnitt. Er diente der Begründung der nachher

folgenden Thesen, wobei wir uns hier auf den

4 Vom 16. März 1911 (KE IV Nr. 21).

59



Untertitel <Synode> beschränken. - «Mehr als je

verlangt unsere Zeit, daß sich unsere Kirche ihres

starken Zusammenhanges und ihrer großen Aufgabe
bewußt bleibe. Dazu ist aber notwendig, daß ihre

Zentralstelle, die Synode, zu den Fragen und
Aufgaben, welche unsere Zeit der kirchlichen Beeinflussung

und Erziehung stellt, klare Stellung nimmt. Sie

muß sprechen über Jugendunterricht, über Gestaltung

der Kinderlehren, über die Fürsorge für die

Schulentlassenen, über den Kampf gegen Laster und
Schäden aller Art. Wir meinen deshalb, daß die

Synode ihre in der Kirchenordnung vorgesehene

Tätigkeit auch ausüben und sich nicht länger mit der

bloßen Erledigung der Verwaltungsgeschäfte begnügen

solle»5.

Die den dritten Hauptabschnitt ausmachenden

« Thesen » enthielten folgende Anregungen und
Postulate:

1. Pfarramt: a) entschiedenere Verkündigung des

Evangeliums; b) Zurückhaltung in der Übernahme

gemeinnütziger Nebenämter; c) vermehrte
Zusammenarbeit mit der Lehrerschaft.

2. Kirchenvorsteherschaften: kapitelweise
Durchführung von Kirchenvorsteher-Tagungen in
dreijährigem Turnus.

3. Kirchgemeinden: a) Beseitigung der Sportein
und Geschenke; b) Vermehrung der Versammlungsräume

und Bau von Kirchgemeindehäusern.
4. Synode: a) «Die Synode wird zur Befruchtung

des kirchlichen Lebens als Wandersynode eingerichtet,

in der Weise, daß sie das eine Jahr in St. Gallen,
das andere im Rheinthal und das dritte im Toggenburg

zusammentritt»; b) am Vorabend ein öffentlicher

Gottesdienst und dann «entweder ein

Begrüßungsabend für die Synodalen oder ein öffentlicher
Volksabend»; c) auf der Tagesordnung Vorrang der

unter d) angeführten Initiativen vor den

Verwaltungsfragen; d) «Jedes Kapitel oder je 10 beliebige

Synodalen haben das Recht, die Behandlung eines

Gegenstandes des religiösen und kirchlichen Lebens

zu verlangen. Die Initianten haben einen Referenten

zu stellen, der ein erstes Votum über den betreffenden

Gegenstand abgibt und die Diskussion eventuell

einleitet durch einige Thesen», welche den Synodalen
vorher zuzustellen sind.

Als diese Reformpläne an der Synodaltagung von
1911 zur Sprache kamen, ließ der Kirchenrat
zunächst eine Botschaft6 verlesen, die er in Ausführung
seines vorjährigen Auftrags redigiert hatte und in der
auch die Vorschläge der ebenfalls begrüßten Kapitel
über eine allfällige Neugestaltung des Synodaltages

mitgeteilt wurden. Die Kapitel wünschten folgende
Änderungen: St.Gallen: Synode am Dienstag,
Gottesdienst am Vorabend. - Rheintal-Werdenberg:
Wandersynode; Gottesdienst und Volksversammlung
am Vorabend; Behandlung von allgemeinen Fragen
neben den Verwaltungsgeschäften; Druck des Protokolls.

- Toggenburg: Beginn der Synode am Dienstag

8 Uhr; Übernahme von These 4 d) des Memorials.

Der Kirchenrat seinerseits überließ die Anregung
betreffend Protokoll dem Entscheid der Synode,
lehnte aber die Vorschläge des Memorials
durchgehend ab. «Eine Wandersynode hätte eine gewisse

Berechtigung gehabt, als es in unserem Kanton noch

keine Eisenbahnen gegeben hat und es für viele
Synodalen wirklich eine Tagereise war <bis hinauf nach

Jerusalem) Unser Eisenbahnnetz ist jetzt so

ausgebaut, daß man von allen Enden des Kantons schon

morgens um 8 Uhr in der Hauptstadt sein kann.

Hier aber steht uns alles zur Verfügung, was für
eine würdige Tagung der Synode vonnöten ist: eine

herrliche Kirche mit einer prachtvollen Orgel, die

von einem hervorragenden Organisten gespielt wird;
ein für Parlaments-Zwecke extra gebautes Sitzungslokal

mit allem Zubehör. Nirgends auf dem Lande

fänden sich alle diese Bedingungen so glücklich
vereinigt ...»7, abgesehen von den großen Unkosten,

die mit einer Wandersynode verbunden wären. Ein
Gottesdienst am Vorabend wäre mehr ein solcher für
die städtische Bevölkerung als für die Synodalen;

würden diese ihn aber obligatorisch und vollzählig
besuchen, so kostete dies die Zentralkasse Fr. 900-
bis 1000.- (hauptsächlich Taggelder), «und das wäre

doch eine zu teure Festpredigt».
Zahlreiche Bedenken führte der Kirchenrat gegen

die gewünschten Volksabende ins Feld. Nicht immer
seien große Themata und zügige Referenten zu
finden, «und gar leicht könnte ein solcher Volksabend,
dessen Physiognomie niemand zum voraus bestimmen

kann, auch einen tumultuarischen Verlauf neh-

5 a. a. O. S. 19 f.
6 Vom 19. Juni 1911 (Kirchenarchiv).
7 a. a. O. S. 2 f. - Die Synode pflichtete 1914 einem

individuellen Antrag bei, es sei im Eröffnungsgottesdienst jeweils

<nur die Melodie) zu singen. Nachdem dies zweimal ge¬

schehen, wollte der gleiche Antragsteller diese Art des

synodalen Männergesangs als definitiv erklärt sehen, worauf

man aber seinen Antrag diskussionslos verwarf und zur
echt st. gallischen Mehrstimmigkeit zurückkehrte.

60



men». Er entspräche auch keinem Bedürfnis, denn
die Pfarrer hätten ihre Kapitelsversammlungen und
Pastoralkonferenzen, «und die weltlichen Mitglieder
tragen kein Verlangen, sich über ihre religiösen
Ansichten, Erfahrungen und Erlebnisse öffentlich
auszusprechen». Daher sei höchstens eine Früherlegung
des Sessionsbeginns auf 9 Uhr empfehlenswert, und
hernach könne man wie bisher bis 1 Uhr oder 2 Uhr
verhandeln oder aber um die Mittagszeit unterbrechen

und die Beratungen am Nachmittag fortsetzen.
Die Thesen 4 c) und d) hatten ebenfalls keine Gnade
gefunden. «Kirchliche Einrichtungen sind ihrer Natur

nach konservativ, und man soll daran nicht mehr
abändern, als was unumgänglich nötig ist.»

Die Synode wies am 19. Juni 1911 sowohl den
Druck ihrer Protokolle (eingeführt 1928) wie die
Anträge von These 4 des Memorials ab: Einführung
der Wandersynode (1945 verwirklicht) und
Bevorzugung der Motionen vor den alljährlichen Geschäften.

Obwohl es ihr für das letztere Begehren frei
gestanden hätte, den betreffenden Artikel 16 des

Reglements entsprechend zu ändern, sprachen doch
gewichtige praktische Überlegungen dagegen. Denn
die Wahlen sind oft schon zur geordneten Abwicklung

einer Sitzung notwendig, Amtsbericht und
Jahresrechnung aber zur Orientierung der Synodalen,

die allen weiteren Beschlüssen zu Grunde liegen
muß. Das Recht auf Einbringung von Motionen war
längst gesichert. Ob die Synode auf solche Vorstöße
eingehen will, entscheidet sie noch heute in einer
Eintretensdebatte. Vom Platz auf der Traktandenliste

hangen Ernst und Gründlichkeit einer individuell
ausgelösten Aussprache jedenfalls nur bei dringender
Zeitnot ab.

Von den übrigen Thesen zeitigte die erste ebenfalls
kein greifbares Ergebnis. Bei der zweiten verwarf
die Mehrheit den Toggenburger Antrag, die
vorgeschlagenen Kirchenvorstehertagungen versuchsweise
durch die Kapitel einführen zu lassen, und zog es

vor, die Frage zunächst dem Kirchenrat zu
übergeben. In Wirklichkeit siegten dann doch die Praktiker,

indem sich die wertvolle Neuerung schon in
den nächsten Jahren (1912 Wattwil, 1917 Altstätten
und Wattwil, 1919 St. Gallen und Wattwil, 1920

Heerbrugg) rasch und erfreulich einlebte8. Von
These 3 war a) am gleichen Tag bei einer Teilrevision

der Kirchenordnung berücksichtigt worden,
während b) zu keinen Bemerkungen Anlaß gab.

*
8 Prot, vom 17. Juni 1912 und kirchenrätl. Amtsberichte

1913 ff.

Blieb dem Memorial somit der unmittelbare Erfolg
versagt, so erscheint dafür seine Nachwirkung umso
bedeutender. Die Unruhe, welche seine Urheber
erfaßt hatte, muß echt gewesen sein, denn sie griff um
sich. Sie wird spürbar in jenen Synodalberatungen
der folgenden Jahre, denen der nächste Abschnitt
gewidmet ist. Sie ließ Kirchenvorsteher zu Tagungen
aufbrechen, die nicht den geschäftlichen und
rechnerischen Sparten der Kirchenpflege galten. Und
gerade deshalb war diese Unruhe auf die Länge nicht
mit dem genügsamen Hinweis abzutun, die Synode
sei «geblieben, was sie war und nach der Organisation
von 1862 auch sein soll: ein Kirchenparlament und
keine Pastoralkonferenz»9. - Es ging und geht ja
nicht um eine solche Alternative. Die klare Ordnung
des Sitzungsverlaufs durch bewährte Regeln
parlamentarischer Herkunft ist auch für eine kirchliche
Behörde unentbehrlich und durch das Memorial von
1911 durchaus nicht grundsätzlich bestritten worden.
Die Frage war doch eher die, ob die Synode, in der
Vorkriegszeit unverkennbar in einer gewissen Routine

festgefahren, bereit und fähig war, ihren Weg
ins 20. Jahrhundert anzutreten. Es brauchte nicht
genau derjenige zu sein, den das Memorial
vorgezeichnet hatte, aber jedenfalls ein dem Wesen der
evangelischen Kirche gemäßer Weg.

Hinwendung zu sozialen und
politischen Fragen

Schon ein flüchtiger Blick auf Traktanden und
Protokolle zeigt, daß von etwa 1910 an fast in jeder
Session eine besondere Frage des sozialen oder
politischen Gegenwartslebens verhandelt wurde. Dabei
kam manches zur Sprache, was den Willen erkennen
läßt, die Kirche noch reiner und tiefer als bisher

zur Volkskirche zu machen. «Hat man früher, und
jedenfalls nicht mit Unrecht, von einer bloßen
Geschäftssynode geredet, wo nur die alljährlich
wiederkehrenden Traktanden erledigt werden konnten»10,
so wurden die Sitzungen fortan vielseitiger,
gedankentiefer, aber natürlich auch länger.

Diese Wendung in der Geschichte der Synode -
das Wollen wiegt auch hier schwerer als das
Vollbringen - mag äußerlich begünstigt worden sein

durch den Einbruch der harten Wirklichkeit ins
Gemüt einer Generation, welche nicht mit dem Kriege
gerechnet hatte, weil sie nicht mehr an ihn glaubte,
sondern durch Prosperität und Wohlstand den politi-

9 Wiget I, S. 33.
10 Kirchenrätl. Amtsbericht 1920 (KE V Nr. 52) S. 315.

61



sehen Frieden ebenfalls gesichert wähnte. Der Kirche

war, wie aus dem Visitationsbericht von 1909

hervorgeht, in dieser geschlossenen Welt ihr fester Ort
angewiesen. «Wer zur Kirche geht, will nicht
Leitartikel und Programmreden hören, sondern versöhnende

Betrachtungen, die ihn erheben über den Streit
des Alltags, und religiöse Gedanken, durch die auch
das innere Leben eine Förderung erfährt»11.

Die treibenden Kräfte jedoch wurzelten tiefer.
Schon im ausgehenden 19. Jahrhundert hatten sich

aufgeschlossene Pfarrer zu fragen begonnen, was die

Industrialisierung, der Materialismus und das

Programm der mächtig aufstrebenden Sozialdemokratie
für die Volksseele zu bedeuten hätten. In diesen

Männern reifte die Erkenntnis, daß gegenüber den

neuen Schlagworten die Kirche ihr eigenes Wort
treuer, aber auch zeitnaher verkünden und daß sie

damit stärker als bisher in die Welt hineingehen
müsse. Nach dem durch seine Veröffentlichungen
bekannten Conrad Wilh. Kambli ist im Bereich der

st. gallischen Synode namentlich Hans Bader in
besonderer Weise hervorgetreten. Zunächst dem

religiösen Liberalismus verpflichtet, ließ er sich durch
Hermann Kutter die Augen öffnen «für die Not
der Arbeiterschaft, die vielfache Ungerechtigkeit der

bestehenden Wirtschaftsordnung und die Aufgaben,
die daraus gerade der Kirche erwuchsen. In seinem

Pfarrhaus und auf seine Initiative hin entstand
die kirchliche Gruppe, die man die religiös-soziale
nennt»12. Eine Fotografie von jenem Oktobertag des

Jahres 1906 zeigt den Degersheimer Pfarrer zusammen

mit Kutter, Ragaz, und andern Führern der

religiös-sozialen Bewegung13. 1909 beantragte Bader

in der Synode, den Regierungsrat um vermehrte

Zurückhaltung in der Bewilligung der für das Volk
so verderblichen Lotterien zu ersuchen. Auf einen

Gegenantrag hin erklärte er sich damit einverstanden,

an die Stelle der geplanten Resolution (Die
Synode «protestiert deshalb gegen das Verhalten der

Regierung ...» usw.) eine «motivierte Eingabe» des

Kirchenrates treten zu lassen. Ferner hat Bader das

im vorigen Abschnitt beleuchtete Memorial von 1911

angeregt und wohl auch selbst redigiert, unmittelbar
nachher jedoch den Kanton verlassen.

In die Bresche sprang zunächst Samuel Dieterle14,
ein in seinen Anschauungen durch Leonhard Ragaz

11 <Generalbericht> über die Kirchenvisitation 1909 (KE IV
Nr. 7) S. 8.

12 <Totenschau> des Schweiz. Pfarrer-Kalenders 1936, S. 3.

Bader (1875-1935, 6. Juni), von Zürich, amtete 1901-11
in Degersheim und nachher in Zürich-Außersihl.

bestimmter Vorkämpfer des religiösen Sozialismus,
der Abstinenz- und der Friedensbewegung. Der junge
Pfarrer der aufstrebenden Gemeinde Straubenzell
wünschte 1913, die Synode möge sich bei den
staatlichen Behörden dafür verwenden, daß den

Kirchgemeinden erlaubt werde, den volljährigen
Schweizerbürgerinnen das aktive und passive Wahlrecht zu
erteilen. Warum der Vorstoß eine Änderung der

Kantonsverfassung bedingt hätte und schon deshalb

ohne Folgen blieb, ist hier so wenig auszuführen
wie ein allfälliges Pro und Kontra zur geforderten
Gleichberechtigung der Frau. Letztere wurde vom
Kirchenrat übrigens bejaht, und zwar im
Bewußtsein, daß das kirchliche Recht durchaus nicht
in allem dem staatlichen zu entsprechen brauche.
«Diese Gleichstellung ist wirklich veraltet; sie ist
innerlich nicht mehr begründet; denn ihre natürlichen

Voraussetzungen sind nicht mehr kongruent.»
Der Wunsch, das Selbstverständnis der Kirche auch

durch eigenständigere Prägung ihrer Stimmrechtsnormen

zu fördern, fand aber bei der Mehrheit der

Synodalen noch kein rechtes Echo15.

Mehr Erfolg war den Vorstößen zu Gunsten der

Spielbank-Initiative beschieden. Dieses 1915
eingereichte Volksbegehren suchte die Bundesbehörden zu
einer eindeutigeren Handhabung des Verbots von
Glücksspielen in Kursälen usw. (Art. 35 der
Bundesverfassung) zu zwingen. In unserer Synode brachte
Dekan Alb. Rothenberger zweimal eine Motion ein;
die erste (22. Juni 1914, im Auftrag der kant.
Predigergesellschaft) forderte die St. Galler Protestanten

zur Unterzeichnung der Initiative und die zweite

(7. Juli 1919) zu deren Annahme auf. Die Synode
hat beide Motionen, freilich ohne Diskussion, erheblich

erklärt. Der damit beschlossene, von den Kanzeln

verlesene kirchenrätliche Aufruf vom 9. März
1920 «An die stimmberechtigten evangelischen
Einwohner des Kantons St. Gallen» stellt wohl die erste

derartige Kundgebung unserer Kirche zu einer

Tagesfrage dar und mag zum Erfolg der Initiative
einiges beigetragen haben.

Über den Kampf gegen den Alkoholismus wurden
die Synodalen am 11. Oktober 1920 durch zwei
Referate aufgeklärt, von denen das eine Alkoholnot
und Abstinenzvereine besprach, das andere die

Wichtigkeit der alkoholfreien Gemeindestuben und

13 [Paul Trüb] : 150 Jahre Evangelische Kirche des Kantons
St. Gallen (St. Gallen 1953) S. 79.

14 1882-1950 (23. Jan.), von Basel. Pfarrer in WetzikonZH,
Straubenzell (1909-29) und Basel (St. Peter, 1929-48).

15 Amtsbericht 1914 (KE IV Nr. 64) S. 6.

62



Volkshäuser. Auf den Antrag von Kirchenrat Karl
Pestalozzi, die Besoldung des kantonalen Blaukreuz-
Agenten durch einen Beitrag zu subventionieren,
konnte die Synode damals nicht eintreten, weil er ins
Budget gehörte, und sie ist dann erst viel später
darauf zurückgekommen. Dagegen bestellte auf ihren
Wunsch der Kirchenrat eine besondere «Kommission
zur Bekämpfung des Alkoholismus», die am 27.
November 1922 eine Motion zu Gunsten der Absinth-
Initiative einbrachte.

Dem Ausbau der Fürsorge war namentlich die
Bettagskollekte gewidmet, deren Einführung auf
Grund einer Motion Böhringer am 20. Juni 1921 die
Zustimmung der Synode erhielt. Letztere befindet
alljährlich auf kirchenrätlichen Antrag über die
Verwendung der Bettagskollekte, und es wurde
bestimmt, daß deren Erlös mindestens alle zwei Jahre
«einem kantonalen konfessionellen Werke» zukommen

soll. Die Neuerung lebte sich in den Gemeinden

gut ein und ergab schon 1921 Fr. 8243.-, die den
fünf evangelischen Erziehungsanstalten im Kantonsgebiet

zufielen16. Auf dem Gebiet der Jugendfürsorge
war nämlich, abgesehen von der Schaffung eines
landeskirchlichen Stipendienfonds für Theologiestudenten

(1911), die Initiative bisher den Kapiteln und
Erziehungsvereinen überlassen geblieben17.

Ein Hauptbeispiel für das Bestreben der Synode,
die kirchliche Tätigkeit auch auf diesem Gebiet noch
wirksamer in die Welt eingreifen zu lassen, bildete
die Errichtung des « Jugendamtes». Den Anstoß hatte
eine im Auftrag des Religiös-liberalen Vereins von
Dekan Rothenberger verfaßte Eingabe18 (vom 20.
März 1917) an den Kirchenrat gebildet. Sie ging
davon aus, daß «die geistige und sittlich-religiöse
Erziehung unserer Söhne und Töchter» mit der
Konfirmation keineswegs beendet sei und daß hier der
Kirche eine Aufgabe warte, «die sie bisher nur zu
einem kleinen Teil erfüllt habe Debattiert und
diskutiert wurde hierüber schon oft und viel. Die
Hauptsache ist aber die Tat Wir haben uns auch
mit dem Comité des positiven Evangelisch-kirchlichen

Vereins in Verbindung gesetzt, um von Anfang
an dieses Werk der Jugendfürsorge auf einen breiten
Boden, der die besondern Gesichtspunkte und Interessen

der kirchlichen Parteien außer Acht läßt, zu
stellen. Wir haben in diesen Kreisen freudige und

18 KE V Nr. 55.
17 KE IV Nr. 20. - Kirchenrätl. Amtsbericht 1911 (KE IV

Nr. 23) S. 25-35.
18 Beilage zur bezügl. Botschaft vom 18. Juni 1917

(Kirchenarchiv).

einmütige Zustimmung zu unserm Vorgehen gefunden»,

und beide Kommissionen seien zu folgenden
Anträgen an die Synode gelangt:

1. Erteilung von Auftrag und Kredit, zwecks Schaffung

eines ständigen Jugendsekretariats, an den
Kirchenrat;

2. Aufgabe: Erteilung von Auskünften betr. Berufswahl,

Vermittlung von Lehrstellen, Vorträge in
den Gemeinden, Zusammenarbeit mit Pfarrämtern
und Kirchenvorsteherschaften;

3. Eröffnung auf den Winter 1917/18.

Der Kirchenrat leitete diese Anträge fast
unverändert an die Synode und nahm Fr. 5000 - ins Budget

auf, freilich nicht ohne Bedenken, ob ein
Jugendsekretär mit bloß konsultativen Befugnissen wirklich
Nützliches leisten und unerwünschte Einmischungen
in die Jugendarbeit der Gemeinden vermeiden könne.
In der Synode führte das Projekt am 18. Juni 1917,
im Unterschied zu den meisten vorerwähnten
Beschlüssen, zu einer lebhaften Aussprache. Einer etwas
ungeduldig wirkenden Betonung der Dringlichkeit
traten jene Stimmen entgegen, welche den Vorschlag
als nicht ausgereift betrachteten und ihn deshalb
noch den Kapiteln überweisen wollten. Nachdem
aber mit 63 :45 Stimmen doch Eintreten beschlossen

war, gingen die Anträge der Initianten ohne weiteres
durch. — Die tatsächliche Entwicklung des Jugendamtes

vermochte leider nie voll zu befriedigen, aber
nicht aus personellen Gründen. Für ein Nebenamt
(1918/19) erwies sich die Aufgabe als zu anspruchsvoll,

und bei der vollamtlichen Besetzung (1920 bis

1924) wurden die Nachteile der Zersplitterung und
eines relativ hohen Zeitaufwands für Reisen usw. als

zu schwerwiegend empfunden. Dem kirchenrätlichen
Vorschlag, deshalb das kantonale evangelische
Jugendamt zu schließen und dessen Aufgaben auf die
Kapitel zu übertragen, stimmte die Synode zu, wobei

aber die Kosten auch der künftigen Jugendarbeit,
die nun dezentralisiert und im Prinzip ehrenamtlich
erfolgte, weiterhin der Zentralkasse belastet wurden19.

Auf das Gebiet der eigentlichen Politik sah sich
die Synode durch den grundsätzlichen Pazifismus
religiös-sozialer Sprecher im Jahre 1921 geführt20.
Sekundiert von 11 Mitunterzeichnern hatte Sam. Die-
terle eine Motion eingereicht, deren Besprechung

19 KE V Nr. 109. - Prot, vom 25. Juni 1923 und 23. Juni
1924. - Kirchenrätl. Amtsberichte 1917-24 (KE V).

20 Das Folgende nach dem Prot, vom 20. Juni 1921, S. 191 ff.

63



allen Anwesenden den Ärgernis-Charakter des

Evangeliums deutlicher bewußt machen mußte als irgend
eine frühere Beratung der st. gallischen Synode. Wie
der Motionär zur Begründung ausführte, sei davon
auszugehen, «daß die militärischen Mittel keine

Hülfsmittel, sondern verwerfliche Mittel seien».

Während das Evangelium nur eine Gewalt kenne,
nämlich die Liebe, sei die Scheu vor dem Kriege
bereits wieder im Rückgang begriffen. «Das
Mitziehen des Feldpredigers hält der Motionär als eine
Sanktion des Militarismus und des Krieges.» Darum
forderte er, es sei «1. durch Abschaffung des

Feldpredigeramtes dem Militarismus die bisher gewährte
religiöse Weihe zu nehmen, und 2. laut zu fordern,
daß bei den innern Kämpfen unserer eigenen Landespolitik

von keiner Seite Waffengewalt verwendet
werde».

Der Kirchenrat bekannte, daß auch nach seiner

Überzeugung politische Schwierigkeiten nicht durch
Waffengewalt wirklich überwunden werden könnten.

Er fasse aber das Feldpredigeramt als dasjenige
eines Seelsorgers auf. Nach Ausführung weiterer
Argumente wies er auf das Unpraktische der an keine
bestimmte Adresse gerichteten Forderungen hin,
empfahl die Ablehnung der Motion und stellte ihr
folgende Anträge gegenüber: 1. öffentliche Bejahung
der internationalen Schiedsgerichtsbarkeit seitens der

evangelischen Kirchen (durch den Schweiz. Kirchenbund

bei der Weltkirchenkonferenz anzuregen); 2.

Verstärkung des kirchlichen Charakters des

Feldpredigeramtes (durch den Kirchenbund beim Bundesrat

anzuregen); 3. gründliche Beratung «über die

großen pacifistischen Aufgaben der Kirche in unserem

Vaterland» in einer der nächsten Synoden.
Die anschließende Aussprache zeigte, daß der

Fragenkreis Kirche und Krieg manchem grundsätzlich

zu schaffen machte, daß aber die Aufhebung des

Feldpredigeramtes ein sehr unzweckmäßiger
Ansatzpunkt wäre und gerade von den Gegnern des

Evangeliums am meisten begrüßt würde. Schließlich

setzte sich ein Vermittlungsvorschlag durch, der die

Einleitung der Motion als Einleitung zum ersten der
kirchenrätlichen Anträge übernahm. Nachdem auch

deren zweiter und dritter genehmigt waren, ließ der

Kirchenrat durch eines seiner Mitglieder, den Lich-
tensteiger Pfarrer Wilh. Kambli (Sohn), 41 Thesen

als «Richtlinien der pacifistischen Arbeit der Kirche»

redigieren. Sie wurden der Synode am 12. Juni 1922

21 Betr. Resolution gegen den Export von Kriegsmaterial
aus eidg. Armeewerkstätten (1932); Vorbehalte gegen das

Obligatorium des turner, und militär. Vorunterrichts

vorgetragen. Dann folgte eine Debatte, die derjenigen

über die Motion Dieterle nicht ebenbürtig war.
Während der eine Votant fand, «daß diese Frage
nicht vor die Synode gehöre, die nur eine
Verwaltungsbehörde sei», fürchtete ein anderer, ihre
Uneinigkeit müßte einen schlechten Eindruck machen.
Er wollte die Thesen der Presse aushändigen, während

von anderer Seite erneut der Weg zum Kirchenbund

empfohlen wurde. Uber den offensichtlich
richtigen und schon am Anfang gestellten Ordnungsantrag,

die Debatte zu vertagen, bis jeder die Thesen

im Druck habe studieren können, wurde merkwürdigerweise

erst am Schluß abgestimmt. «Auf die Frage
des Präsidenten, ob die Diskussion nur für dieses Mal
oder überhaupt abgebrochen werden soll », entschied
sich die Synode für das zweite, um sofort darauf -
die Drucklegung der Thesen zu beschließen!

Die hier eingetretenen Schwierigkeiten mögen
damit zusammenhangen, daß in jedem größeren
Gremium eine wirklich freie Aussprache fragwürdiger
zu verlaufen pflegt als eine solche, die der Abstimmung

über einen konkreten Antrag entgegensteuert.
Und über das berührte Mißgeschick hinweg
vermöchte jedenfalls die Betrachtung späterer Debatten,
namentlich in den Dreißigerjahren21, den Eindruck
zu bestätigen, daß die Synode seit etwa 1910 häufiger

und unbefangener wagte, über den Rand von
Amtsbericht und Budget hinauszublicken auf
Entwicklungen und Geschehnisse in ihrer weiteren
Umwelt. In der Auffassung und Auslegung ihrer gesetzlichen

Pflicht zur «Sorge für die religiösen und
kirchlichen Interessen der evangelischen Bewohner
des Kantons» begann sie über das hinaus zu wachsen,

was 1862 gemeint gewesen war. Denn das
«Jahrhundert des Fortschritts» hatte noch vor seinem

Ende dem Staat, der Gesellschaft und der
Wirtschaft erlaubt, mit früher ungeahnter Gewalt sich
des menschlichen Fierzens zu bemächtigen. Was «

daneben dann auch noch» die Kirche zu verkünden
hat, das Evangelium, dringt nur durch, wenn es

unverfälscht und deutlich verkündet wird.

Die Kirchenverfassung von 1922

Obwohl sich seit dem Umbruch von 1861/62 in
Kirche und Synode bereits wieder manches verändert
hatte, war die damalige Kirchenverfassung im we-

(1937); dem Bundesrat wird das Befremden über die
rasche Anerkennung der Annexion Abessiniens durch
Italien ausgesprochen (1937, mit 63:54 Stimmen).

64



sentlichen noch immer in Kraft. Und was in der
Zwischenzeit daran geändert worden war, stand
nicht mehr im Zusammenhang mit Änderungen des

staatlichen Rechts. Die Abhängigkeit von letzterem
hatte der Kirchenrat 1889 insofern zu lockern
gesucht, als er beim damaligen Verfassungsrat postulierte,

die Aufstellung von Vorschriften über
Zugehörigkeit zur Kirche, über Stimmrecht und
Wahlfähigkeit sei den Konfessionen, bzw. ihren gesetzlichen

Organen zu überlassen22. Da das Gesuch nur
konservativerseits unterstützt worden war, wurde
die «bewährte» Verkoppelung des kirchlichen Stimmrechts

mit dem staatlichen in Art. 41 der
Kantonsverfassung von 1890 bestätigt.

Während sich die Kirche hier fügen mußte, nahm
sie später einige Änderungen an ihrer Verfassung

vor, die ausschließlich ihren eigenen Bedürfnissen

entsprangen. So wurden 1892 das kantonale Exami-
nationskollegium und die Kirchenverwaltungsräte
aufgehoben, sowie - im Interesse größerer Gemeinden

- für die Kirchenvorsteherschaften das bisherige
Maximum der Mitgliederzahl. Dieser Partialrevision
stimmten am 30. Oktober 1892, in der zweiten
evangelischen Volksabstimmung, alle 47 Kirchgemeinden
zu und am 29. November auch der Große Rat23. Das
1906 und 1919 mit bezifferten Beträgen in die
«Organisation » hineingenommene Minimum der
Pfarrgehalte wurde 1922 darin als Schönheitsfehler
empfunden und durch eine Rahmenvorschrift abgelöst.

Auch sonst erscheint diese erste durchgreifende
Erneuerung der bisherigen Kirchenverfassung
ausschließlich durch kirchliche Beweggründe und

Gesichtspunkte bestimmt. Es ging ihr keine
Verfassungsrevision voraus; ja, man fühlte sich dem
staatlichen Recht gegenüber bereits so eigenständig, daß

nicht einmal die schon 1918 vom Großen Rat
beschlossene Revision des Konfessionellen Gesetzes von
1859 abgewartet wurde. Dies ist um so erstaunlicher,
als der Regierungsrat mit einer grundsätzlichen
Uberprüfung des ganzen Verhältnisses Staat-Kirche

beauftragt worden war. Er erklärte dieses jedoch als

tragbar und bewährt24, und der Große Rat
beschränkte sich darauf, den Kirchen durch Verzicht
auf das Plazet für Pfarrwahlen und für kirchliche
Erlasse noch mehr Freiheit zu gewähren. Als er am

22 Kirchenrätl. Amtsbericht 1889 (KE I Nr. 88) S. 4 f.
23 Botschaft vom 17. Juni 1892 (Kirchenarchiv). - KE II

Nr. 5, Nr. 7 und Nr. 11.
24 Regierungsrätl. Botschaft an den Großen Rat vom 12. Mai

1922, S. 37 ff.
25 KE V S. 194, 251 ff, 318 ff. - Ad. Keller: Der Schweiz.

Evangel. Kirchenbund (Zürich 1928) S. 4 ff.

17. Mai 1923 das heute gültige «Gesetz über die

Besorgung der Angelegenheiten des katholischen und
des evangelischen Kantonsteiles» verabschiedete, war
die inzwischen revidierte Kirchenverfassung, zu der

jenes Gesetz doch eigentlich den Rahmen bildet,
bereits in Kraft getreten.

Was an ihr wesentlich neu war, betraf eben das

Verhältnis zum Staat überhaupt nicht und den
äußeren Aufbau der Landeskirche nur in Einzelheiten.

Angestrebt wurde vielmehr eine innere Festigung
der kirchlichen Struktur, parallel zum entsprechenden

und gleichzeitigen Vorgang auf schweizerischer
Ebene: der Umgestaltung der sog. Kirchenkonferenz
zum Kirchenbund. St. Gallen war hieran übrigens
aktiv beteiligt25, denn Kirchenratspräsident Wiget
hatte 1917 als Abgeordneter in Chur angeregt, die
alle zwei Jahre wechselnde Leitung sei durch eine

ständige zu ersetzen, und am 7. Juli 1919 sprach die

Synode in einer Resolution den Wunsch aus, daß

nicht nur das Reglement jener Konferenz geändert,
sondern ein wirksamer Zusammenschluß vollzogen
werde. In diesem Sinn konstituierte sich am 7.
September 1920 der Schweizerische Evangelische
Kirchenbund. Unsere Synode hatte in seine

Abgeordnetenversammlung fortan drei Vertreter zu entsenden,
und durch den neuen Kirchenratspräsidenten,
Regierungsrat Dr. phil. Gottlieb Baumgartner, war St. Gallen

damals für längere Zeit auch im Vorstand
vertreten. ^

Das neue Grundgesetz ist als Ganzes zu würdigen.
Eine Beschränkung auf die Vorschriften über die

Synode wäre nicht am Platz, weil diese

Kirchenverfassung in Entstehung und Gehalt viel ausschließlicher

als ihre Vorgängerinnen der Synode verpflichtet
ist. Aus dieser kam der Anstoß, rekrutierte sich

die vorberatende Kommission, und hier wurde der
Text festgesetzt. Erheblich ist nicht mehr, was
letzterer über die Synode aussagt, sondern wie die
Synode die Ganzheit der von ihr geleiteten Kirche
aufgefaßt und im einzelnen gestaltet hat.

Den Ausgangspunkt hatte eine am 7. Juli 1919 von
Pfarrer Ernst Etter26 eingereichte Motion gebildet,
die den Kirchenrat zu Bericht und Antrag «über
eine zeitgemäße Revision» von Grundgesetz, Kir-

28 1870-1947 (14. Aug.), von Mauren TG. Pfarrer in Rebstein

(1894-97), Arbon TG (1897-1904, dann Notar
daselbst), Altstätten (1908-12) und Rorschach (1912-36).
Kirchenrat (1910-42, Präsident 1941/42). <Der Schöpfer
unseres Grundgesetzes und der Kirchenordnung von 1923>

(Amtsbericht 1947, KE IX, S. 427). - Langjähriger
Präsident der Schweiz. Stiftung für Gemeindehäuser.

65



chenordnung und Synodalreglement einlud. Sie wurde
am 27. Oktober 1919 erheblich erklärt, nachdem
Etter in seiner Begründung bereits folgende Postulate

vorgetragen hatte:
1. Engerer Zusammenschluß der evangelischen Christen,

nicht bloß der evangelischen Kirchgemeinden; 2. bei Abstimmungen

habe nicht das Mehr der Gemeinden, sondern dasjenige
der Stimmbürger zu entscheiden; 3. Aufnahme eines
Zweckartikels; 4. die Kirchgenossen sollen nicht bloß über
Verfassungsänderungen abstimmen können, sondern - auf Beschluß
der Synode - auch über andere Vorlagen; 5. Einführung des
Referendums (auch in finanziellen Fragen) und der Initiative;
6. «Neuordnung der Stimmberechtigung in kirchlichen
Angelegenheiten (Frauenstimmrecht)»; 7. Neufassung der Artikel
über Kirchensteuer und über Befugnisse der Synode.

Während Etter also namentlich die demokratische
Struktur verstärken wollte, stellte sich Pfarrer
Edmund Ernst (Salez) die innere Festigung der Landeskirche

völlig anders vor. Seine nachträglich
eingereichten Postulate27 bezweckten vor allem «einen
Abbau des Prinzips der Gemeinde-Autonomie zu
Gunsten des Kirchenprinzips».

Er wünschte nämlich u. a. die Koordination «der zersplitterten

Sammeltätigkeit» für kirchliche Zwecke, die «kirchliche
Kontrolle über die evangelischen Erziehungsanstalten», die
Förderung der Zusammenarbeit der zahlreichen kirchlichen
Vereine, die «Beschränkung des passiven Wahlrechtes z.B.
auf solche Personen, die ihr Interesse an der Kirche durch
Mitgliedschaft und Tätigkeit in einem kirchlichen Verein
bewiesen haben», «Schaffung eines mustergültigen kirchlichen
Blattes» usw.

Der Kirchenrat, dem nach Annahme der Motion
Etter der nächste Schritt überlassen blieb, erweiterte
sich im folgenden Sommer durch Beizug der Dekane,
sowie des Präsidenten und mehrerer Mitglieder der
Synode zu einer 20köpfigen Kommission, die am
20. September 1920 an ihre Aufgabe herantrat28. Sie
stellte zunächst fest, daß eine Einschränkung des
passiven Wahlrechts im vorgeschlagenen Sinne kaum
durchführbar sei; der leidigen Tatsache, daß bei
kirchlichen Wahlen «oft Männer mit sehr wenig
kirchlich - religiösem Interesse gewählt werden »,
könne man vielleicht anderweitig abhelfen. Dann
wurde eine fünfköpfige Subkommission gebildet.
Der von ihr bestellte und bereinigte Vorentwurf des

Motionärs kam am 16. und 29. September 1921 in
der großen Kommission zur Beratung. Nachdem der
Kirchenrat die Vorlage auch den Kapiteln zugestellt
hatte, konnten deren Wünsche am 1. Dezember von
der Kommission geprüft werden, worauf diese den

ganzen Entwurf einstimmig verabschiedete. Ihre Vor-
27 siehe Anm. 28.
28 Protokolle, Textentwürfe usw. im Kirchenarchiv.
29 Gesetzessammlung des Kts. St. Gallen. Neue Folge, Bd. 13,

S. 194 ff. - KE V Nr. 98. - Separatdruck aus der neuen

arbeit erwies sich als so umsichtig, daß die Synode
in ihrer außerordentlichen Session vom 9. Januar
1922 nur noch wenige Änderungen beschloß und
dann den Kirchgenossen das Gesetz einstimmig zur
Annahme empfahl. Diese erfolgte am 5. März 1922
in 49 Gemeinden so eindeutig, daß man nur an wenigen

Orten abzuzählen brauchte; in 4 Kirchgemeinden
ergaben sich ablehnende Mehrheiten. Am 19. Mai

sanktionierte der Große Rat das Werk, ausgenommen
zwei formell beanstandete Bestimmungen in

Art. 19 und 49, und am 1. Juni 1922 trat das noch
heute gültige «Grundgesetz der Evangelischen Kirche
des Kantons St. Gallen »29 in Kraft.

Schon die Preisgabe des traditionellen Titels «

Organisation » zeigt, daß man nicht bloß da und dort
etwas ändern, sondern tiefer darüber nachdenken
wollte, was eine Landeskirche ist oder sein soll. Etter
hatte dem Ganzen ein Bibelwort als Motto
vorangestellt, was einem Kommissionsmitglied offenbar zu
weit ging; der Streichungsantrag unterlag jedoch, und
nur der gewählte Text (Matth. 6, 9-11) wich nachher

auf Antrag eines Pfarrkapitels jenem Wort, das
dann einen einleuchtenden Bezug zum Haupttitel
schuf: «Einen andern Grund kann niemand legen
außer dem, der gelegt ist: Jesus Christus.» (1. Kor.
3,11.)

Der erste Abschnitt, bisher « Bestand der Kirche »

betitelt, behandelte nunmehr «Die evangelische Kirche
des Kantons St. Gallen als Gesamtkirche ». Dieser
Begriff war aber neu und mußte deshalb umschrieben

werden. Daß sich die Bearbeiter ihre Aufgabe,
hier sachgerechte Formulierungen zu finden, nicht
leicht machten, zeigt ein Vergleich der Entwürfe mit
der endgültigen Fassung; für den Art. 1 ist auch der
frühere Text beigezogen worden, der jedoch in
seinem Art. 2 bereits von den Kirchgemeinden handelte
und deshalb entfällt.

A. Organisation 1862

Art. 1. Die evangel. Kirche des Kts. St. G. besteht in der
Gesamtheit der im Kanton befindlichen evangel. Kirchgemeinden.

-
Sie betrachtet sich als ein Glied der evangel.-ref. Kirche des

Schweiz. Vaterlandes.

B. Vorentwurf Etter 1921

Art. 1. Die evangel. Kirche des Kts. St. G. umfaßt alle Christen

evangel. Konfession, die im Kt. St. G. wohnen und einer
bestimmten Kirchgemeinde angehören.

Bereinigten Gesetzessammlung des Kts. St. Gallen: <Er-
lasse für den evangel. Konfessionsteib (St. Gallen 1956)
S. 10-24.

66



Sie betrachtet sich als Glied der christl. Kirche überhaupt,
insbesondere als ein Glied der evangel.-ref. Kirche der Schweiz.
Deshalb ist sie auch Mitglied des Schweiz. Evangel. Kirchenbundes.

Art. 2. Sie hat den Zweck, durch Wort und Tat das
Evangelium Jesu Christi zu verkünden, der Erlösung und
Überwindung der Welt durch Gott selber Raum zu schaffen und
so am Kommen des Reiches Gottes mitzuarbeiten.

C. Entwurf Subkommission 1921

Art. 1. Die evangel. Kirche des Kts. St. G. umfaßt alle
evangel. Kantonseinwohner, die einer st. gall, evangel.
Kirchgemeinde angehören. (Fortsetzung und Art. 2 wie B.)

D. Entwurf Kommission 1921

Art. 1. Die evangel. Kirche des Kts. St. G. umfaßt alle
evangel. Kantonseinwohner, die einer st. gall, evangel.
Kirchgemeinde angehören, sowie die Evangelischen angrenzender
Kantone, die einer solchen zugeteilt sind.

Sie ist ein Glied der christl. Kirche überhaupt, insbesondere
ein Glied der evangel.-ref. Kirche der Schweiz und als solches
auch Mitglied des Schweiz, evangel. Kirchenbundes.

Art. 2. Sie hat die Aufgabe, durch Wort und Tat das
Evangelium Jesu Christi zu verkünden.

E. Grundgesetz 1922

Art. 1. Die evangel. Kirche des Kts. St. G. umfaßt alle
Kantonseinwohner (Fortsetzung u. Abs. 2 wie D).

Art. 2. Sie hat die Aufgabe, das Evangelium Jesu Christi
vom Reiche Gottes zu verkünden.

Sodann finden sich in diesem Abschnitt auch die

finanziellen Belange der Gesamtkirche erstmals im
Zusammenhang geordnet. Zentralsteuer-Ertrag und
Zentralfonds-Zinsen sind einerseits für Verwaltungszwecke

bestimmt, ferner für die Unterstützung neuer
und bedrängter Kirchgemeinden sowie für Beiträge
an Pfarrgehälter und Pensionskasse. Hier hat die in
der Aera Saxer entstandene Solidarität ihre rechtliche

Verankerung gefunden. Anderseits ist die
Verwendung der kirchlichen Einkünfte freigegeben « für
weitere Zwecke, die im Aufgabenkreis der Gesamtkirche

liegen» (Art. 5). Im Vorentwurf Etter hatte
es geheißen: «... die rechtlich oder moralisch im
Aufgabenkreis...» Wie weit letzterer gezogen wird,
bleibt eine Ermessensfrage. (Einer allzu restriktiven
Auslegung steht immerhin Art. 1, Abs. 2, entgegen,
und im Zweifelsfall ist es zunächst wohl Sache der

Synode, die von ihr geschaffenen Bestimmungen
authentisch zu interpretieren.)

Als weitere Neuerung erschien sodann die

Zusammenstellung jener Befugnisse, welche die Gesamtkirche

nicht durch ihre Organe, sondern unmittelbar

durch ihre Mitglieder ausübt (Art. 6-10). Das

bisherige obligatorische Referendum für Änderungen

30 Als die Kirche später die Möglichkeit erhielt, wenigstens
das Frauenstimmrecht einzuführen (durch Revision von
Art. 41 der Kantonsverfassung am 23. Nov. 1952), hat sie

der KirchenVerfassung wurde dahin ausgeweitet, daß

fortan «kantonale evangelische Volksabstimmungen»
stattzufinden haben: 1. über das Grundgesetz und
seine Änderungen; 2. über Vorlagen, die seitens der

Synode unterbreitet werden; 3. beim Zustandekommen

eines fakultativen Referendums oder eines

Initiativbegehrens, wofür beidenfalls mindestens 2000
Unterschriften erforderlich sind. - Ein Referendum
kann gegen bestimmte Synodalbeschlüsse (vgl. Artikel

36) sowie gegen allgemein verbindliche Verordnungen,

z. B. die Kirchenordnung, ergriffen werden.

Initiativbegehren «auf Erlaß, Änderung oder
Aufhebung einer kirchlichen Ordnung oder eines
Synodalbeschlusses » sind der Synode einzureichen und

von ihr dann, mit oder ohne Stellungnahme, den

Kirchgenossen zu unterbreiten. Für alle
Volksabstimmungen gemäß Art. 6-10 ist der Gebrauch der

Urne, also die geheime Abstimmung, vorgeschrieben,
und für das Ergebnis nicht mehr die Zahl der
annehmenden Gemeinden, sondern der gültigen
Einzelstimmen maßgebend.

Für den Abschnitt über die Kirchgemeinden war,
in Anlehnung an frühere Vorstöße, eine Erweiterung
der Stimmberechtigung vorgeschlagen worden. Aber
die bezügliche Verselbständigung der Konfessionen

drang in der kantonalen Verfassungsabstimmung
vom 5. September 1921 nicht durch, und so besaß die

evangelische Kirche einstweilen keine Möglichkeit,
ihr Stimmrecht auf die Frauen, die Aufenthalter oder

gar die Ausländer auszudehnen30. Die Stellung des

Ortspfarrers in seiner Kirchenvorsteherschaft blieb
unverändert: er ist hier - im Gegensatz zur Synode

- weiterhin von Amtes wegen Mitglied, und einen

Toggenburger Antrag, ihn vom Präsidium grundsätzlich

auszuschließen, hatte die Synode abgelehnt. -
Deutlich tritt die Gesamtkonzeption des neuen
Grundgesetzes, das ja auch Referendum und Initiative nicht
als Rechte der Gemeinden erscheinen läßt, sondern
als solche der Kirchgenossen, wieder in Art. 15

zutage: « Jede Kirchgemeinde hat die Pflicht, an der

Lösung der Aufgaben der Gesamtkirche mitzuarbeiten.»

Doch anerkennt der folgende Satz die

Selbständigkeit jeder Kirchgemeinde innerhalb des

gesetzlichen Rahmens; hiezu gehört die ausdrückliche

Ermächtigung, « allein oder mit andern Gemeinden

zusammen kirchliche Hilfsämter zu schaffen und
Werke der christlichen Bruderliebe zu gründen und

zu unterhalten» (Art. 18). Denn «es wird gut sein,

deren Anwendung mehrheitlich verschmäht (Evangel.
Volksabstimmung vom 24. April 1955).

67



wenn die Kirchgemeinden, wo die Verhältnisse es

erfordern und gestatten, noch freiere und reichere

Tätigkeit entfalten können. Im einzelnen liegt der
Entscheid selbstverständlich bei der Kirchgemeinde
selber»31.

Von den übrigen Abschnitten bleibt einzig noch

derjenige über die Synode näher zu beleuchten.
Zunächst war die Art ihrer Bestellung leicht verändert
worden. Die Kirchgemeinden hatten nämlich fortan
bis 1500 Seelen zwei Vertreter zu wählen und dann
für jeden folgenden Tausender oder einen Bruchteil
über 500 einen weiteren (Art. 32). «Das dürfte eine

gerechtere Vertreterzahl bilden als der bisherige Modus

und führt im Endergebnis zu derselben Stärke
der Synode, die damit auf Grund der letzten
Volkszählung im ganzen auf 165 Mitglieder kommt»82.

- Ferner ist die Aufzählung der Befugnisse in Art. 35

(vgl. Beilage II) um diejenigen Positionen erweitert
worden, die man bisher in der Kirchenordnung hatte
suchen müssen (darum enthält letztere seit 1923 in
ihrem Abschnitt «Synode» keine materiellen
Bestimmungen mehr, sondern bloß noch einen Hinweis
auf Grundgesetz und Synodalreglement). In Wegfall
kam einzig die u. W. nie angerufene « Entscheidung
über Entlassung fehlbarer Geistlicher»; der Verzicht
auf dieses ehrwürdige Überbleibsel aus allerältester
Zeit erfolgte völlig schmerzlos. - Im übrigen erklärt
Art. 36 die Synode für eine Reihe von Geschäften
abschließend zuständig, während für die andern die

Zustimmung des evangelischen Volkes angerufen
werden kann, und zwar auf zwei verschiedene

Arten: entweder durch das fakultative Referendum

(Art. 9), also auf Begehren der Kirchgenossen, oder

durch Mehrheitsbeschluß der Synode selber, bzw.
durch ein schriftliches Begehren eines Drittels ihrer
Mitglieder; ein solches ist innert 10 Tagen nach dem

betreffenden Beschluß beim Präsidenten einzureichen.

Damit hat sich die Synode - in Nachahmung
staatlichen Rechts - die Möglichkeit geschaffen, von
sich aus einen Entscheid, zu welchem sie formell
zuständig wäre, an die Gesamtheit der Kirchgenossen

zu übertragen, wenn sie das aus irgend einem

Grunde für richtig erachtet.
So gering die praktische Bedeutung dieses bisher

nie angewandten Verfahrens sein mag, so zeigt es

doch, daß die Synode die Neugestaltung des

Grundgesetzes nicht zum Anlaß nahm, ihre eigene Macht-

31 Botschaft vom 8. Dez. 1921 an die Synode (Kirchenarchiv).
(Sie diente als Vorlage zum Kreisschreiben vom 12. Jan.
1922, KE V Nr. 67).

32 a. a. O.

fülle zu steigern. Mit einer gewissen Folgerichtigkeit
gliederte sie sich vielmehr in jene Konzeption ein,
die bei der Revision derKirchenverfassung, im offenbaren

Einverständnis und Zusammenwirken aller
theologischen Richtungen, gesiegt hatte. Während
die mehr zentralistischen Vorschläge von Pfarrer
Ernst nicht durchzudringen vermochten - die Schaffung

eines kantonalen Kirchenboten suchte er noch
durch eine besondere Motion zu erwirken33 -, hatte
der Grundgedanke Etters offensichtlich stärkeren

Anklang gefunden. Ein weiterer Ausbau der Demokratie

innerhalb der Kirche, die ja eine Volkskirche
sein will, ist wohl nicht einfach deshalb begrüßt
worden, weil er der freiheitlichen Tradition unseres
Volkes ebenso entsprach wie bestimmten Strömungen

der damaligen Tagespolitik. Entscheidend war
vermutlich doch eine andere Überlegung: daß die

reformierte Kirche von ihren Gemeinden her lebt
und daß dies auch in den äußeren Formen ihres

rechtlichen Aufbaues zum Ausdruck kommen muß.

*
Das Grundgesetz von 1922 hat diesen Gedanken

noch stärker verwirklicht, als es 1862 möglich
gewesen war. Weiter als je sah sich damit die
evangelische St. Galler Kirche vom Ausgangspunkt ihrer
Entwicklung entfernt. Äußerlich war sie in den

Kanton hineingewachsen, indem die Synodalen
gelernt hatten, über die Grenzen des eigenen Kirchenbezirks

hinauszublicken und die Zusammengehörigkeit

aller st.gallischen Kirchgemeinden zu festigen:
im Recht, in den Lehrmitteln und im finanziellen
Bereich. Zugleich war die Kirche gewissermaßen
aber auch aus dem Kanton hinausgewachsen. Die
anfängliche Ohnmacht ihrer Oberbehörde war
überwunden, der früher zu enge Rahmen staatlicher
Vorschriften allmählich gelockert worden. Die Synode
hatte erkannt, daß der Kirche damit die Möglichkeit

eröffnet sei, eindeutiger als vorher ihren eigenen

Weg zu suchen. Zur äußeren Trennung vom Staat
braucht er schon darum nicht zu führen, weil auch

die Kirche, soweit sie « sichtbare Kirche » ist, um der

redlichen Ordnung willen klarer und verbindlicher
Vorschriften bedarf. Der Unterschied zwischen

ihrem eigentlichen, inneren Wesen und demjenigen des

Staates beginnt erst beim Unsichtbaren, welches sich

hüben und drüben hinter dem Sichtbaren verbirgt.

33 Prot, vom 28. Juni und 11. Okt. 1920. - KE V, S. 355 ff
und 419. - Der heutige «Kirchenbote der Evangel.
Landeskirche des Kantons St. Gallen» erscheint seit Januar
1952.

68



Beilage I

Rechtsgrundlagen für Stellung und Tätigkeit der Synode
Bezeichnungen vereinfacht.

Kantonsverfassung
vom 19. Febr. 1803
(Art. 24)

Kirchengesetz
vom 29. Juni 1803

Kirchenverfassung
vom 19. Sept. 1804

- vom 31. Aug. 1814
(Art. 2)

Konfessionelles Gesetz
vom 3. April 1816

Organisation für die evang.
Konfession

vom 20. Juni 1816

Kirchenverfassung
vom 1. Juli 1817

vom 1. März 1831 - vom 29. Nov. 1831 - vom 6. Febr. 1834
(Art. 22)

Organisation der Synode
und Kapitel

vom 6. Nov. 1834

- vom 16. Juni 1855

- vom 15. Juni 1859

- vom 17. Nov. 1861
(Art. 6)

- vom 11. März 1862
(revidiert 20. Juni 1892)

Kirchenordnung
vom 23. Juni 1864
(revidiert 26. Okt. 1881
und 21. Juli 1911)

- vom 16. Nov. 1890
(Art. 24)

Grundgesetz
vom 9. Jan. 1922

- vom 25. Juni 1923 Kirchenordnung
vom 25. Juni 1923

69



Beilage II

Aufgaben und Befugnisse der Synode 1862/64 und 1922

Organisation vom 11. März 1862

Art. 26. Sie wählt ihr Bureau, den Präsidenten und die
Mitglieder des Kirchenrates, die Dekane und deren Stellvertreter.

Art. 27. Sie bestellt ein Examinationskollegium zur Prüfung
der Kandidaten des Predigtamtes und setzt die Examinations-
und Ordinationsordnung fest.

Art. 28. Die Synode ist die oberste Behörde der evangelischen
Kirche des Kantons und leitet und überwacht als solche deren
Angelegenheiten.
Art. 29. Insbesondere liegt in ihren Befugnissen und Verpflichtungen:

a) Die Sorge für die religiösen und kirchlichen Interessen der
evangelischen Bewohner des Kantons.

b) Die Entscheidung über Gegenstände der Lehre, der Seel¬

sorge, des Kultus und der kirchlichen Einrichtungen.
c) Die Oberaufsicht über alle kirchlichen Behörden und

Beamten und über die Kapitel.
d) Die Entscheidung über Entlassung fehlbarer Geistlicher.
e) Die Oberaufsicht über die Verwaltung der Fonde und Stif¬

tungen der Kirchgemeinden und der evangelischen Korporation.

f) Die Erkennung von allgemeinen evangelischen Steuern.
g) Die Erlassung der zur Ausführung gegenwärtiger Organisation

erforderlichen Verordnungen und Reglemente.

Art. 30. Die Synode besitzt das Recht, die gegenwärtige
Organisation zu revidiren. Abänderungen an derselben sind der
Genehmigung der Kirchgemeinden und der Sanktion des

Staates zu unterstellen.

(Art. 28-30 entsprechen Art. 25-27 der Organisation vom 20.

Juni 1892).

Kirchenordnung vom 23. Juni 1864

Art. 162. Gemäß Art. 26 und 32 der Organisation wählt die
Synode auf eine Amtsdauer von 4 Jahren einen Kirchenrath
von 7 Mitgliedern sammt 4 Suppleanten und als dessen

Vollziehungsorgane in den Kirchenbezirken die Dekane und deren
Stellvertreter. In jeder ordentlichen Sitzung bestellt sie eine
Kommission zur Prüfung der Amtsverwaltung des Kirchenrates

und des Voranschlages für das folgende Rechnungsjahr.

Art. 163. Zur Prüfung der Kandidaten des Predigtamtes wählt
sie gemäß Art. 27 der Org. ein Examinationskollegium von 7

Mitgliedern sammt 2 Suppleanten und gemäß Konkordat
betr. gegenseitige Zulassung evangelisch-reformirter Geistlicher
zum Kirchendienst einen Abgeordneten sammt Stellvertreter in
die aufgestellte gemeinsame Prüfungsbehörde.
Art. 164. Als oberste Aufsichtsbehörde der Kirche vernimmt
die Synode gemäß Art. 29 lit. c und e der Org. jährlich den
Bericht des Kirchenraths über seine Amtsverwaltung sammt
demjenigen ihrer Prüfungskommission, je zu 2 Jahren den
Bericht der Kapitel über ihre organisationsgemäße Thätigkeit
und je zu 6 Jahren den Visitationsbericht über das gesammte
Kirchenwesen in den Gemeinden.

Art. 165. Ober Gegenstände der Lehre, der Seelsorge und des

Kultus, sowie über die hiezu nöthigen Bücher vernimmt sie

die Gutachten der Kapitel und entscheidet darüber gemäß
Art. 29 lit. b der Organisation.
Art. 166. Auf Antrag und Gutachten des Kirchenrathes sorgt
sie gemäß Art. 3 auf dem Wege des Vertrags für diejenigen
evangelischen Grenzbewohner des Kantons, welche zur Befriedigung

ihrer kirchlichen Bedürfnisse auf evangelische
Pfarrgemeinden benachbarter Kantone angewiesen sind, beräth und
genehmigt gemäß Art. 9 die Gründung von Pfarrvikariaten
und verwilligt für diese Zwecke, wo es das Bedürfniß
erheischt, Beiträge aus der Centraikasse.

Art. 167. Gemäß Art. 29 lit. d der Org. entscheidet sie auf
Bericht und Gutachten des Kirchenraths über Entlassung
fehlbarer Geistlicher aus dem jeweiligen Amtsdienst und über
Ausschluß aus dem geistlichen Stande.

Art. 168. Sie behandelt Petitionen über Gegenstände, welche
das evangelische Kirchenwesen beschlagen. Beschwerden gegen

den Kirchenrath gelangen unmittelbar an die Synode und sind
bei dem Präsidenten derselben einzugeben.

Art. 169. In jeder ordentlichen Sitzung bestimmt sie auf
Antrag des Kirchenrathes den Voranschlag für das folgende
Rechnungsjahr und erkennt gemäß Art. 29 lit. f der Org. die
nöthigen Centraisteuern.

Art. 170. In Angelegenheiten und Verhältnissen, die mit dem

bürgerlichen Leben zusammenhängen, wendet sie sich nöthigen-
falls an die Staatsbehörden; in solchen, welche mit andern
Kirchen oder Religionsgenossenschaften zusammenhängen,
verkehrt sie mit den zuständigen Stellen derselben.

Art. 171. Gemäß Art. 1 der Org. ist die Synode als oberste
Behörde der evangelischen Kantonskirche berechtigt, an allem
dem Theil zu nehmen, was zur Einigung der evangel. Kantonskirchen

des schweizerischen Vaterlandes und zur gemeinsamen
Fortbildung und Förderung ihrer kirchlichen Institutionen und
des kirchlichen Lebens dient. Sie betheiligt sich nach Gutfinden
an bezüglichen Konferenzen und Konkordaten.

Art. 172. Sie läßt sich durch den Kirchenrath von den
offiziellen Mittheilungen der evangelischen Schweizerkirchen auf
geeignete Weise Kenntniss geben und theilt denselben ihrerseits
nach jeder Amtsdauer einen Bericht über das herwärtige
Kirchenwesen mit.

(Vgl. Art. 107-114 der Kirchenordnung vom 26. Okt. 1881

und Art. 106-113 derjenigen vom 19. Juni 1911).

Grundgesetz vom 9. Jan. 1922

Art. 35. Die Synode ist die oberste Behörde der evangelischen
Kirche des Kantons St. Gallen. Sie überwacht und leitet als

solche deren sämtliche Angelegenheiten. Insbesondere liegt in
ihren Befugnissen und Verpflichtungen:

1. die Sorge für die religiösen und kirchlichen Interessen der
evangelischen Einwohner des Kantons, vor allem auch die

Sorge für den Jugendunterricht;
2. die Entscheidung über Gegenstände der Lehre, der

Seelsorge, des Kultus und der kirchlichen Einrichtungen;
3. die Oberaufsicht über alle Organe, Beamte und Behörden

der evangelischen Kirche;
4. die Beschlußfassung über die Gründung neuer

Kirchgemeinden;

5. die Wahl des Kirchenrates und seines Präsidenten, der
Abgeordneten in den schweizerischen evangelischen Kirchenbund

und deren Stellvertreter, des Abgeordneten in die

Konkordatsprüfungsbehörde und dessen Stellvertreters, der
Dekane und deren Stellvertreter sowie des Synodalpredigers
und dessen Stellvertreters;

6. die Genehmigung des kirchenrätlichen Amtsberichtes und
der sämtlichen Rechnungen der vom Kirchenrat verwalteten

Kassen, Fonde und Stiftungen;
7. die Genehmigung des Voranschlages für das nächstfolgende

Rechnungsjahr und die Festsetzung der Zentralsteuer;
8. die Oberaufsicht über die Pensionskasse der evangelischen

Pfarrer und das Recht der Statutenänderung für diese

Kasse;
9. die Festsetzung des Mindestgehaltes für die Pfarrer;

10. die Festsetzung der Entschädigung bzw. Gehalte für sämt¬

liche im Dienste der evangelischen Gesamtkirche des Kantons

stehenden Funktionäre, einschließlich der Taggelder
und Reiseentschädigungen für die Synodalen;

11. die Erledigung von Beschwerden gegen den Kirchenrat;
12. der Erlaß der zu diesem Grundgesetz nötigen

Ausführungsbestimmungen (Kirchenordnung) sowie weiterer Verordnungen

und Reglemente allgemein verbindlicher Natur, die
im Interesse der evangelischen Kirche liegen;

13. der Abschluß von Konkordaten mit anderen evangelischen
Kirchen der Schweiz;

14. die Beratung über die Änderung dieses Grundgesetzes. Jede

Änderung muß aber der evangelischen Volksabstimmung
und der Genehmigung der zuständigen staatlichen Behörden

unterstellt werden.

70



Beilage III

Vertretung der Kirchgemeinden in der Volkssynode 1862-1962
Reihenfolge und Bezeichnung der Gemeinden gemäß Arc. 1 der Kirchenordnung von 1923 (revidiert). Angegeben wird die Zahl der Sitze bei der betr.

Integralerneuerung und bei Diasporagemeinden außerdem das Jahr der Gründung.

Kircbenbezirk St. Gallen 1862 1890 1922 1962

St. Gallen 10 23 20 17
Straubenzell (1902) 8 8

Tablat (1906) — 9 10
Rorschach (1854) 2 4 8 10
Goßau (1897) — 3 3
Gaiserwald (1922) — — — 2

Kirchenbezirk Rheintal-Werdenberg
Thal 2 3 3 4
Rheineck 2 2 2 2
St. Margrethen 2 2 2 3
Berneck-Au 2 2 2 3
Balgach 2 2 2 2
Diepoldsau 2 2 2 2
Rebstein 2 2 2 2
Marbach 2 2 2 2
Altstätten 3 3 3 2
Eichberg 2 2 2 2
Sennwald-Lienz 2 2 2 2
Salez-Haag 2 2 2 2
Sax-Frümsen 2 2 2 2
Grabs 4 5 6 5
Buchs 3 4 4 5
Sevelen 2 2 2 3
Wartau-Gretschins 2 2 2 2
Azmoos-Trübbach 2 2 2 2
Bad Ragaz-Pfäfers (1863) — 2 2 2
Sargans-Mels (1955) — — 2

Walenstadt (1865) — 2 2 2

Kirchenbezirk Toggenburg

Weesen-Amden (1908) 2 2
Uznach (1920) — — 2 2

Rapperswil-Jona (1838) 2 2 3 5

Wildhaus 2 2 2 2
Alt St. Johann 2 2 2 2
Stein 2 2 2 2
Nesslau 3 2 2 2
Ennetbühl 2 2 2 2
Krummenau 2 2 2 2
Ebnat 3 3 3 3

Kappel 3 3 2 2
Watrwil 5 4 5 5

Lichtensteig 2 2 2 2
Oberhelfenschwil 2 2 2 2
Brunnadern 2 2 2 2
Hemberg 2 2 2 2
St. Peterzell 2 2 2 2

Krinau 2 2 2 2

Bütschwil-Mosnang (1906) — — 2 2

Lütisburg 2 2 2 2
Kirchberg 2 2 2 2
Mogeisberg 3 3 3 2
Ganterschwil 2 2 2 2

Oberuzwil 2 2 3 3

Niederuzwil 2 3 4 5

Flawil 3 4 4 4

Degersheim 2 2 2 2
Wil (1889) — 2 3 4

total 108 132 164 174

71



Beilage IV

Sessionen und Präsidenten der Synode 1803-1963

Die Daten (bei außerordentlichen Sessionen kursiv) beziehen sich nur auf die eigentlichen Sitzungstage, nicht auf freie
Veranstaltungen am Vorabend.

Als Präsidenten werden die formell gewählten angegeben, nicht aber ihre gelegentlich amtierenden Stellvertreter. - Wo der
Wohnort nicht verzeichnet ist, war St. Gallen Domizil.

Die Amtsdauer, für den Antistes noch nicht normiert, wurde für den Präsidenten 1834 auf 3 Jahre, 1862 auf 1 Jahr und 1907
auf 2 Jahre festgesetzt. - Für Mitglieder beträgt sie seit 1862 4 Jahre.

Geistlichkeitssynode

20. Sept.
18./19. Sept.
2./3. Juli
1. Juli
7. Juli
5. Juli
4. Juli
17. Juli

2. Juli
7. Juli
6. Juli
19. Juli
4. Juli
9. Juli
1. Juli
7. Juli
6. Juli
4. Juli

3. Juli
2. Juli
1. Juli
6. Juli
5. Juli
4. Juli
3. Juli
1. Juli
7. Juli
6. Juli
5. Juli

Peter
Peter
Peter
Peter
Peter
Peter
Peter
Peter

Stähelin,
Stähelin,
Stähelin,
Stähelin,
Stähelin,
Stähelin,
Stähelin,
Stähelin,

Antistes
Antistes
Antistes
Antistes
Antistes
Antistes
Antistes
Antistes

Peter Stähelin, Antistes
Peter Stähelin, Antistes
Peter Stähelin, Antistes
Peter Stähelin, Antistes
Peter Stähelin, Antistes
Georg Kaspar Scherrer, Antistes
Georg Kaspar Scherrer, Antistes
Georg Kaspar Scherrer, Antistes
Georg Kaspar Scherrer, Antistes
Georg Kaspar Scherrer, Antistes

Georg Kaspar Scherrer, Antistes
Joh. Konr. Rothmund, Antistes
Joh. Konr. Rothmund, Antistes
Joh. Konr. Rothmund, Antistes
Joh. Konr. Rothmund, Antistes
Joh. Konr. Rothmund, Antistes
Joh. Konr. Rothmund, Antistes
Joh. Konr. Rothmund, Antistes
Joh. Konr. Rothmund, Antistes
Joh. Konr. Rothmund, Antistes
Joh. Konr. Rothmund, Antistes

1832 7./8. Aug.
1833 2. Juli
1834 23. Sept.
1835 12. Mai
1836 26. Jan.
1837 23./24. Mai
1840 14./15. Juli

1843 18./19. Juli
1845 29. Okt.
1846 23./24. Juni
1849 17./18. Juli
1850 1.12. Okt.

1852 29./30. Juni
1855 3-/4. Juli
1857 30. Sept.il. Okt.
1858 20.121. Jan.
1858 29./30. Juni
1860 30.131. Mai
1861 9./10. Juli
1861 27. Aug.

Rud. Steinmüller,
Rud. Steinmüller,
Rud. Steinmüller,
Huldreich Seifert,
Huldreich Seifert,
Huldreich Seifert,
Huldreich Seifert,

Antistes,
Antistes,
Antistes,
Dekan,
Dekan,
Dekan,
Dekan,

Rheineck
Rheineck
Rheineck

Ebnat
Ebnat
Ebnat
Ebnat

Huldreich Seifert, Dekan, Ebnat
Huldreich Seifert, Dekan, Ebnat
Huldreich Seifert, Dekan, Ebnat
Joseph Scherrer, Pfarrer, Wattwil
Joseph Scherrer, Pfarrer, Wattwil

Joseph Scherrer, Pfarrer*
Joseph Scherrer, Pfarrer
Joseph Scherrer, Pfarrer
Joseph Scherrer, Pfarrer
Joh. Konr. Bänziger, Dekan, Altstätten
Joh. Konr. Bänziger, Dekan, Altstätten
Zwingli Wirth, Pfarrer, Wattwil
Zwingli Wirth, Pfarrer, Wattwil

* ab 1852 in St. Gallen

72



1862
1862
1863
1864
1865
1866
1867
1868
1869
1870

1871
1872
1873
1874
1875
1876
1877
1878
1879
1880

1881
1881
1882
1883
1884
1885
1886
1887
1888
1889
1890

1891
1892
1893
1894
1895
1896
1897
1898
1899
1900

Volkssynode

17.-19. Juni Arnold Otto Aepli, Landammann
15.-17. Dez. Arnold Otto Aepli, Landammann
15./16. Juni Gustav Ad. Saxer, Regierungsrat
20.-23. Juni Arnold Otto Aepli, Landammann
19.-21. Juni Arnold Otto Aepli, Landammann
18.-20. Juni Gustav Ad. Saxer, Regierungsrat
17./18. Juni Arnold Otto Aepli, Regierungsrat
15./16. Juni Gustav Ad. Saxer, Landammann
21./22. Juni Arnold Otto Aepli, Landammann
20.-22. Juni Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor

19./20. Juni Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
17./18. Juni Arnold Otto Aepli, Regierungsrat
16./17. Juni Arnold Otto Aepli, Regierungsrat
22./ 23. Juni Daniel Wirth-Sand, Kaufmann
21. Juni Kaspar Pfändler, Landammann
22. Mai Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
28. Mai Arnold Otto Aepli, Regierungsrat
24./25. Juni Kaspar Pfändler, Regierungsrat
19. Mai Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
18. Mai Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor

4. Juli Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
24.-26. Okt. Bernhard Scherrer-Engler, Kaufmann

1. Juni Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
18. Juni Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
23./24. Juni Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
15. Juni Ludwig Zollikofer, Landammann
21. Juni Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
20. Juni Ludwig Zollikofer, Regierungsrat
18. Juni Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
24. Juni Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
23. Juni Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor

15. Juni Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
20. Juni Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
26. Juni Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
25. Juni Ludwig Zollikofer, Regierungsrat
24. Juni Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
22. Juni Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
28. Juni Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
20. Juni Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
19. Juni Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
18. Juni Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor

1901 17. Juni Gustav Ad. Saxer, a. Bankdirektor
1902 23. Juni Gustav Ad. Saxer, a. Bankdirektor
1903 15. Juni Gustav Ad. Saxer, a. Bankdirektor
1904 20. Juni Gustav Ad. Saxer, a. Bankdirektor
1905 19. Juni Gustav Ad. Saxer, a. Bankdirektor
1906 2. Juli Hermann Schlatter, Kaufmann
1907 17. Juni Ludwig Zollikofer, a. Regierungsrat
1908 15. Juni Ludwig Zollikofer, a. Regierungsrat
1909 21. Juni Ludwig Zollikofer, a. Regierungsrat
1910 20. Juni Theod. Schlatter, Kaufmann
1911 19. Juni Theod. Schlatter, Kaufmann
1912 17. Juni Alfred Riegg, Regierungsrat
1913 16. Juni Alfred Riegg, Regierungsrat
1914 22. Juni Theod. Schlatter, Kaufmann
1915 21. Juni Ernst Kuhn, Fabrikant, Degersheim
1916 19. Juni Ernst Kuhn, Fabrikant, Degersheim
1917 18. Juni Ernst Kuhn, Fabrikant, Degersheim
1918 17. Juni Alfred Riegg, Regierungsrat
1919 7. Juli Alfred Riegg, Regierungsrat
1919 27. Okt. Alfred Riegg, Regierungsrat
1920 28. Juni Walter Sonderegger, Pfarrer, Buchs
1920 11. Okt. Walter Sonderegger, Pfarrer, Buchs

1921 20. Juni Walter Sonderegger, Pfarrer, Buchs
1922 9. Jan. Walter Sonderegger, Pfarrer, Buchs
1922 12. Juni Dr. iur. Robert Forrer, Rechtsanwalt
1922 27. Nov. Dr. iur. Robert Forrer, Rechtsanwalt
1923 25. Juni Dr. iur. Robert Forrer, Rechtsanwalt
1924 23. Juni Albert Rothenberger, Dekan
1925 15. Juni Albert Rothenberger, Dekan
1926 21. Juni Emil Tobler-Barry, Kaufmann, Thal
1927 20. Juni Emil Tobler-Barry, Kaufmann, Thal
1928 18. Juni Oskar Steger, a. Dekan
1929 24. Juni Oskar Steger, a. Dekan
1930 30. Juni Daniel Brütsch, Dekan, Sevelen

1931 29. Juni Daniel Brütsch, Dekan, Sevelen
1932 27. Juni Albert Rothenberger, Dekan
1933 26. Juni Albert Rothenberger, Dekan
1934 25. Juni Dr. iur. Ernst Graf, Stadtrat
1935 1. Juli Dr. iur. Ernst Graf, Stadtrat
1936 29. Juni Adolf Brunner, Reallehrer
1937 28. Juni Adolf Brunner, Reallehrer
1938 27. Juni Albert Kuhn, Fabrikant, Degersheim
1939 19. Juni Hans Wohlfender, Pfarrer, Oberuzwil
1940 24. Juni Richard Pestalozzi, Dekan, Tablat
1941 30. Juni Richard Pestalozzi, Dekan
1942 29. Juni Fritz Grob, Lehrer, Goldach
1943 28. Juni Fritz Grob, Lehrer, Goldach
1944 26. Juni Henry Tschudy, Buchdr. und Verleger

«•Wandersynode»

1945
1946
1947
1948
1949
1950

1951
1951
1952
1953
1954
1954
1955
1956
1957
1958
1959
1960
1961
1962
1963

25. Juni
24. Juni
30. Juni
28. Juni
27. Juni
26. Juni
29. Jan.
25. Juni
30. Juni
29. Juni

1. Vehr.
23. Juni
27. Juni
25. Juni
24. Juni
30. Juni
29. Juni
27. Juni
26. Juni
25. Juni
24. Juni

Rapperswil) Henry Tschudy, Buchdrucker und Verleger
St. Gallen) Paul Trüb, Dekan, Flawil
Berneck) Paul Trüb, Dekan, Flawil
Wil) Paul Wieser, Dekan, Berneck
Ragaz) Paul Wieser, Dekan, Berneck
St. Gallen) Rob. Grob, Bezirksammann, Wattwil
St. Gallen) Rob. Grob, Bezirksammann, Wattwil
Weesen) Rob. Grob, Bezirksammann, Wattwil
Rheineck) Dr. sc. techn. Wilh. Gasser, Geschäftsführer
Ebnat) Dr. sc. techn. Wilh. Gasser, Geschäftsführer
St. Gallen) Dr. sc. techn. Wilh. Gasser, Geschäftsführer
St. Gallen) Otto Zingg, Chemiker, Berneck
Buchs) Otto Zingg, Chemiker, Berneck
Goldach) Dr. iur. Carl Gsell, Pfarrer, Wattwil
Wildhaus) Dr. iur. Carl Gsell, Pfarrer, Wattwil
St. Gallen) Wilh. Baumann, Sekundarlehrer, Oberuzwil
Rapperswil) Wilh. Baumann, Sekundarlehrer, Oberuzwil
Berneck) Gregor Baumgartner, Feuerpolizei-Chef, Tablat
Sargans) Gregor Baumgartner, Feuerpolizei-Chef, Tablat
St. Gallen) Hans Mast, Gemeindeammann, Rorschacherberg
Weesen) Hans Mast, Gemeindeammann, Rorschacherberg

73





Personen-Register

Ein A nach einer Seitenzahl bedeutet, daß der Name auf der betreffenden Seite nur in einer Anmerkung vorkommt.

Aepli, Arnold Otto 36-41, 44 ff,
48, 51,54 f, 73

Aider, Johann Jakob 31 A
Altherr, David 52
Ambühl, Ulrich 41, 52

Bader, Hans 59, 62

Bänziger, Johann Konrad 72
Bärlocher, Sebastian 38, 48, 52
Baumann, Wilhelm 73
Baumgartner, Gottlieb 65

Baumgartner, Gregor 73
Baur, Ferdinand Christian 51,54
Bernet, Johan Jakob 32 ff, 50
Beusch, Adam 59
Böhringer, Hans 63
Brunner, Adolf 73
Brütsch, Daniel 73

Custer, Jakob Laurenz 18

Dieterle, Samuel 62 f
Dietrich, Gottfried 59
Dubs, Jakob 43 f
Dütschler, Dionys 55

Ernst, Edmund 66, 68

Etter, Ernst 65 f, 68

Fay, Ludwig 31 A
Fels, Christian Friedrich von 26
Fels, Johann Michael 11, 23, 28

Forrer, Robert 73

Früh, Johann Georg 52

Gasser, Wilhelm 73

Graf, Ernst 73

Grob, Fritz 73
Grob, Robert 73
Gsell, Carl 73

Hauri, Nathanael 59

Kambli, Conrad Wilhelm 62

Kambli, Wilhelm 64

Kaufmann, Johann 41, 52
Keller, Paul 59
Kessler, Johannes 19

Knaus, Johannes 28
Kuhn, Albert 73

Kuhn, Ernst 73

Kutter, Hermann 62

Lang, Heinrich 44,47,51

Mast, Hans 73

Mayer, Karl Eduard 51

Müller-Friedberg Karl von 12 f, 17

Näf, Jonas 41, 44

Pestalozzi, Karl 63

Pestalozzi, Richard 73

Pfändler, Kaspar 52, 73

Ragaz, Leonhard 62
Riegg, Alfred 73

Rietmann, Johann Jakob 31 A
Rothenberger, Albert 62 f, 73
Rothmund, Johann Konrad 20 f,

33, 72

Saxer, Gustav Adolf 41, 44 f, 48,
51 f, 54-58, 73

Saxer, Johann Jakob 52
Scheitlin, Peter 22 f, 31 A, 33

Scherrer, Bernhard 73
Scherrer, Georg Kaspar 20, 22, 25,

72
Scherrer, Joseph 32, 42, 52 f, 72
Schieß, Emanuel 34, 36
Schieß, Heinrich 35 f
Schlatter, Hermann 73
Schlatter, Stephan 49
Schlatter, Theodor 73

Schleiermacher, Friedr. E. Daniel 35
Schwendener, Johann Jakob 41,52
Seifert, Hermann 34 A
Seifert, Huldreich 34, 72
Seifert, Huldreich Arnold 34 A, 44
Sonderegger, Walter 73
Stähelin, Peter 11 f, 14, 20, 22, 25,

72

Stapfer, Philipp Albert 12

Steger, Oskar 73

Steiger, Eduard 41, 44
Steiger, Georg Peter Friedrich 27,

30

Steiger, Karl 31 A
Steinmüller, Johann Rudolf 21 f,

28, 72

Tobler, Emil 73

Trüb, Paul 73
Tschudi, Friedrich von 31 A, 34 f,

44, 48,51
Tschudy, Henry 73

Watt, Joachim von (Vadian) 19

Weber, Johann Heinrich 28
Weber, Johann Jakob 40 f
Weder, Johann Baptist 41

Wieser, Paul 73

Wiget, Gustav 58, 65

Wirth, Daniel 26 A, 73

Wirth, Johann Georg 26, 33, 48,
51

Wirth, Kaspar Melchior 26 A
Wirth, Zwingli 26 A, 37 f, 40, 44,

51 f, 72
Wohlfender, Hans 73

Zingg, Otto 73

Zollikofer, Julius Hieronymus 14

Zollikofer, Ludwig 73

Zollikofer, Ruprecht 25

Zwingli, Ulrich 9,19

75




	Die evangelische Synode des Kantons St. Gallen von 1803 bis 1922

