Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Band: 104 (1964)

Artikel: Die evangelische Synode des Kantons St. Gallen von 1803 bis 1922
Autor: Ehrenzeller, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-946443

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-946443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

104. Neujahrsblatt

Herausgegeben vom Historischen Verein des Kantons St. Gallen

Die evangelische Synode
des Kantons St.Gallen
von 1803 bis 1922

von

Ernst Ehrenzeller

1964
E.Lopfe-Benz AG, Graphische Anstalt und Verlag, Rorschach




e SRR T T A ST A N A I Y Y S A M 7T ST R Al TG e T S o SRR L 7, 2 AW S P e TS

Antistes Peter Stdhelin Pfarrer Zwingli Wirth

Landammann Arnold Otto Aepli Landammann Gustav Adolf Saxer




104. Neujahrsblatt

Herausgegeben vom Historischen Verein des Kantons St. Gallen

Die evangelische Synode
des Kantons St.Gallen
von 1803 bis 1922

von

Ernst Ehrenzeller

1964
E.Lopfe-Benz AG, Graphische Anstalt und Verlag, Rorschach




VORWORT

Nachdem der Unterzeichnete, im Auftrag des kantonalen Kirchenrats, am Vor-
abend der Jubiliumssynode von 1962 iiber (Hundert Jahre Volkssynode> gespro-
chen hatte, ersuchte ihn die Kommission des Historischen Vereins um weitere Be-
arbeitung dieses Themas fiir ein Neujahrsblatt. Die Zusage fiel nicht ganz leicht.
Zwar hatten sich die verfiigbaren Quellen fiir die rechtlich-materielle Seite der
Aufgabe als geniigend erwiesen; aber es war ja kein Nachschlagewerk fiir alle
jene Sachfragen geplant, welche die Synode jemals behandelt hat. Denn die Ge-
schichte einer Institution, zumal einer kirchlichen, darf nicht beim Rahmen stehen
bleiben, sondern mufl etwas von den geistigen Kriften sichtbar machen, die sich
darin begegnen und auswirken. Fiir die Bewiltigung dieser Seite des Themas
waren nun aber die Unterlagen, vorab die biographischen, nicht immer zahlreich
und ergiebig genug. — Was die zeitliche Abgrenzung des Themas betrifft, so wurde
—im Unterschied zum Vortrag — nun auch die Geschichte der Geistlichkeitssynode
einbezogen, wihrend anderseits mehrere Griinde einen Abschlufl des Textes auf
das Jahr 1922 nahelegten.

Der Historische Verein dankt dem Evangel. Kirchenrat fiir seinen namhaften
Beitrag an die Drucklegung dieser Arbeit. Der personliche Dank des Verfassers
gilt vorab dem Aktuar des Kirchenrats, Herrn a. Dekan Paul Triib, fiir Bereit-
stellung der Unterlagen und zahlreiche Auskiinfte, ferner ihm und den Herren
Dr. Hans Fehrlin und Prof. Dr. Emil Luginbiihl fiir die Durchsicht der Kor-
rekturen.

St.Gallen, den 30. September 1963

Ernst Ehrenzeller




ey




Inhalts-Verzeichnis

Quellen und Literatur .

I. Kapitel

I1. Kapitel

ITI. Kapitel

IV. Kapitel

V. Kapitel

VI. Kapitel

Beilagen

Vorgeschichte und Griindung

Altere Synodalverbinde .
Die Kirche in der Umgestaltung der polmschen Verhaltmsse
Der neue Kanton und seine erste Synode (1803)

Mediation und Restauration

Kirchengesetz und Synodalverfassung von 1803/1804
Die Rechtsgrundlagen von 1814/1817 .

Die Tagungen der Synode (1804-1833)

Ergebnisse und Problematik

Die Regenerationszeit

Das Ringen um die Kirchenverfassung von 1834
Aufgaben und Titigkeit der Synode (1834-1858)
Die Erneuerung des Katechismus . e

Ubergang zu Landeskirche und Volkssynode

Der Organisations-Entwurf von 1857 .
Die Kantonsverfassung von 1861 .
Der Kampf um die Volkssynode (1862)

Die Synode von 1862 bis 1906

Rechtsgrundlagen und Konstituierung der Volkssynode
Die Kirchenordnung (1864/1881) .

Liturgie und Apostolicum

Die Aera Saxer (1870-1906) .

Ins 20. Jabrbundert hinein

Das Memorial von 1911 .
Hinwendung zu sozialen und polmschen Fragen
Die Kirchenverfassung von 1922 .

I. Rechtsgrundlagen fiir Stellung und Titigkeit der Synode

II. Aufgaben und Befugnisse der Synode 1862/64 und 1922

III. Vertretung der Kirchgemeinden in der Volkssynode 1862-1962
IV. Sessionen und Prisidenten der Synode 1803-1963

Personen-Register .

Seite

11
13

15
17
19
24

25
30
33

36
39
41

46
48
50
54

58
61
64

69
70
74
72

75




e
et




Quellen und Literatur

Kirchenverfassungen [ab 1834 in den kantonalen Gesetzessammlungen, ab 1882 auch in
den Fvangel. kirchl. Erlassen. — Vgl. Beilage I

Protokoll der Synode (3 Binde: 1803-61, 1862-95, 1896-1927. 2. und 3. Band mit Sach-
register. Kirchenarchiv)

Gedruckte amtliche Berichte iiber einzelne Sessionen:
1803-16: St.Gallisches Kantonsblatt, Bd. II-XVII.
1855-58: Bericht iiber die Verhandlungen der evang. Synode... vom 1. Juli 1855
bis 30. Juni 1858. (St. Gallen 1859)

Jahrbiicher der Stadt St.Gallen (1823-34). Hrsg. von Peter Ehrenzeller, Joach. Von-
willer, Aug. Naf. (St. Gallen 1824-36)

St. Gallische Jahrbiicher (1835-43). Hrsg. von Peter Ehrenzeller, Kaspar Wild. (St. Gallen
1842-63)

Kreisschreiben des Kirchenrats 1836-81. [Sammelband, mit weiteren Drucksachen, in
zwei Exemplaren. Expl. A mit Inhaltsverzeichnis. Kirchenarchiv]

Revision der evangel. Organisation 1856-62. [Sammelband mit Eingaben, Entwiirfen
und Drucksachen. Kirchenarchiv]

Bericht tiber das evangel. Kirchenwesen des Kantons St. Gallen

vom Juni 1862 bis Juni 1866 (St. Gallen) [1866]
vom Juni 1866 bis Juni 1870 (St. Gallen 1870)

Evangelisch-kirchliche Erlasse des Kantons St. Gallen (St. Gallen) [1882 ff]. [Offizielle
Ausgabe aller Amtsberichte, Verordnungen usw. — Bd. I: 1882-91; II: 1892-1901;
III: 1902-09; IV: 1910-17, mit Gesamtregister zu I-IV; V: 1918-26 usw.]

*

Fehr, Hans: Staat und Kirche im Kanton St. Gallen. (St. Gallen 1899)
Finsler, Georg: Kirchliche Statistik der reformirten Schweiz. (Ziirich 1854/56)

Saxer, Adolf: Zum 25jihrigen Bestande der evangel. Volkssynode des Kantons St. Gallen
(Eroffnungsrede . .. am 20. Juni 1887) (KE I Nr. 64)

Schelling, Gustav Adolf: Geschichte der Evangelischen Landeskirche des Kantons Sankt
Gallen. (St. Gallen 1905/1918) [Von 4 Lieferungen nur 2 erschienen, von der Re-
formation bis 1862 reichend]

Wiget, Gustav: Das reformierte Kirchenwesen des Kantons St. Gallen. I und II. (Flawil
1919/1921).

*

abgekiirzt zitiert:

Prot.

Bericht 1855-58

Jabrbiicher

Jabrbiicher

«Revision>

Bericht 1862—66
Bericht 1866-70

KE

Febr
Finsler

Saxer

Schelling

Wiget

Kirchenarchivs: Archiv des Kirchenrats und der Synode, z. T. in St. Laurenzen, z. T. im

kirchenritl. Sekretariat (Kugelgasse 3, St. Gallen) befindlich.







ErsTES KAPITEL

Vorgeschichte und Griindung

Altere Synodalverbinde

Von den drei Pfarrkapiteln, die das kantonale
Kirchengesetz von 1803 als Abteilungen der zu bil-
denden Synode auffithrte, waren zwei — St. Gallen
und Toggenburg — schon vorher kleinriumige Sy-
nodalverbinde gewesen. Die Urspriinge beider las-
sen sich bis tiber die Reformation zuriick verfolgen,
denn jedes von ihnen geht auf ein mittelalterliches
Landkapitel oder Dekanat zuriick. In der Ver-
sammlung seiner Kleriker entschied ein solches
Geistlichkeitskapitel — einer Korporation vergleich-
bar — iiber die Aufnahme von Kandidaten, iiber-
priifte alljahrlich Lehre und Lebenswandel seiner
Mitglieder in der «Censur> und konnte gegebenen-
falls Unwiirdige ausschlieflen. Diese traditionellen
Befugnisse gingen dort, wo die Reformation durch-
drang, auf die Synoden iiber, d. h. auf die Versamm-
lungen der wiederum gebietsweise organisierten
Pridikanten. Zusitzlich tibernahmen diese aber
noch eine weitere Aufgabe, fiir die — mit der Tren-
nung von der katholischen Hierarchie — die bisher
zustindigen Instanzen entfallen waren: die Ent-
scheidung iiber Lehre und Kultus. Noch in an-
derer Hinsicht unterschieden sich die neuen Syno-
den von den mittelalterlichen Kapiteln: sie galten
in héherem Mafle zugleich als Versammlung von
Sprechern der einzelnen Gemeinden. Darum wur-
den ihnen mancherorts Vertreter der weltlichen
Obrigkeit beigeordnet.

*

Die St.Galler Synode — im weiteren Sinne des Wor-
tes! — entsprach wenigstens in den Jahren 1529 bis
1531 fast durchwegs dem mittelalterlichen Arboner
oder St.Galler Kapitel, denn ihr gehdrten damals
die Geistlichen der Stadt, des Landes Appenzell, des
Rheintals und der Alten Landschaft an, sowie die

! DasFolgende nach Huldr. Gust. Sulzberger: Geschichte des
Capitels St. Gallen von seiner Entstehung bis zur Lostren-
nung der oberthurgauischenund rheinthalischenGeistlichkeit
(1589). In: Mittheilungen zur vaterlind. Geschichte, hrsg.
vom Histor. Verein in St. Gallen. IV (St. Gallen 1865)

Pfarrer aus jenen Thurgauer Gemeinden, in denen
der St.Galler Abt bisher die niedere Gerichtsbarkeit
ausgeiibt hatte (Sitterdorf, Hagenwil, Romanshorn
u. a.). Die Prddikanten aus diesen Gebieten traten
erstmals am 4. Februar 1529 in St.Gallen zur Sy-
node zusammen. Nach weiteren Tagungen in Rhein-
eck (November 1529) und Rorschach (November
1530) berieten sie am 18. Dezember 1530 in St. Gal-
len, im Beisein Zwinglis, die Neuordnung der Kir-
chenzucht, hielten Censur und beschworen Satzun-
gen, die den Kern einer Synodalordnung darstell-
ten. Nachdem Zwinglis Tod und die anschliefende
politische Entwicklung einen lingeren Unterbruch
bedingt hatten, erweiterte die St. Galler Synode jene
Satzungen 1544 zu eigentlichen «Constitutiones>.
Diese sahen fiir die einzelnen Landschaften «Inspec-
tores> vor, die spiter <Dekane> hieflen; derjenige des
Stadtkapitels amtete vermutlich regelmifig als Lei-
ter der ganzen Versammlung. Ein Kammerer> — die
Bezeichnung ist vorreformatorisch — verwaltete (seit
1571) den Synodalfonds. — Schon 1557 hatte die
Versammlung beschlossen, durch die Geistlichen die
Gemeinden anfragen zu lassen, ob sie nicht, neben
dem Pfarrer, auch weltliche Abgeordnete in die Sy-
node schicken wollten. Wie es scheint, gingen die
Gemeinden aber nicht darauf ein, auler dem stadti-
schen Rat, der sich von 1568 an vertreten lief3.

Der St.Galler Synodalverband hatte damals den
Hohepunkt seiner dufleren Entwicklung bereits iiber-
schritten. Schon nach 1531 hatten die Gemeinden
der Alten Landschaft infolge der «Gegenreforma-
tion> nicht mehr dazu gerechnet werden kénnen. Im
Jahre 1589 mufiten sich dann auch die Pridikanten
des Rheintals und des Oberthurgaus auf Verlangen
jener katholischen eidgendssischen Orte, die an der
Regierung dieser Untertanenlande beteiligt waren,
von der ostschweizerischen Synode trennen; sie
schlossen sich der ziircherischen an. So erschienen

S. 149-184. - Vgl. die Einleitung von Emil Egli zu <Johannes
Kesslers Sabbata> (St. Gallen 1902) und neuerdings Hans
Martin Stiickelberger: Kirchen- und Schulgeschichte der
Stadt St. Gallen. II. Band: 1630-1750 (St. Gallen 1962)
S 199:f




e e AT SR 1 U, M T R

fortan nur noch die Auflerrhoder Pfarrer, die seit
1602 daneben eigene Synoden abhielten, zu den ge-
meinsamen Tagungen in St. Gallen. Hier zdhlte man
1683 18 St.Galler und 14 Appenzeller Geistliche.
Jahr fiir Jahr wurden diese nach allfilligen Be-
schwerden gefragt und dann der <«Censur> unter-
worfen. Auflerdem oblag der Synode die Priifung
neuer Anwirter auf das Pfarramt; deren Wahl je-
doch erfolgte in St.Gallen durch den Rat. — Mif3-
helligkeiten, vor allem um eine Dekanswahl, be-
wogen 1757 die Auflerrhoder Pfarrer, auf den Be-
such der St.Galler Synoden inskiinftig zu verzich-
ten. — Man wundert sich weniger iiber das Ende die-
ser amtsbriiderlichen Gemeinschaft als vielmehr tiber
ihre ansehnliche Dauer. Bei allen Verschiedenheiten
des Naturells sowie der staatlichen und kirchlichen
Verfassung, und iber alle die mehr oder minder
ernsthaften Hindel dieser fast drei Jahrhunderte
hinweg hatte sich die Verbundenheit im gemein-
samen Glauben und ein erstes gesamtkirchliches Be-
wufltsein doch als stirker erwiesen.

Den Kern des beschriebenen Verbandes hatte je und
je der St.Galler Synodus> — im engern Sinne des
Wortes — gebildet. Er umfafite die auf Stadtgebiet
als Pfarrer oder Lehrer titigen Geistlichen und
auflerdem diejenigen, die in St.Gallen verbiirgert,
aber auswirts titig waren. Die 1757 erneuerten
Statuten setzten die alljihrliche Prosynodes auf
den Montag nach Trinitatis an und auf den Diens-
tag die formlichen Verhandlungen. Deren Tages-
ordnung mag der spiteren Kantonalsynode in man-
chem als Vorbild gedient haben, denn sie schrieb
folgenden Verlauf? vor:

§ 5 Dienstag Hora 6ta verrichtet der Decanus ein kurzes
Gebett, verlieset die Namen aller Fratrum, die Constitutiones
Synodi und die Acta des letst gehaltenen Synodi.

§ 6 Hierauf wird entweder der alte Praeses bestitiget oder
ein neuer per majora erwehlet.

§ 7 Sodann werden die vorhandenen Novitii in den Syno-
dum aufgenommen.

§ 8 Nach der Predigt werden die Gravamina erdrteret, die
Censur vorgenommen: wo es nothig denen censurirten Herren
ihre Verbrechen vorgehalten ...

§ 9 Endlich verrichtet der Praeses die Synodal-Sermon,
die Danksagung gegen Gott, gegen Hohe Oberkeit und Depu-
tirte, recommendirt ihnen das Ministerium zu respective gni-
digem und grofgiinstigem Schuz und Affection, womit der
ganze Actus beschlossen wird.

2 Synodal-Constitutiones im Stadtarchiv (Stidt. Kirchen-
archiv, Tom y).

3 Das Folgende nach Huldr. Gust. Sulzberger: Beitrige zur
toggenburg. evangel. Kirchengeschichte. In: Mittheilungen
zur vaterlind. Geschichte, hrsg. vom Histor. Verein in
St. Gallen ITI (St. Gallen 1866) S.16-160.— Vgl. Paul Boesch:
Toggenburgische Kirchensachen des 17. Jahrhunderts von

10

TR A R AN TV TS I

G e e S B s T s B e

Im {iibrigen hatten die Beschliisse der St.Galler
Synode nur in wenigen Belangen selbstindige
Rechtskraft; meistens stellten sie bloffe Antrige zu-
handen des Rates dar. Dieser pflegte die synodalen
Propositionen und Gravamina stets griindlich zu
erwigen, aber durchaus nicht immer gutzuheiflen.
Die Tatsache, daff der Rat das kirchliche Leben
nicht einfach den Geistlichen iiberliefl, sondern
auch dafiir die Verantwortung auf die eigenen
Schultern nahm, gehort zu den Eckpfeilern jenes
Staatskirchentums, das als Ordnung der st.gallischen
Biirgergemeinschaft mehr als zweieinhalb Jahrhun-
derte hindurch jeder Diskussion entzogen blieb.

*

Die 1529 insLeben gerufene Toggenburger Synode®
wurde von denjenigen Gemeinden des Thurtals be-
schickt, die frither zum Kapitel Wil (oder Leutmer-
ken) gehort hatten; dazu traten die 1484 gegriindete
Pfarrei Wildhaus, sowie die Gemeinden Oberglatt,
Henau, Niederglatt und Jonschwil, deren Geistliche
vorher dem Kapitel St.Gallen zugeteilt gewesen waren.

Die Landeshoheit des Fiirstabtes, deren sich das
Toggenburg nicht hatte entledigen konnen, machte
sich nach der Reformation auch im evangelischen
Kirchenwesen geltend?:, und die betroffenen Ge-
meinden waren bisweilen froh, daf} Ziirich seine
schiitzende Hand iiber sie hielt.

Die Sitzungen der Synode fanden in Lichtensteig
statt, wo der dbtische Landvogt residierte, und zwar
— spitestens ab 1553 — alljdhrlich in der Woche nach
Jubilate. Die schon 1529 angenommenen Statuten
enthielten zugleich eine kurz gefafite Kirchen- und
Predigerordnung und wurden 1553 abgeindert und
erweitert. — Von Anfang an scheint der Dekan durch
eine Synodalkommission unterstiitzt worden zu sein,
die neben ihm einen Kammerer> und einige <Bei-
geordneter umfafite. Besonders hervorzuheben ist
aus den Satzungen von 1553 der Zuzug von 3 Bei-
sitzern. Im Unterschied zu den Ratsabordnungen an
die Synoden von Ziirich, Bern und St.Gallen wurden
diese Laien aber von der Synode selbst gewihlt —
aus allen freien und ehrlichen Landleuten — und
besaflen iiberdies Stimmrecht. Diese originelle Neue-
rung wurde 1719 dahin abgeschwicht, daf die er-

Alexander Bosch. In: Zwingliana Bd. VII, Heft5 (S. 273 ff)
und 8 (S. 527 £f) (Ziirich 1941/42).

% So wurde 1680 ein Synodalprotokoll beschlagnahmt, das
heute noch im Stiftsarchiv St. Gallen liegt. — Vgl. ferner
Johannes Duft: Die Glaubenssorge der Fiirstibte von
St. Gallen im 17. und 18. Jahrhundert. (Luzern 1944).

s




wihnten Laienmitglieder (fortan 5 statt 3) nun vom
Landrat erkoren wurden.

Auch hinsichtlich ihrer Befugnisse genof die Tog-
genburger Synode eine wesentlich stirkere Stellung
als diejenige zu St.Gallen, denn sie war seit der
Reformation fiir die ganze Aufsicht iiber Lehre und
kirchliches Leben abschliefend zustindig. «In rein
kirchlichen Dingen hatte sie die grofite Freiheit und
Unabhingigkeit; auch die von ihr getroffenen kirch-
lichen Einrichtungen [und] eingefiihrten Lehrbiicher
waren an kein obrigkeitliches Plazet gebunden. Thre
Statuten und Einrichtungen sind nach dem Vorbild
der ziircherischen Kirche gemacht ...»* Sie lief von
sich aus Visitationen durchfithren und verordnete
1711 den Pfarrern regelmiflige Hausbesuche bei den
Familien ihrer Gemeinde. Die ausschliefliche Zu-
standigkeit in kirchlichen Dingen wurde ihr 1718 —
zwecks Vermeidung weiterer Anstinde mit dem
Fiirstabt oder seinem Landvogt — durch den Badener
Frieden bestitigt. Friih gewdhnten sich so die Tog-
genburger, mit wachem Blicke nach aufien das Eigen-
leben ihrer Kirche vor mancherlei Fihrnis zu hiiten,
und nicht zufillig pflegten gerade aus ihrem Pfarr-
kapitel oft die deutlichsten Worte zu ertdnen, wenn
dann im 19. Jahrhundert um die «Freiheit der Kir-
che» gerungen wurde.

*

Einzig das Kapitel Rheintal-Werdenberg® wurde
1803 véllig neu gebildet. Die Pfarrer aus dem eigent-
lichen Rheintal — unterhalb des Hirschensprungs —
waren bis 1589 Mitglieder der allgemeinen St. Galler
Synode gewesen, nachher derjenigen von Ziirich,
und zwar als eigenes Kapitel Rheintal. — Dem Ka-
pitel der Ziirichseegemeinden waren die Geistlichen
der 3 Dérfer in der ziircherischen Herrschaft Sax
(Sax, Salez, Sennwald) zugeteilt. — Da die Graf-
schaft Werdenberg mit Wartau seit 1517 dem Stande
Glarus gehorte und — wie Sax — vollstindig refor-
miert war, besuchten die Pfarrer von Grabs, Buchs,
Sevelen, Gretschins und Azmoos bis zum Untergang
der alten Eidgenossenschaft die Glarner Synode. —
In den heutigen Bezirken Sargans, Gaster und See
bestanden bei Griindung unseres Kantons keine re-
formierten Kirchgemeinden (vgl. Beilage III).

* Sulzberger, Beitrige (siche Anm. 3), S. 34.

®Das Folgende nach Finsler S. 253 f.

%1745-1815 (1.Nov.), von St. Gallen. Sohn von Dekan
Heinrich Stahelin (od. Stiheli). Pfarrer in St. Gallen (seit
1775), Dekan (1795-1803). Erster Antistes der Kantonal-
kirche (1803-15). Vgl.: Leben und Wirken Peter Sti-
helins... von ihm selbst beschrieben. Nebst einem An-

Die Kirche in der Umgestaltung
der politischen Verhiltnisse

Die stiirmische Epoche der Helvetik (1798-1803)
rifl den alten eidgendssischen Bund in einen fiinf
Jahre brodelnden Strudel hinein. Darin verschwand
mit der Freiheit der regierenden und zugewandten
Orte auch die Unfreiheit der bisherigen Untertanen-
lande. Aus diesem Strudel stieg im April 1798 die
Helvetische Republik empor, eingeteilt in Kantone>.
Ungefragt fanden sich die beiden Appenzell, das
untere Toggenburg, Fiirstenland, St.Gallen und
Rheintal zum Kanton Sintis verbunden, wihrend
Werdenberg, Sarganserland, das obere Toggenburg,
Gaster und Rapperswil mit Glarus zusammen den
Kanton Linth bildeten. Von den verschiedenen Ver-
suchen, diese Ordnung zu stiirzen, ist hier einzig
die Reding’sche Verfassung vom 26. Februar 1802
von Belang. Denn sie lief Glarus und Appenzell im
historisch gewachsenen Umfang wieder erstehen und
vereinigte die iibrigen Gebiete der Kantone Linth
und Sintis fiir wenige Monate bereits so zu einem
Kanton St. Gallen, wie dies ein Jahr spiter durch die
Mediations-Akte endgiiltig bewirkt worden ist.

¢

Die Kirche ihrerseits sah sich durch diese Umwil-
zungen zwiefach in Frage gestellt. Zunichst dufier-
lich-organisatorisch: IThre Kapitel und Synodalver-
binde, in die bisherige Ordnung des weltlichen
Rechts eingebettet, hatten mit deren Beseitigung die
gesetzliche Grundlage ihrer ferneren Titigkeit ver-
loren. Scheint letztere, wenigstens in St.Gallen und
im Toggenburg, trotzdem nie ganz ausgesetzt zu
haben, so schwebte man doch jahrelang im Unge-
wissen. Weil dies namentlich dem kirchlichen Leben
in den Gemeinden schaden mufite, ersuchte der
St. Galler Dekan Peter Stihelin® schon 1801, aller-
dings nur durch miindliche Vorstellungen, um ge-
eignete beh6rdliche Anordnungen. Eindeutiger fassen
lafle sich der gleichzeitige Ruf seines Amtsbruders
Joh. Michael Fels? nach einer Kirchenverfassung —
mit Synode und Kirchenrat — fiir den (1801 um das
obere Toggenburg vergroferten) Kanton Sintis®.
Doch ehe etwas geschehen konnte, wurde im Friih-

hange von einigen Predigten und Synodalreden. Hirsg.
von Joh. Gg. Wirth (St. Gallen 1816).

71761-1833 (20. Sept.), von St. Gallen. Professor am Gym-
nasium (1794-1832) und Pfarrer (1813-29).

8 Uber das Kirchen-Regiment des reformirten Theils in dem
neuen Kanton Appenzell (St. Gallen 1801).

14




ling 1802 der Reding’sche Entwurf bekannt und von

der Mehrheit der neu geschaffenen kantonalen Tag-

satzungen angenommen.

An diejenige des « Cantons St.Gallen » erging am
5. April ein «im Namen der reformierten Prediger
des Cantons St.Gallen » von Dekan Stihelin unter-
zeichnetes Gesuch um gesetzliche Ordnung des evan-
gelischen Kirchenwesens®. Es verdient darum ndhere
Betrachtung, weil es den Willen der Pfarrerschaft
zum kirchlichen Zusammenschluf des heutigen Kan-
tonsgebietes erkennen lift. Sobald eine in ihren
Augen offenbar angemessene und dauerhafte Ord-
nung der staatlichen Verhiltnisse eingetreten war,
trat die Geistlichkeit mit der Idee einer evangelischen
St. Galler Kantonalkirche hervor. Da diese als recht-
miflige Institution, in deren Auftrag Stdhelin hitte
sprechen konnen, zunichst gar nicht bestand, folgte
seiner Unterschrift die zugleich auf alte und auf
neue Elemente abgestiitzte Legitimation: «Im Na-
men der St.Gallischen Geistlichkeit, und auf erhal-
tener Vollmacht, im Namen der Geistlichkeit im
Toggenburg, und der Geistlichkeit im Rheinthal,
und dem District Werdenberg.»

Nach einem Hinweis auf die Nachteile der bis-
herigen Unsicherheit erklirte der Verfasser, durch
die neue Ordnung seien «ganz verschiedene Theile,
welche vorher entweder jeder fiir sich bestunden,
oder mit andern Kirchenverfassungen in Verbindung
waren, nun wenigstens politisch vereiniget». Damit
sie auch kirchlich ein zweckmifig wirkendes Ganzes
bilden konnten, miisse die Ausbildung und Priifung
der Geistlichen geordnet werden, ferner ihre Amts-
titigkeit, der ganze Jugendunterricht und das Ehe-
wesen. Wie er 1801 bereits miindlich postuliert habe,
wiinschte Stihelin
1. den Erlaf einer Kirchenverfassung;

2. zu deren Ausarbeitung den Beizug der Geistlich-
keit;

3. «daf zu dieser Absicht eine allgemeine Cantons-
synode als nothig und niitzlich anerkannt, und
Mitglieder der ersten Cantonsbehdrde dazu ab-
geordnet und in derselben, sobald sie organisiert
seyn wird, iiber die Errichtung eines Cantons-
Kirchenraths berathen werde»;

4. dessen Organisation und Befugnisse seien nach
dem Vorbild anderer Kantone zu gestalten;

5. Einrichtung von Kirchenvorsteherschaften in al-
len Gemeinden.

9 An die Tagsatzung des Cantons St.Gallen. Staatsarchiv
St. Gallen (Rubr. 149, Fasz. 1).

1

Mit warmen Worten bat Stihelin die Behorde, sie
mége «durch zweckmiflige und dem Geiste des
Christenthums angemessene Einrichtungen und Ord-
nungen, und zwar in Gemeinschaft mit den eigent-
lichen Dienern der Kirche» deren Wirken erleich-
tern und gerade «dadurch dem Volk einen erfreu-
lichen Beweis geben, daf Sie von der Wahrheit
durchdrungen und belebt seyen: Religion sey das
Fundament aller Tugend und Gliickseligkeit — und
sie konne nur dadurch erhalten und beférdert wer-
den, wenn die Religionsanstalten und ihre Diener
auch von der politischen Macht geachtet und unter-

stiitzt werden».
*

Ganz selbstverstindlich war es freilich nicht, daf§
solche Wiinsche auf Gehor und Verstdndnis seitens
der weltlichen Behorden rechnen konnten. Denn
durch die helvetische Epoche sah sich die Kirche
nicht nur organisatorisch, sondern auch innerlich in
Frage gestellt. Thr Ansehen als ideelle Institution
hing stirker als frither, da sie unangefochten im
Schofle der Obrigkeit geruht hatte, von der person-
lichen Einstellung der politisch mafigebenden Ménner
ab. Soweit diese von der im 18. Jahrhundert vor-
herrschenden Aufklirung bestimmt waren, zeigten
sie selten ein tieferes Verstindnis fiir die biblische
Botschaft als solche, aber in der Regel doch wenig-
stens einen echten und begriindeten Respekt vor der
Bedeutung der Kirchen fiir das innere Leben des
Einzelnen und der Vélker. So hatte Miiller-Friedberg,
der nachmalige erste Lenker des Kantons St. Gallen,
schon 1790 den Stifter des Christentums gepriesen
als « ein Muster biirgerlicher und sittlicher, wie tiber-
natiirlicher Tugenden, der den Mitmenschen zu lie-
ben befahl wie sich selbst ... Man kann nicht Phi-
losoph seyn und solch eine Religion nicht lieben;
der Beweis ihrer Heiligkeit ist ihre Sittenlehre; sie
fingt da an, wo die Kraft der Gesetze aufhdre»*°.
_ Damit iibereinstimmend erklirte Ph. A. Stapfer,
der helvetische « Minister der Kiinste und Wissen-
schaften», in seiner Denkschrift vom 15. Oktober
1798 «An die Religionslehrer Helvetiens, die sitt-
liche Natur des Menschen konne nur dann iiber die
sinnliche siegen, wenn man an ein moralisches Reich
glaube, dem sich jeder untertan fiihle. Zu Aufbau
und Ausbreitung dieses Reiches sei vor allem die
Kirche berufen.

10 Karl Miiller von Friedberg: Philosophie der Staatswissen-
schaft in Grundsitzen zur gesellschaftlichen Gliickselig-
keit. (St.Gallen 1790) S. 283f.




Solche Auffassungen wurden damals nicht blof§
von gebildeten Laien, sondern auch von Theologen
vertreten. Denn die Ideen der Aufklirung sind
keineswegs, wie dies bisweilen behauptet wird, erst
durch die Revolutionsminner in die helvetischen
Lande eingeschleppt worden. Schon lange vor 1798
hatten sie von franzosischen, deutschen und &ster-
reichischen Akademien her in zahlreiche reformierte
und katholische Pfarrhiuser und Studierstuben der
Nordostschweiz Eingang gefunden. Dieser fiir die
geistige Haltung der nachmaligen Kantonalsynode
bedeutsame Sachverhalt sollte allerdings noch griind-
licher untersucht werden, als dies bisher — und mit
anderer Blickrichtung — geschehen konnte!!.

Die Abwendung von den strengen Auffassungen
des orthodoxen Protestantismus zu einer Beurteilung
von Christentum und Kirche im Lichte der «reinen
Vernunft» spiegelte sich in einer deutlichen Ver-
dnderung der Ausdrucksweise. «<Man besuchte nun
keinen Gottesdienst mehr, sondern begab sich zur
«offentlichen Gottesverehrungs. Die Kirche wurde
zum <Tempel der Andacht,, die Kinderlehre zur
Religionsiibung>, die Predigt zum <Vortrag,, Gott
zur <Gottheit>, zum «vollkommensten> oder <hoch-
sten Wesen>, aber auch zum <erhabensten Gegen-
stand der Ehrfurcht> und die Reformation zu einem
«religiésen Unternehmen>.» Dabei beruht diese Zu-
sammenstellung 2 ausschliefflich auf st. gallischen Be-
legen; es ist die in der nachmaligen Kantonalsynode
lange vorherrschende Sprache.

Anders als die erwihnte Hochschitzung seitens
der Aufklirung — im klassischen Sinn ihrer Lehre —
war dann freilich der Geist beschaffen, in dem die
Ideologen und Praktiker der frinkischen Revolution
und ihres helvetischen Ablegers den Kirchen gegen-
tibertraten. Diese sahen sich nunmehr in den Winkel
privater Vereine abgedringt. Zwar verkiindete Art.
6 der helvetischen Verfassung vom 12. April 1798
die uneingeschrinkte Gewissensfreiheit; doch durfte
«die 6ffentliche Auflerung von Religionsmeinungen
die Eintracht und Ruhe nicht stren. Jede Art von
Gottesdienst ist erlaubt, wenn er die 6ffentliche Ord-
nung nicht stért und nicht Herrschaft oder Vorzug
verlangt. Jeder Gottesdienst steht unter der Aufsicht
der Polizei, welche das Recht hat, sich die Lehren
und Pflichten, die gepredigt werden, vorlegen zu
lassen.» Hitte die Rechtsstellung der Kirchen demii-

" Ernst Ehrenzeller: Der konservativ-liberale Gegensatz bis
zur Verfassungsrevision von 1861. (St.Gallen 1947)
S.27 ff. (<Aufklirungsdenken und politischer Liberalis-
mus»).

tigender formuliert werden kénnen? Um so gespann-
ter wird man sich fragen, welchen Platz ihnen nun
der neu geschaffene Kanton St.Gallen anzuweisen
gedachte.

Der neue Kanton und seine
erste Synode (1803)

Eine Gesamtheit von rund 80000 Katholiken und
rund 50000 Protestanten bildete, in sehr schwanken-
den Proportionen auf die damaligen 15 Bezirke ver-
teilt, die Bevolkerung des 1803 neu geschaffenen
Kantons St.Gallen. Dessen erste Verfassung, ein
integrierender Bestandteil der am 19. Februar jenes
bedeutungsvollen Jahres in Paris erlassenen Media-
tions-Akte, zihlte nur 24 Artikel und beriihrte die
kirchlichen Belange erst am Schluff mit dem ein-
fachen Satze: «Art. 24. Die volle und unbeschrinkte
Freyheit der Ausiibung des katholischen und prote-
stantischen Gottesdienstes ist zugesichert.»

Diese Feststellung setzte unausgesprochen die An-
erkennung beider Konfessionen voraus und zeugt
damit von einem grofleren Wohlwollen, als es die
Kirchen wihrend der Helvetik erfahren hatten. Die
Frage nach dem rechtlichen Verhiltnis des neuen
Kantonalstaates zu den Konfessionen war jedoch
offen gelassen, so daf§ Sinn und Inhalt aller niheren
Anordnungen, jeder verfassungsmifligen Grundlage
entbehrend, dem Willen des Gesetzgebers anheim
gestellt blieben. Dieser Wille, weitgehend geprigt
durch die Auffassungen des ersten Landammanns,
Karl Miiller von Friedberg, und seiner nichsten Mit-
arbeiter, neigte deutlich zur Geltendmachung um-
fangreicher staatlicher Hoheitsrechte gemifl Natur-
recht und Staatslehre der Aufklirung. So nahm der
Kanton im Erziehungsgesetz vom 23. Juni 1803 das
Schulwesen in seine Hinde und iibertrug einem
staatlichen, aber parititisch zusammengesetzten Er-
ziehungsrat die Aufsicht iiber die damals noch rein
konfessionell organisierten Gemeindeschulen.

Noch eindeutiger stellte, wenige Tage spiter, der
Erlaf eines Kirchengesetzes in formeller Hinsicht
einen einseitigen staatlichen Hoheitsakt dar, seinem
Inhalt nach jedoch die Erfiillung der evangelischer-
seits geduflerten Wiinsche. Denn schon am 21. April,
also sofort nach Konstitution des Grofien und Kleinen

12 Hans Martin Stiickelberger: Kirchen- und Schulgeschichte

der Stadt St. Gallen. III. Band: 1750-1830 (Mskr.).

13




S ——

Rates, hatte Dekan Peter Stihelin an die neue Kan-
tonsregierung ein Gesuch um gesetzliche Regelung
des Kirchenwesens gerichtet. Dabei stimmte sein
Schreiben® in Inhalt und Wortlaut so weitgehend
mit demjenigen vom 5. April 1802 iiberein, dafl sich
eine abermalige Inhaltsangabe!® eriibrigt. Einzig die
Vollmacht war nicht gleich solid beschaffen wie im
Vorjahr. Als Dekan hitte er bestimmt nicht ohne
die Zustimmung des eigenen Stadtkapitels geschrie-
ben, und im Text erwihnt er zudem «von unsern
Briidern im Rheinthal einen bestimmten Auftrag, es
auch in ihrem Namen zu thun; haben aber gar keinen
Grund zu zweifeln, daf die Geistlichkeit im Toggen-
burg und Werdenberg, die ehmals dariiber mit uns
vollig eines Sinnes war, auch diesmal auf unsere
Anfrage eine gleiche zustimmende Antwort geben
werde. Wir wollten aber die engbegrinzte Zeit nicht
mit Warten auf dieselbe verlieren.» Obwohl sich die
Annahme Stihelins hinsichtlich der toggenburgischen
Stellungnahme nur teilweise bestdtigen sollte, war
diesem seinem dritten Schritte (seit 1801) bei den
Behorden Erfolg beschieden. «Aus diesem denkwiir-
digen Aktenstiick ist aber auch klar ersichtlich, dafl
das eigentliche Fundament unseres kirchlichen Ge-
meinwesens nicht von den Minnern des Staates,
sondern von den Vertretern der Kirche selbst
gelegt wurde» 1%,

Als Antwort auf Stihelins Brief schuf die Regie-
rung das Kirchengesetz, welches der Grofle Rat am
29. Juni 1803 guthieR. Es schrieb jeder der beiden
historischen Konfessionen vor, ihre Geistlichkeit
habe sich zwecks Beratung der eigenen Kirchenorga-
nisation zu versammeln. Fiir diejenige der Katholi-
ken war dabei allerdings nichts Niheres festgelegt;
solange nidmlich das endgiiltige Schicksal der Fiirst-
abtei St. Gallen und ihres Ordinariats im Ungewissen
schwebte, dringte sich eine Bestdtigung der bisheri-
gen Organe noch weniger auf als die voreilige Ein-
setzung ganz neuer Behdrden. — Fiir den reformier-
ten Konfessionsteil hingegen wurden Synode und
Kirchenrat vorgesehen und — wie der Textabdruck
im nichsten Abschnitt zeigen wird — manches bereits
mit einer Genauigkeit angeordnet, die ohne Stihelins
Eingabe unerklirlich bliebe. So bekam die refor-
mierte Kirche durch dieses Gesetz die straffe Hand

18 An den kleinen Rath des Cantons St. Gallen, im Namen
der reformirten Geistlichkeit dieses Cantons. Staatsarchiv
St. Gallen (Rubr. 149, Fasz. 1).

14 Vgl. den vorhergehenden Abschnitt.

14

B L et s s SRS

des jungen Staates ungleich kriftiger zu verspiiren
als die katholische. Und doch brauchten ihre Trager
dessen nicht unfroh zu sein. Unverweilt konnten sie
zur Aufrichtung jenes Gebdudes schreiten, dessen
Fundament ihr Sprecher gelegt hatte und dessen
Bauplan von den Staatsbehdrden, gerade durch das
Kirchengesetz selbst, nun bereits genehmigt wor-
den war.

Schon im folgenden Monat Juli begann der stad-
tische Pfarrkonvent mit den Landkapiteln iiber die
Einberufung einer gemeinsamen Synode zu verhan-
deln. Die Antworten aus Rheintal und Werdenberg
lauteten freundlich zustimmend, diejenige der Tog-
genburger kiihl und zuriickhaltend. Thr Kapitel ver-
mochte weder die bisherige kirchliche Selbstdndig-
keit ohne weiteres fahren zu lassen, noch anderseits
cinzusehen, warum die neue Synode unter die Auf-
sicht der parititischen Regierung gestellt werde, die
katholische Kirche hingegen nicht!®. Erst am 13.
September beschlofl das Kapitel mehrheitlich, der
Einladung nach St.Gallen zu folgen.

*

Dort versammelte sich die Geistlichkeit des neuen
Kantons am 19. September 1803 auf der Stadtbiblio-
thek (im ehemaligen Katharinenkloster) zur Beratung
des Vorgehens und der Hauptgeschifte am folgen-
den Tag. Am 20. September erdffnete auf dem Rat-
haus «Biirger Regierungs-Prisident» Julius Hierony-
mus Zollikofer als Vertreter der Regierung die erste
Synode «mit einer schonen und zweckmifigen Rede
iiber den Einfluf der Religion und Sittlichkeit auf
das allgemeine Wohl», wie das Protokoll” meldet.
Dieses verzeichnet als erstes Geschift die Wahl von
5 geistlichen Mitgliedern des Kirchenrats; die Lei-
tung desselben wie auch der Synode wurde Peter
Stihelin iibertragen, dem ersten «Antistes» der
st. gallischen Kantonalkirche. Diese hatte auch zwel
Regierungsrite als Mitglieder des Kirchenrates zu
begriifien, die — zusammen mit zwei ebenfalls bereits
anwesenden Kantonsriten — den Staat gleichzeitig
auch in der Synode zu vertreten hatten.

Der Nachmittag war Sachgeschiften gewidmet.
Schon ihre blofle Aufzihlung vermittelt einen an-
schaulichen Querschnitt durch die dringendsten An-

15 Schelling S. 198. — Der dort S. 194 ff. gebotene <Abdruck>
der Eingabe von 1803 ist insofern unbrauchbar, als er
stellenweise den Text der Eingabe von 1802 wiedergibt.

164.2.0.8S. 199 ff.

17 Weitere Einzelheiten aus dieser ersten Session auch a.a.O.
S. 204 ff; und St. Gallisches Kantonsblatt II, S. 157 ff.




liegen der Geistlichkeit in jenem Zeitpunkte. So
wiinschte das Kapitel St.Gallen Abhilfe gegen den
Pfarrermangel. Von der Vernachldssigung mancher
Ordnungen zeugte dasRheintaler Begehren, es mochte
«den Pfarrern ihr Verhiltnis zu den Schulvogten
oder -Riten, ihre Competenz in Ehe- und Armen-
sachen und im Sittengericht, oder in Sachen, die
die Entheiligung des Sonntags und dergleichen an-
gehen, bestimmt und ihnen ein ihrem Amt angemes-
sener Einflufl verschafft» werden. Aus dem Kreise
der Toggenburger kam der (individuelle) Antrag,

der Kirchenrat moge sich mit der Verbesserung des
Gesangbuches befassen und zugleich priifen, ob auch
die Liturgie revidiert werden sollte und konnte. —
Gesetzgeberische Arbeit hatte diese erste Synode
nicht zu leisten. Denn vor ihrer Konstituierung hatte
ja niemand jene Anordnungen entwerfen konnen,
welche im Kirchengesetz vorgesehen waren. Damit
befafite sich nun der neue Kirchenrat. Die von ihm
vorbereiteten Texte kamen dann im September 1804
vor die Synode, werden aber um der besseren Uber-
sicht willen erst im nichsten Abschnitt dargestellt.

ZWEITES KAPITEL

Mediation und Restauration

Kirchengesetz und Synodalverfassung
von 1803/1804

Die ilteste rechtliche Grundlage fiir die neue
Kantonalkirche stellte — abgesehen von der Gewahr-
leistung der Kultusfreiheit in Art. 24 der Kantons-
verfassung — das Kirchengesetz vom 29. Juni 1803
dar. Es ist bereits im ersten Kapitel als Hoheitsakt
der Staatsgewalt, namentlich gegeniiber der evange-
lischen Kirche, bezeichnet worden, so einseitig, wie
er heute nicht mehr denkbar wire. Trotzdem erhob
sich daraus kein Kampf zwischen Kirche und Staat,
denn das Gesetz entsprach inhaltlich ja dem, was
eine Mehrheit der Pfarrer gewiinscht hatte; diesen
diirfte bewuflit gewesen sein, daf} eine andere In-
stanz, die auf ihre Wiinsche hitte eingehen konnen,
damals gar nicht bestand.

Letztere hatten vor allem auf Vereinigung der
evangelischen Kirchgemeinden und Pfarrkapitel des
neuen Kantons zu einem gemeinsamen Kirchenver-
band hingezielt. Von dLandeskirches diirfte dabei
hochstens in territorialer Hinsicht gesprochen wer-
den; rechtlich versteht man darunter eine Kirchen-
organisation, die den Staatsorganen gegeniiber eine
viel grofere Selbstindigkeit geniefit, wie dies dann
von 1861 an der Fall sein sollte. Vorerst iibte der

Kanton eine weitgehende Aufsicht aus: Er behielt
sich fiir alle wichtigen Erlasse und fiir die Pfarrer-
wahlen seine Genehmigung (<Placet) vor und be-
teiligte sich durch eigene Vertreter unmittelbar am
Kirchenregiment. Anderseits lieh er der Kirche seinen
weltlichen Arm und trug einiges an die Kosten ihrer
Verwaltung bei. So besoldete er den Aktuar des
Kirchenrates und der Synode, spendete einen Beitrag
an die Kosten der Synodalmahlzeit und bezahlte
1806 sogar die 40 Probebande des neuen Kirchen-
gesangbuches!. — Trotzdem trife auch der Begriff
Staatskirche auf die st.gallische Ordnung nur be-
dingt zu, denn er setzt eine noch viel weiter gehende
Einheit und Ubereinstimmung von Staat und Kirche
in Organisation und Verwaltung voraus.

Fiir die evangelische <Kantonalkirche,, wie der
neue Verband aus obigen Griinden deshalb wohl am
richtigsten benannt wird, bildete nun das erwdhnte
Kirchengesetz die Grundlage. Es wurde in seinen
Bestimmungen iiber das Verhiltnis der Konfessionen
zum Staat zwar schon 1816 wieder iiberholt, zeich-
nete indessen den inneren Aufbau der neuen evan-
gelischen Kirche in knappen und einfachen Linien
vor, die dann bis zur Wende von 1862 nur noch

1 Wiget I, S. 3.

15




unwesentliche Veranderungen erfuhren. Dieser Um-
stand rechtfertigt es, den u. W. nie nachgedruckten
Text? samt seiner fast mathematisch folgerichtigen,
den Zeitgeist aufs reinste widerspiegelnden Einlei-
tung hier vollstindig mitzuteilen.

Gesez, Synoden, Kapitel und Kirchenrath betreffend.
Den 29. Juni 1803.

Die Regierungs-Rithe des Kantons St. Gallen,
in Beherzigung,
daf die religiose und sittliche Bildung des Volkes das Gliik des
Staates befestnet;
daf es daher die heiligste Pflicht jeder Regierung ist, die Ver-
besserung dieses wohlthitigen Zustandes mit bestrebendem Eifer
zu bewirken;
daf die Diener der Religion zu diesem heiligen Endzwek den
ersten und ausgezeichnetsten Beruf haben;
daf ihre Bemiihungen erst dann fruchtbar werden, wenn sie
das ihnen gebiihrende Ansehen geniefien;
dafl Versammlungen der Geistlichkeit zu gemeinschaftlichen
Berathungen der religiosen und sittlichen Volksbildung den
vorziiglichsten Vorschub leisten kdnnen;
dafl aber die Regierung die néthige Aufsicht auch hierbey aus-
zuiiben und die thitige Mitwirkung zu dem vorgesezten edlen
Endzwek zu reichen, pflichtig seye;
schlagen vor als Gesez:

1. Die Geistlichkeit von beyden Religions-Bekenntnissen
hat die Befugnif}, sich zur Berathung iiber ihre kirchlichen An-
gelegenheiten in ein Kapitel oder Synode zu versammlen.

2. Die Synoden und Kapitel stehen unter der Aufsicht des
kleinen Raths und haben demselben 14 Tage vor ihrer Ver-
sammlung die behdrige Anzeige zu machen.

3. Die bisherigen innern Einrichtungen und Befugsamen der
Kapiteln katholischer Religion bleiben bis zur endlichen Fest-
sezung von Seiten der obern geistlichen Behorden beybehalten.

4. Die evangelische Geistlichkeit aber wird in drey Kapi-
teln eingetheilt, nemlich: St.Gallen, Toggenburg, Rheinthal
mit Sax und Werdenberg. Jedes dieser drey Kapiteln hat sei-
nen Decan, den es unter sich selbst erwihlt.

5. Die Geistlichkeit dieser 3 Kapiteln vereiniget sich in
ihrer Gesamtheit zu einer Synode, die sich alle Jahr einmal
am Hauptorte des Kantons versammelt.

6. Dieser Versammlung wohnen jedesmal zwey evangeli-
sche Mitglieder des kleinen und zwey des grofien Raths bey,
welche leztere jedesmal vom kleinen Rathe ernennet werden.

7. Die Synode erwihlt einen Antistes und 4 Mitglieder zu
einem Kirchenrath aus ihrer Mitte durch das absolute Stim-
menmehr.

8. Der Antistes besorgt die gewdhnlichen Verrichtungen
eines Prisidenten. Er kann aber nicht zugleich Decan eines
Kapitels seyn.

9. Der Kirchenrath besteht aus dem Antistes, zwey Mit-
gliedern des kleinen Raths und den vier von der Synode ge-
wihlten Geistlichen.

10. Er erwahlt sich aus der Geistlichkeit einen Sekretair,
der denn auch Sekretair der Synode ist.

11. Dieser Kirchenrath entwirft die Capitular-Statuten,
die innere Einrichtung der Synode, die Verordnungen iiber den
Religionsunterricht, den duflern Kultus, die Kirchendisciplin,
Liturgie und Pastoralverrichtungen und legt dieselben der
Synode zur Genehmigung, so wie auch der Regierung zur Be-
statigung vor.

2 St, Gallisches Kantonsblatt I, S. 259-261.

16

12. Die Synode berathschlagt nur auf den Vorschlag des
Kirchenraths, kann aber demselben, iiber Gegenstinde, die in
ihrer Befugnis liegen, ein Gutachten abverlangen.

13. Der kleine Rath ist befugt, die nihere Organisation
der obgenannten evangelischen Kapiteln, Synode und des Kir-
chenraths, auf den Vorschlag des leztern, festzusezen.

St. Gallen, den 29. Brachmonat 1803.

Der Prisident des kleinen Raths: Miiller Friedberg.
Im Namen des kleinen Raths: der Kanzleydirektor Zollikofer.

Vom groflen Rath angenommen den 29. Junii 1803.

¥

Wie obiges Gesetz durch die Regierung, so wurde
die Verfassung der evangelischen Kirche des Kan-
tons St.Gallen> vom 19.September 1804° durch den
Kirchenrat mit grundsitzlichen Erwigungen einge-
leitet. Die geistige Haltung beider Texte stimmt so
sehr iiberein, daf} ein blofler Vergleich kaum dariiber
urteilen liee, welche Einleitung nun von der welt-
lichen und welche von der kirchlichen Behorde
verfaflt worden sei. Denn da stand zu lesen, «daf}
das Beste der Religion und Kirche wie dasjenige des
Staats auf einer gesetzmifligen Einrichtung, auf Ver-
ordnungen, die dem Wesen derselben angemessen
sind, und auf einer genauen Befolgung derselben
beruhet; dafl die religiose Aufklirung und sittliche
Verbesserung unserer Mitbiirger der Hauptzwek
der kirchlichen Anstalten ist ...» Welche Weg-
strecke von solcher Verniinftigkeit bis zum heutigen
Selbstverstindnis der Kirche!

Inhaltlich bestand die Kirchenverfassung, die von
der Synode am 18. und 19. September ohne wesent-
liche Anderungen durchberaten wurde, aus Syno-
dal-Verfassung, Kirchenrats-Ordnung und Kapitu-
lar-Statuten. Der uns hier allein beriihrende erste
Hauptteil war folgendermaflen gegliedert:

I. Bestimmung und Befugnis der evangel. Synode

II. Organisation der Synode
A. Mitglieder der Synode
B. Aufnahme neuer Mitglieder
C. Mitglieder, welche besondere Verrichtungen

... haben
D. Von der Synodalkasse

I1I. Geschifte und Verrichtungen der Synode
IV. Verpflichtungen der Synodalen
Anbang zu der Synodal-Verfassung

A. Reglement der Sitzungen

B. Form der Censur bey der Synode

C. Ordnung der Prosynode.

3 Original im Kirchenarchiv. Druck: separat (St.Gallen
1805).




Der erste Haupttitel wies der Synode, die «der
eigentliche Reprisentant der evangelischen Kirche
dieses Kantons» sei, folgende Aufgaben zu:

1. Beratung, Annahme oder Zuriickweisung kirchen-
ritlicher Vorschlige

2. Wahl des Kirchenrats, d.h. der ausfithrenden Be-
horde, und anderer Funktionire

3. Beratung aller allgemeinen kirchlichen Angelegen-
heiten

4. Beratung iiber Lehrsitze, Lehrbiicher, liturgische
und dhnliche Fragen

5. Ermunterung der Pfarrer zur Erfiillung ihrer Be-
rufspflichten sowie Untersuch iiber ihren Lebens-
wandel und ihre Amtsfithrung (Censur).

Die zweite Kirchenverfassung (1817) fiigte dieser
Aufzihlung der Hauptgeschifte ein weiteres Trak-
tandum bei, das 1804 an anderer Stelle erschienen
war, namlich den alljahrlichen Bericht «iiber die
Zu- oder Abnahme der Religiositit und Sittlichkeit
bei den evangelischen Gemeinden des Kantons».

Der Abschnitt ITA zihlte als Mitglieder der Sy-
node auf: die 4 weltlichen Beisitzer (2 Regierungs-
und 2 Grofratsmitglieder), alle im Kanton titigen
Prediger, ferner «die nicht stationierten Geistlichen,
welche Kantonsbiirger sind und im Kanton wohnen».
Im Kanton verbiirgerte, aber auswirts wohnhafte
Pfarrer hatten wenigstens beratende Stimme.

In zweckmifliger Weise fafite dann Abschnitt IIC
die Chargen zusammen, welche die Synode zu ver-
geben hatte. An der Spitze stand der Antistes; ge-
wihlt als Kirchenratsprisident, war er von Amtes
wegen ohne weiteres auch Prisident der Synode.
Dieselbe Verkoppelung der Amter galt fiir seinen
Stellvertreter, den «Vicarius antistitis», und fiir den
vom Kirchenrat gewidhlten Aktuar. Die Synodal-
kasse wurde ebenfalls durch einen Kirchenrat, den
«Quistor synodi», besorgt. Ins «Examinations-Col-
legium», dem auch die Dekane angehorten, ordnete
die Synode zusitzlich 3 Mitglieder ab, ein Recht,
das ihr bereits 1817 wieder verloren ging. Stimmen-
zahler hingegen waren nicht zu wihlen, denn als
solche walteten die Aktuare der Pfarrkapitel. Und
«der, welcher zuletzt Synodalis geworden ist, ist
ohne fernere Wahl Thiirhiiter». Nicht ungern mag
er seinen Vertrauensposten spater jenen Kandidaten
tiberlassen haben, die jeweils unmittelbar vor ihrem
Examen standen*.

Die «Verpflichtungen der Synodalen», die an je-
der Session zu verlesen waren, bezogen sich zunzchst

4 Prot. vom 4. Juli 1809 und 7. Juli 1818.

auf die gewissenhafte Handhabung von Pfarramt
und Religionsunterricht. Ferner wurde die genaue
Befolgung der Kantonsverfassung, der kirchlichen
Ordnungen und der Synodalbeschliisse verlangt. Des
weiteren hatten die Pfarrer «Verschwiegenheit und
Klugheit zu beobachten, besonders in denjenigen
Dingen, wo der Antistes oder ein Decan Stillschwei-
gen iiber einen Gegenstand auferlegt. — Sie sollen
sich auch verpflichten, an allen Orten, besonders
aber in paritdtischen Gemeinden, alles anzuwenden,
was das gegenseitige Zutrauen und freundschaftliche
Wohlwollen der Biirger beyder Confessionen befér-
dern kann, und in freundschaftlichen Verhiltnissen
mit den katholischen Geistlichen ihres Orts zu ste-
hen, und ihren Gemeinden ein Beyspiel wahrer Duld-
samkeit und christlicher Bruderliebe zu geben».
Auf Bestimmungen, die nicht organischer Art
waren, sondern nur Geschiftsordnung und Sitzungs-
reglement betrafen — es finden sich solche keineswegs
bloff im Anhang zur Synodalverfassung — wird im
Zusammenhang mit dem Verlauf der Sessionen zu-
riickzukommen sein. — Die Vorschriften iiber Kir-
chenrat und Kapitel beriihren unser Thema nicht,
und dafl sich in dieser ersten st.gallischen Kirchen-
verfassung tiber Kirchgemeinden und ihre Vorsteher-
schaften tiberhaupt kein Wort findet, ist kennzeich-
nend dafiir, dafl die Kantonalkirche in ihrer frithe-
sten Entwicklung «von oben nach unten» wuchs.
Aufgaben und Befugnisse der Kirchenvorsteherschaf-
ten wurden dann erst durch besondere Verordnung
vom 20. Juli 1807 geregelt, wihrend die viel um-
fangreichere «Prediger-Ordnung» schon am 3. Juli
1805 von der Synode verabschiedet worden war.

Die Rechtsgrundlagen von 1814/1817

Die folgende Epoche brachte in Politik und Ge-
setzgebung der Eidgenossenschaft wie unseres Kan-
tons bedeutsame Verinderungen. Wiederum waren
sie durch die allgemeine Entwicklung bedingt. <Re-
stauration> (d.h. Wiederherstellung) der fritheren
Zustinde ward angestrebt aus Widerspruch zum
Geist und zu den Zustinden der Helvetik und der
Mediation. Zusitzlich ergab sich im Kanton St. Gal-
len der Umstand, daf sich die sog. Katholische Kor-
poration, entstanden im Zusammenhang mit der
Aufteilung des Klostervermdgens, immer mehr ver-
festigte, und dafl namentlich ihre Leitung, der neue
Administrationsrat, bald zur Mehrheit aus Min-
nern bestand, welche Miiller-Friedbergs politischen

1




Bestrebungen eindeutig entgegen wirkten. Der wach-
sende Einfluf} dieser Institutionen erfiillte manchen
Protestanten mit Besorgnis. Konnten und sollten die
Beschliisse der evangelischen Kirchenbehorden wei-
terhin der Genehmigung einer Kantonsregierung
unterliegen, die (seit 1809) mehrheitlich aus Admi-
nistrationsriten bestand?

Eigene Oberaufsicht iiber die evangelischen Schu-
len und ein eigenes Ehegericht hatte der Rheinecker
Jakob Laurenz Custer schon 1803 verlangt. Wenn
das Toggenburger Pfarrkapitel ein Jahrzehnt spiter
forderte, dafl das evangelische Kirchenwesen aus-
schlieflich durch Angehérige der eigenen Konfession
zu leiten sei®, so ging dies in der gleichen Richtung.
Hiiben und driiben, zu Stadt und zu Land, trachtete
man am Ende der Mediationszeit darnach, jene
Geltung zu «restaurieren>, die den konfessionellen
Korperschaften und dem konfessionellen Prinzip
{iberhaupt vor 1798 iiberall zugekommen war. Dem-
entsprechend stellte die Verfassung von 1814 Vor-
schriften iiber die konfessionelle Zusammensetzung
der einzelnen politischen Behdrden auf. Diese bil-
deten einen Eckpfeiler jener original-st.gallischen
Losung, die spiter «konfessionelle Autonomie» ge-
nannt wurde.

Als weiterer Eckpfeiler ist Art. 2 der neuen Kan-
tonsverfassung zu nennen: «Jede Religions-Partie
besorgt gesondert, unter der hohern Aufsicht und
der Sanktion des Staates, ihre religiosen, matrimo-
niellen, kirchlichen und klosterlichen Verwaltungs-
und Erziehungsangelegenheiten. Das Gesetz wird
diese Aufsicht bestimmen und die Fille fiir die Sank-
tion festsetzen.» —

In Ausfithrung dieses Grundsatzes, der mit den
Befugnissen des Staates natiirlich auch dessen innere
Stirke minderte®, begriindete das sog. Konfessionelle
Gesetz («Gesetz iiber die Besorgung der gesonderten
Angelegenheiten beider Religionen») vom 3. April
1816, der dritte Eckpfeiler der Autonomie, die Schei-
dung des Groflen Rates in einen katholischen und
einen evangelischen Groflen Rat. Jedes dieser beiden
konfessionellen Grofiratskollegien hatte die gesetz-
liche Organisation fiir seinen Konfessionsteil zu
schaffen, dessen konfessionelle bzw. kirchliche Ange-
legenheiten zu besorgen, sowie die ausfiihrenden Or-
gane zu bestellen und zu beaufsichtigen. — Unbefrie-
digend war schon die allgemeine Stellung dieser Kol-
legien. «Es ist ein staatsrechtliches Unding, diejenigen

5 Wiget I, S. 6.

6 Tn seiner Hand blieb namentlich das erst 1813 eingefiihrte
Placet> fiir Pfarrwahlen. Vgl. Fehr S. 18 f. und 52.

18

Personen, welche beauftragt sind, als Vertreter ihrer
Konfession die konfessionellen und kirchlichen In-
teressen zu wahren, auch als Delegierte des Staates
mit der Ausiibung der Kirchenhoheit und der Auf-
rechterhaltung der Grenzen zwischen Kirche und
Staat zu beauftragen»’. — Noch viel fragwiirdiger
war die Wahlart, gehorten doch z.B. die Mitglieder
des evangelischen Kollegiums diesem nicht kraft
besonderer Wahl durch ihre Konfessionsgenossen an;
gewihlt waren sie nach staatlicher Rechtsnorm, durch
einen konfessionell meistens gemischten Wahlkorper,
in dem die Katholiken sogar in der Mehrheit sein
konnten, und auf Grund dieser politischen Wahl
waren sie nachher — blof} infolge ihres evangelischen
Taufscheins — ohne weiteres Mitglieder des erwihn-
ten Kollegiums.

Uber diesem fragwiirdigen Unterbau erhob sich eine
nahezu barocke Vielfalt exekutiver Organe. Neben
den Kirchenrat traten, infolge Preisgabe der ent-
sprechenden Befugnisse seitens des Staates, ein evan-
gelischer Erziehungsrat und ein evangelisches Ehe-
gericht. Ein ebenfalls vom Grofiratskollegium be-
stellter «Central-Rath» hatte die Verbindung der
vorgenannten Gremien untereinander und mit den
eigentlichen Staatsbehdrden herzustellen und aufler-
dem Rekurse entgegenzunehmen. Thm oblag ferner
anstelle der Regierung, zwei seiner Mitglieder in den
Kirchenrat zu delegieren, wihrend die Synode fortan
6 (statt 4) geistliche Kirchenrite wiahlte, ndmlich 2
aus jedem Kapitel,und dazu wie bisher den Antistes.

Die Synode selber wurde durch die Neuordnung
scheinbar wenig betroffen. Die Zahl der staatlichen
Reprisentanten war von 4 auf 7 erhoht worden,
nimlich zwei Regierungsrite, je ein Grofirat aus
jedem Kirchenbezirk und dazu die beiden weltlichen
Kirchenrite. Dafl dies aber weder als Verstarkung
des Laienelements gemeint noch sonstwie geeignet
war, die Verbindung zum <Kirchenvolk> zu ver-
starken, wird sofort ersichtlich, wenn man die Ord-
nung der Befugnisse niher ins Auge fafit. Aus dem
Kirchengesetz von 1803 war der Satz «Die Synode
berathschlagt nur auf den Vorschlag des Kirchen-
raths» in Art. 44 der «Organisation ... des evange-
lischen Religions-Theils» vom 21.Juni 1816 tiber-
gegangen. Diese hatte auch sonst bereits so manches
fest bestimmt, daff die Synode bei ihrer Beratung
tiber die neue «Verfassung der evangelischen Kirche
des Kantons St.Gallen » (1. Juli 1817)8 keine echten

7 Fehr S. 50.
8 Druck: separat (St. Gallen 1817).




Entscheidungen mehr treffen konnte. Und was ihr
der Kirchenrat sonst etwa noch unterbreiten mochte,
ging nachher durch ihn an den Zentralrat zuriick,
zwecks Genehmigung durch diesen selbst oder zwecks
Weiterleitung ans Grofiratskollegium. Hatte sich an
den Befugnissen der Synode dufierlich auch nur wenig
gedndert, so war sie doch einerseits in ihrer Initia-
tive, anderseits in ihren Beschliissen derart hoff-
nungslos blockiert, dafl sie nicht einmal eine Ande-
rung am eigenen Reglement von sich aus vornehmen
und verabschieden konnte. Grundsitzlich hatte die
konfessionelle Autonomie eine Stirkung der Kirchen
angestrebt, tatsichlich aber fiihrte sie — mindestens
evangelischerseits — durch die fast boshafte Ver-
flechtung aller Instanzen zur Schwichung der Synode
wie des Kirchenrats.

Das alles mochte so lange unwesentlich bleiben,
als der Geist, welcher der Ordnung von 1814/16 zu
Gevatter gestanden, auch in der Synode selbst vor-
waltete. Sobald deren Mitglieder jedoch aufhérten,
daran zu glauben, dafl «das Beste der Religion und
der Kirche» in guten Gesetzen und deren genauen
Befolgung bestehe, sobald sie neue Wege zu beschrei-
ten suchten, mufite ihnen die Schwerfilligkeit und
Unzuldnglichkeit des ganzen konfessionellen Appa-
rates bewufit werden.

Die Tagungen der Synode
(1804-1833)

Die 1803 geschaffene Kantonalsynode hat sich,
ungeachtet ihrer verdnderten Rechtsstellung, wenig-
stens in der dufleren Gestaltung ihrer Sessionen, in
den Bezeichnungen und in der Tagesordnung® weit-
gehend an das angelehnt, was schon vor 1798 in
St.Gallen und Toggenburg reglementarischer Brauch
gewesen war.

Zu ordentlichen Sessionen wurde sie jihrlich ein-
mal einberufen und zwar von 1805 an in der Regel
auf den ersten Dienstag im Juli. Ein zweiter Sit-
zungstag schlof} sich nur 1804, 1805 und 1832 an.
Von seinem Recht zur Veranstaltung auflerordent-
licher Sessionen machte der Kirchenrat wihrend der
ganzen Periode keinen Gebrauch.

Der offiziellen Sitzung ging am Montagnachmit-
tag, meistens in der Stadtbibliothek, die Prosynode
voraus. Obligatorisch war der Besuch hier nur fiir
die geistlichen Mitglieder des Kirchenrates, ihre

®Das Folgende nach den Kirchenverfassungen von 1804
(S. 4-22) und 1817 (S. 4-23).

Suppleanten, sowie fiir die Dekane, Kammerer,
Aktuare und Proponenten der Kapitel. Aber auch
die iibrigen Synodalen hatten, soweit sie freiwillig
erschienen, an der Prosynode Sitz und Stimme. —
Die Hauptaufgabe dieser Versammlung bestand dar-
in, neue Vorschlige zu besprechen, die man an der
Synode in der Umfrage vorbringen wollte. Der An-
stofl dazu konnte von Einzelnen oder von den Ka-
piteln ausgehen, «worauf man in eine Unterredung
eintritt, aus welcher der Proponent sehen kann, ob
die tibrigen Mitglieder seinen Gesinnungen beystim-
men oder nicht». Die Vorbesprechung bezog sich nach
Reglement auch auf das Vorgehen an der Synode,
die Reihenfolge der Redner usw. Daf} das Regle-
ment iiberdies ausdriicklich «freymiithige und offene
Auflerungen iiber den Zustand der Kirche» vorsah,
deutet darauf hin, dafl solche an der eigentlichen
Synode nicht als Selbstverstindlichkeit betrachtet
wurden. Und daf} die Pfarrerschaft an der Prosynode
«oft zu sehr mit Angriffs- oder Vertheidigungs-
planen gegen die weltlichen Reprisentanten sich
beschiftigte, benahm ihr von Seite derselben mei-
stens Liebe und Zutrauen» 19,

Die Synode selbst tagte 1803-1816 im St.Galler
Rathaus, wo es ihr aber auf die Linge zu wenig
ruhig war. 1817 zog sie in den gegeniiberliegenden
Saal der «Gesellschaft zum Verein» um, d.h. ins
ehemalige Zunfthaus der Weber, wo Johannes Kefi-
ler mit seinen «Lesinen» der stadt-st.gallischen Re-
formation den Weg geebnet hatte und wo Zwingli
und Vadian zusammen die ostschweizerische Synode
von 1530 geleitet hatten; noch 1832 erinnerte ein
Redner an diese Tatsache. Im folgenden Jahr kehrte
die Synode wieder ins Rathaus zuriick.

Wie Prisident, Kirchenrite und Biiro noch heute
ihre festen Plitze haben, so war dies schon damals
genau vorgeschrieben; aber wihrend den iibrigen
Synodalen die Wahl der Sitzplitze jetzt frei steht,
verteilte sie das Reglement schon 1804, «um die
Umfrage zu erleichtern ... gemischt; aus jedem Ka-
pitel der in der Reihe folgende Geistliche, einer von
St.Gallen, einer aus dem Toggenburg, und einer aus
dem Rheinthal>. Mit der «Reihe» war die Rang-
ordnung gemeint, die innerhalb jedes Kapitels fiir
dessen Mitglieder, wohl nach der Anciennitit, Gel-
tung hatte.

Die Tagesordnung wurde 1817, gegeniiber 1804
nur unwesentlich verindert, folgendermaflen fest-

gelegt:

10 Jahrbiicher 1833, S. 47.

19




Namensaufruf durch den « Nomenclator »
Kassabericht

Anmeldung von Ehrengisten

Eroffnung durch Gebet und Anrede des Antistes
Aufnahme neuer Mitglieder

. Censur

«Akten» (= Protokoll) der letzten Synode
Verlesung der «Verpflichtungen der Synodalen»
Wahlen

Proposition iiber den allgemeinen Zustand der
Kirche

11. Vorschlige des Kirchenrats

12. Wiinsche und Beschwerden der Kapitel

13. Allgemeine Umfrage

14. «Aufmunterungsrede» des Antistes und
Schlufigebet.

OPVENGU AW

—

Obgleich der férmlichen Eroffnung ein Kassa-
bericht voranging, sowie die Anmeldung und Zu-
lassung der Ehrengiste (meistens Pfarrer aus andern
Kantonen) und bis 1816 sogar die Censur, sei das
Traktandum Synodalreden darum vorweggenommen,
weil es zugleich Gelegenheit bietet, die ersten Prasi-
denten der Synode dem Leser fliichtig vorzustellen;
der bis 1834 auch den Kirchenrat leitende Antistes
wurde damals doch als das eigentliche Haupt der
Kantonalkirche betrachtet. Der Brauch, dem feier-
lichen Erdffnungsgebet eine Begriiffungsansprache
folgen zu lassen, war in der Mediationszeit regle-
mentarisch nicht verankert, lebte sich aber rasch ein.

*

Der Inhalt der Synodal-Reden findet sich im Pro-
tokoll seit 1807 angedeutet oder sogar zusammen-
gefafit; auerdem wurden sie gemédf einem Beschlufl
von 1810 im vollen Wortlaut noch einem besonderen
Buche!! einverleibt. Ein Blick darauf zeigt, daf} sich
diese Reden, bisweilen mit Berichterstattung iiber
die Titigkeit des Kirchenrats verbunden, mehr und
mehr zu eigentlichen Hauptstiicken der Sitzung aus-
wuchsen, deren Reinschrift 10-20 Seiten oder mehr
zu fiillen pflegte. Steht auch die theologische und
geistesgeschichtliche Auswertung dieses umfangrei-
chen Materials noch aus, so sei wenigstens durch
knappe Hinweise angedeutet, wie sich Themastellung

11 Synodal-Reden, Propositionen der Dekane und Reflectio-
nen iiber dieselben. (2 Binde: 1804-21, 1822-29. Kir-
chenarchiv).

1217571821 (27.Dez.), von St. Gallen. Stadtpfarrer (seit
1795), Dekan (1813-16). Kirchenrat (1803-21), Antistes

20

und Ausdrucksweise im Laufe dreier Jahrzehnte ge-
wandelt haben.

Die Gedanken von Peter Stihelin, der die Synode
von 1804-1813 erdffnete, galten fast durchwegs dem
Prediger und seinem Amte. So sprach er 1810 iiber
«das Ideal eines achtungswiirdigen Geistlichen» und
iiber dessen Verdienste «so hell und kriftig, daf} ein
immer regeres und eifrigeres Streben nach diesem
Verdienst in jedem guten Herzen erweckt wurde,
gemif seiner vielsagenden Aufmunterung: Erbetteln
wollen wir’s nicht; erzwingen ldfit’s sich nicht; er-
worben mufd es seyn».

Infolge von Stihelins Erkrankung und Ableben
erdffnete sein Stellvertreter und Nachfolger Georg
Kaspar Scherrer2 die Synoden von 1814-16 als Vi-
carius antistitis und die folgenden dann von Amtes
wegen. Seine Reden waren linger als die des Vor-
gingers, dafiir thematisch abwechslungsreicher. Wah-
rend die ersten nochmals um die Aufgaben des Pre-
digers kreisten, brachte er 1816 einen Nachruf auf
Stihelin und einen Hinweis auf die bevorstehende
Revision der Kirchenverfassung. Die Ansprachen der
drei nichsten Jahre galten u.a. dem Sinn und der
Durchfithrung des Reformationsjubildiums (1817),
sowie seinen wiinschbaren Nachwirkungen beim
evangelischen Volke. «Herzliche, viterliche Ermun-
terungen an die Geistlichen, von sich aus zu thun,
was sie vermoge ihres Amtes thun konnen, damit
das sichtbar bewirkte Gute nicht untergehe, beglei-
teten diese wichtigen Winke und Bemerkungen»
(1819).

Aber schon 1821 mufite der wiederholt von Schlag-
anfillen heimgesuchte Scherrer den Vorsitz seinem
Stellvertreter iiberlassen. Der 63jahrige Johann Con-
rad Rothmund®® er6ffnete damals die Reihe seiner
Ansprachen mit einem Lobgesang auf das auch im
st.gallischen Kirchenwesen so ersprieflliche Zusam-
menwirken der weltlichen und kirchlichen Beh6rden.
«Lichtvoll und mit lebendiger Warme ... bewies er,
daf beyde, der Staat und die Kirche, eine Veran-
staltung der gottlichen Vorsehung seyen, gegriindet
in der Natur und Bestimmung des Menschen; daf}
auch das Christenthum beyde ... als nothwendige
und neben einander bestehende Ordnung[en] Gottes
bestitige; dal nur da der Wohlstand der Volker
auf festem Grund blithe, wo beyde, in ihrem Ver-

(1816-21). — Prisident der Bibelgesellschaft (ab 1813) und
der Schweiz. Gemeinniitzigen Gesellschaft (1819-21).

13 1758-1836 (11. Jan.), von St. Gallen. Pfarrer in Stein AR
(1788-95) und St. Gallen (1798-1834), Dekan (1816-22).
Kirchenrat (1816-31), Antistes (1822-31).




hiltnis vereiniget, jedes mit seinen Kriften zum
groflen Zwecke Gottes, zum Heile der Menschen
wirke ...» (1821). Aus dieser Schau heraus wird
auch die Fassung des Themas verstindlich, die der
Aktuar vier Jahre spiter ausdriicklich als <Thema>
der Erdffnungsrede festhielt: «Mangel an Achtung
fiir die Religion und ihre Anstalten seyen der Grund
des Sittenverderbnisses und des daraus hervorgehen-
den Elendes.» Einem shnlichen Thema galt die An-
sprache von 1826, wihrend sich Rothmund in an-
deren Reden mit Zweck und Aufgabe der Synode
befafite, z. B. erlduternd, «warum uns die Synode
lieb und der Besuch derselben angenehm sein soll»
(1828).

Auch Rothmund ereilte das Schicksal seiner Vor-
ganger. Seiner zweitletzten Synode (1830) konnte
er nur noch die Begriiffungsrede vorlesen und der
letzten seiner Amtszeit iiberhaupt nicht mehr bei-
wohnen. Der Nachfolger, Johann Rudolf Steinmiil-
ler 14, hat nur 3 Synodalreden gehalten, die aber, weil
das frither erwihnte Buch nicht mehr fortgesetzt
wurde, als verloren zu betrachten sind. Diejenige
von 1831 befafite sich mit dem Verhiltnis von Kirche
und Staat, und die von 1832 gehért in den Kampf
hinein, der damals um die Reorganisation des evan-
gelischen Konfessionsteils ausgetragen wurde. — Im
iibrigen wird auf die Synodalreden im Zusammen-
hang mit den Propositionen zuriickzukommen sein.

*

Vorgingig der Er6ffnungrede nahmen die Syno-
dalen jeweils Mitteilungen iiber den Stand ihrer
Kasse sowie einen Revisorenbericht entgegen. In die
Synodalkasse fielen Gebihren fiir Priifungen und
Ordination, fiir Aufnahme in die Synode und fiir
Beforderung auf eintriglichere Pfarrstellen (!), sowie
Buflen fiir unentschuldigtes Fernbleiben von der
Sitzung und andere Verstofle. Aus dieser Kasse muf3-
ten alle Auslagen bestritten werden, die der Synode
aus ihrer Titigkeit und ihren Anordnungen erwuch-
sen; das Reglement zihlte sie aber nicht ausdriicklich
auf. Auf gelegentliche Kritik an dieser oft beanstan-
deten Regelung® ist hier nicht einzugehen, weil mit
Einfiihrung der Zentralsteuer (1819) eine Zentral-
kasse entstand, hinter der die Synodalkasse an Be-
deutung bald zuriicktrat; im Reglement von 1835
erschien sie dann nicht mehr.

41773-1835 (27. Jan.), von Glarus, Rheineck und St. Gallen.
Bekannter Schulmann. Kirchenrat (1816-34), Antistes
(1831-34).

Neue Mitglieder hatten sich am Vortag beim An-
tistes zu melden, der ihnen die Synodalverfassung zu
lesen gab. Vor versammelter Synode mufite ein Be-
werber dann — wenn es mehrere zugleich waren,
der ilteste von ihnen — in einer kurzen Rede um
Aufnahme bitten. Darauf folgte, nachdem er den
Saal verlassen, die Priifung seines Leumunds, der
Ausbildung und des Ausweises iiber Ordination.
Hatte die Synode der Aufnahme — eine (vorlaufige)
Ablehnung war nur 1814 festzustellen — zugestimmt,
so wurde der Bewerber wieder eingefiihrt und vom
Antistes durch Handgeliibde zu schriftgemifier Pre-
digt und zu musterhaftem Lebenswandel verpflich-
tet, sowie zu gewissenhafter Beobachtung aller kirch-
lichen und staatlichenVerordnungen. «Wenn sie nun
das Handgeliibde geleistet haben, hilt der Antistes
eine Ermunterungsrede an sie, worauf der Nomen-
clator ihnen ihre Plitze anweist.»

Die Vornahme der «Censur> war ebenfalls durch
spezielle Regeln geordnet!¢; ihnen zufolge trat zuerst
der Antistes aus, dann der Dekan eines ersten Kapi-
tels und hernach seine Amtsbriider, dann das nichste
Kapitel usf. Hatte diese Uberpriifung von Lebens-
wandel und Lehre der Pfarrer im 16. Jahrhundert
ein ernstes Hauptstiick jeder Synode gebildet und
dem Einzelnen unmittelbar zum Gericht werden
konnen, so war die ganze Zensur in der Kantonal-
kirche von Anfang an nicht viel mehr als eine Férm-
lichkeit. Dazu trug gewif} bei, dafi sie schon vor der
Synode in den Kapiteln durchgefiihrt wurde; beim
einzigen Fall (1821), der in der Synode selbst zu
reden gegeben hitte, erkldrte der zustindige Dekan,
die Sache sei von ihm bereits dem Kirchenrat ange-
zeigt worden, «der das weitere Notige vornechmen
werde». Man harrte nicht mehr auf das Gericht,
sondern auf den Durchbruch der verniinftigen und
vollkommenen Sittlichkeit. Da alle dazu bereit wa-
ren, wurde auch im Protokoll «nichts Ahndungs-
wiirdiges bemerkt» (1805), «nichts Widriges» (1806),
die Zensur vielmehr «zur volligen Zufriedenheit be-
endet» (1808, hnlich 1817). Als aus dem eifrigen
Hinausgehen und Hereinkommen auch 1823 «Un-
rithmliches nichts — des Rithmens viel» resultierte,
schlug der Kirchenrat im folgenden Jahr von sich
aus die Abschaffung des iiberlebten Brauches vor,
der von 1825 an nicht mehr geiibt worden ist.

Mitgliederaufnahme, Zensur und Synodalkasse ge-
héren in einer Hinsicht zusammen. In der Tatsache

15 Jahrbiicher 1824, S. 20, Anm. 3; 1828, S. 65, Anm. 1.
16 Kirchenverfassung 1804, S. 19 f., und 1817, S. 20 f.

21




und Art des Weiterlebens dieser Briuche manife-
stierten sich traditionelle Vorstellungen und Formen
aus einer Zeit, da die Synoden bzw. Kapitel ge-
schlossene und — wenigstens im Toggenburg — auto-
nome Korperschaften gebildet hatten. Noch bis 1834
wurden ja st.gallische Pfarrer auch dann als Syno-
dale betrachtet, wenn sie gar nicht im Kanton selbst
titig waren. Dabei war die Kantonalsynode bei aller
Beschrinktheit ihrer Befugnisse doch von Anfang an
als eine im staatlichen Recht verankerte Behorde
anzusprechen und nicht mehr als eine Korporation.
Uber ihre eigene Zusammensetzung hat aber eine
Behdrde nicht selber zu befinden. Wie es schlechter-
dings undenkbar war, dafl die Synode einem recht-
miflig ordinierten und in eine st.gallische Gemeinde
gewihlten Pfarrer die Aufnahme hitte verweigern
konnen, so mufite es anderseits jedem Unbefangenen
fragwiirdig vorkommen, dafl die Synodalen eine
Kasse zur Bestreitung gesetzlich begriindeter Aus-
gaben selber zu speisen hatten. Ein erstes Zeichen fiir
die wachsende Einsicht in diese Zusammenhange war
zweifellos der schon vor der Regeneration beschlos-
sene Verzicht auf die Zensur, d.h. die Preisgabe
einer internen Gerichtsbarkeit, die sich mit den neuen
Auffassungen vom Wesen einer Behdrde nicht mehr
vereinbaren liefi.

Wahblen: Die Synode hatte wahrend der ganzen
drei Jahrzehnte den Antistes und seinen Vicarius,
sowie die Mehrheit des Kirchenrates zu ernennen.
Letztere Wahl scheint einzig 1803 nicht ganz rei-
bungslos verlaufen zu sein, denn einzelne Nomina-
tionen vermochten erst im dritten Wahlgang durch-
zudringen, und im folgenden Jahre war in der Um-
frage von unerwiinschten Bemerkungen auf den
Wahlzetteln die Rede. Nachher diirfte jedoch die
aller schroffen Verinderung abgeneigte Beschaulich-
keit und Stabilitit eingekehrt sein, welche Media-
tions- und Restaurationszeit kennzeichnet. Die Amts-
dauer der Kirchenrite betrug ja 6 und nach 1817
9 Jahre. Sie bezog sich indessen nicht auf die ganze
Behorde, sondern auf ihre einzelnen Mitglieder, von
denen nach je 2 bzw. 3 Jahren ein Drittel in Aus-
stand trat. Dafl sie bestitigt wurden, war ebenso
feste Regel wie das Nachriicken des jeweiligen Vice-
Antistes zur obersten Wiirde. So trug nach dem Tode
Stihelins nur ein einziger Wahlzettel nicht den Na-
men Scherrers, namlich dessen eigener?’. Einzig 1831
kam es zu einer Kampfwahl. Ob dem bisherigen

17Karl Ed. Mayer: Antistes Scherrer und seine Vorfahren

(22. Neujahrsblatt des Histor. Vereins). (St. Gallen 1882)
S=19.

22

Vice-Antistes Steinmiiller aus Rheineck der Stadt-
pfarrer Peter Scheitlin deshalb gegeniiber gestellt
wurde, weil einfach das Stadtkapitel keinen Antistes
aus der Landschaft wiinschte, oder ob andere Griinde
vorlagen, muff offen bleiben. Das Protokoll ver-
schweigt ja sowohl die Tatsache einer Gegenkandi-
datur wie auch die Stimmenzahlen. Steinmiiller kam
bereits im ersten Wahlgang mit 36 Stimmen iiber das
absolute Mehr hinaus; Scheitlin erhielt 21 Stimmen,
wurde aber hernach einhellig zum Vice-Antistes er-

koren 8.
*

Dem Wahlgeschift folgte als nichstes Traktandum
die «Proposition». Jahr fiir Jahr erstattete — im Tur-
nus — einer der drei Dekane «in einer zweckmifigen,
kurzen Rede», wie urspriinglich vorgesehen war,
Bericht «iiber den allgemeinen Zustand der evange-
lischen Kirche des Kantons, iiber die Zu- oder Ab-
nahme der 6ffentlichen Gottesverehrung, der Sitt-
lichkeit etc.». Zweifellos hatte sich hier die Synode
cine bedeutende und verantwortungsbewufite Auf-
gabe gestellt, indem sie versuchte, das kirchliche Le-
ben als Ganzes oder im einzelnen ins Auge zu fassen.

So klagte schon 1804 der erste «Decanus propo-
nens» iiber den ungeniigenden Besuch der Gottes-
dienste, wihrend sein Nachfolger zunichst zwar
allerlei Gutes gelten lieR, daneben doch wieder auch
«hin und wieder sich zeigende Spuren von zuneh-
mender Geringschitzung der Religion und [von]
Sittenlosigkeit» erwihnen mufite und dann «die be-
sten Wiinsche beyfiigte fiir ernstlichere Aufsicht,
besseres Beyspiel und allgemeinere Thitigkeit fiir das
sittlich Gute, um dadurch zur Beférderung allge-
meiner Besserung und Gliickseligkeit beyzutragen»
(1805). — Damit waren die Dinge schon im dritten
Lebensjahr der Synode in jene rein aufkldrerische
Schau hineingeriickt worden, in die sich alles, bald
so und bald etwas anders, so vollig befriedigend
cinordnen lieR: der echt religidse Sinn der Guten
und die Sonntagsentheiligung durch die andern, das
Wohlwollen seitens der Staatsbehdrden und das ei-
gene Wohlwollen fiir dieselben, die treue Pflicht-
erfiilllung der Prediger und der Wert einer guten
Schulbildung fiir die Wohlfahrt aller Volksklassen.
Und je nachdem der Proponent die Einzelheiten
diisterer oder heller belichtet hatte, kam er zu ent-
sprechenden Schlufifolgerungen wie etwa, «daff die

18 Jahrbiicher 1831, S. 64.




PR

Religion und die Polizey nur mit ihren vereinigten
Kriften den sittlichen und religiosen Zustand eines
Volkes, durch alle Klassen desselben, wirksam ver-
edlen ...» (1821). Die Zuversichtlicheren aber teil-
ten die Hoffnung eines J. M. Fels, daf} das evange-
lische St.Galler Volk zwar noch nicht im vollen
Grade ein religids und moralisch aufgeklirtes Volk
sei, dal aber «iiber unsere evangelische Kirche doch
schon der Morgenstern eines bald lichten Tages
leuchte», weshalb man ausrufen diirfe: «Du aber,
st.gallisches Zion! auf! erheitere dich, denn dein
Licht kommt! Ja, die Herrlichkeit des Jehova gehe
taglich tiber dich auf, iiber deine Stidte und Dorfer,
deine Kirchen und Schulen, deine Lehrer und Pre-
diger, deine S6hne und Tochtern! Sie gehe tiglich
auf in Aller Geist und jedem Herzen!»*,

Das Anhoren dieser Vortrige scheint Jahr fiir
Jahr ein derartiges Behagen verursacht zu haben, dafl
die Proposition bei Erneuerung der Synodalstatuten
nicht blof stirker verankert, sondern sogar durch
einen weiteren Vortrag erginzt wurde. Fortan «er-
bat» sich ndmlich der jeweilige Proponent schon vor
der Synode ein Kirchenratsmitglied aus einem an-
deren Kapitel als «Reflektant» und gab ihm sein
Manuskript zu lesen. Die Reinschrift der Proposition
wie der Reflexion wurde nachher ins Buch der Syno-
dalreden eingetragen. — In seinem Korreferat konnte
der Reflektant die Ausfithrungen des Vorredners er-
gidnzen, unterstiitzen oder kritisch beleuchten. Letz-
teres war freilich selten genug der Fall, so als Peter
Scheitlin einmal vor der iiblich gewordenen Schwarz-
weifl-Malerei der meisten Propositionen warnte, weil
der Begriff «Zustand des Volkes» schon an sich zu
unbestimmt sei, um zwingende Folgerungen zuzu-
lassen, «denn im Zustande eines Volkes wie eines
Menschen sei nichts selbstindig weifl noch schwarz,
es werde es nur durch seine Unterlage» 2.

Damit war, wenn wir recht sehen, erstmals Kritik
geiibt an dem ebenso eingelebten wie fragwiirdigen
Vorhaben, den religidsen und sittlichen Zustand des
Volkes durch derartige Vortrige zu beleuchten.
Wahrscheinlich hielt gerade Scheitlin die zwar noch
nicht voll entwickelten, aber doch periodisch durch-
gefiihrten Visitationen?! fiir die bessere Methode zur
Bewiltigung jenes Vorhabens; Schritte zur Abschaf-
fung der Proposition haben indessen weder er noch
andere Kritiker offiziell je unternommen.

b

19 Prot. vom 4. Juli 1820.
20 Prot. vom 5. Juli 1825.

«Zur Sache», d.h. zur Mbglichkeit konkreter
Beratungen und Entschliisse, fithrte erst das zehnte
Traktandum: die Vorschlige des Kirchenrats. Von
ihm wurden, da die Synode damals nur ausnahms-
weise eigene Kommissionen einsetzte, alle Beschliisse
vorbereitet. Sie unterlagen einer freien Diskussion;
war diese geschlossen, wurde der Vorschlag «summa-
risch angenommen oder verworfen». Damit besaf}
der Kirchenrat die Moglichkeit, der f6rmlichen Nie-
derlage eines Antrags zuvorzukommen, Das Unbe-
friedigende lag zweifellos darin, dafl die kirchen-
ritlichen Vorschlige nicht innerhalb der Synode
abgedndert und trotzdem dann verabschiedet werden
konnten. Ein individueller Antrag auf Anderung des
Reglements in diesem Sinne wurde erst 1830 gestellt,
mit Riicksicht auf die bevorstehende Revision aller
Ordnungen jedoch nicht weiter behandelt.

Dann folgten die Wiinsche oder Beschwerden der
Kapitel sowie die individuellen Antrige. Nur bei
diesen Punkten der Tagesordnung verraten die Pro-
tokolle, was die Synodalen tatsichlich beschiftigte
und was sie von der wiirdigen Versammlung erwar-
teten. Die Erwartungen scheinen freilich schon da-
mals bisweilen grofler gewesen zu sein als die Mog-
lichkeiten, wurde doch von einem bedichtigen Geiste
verlangt, dafl alle Antragsteller «vorerst reiflich
tiberdenken, ob und wie ihre allfilligen Wiinsche
ausfithrbar seyen»?. Im iibrigen sah das Reglement
fir sehr wichtige Fille die «ganze Umfrage» vor,
d. h. der Antistes konnte die Anwesenden, unter ge-
nauester Beachtung ihrer durch Rang und Wiirde
gegebenen Reihenfolge, einzeln und namentlich auf-
fordern, ihre Meinung zu duflern. Ublich war aber
nicht dieses an den romischen Senat erinnernde Ver-
fahren, sondern freie Aussprache und dann Ab-
stimmung dariiber, ob die betreffende Angelegenheit
dem Kirchenrat zu iiberweisen sei.

Wenn die wichtigsten Sachgeschifte, welche die
Synode in ihren ersten drei Jahrzehnten behandelte,
hier nur knapp angedeutet werden, so vermag eine
solche Aufzihlung an sich natiirlich nichts auszu-
sagen. Sie verfolgt denn auch einzig den Zweck, dem-
jenigen die Beniitzung der Protokolle zu erleichtern,
der sich mit Entstehung, Inhalt und Schicksal ein-
zelner Vorlagen intensiver zu beschiftigen wiinscht.
Die Kirchenverfassungen von 1804 und 1817, mit
den Statuten fiir Synode, Kirchenrat und Kapitel,
sind schon im vorhergehenden Abschnitt beschrieben

21 Allgemeine Kirchenvisitationen fanden statt: 1808, 1813,

1819, 1823, 1827. Vgl. Wiget I1, S. 54 ff.
22 Prot. vom 7. Juli 1818.

23




worden. Sie bildeten ihrerseits die Grundlage fiir
weitere Erlasse, zu denen auch die Einfithrung der
Pastoralkonferenzen (1822) gehort, welche der wis-
senschaftlichen Ausbildung der Pfarrer dienten. —
Hinsichtlich des sonntiglichen Gottesdienstes stand
1803-10 die Gesangbuchfrage im Vordergrund. Das
in St.Gallen anstelle der Psalmen von Ambrosius
Lobwasser 1797 eingefiihrte Gesangbuch wurde 1805
von der Synode fiir den ganzen Kanton tibernom-
men; es setzte sich vorerst nur gegen Widerstande
durch, blieb dann aber bis 1871 in Gebrauch. — Eine
neue Liturgie, schon 1803 gewiinscht, lag erst 1819
vor®, — 1807 wurde beantragt, die Abendmahlstage
einheitlich anzusetzen; gemifl Vorschlag des Kirchen-
rates bestimmte die Synode hiefiir drei Jahre spiter
Weihnachts- und Stefanstag, Griindonnerstag, Oster-
sonntag, beide Pfingsttage und den Bettag®!. — An-
regungen auf Erhebung des Karfreitags (1807) und
des Bettags (1816) zu eigentlichen Feiertagen blieben
zunichst ebenso erfolglos wie der kirchenritliche
Vorschlag, dem Ostermontag diesen Charakter zu
nehmen, unter Verwandlung «in ein o6ffentliches
Kinderfest» 2. — Ins Kapitel Sonntagsheiligung ge-
héren auch die wiederholten Aussprachen tiber sonn-
tigliche Waffeniibungen und Tanzanlisse, sowie die
wachsende Opposition gegen dieherkémmliche Pflicht
der Pfarrer, von der Kanzel aus Ankiindigungen
rein politischen oder geschiftlichen Inhalts vorzu-
lesen.

Hatte der Antistes Sitzung und Session regle-
mentsmifig «mit Danksagung und Gebet beschlos-
sen», so pflogen die Synodalen des Mahles und der
Geselligkeit. «Schon seit der Errichtung der ge-
meinschaftlichen Kantonssynode hat sich die Geist-
lichkeit in der Stadt das Vergniigen gemacht, die bei-
den Landkapitel bei einem gemeinsamen Nachtessen
zu bewirthen. Dieses fand die zwei leztenmale in
einem Zunftsaale und zwar beim <Antlitz> statt»®.
Da der Vormittag zur Abwicklung der Geschifte nur
selten ausreichte, verlegte man gegen 1830 die ge-
meinsame Tafel auf den Mittag, wobei allerdings
die «iippigen glinzenden Mahlzeiten ... nach und
nach immer frugaler wurden, bis zuletzt die St. Galler
das schéne Gastrecht nicht mehr {ibten und jeder
aus seiner eigenen Tasche bezahlte»?.

23 Vgl. 5. Kapitel, 3. Abschnitt

24 Mit der noch in die Gesetzessammlung von 1842 iiber-
nommenen Verordnung vom 17./20. Juli 1810 (Kantons-
blatt XI, S. 174) stimmen die Angaben bei Wiget II, S.33
nicht iiberein.

24

Ergebnisse und Problematik

Tritt man einige Schritte zuriick von den Einzel-
heiten des Bildes, das die Kantonalsynode in ihren
ersten drei Jahrzehnten bot, so gewahrt man un-
schwer, wie fremdartig das Ganze den heutigen
Betrachter anmuten muf. Der Unterschied zwischen
dem Stil der Sitzungen von 1720 und 1820 war in
manchem unstreitig geringer als derjenige zwischen
den Synoden von 1820 und 1920. Am meisten
diirfte — neben manchen dufleren Formen, die ja
weitgehend aus der Tradition der dlteren stadtischen
und der toggenburgischen Synode iibernommen wa-
ren — das Ubergewicht jenes Redens auffallen, dem
kein Handeln folgte. So sind beispielsweise die Pro-
positionen nicht blof} zusehends verldngert, sondern
nachtriglich durch die Reflexionen erginzt worden.
Zusammen mit der Begriilungsrede des Antistes be-
anspruchten diese Vortrage in der Reinschrift 1808
bis 1818 durchschnittlich 28 und 1819-1829 durch-
schnittlich 46 Seiten pro Sitzung. Die Vorliebe des
Zeitalters fiir geistvolle, gefiihlswarme und erbau-
liche Reden ist unverkennbar. Wir glauben sie auf
dreierlei Vorausetzungen zuriickfithren zu konnen,
die freilich bisweilen ineinander iibergreifen.

Erstens war, wie schon frither angedeutet, die
gesetzliche Stellung der Synode so eingeschrinkt,
daf ihr fiir weittragende Beschliisse der freie Spiel-
raum fehlen mufite und sehr oft auch die innere
Notigung, das Bewufltsein einer zum Handeln ver-
pflichteten Verantwortung. — Zweitens hatte die
Entwicklung der zeitgendssischen Theologie den Be-
griff der Kirche nicht vertieft, sondern verkiimmern
lassen. Was den Aufklirern echte Uberzeugung ge-
wesen war, wurde mehr nur noch vertreten als
geglaubt, und doch konnte man sich nur schwer von
jenen Vorstellungen 16sen, die in der Kirche eine
Anstalt zur Hebung des 6ffentlichen Wohls erblick-
ten und im Pfarrer alles andere als einen Seelsorger
und Verkiinder des Evangeliums. — Und drittens
wire auf den Zeitgeist hinzuweisen, d. h. vor allem
auf jenes Bediirfnis nach innerer wie duflerer Ruhe,
das man nach den Aufregungen der revolutioniren
und der napoleonischen Epoche empfand, und das
politisch im ganzen Zuschnitt der damaligen Ver-

25 Prot. vom 3. Juli 1827.
26 Jahrbiicher 1825, S. 35.
27 Jahrbiicher 1833, S. 48.




fassungen seine Entsprechung fand. Das Ideal der
Gleichheit hatte seinen Kredit eingebiifit, bis in die
St.Galler Synode hinein. Wie sehr man sich auch
hier nach wohlgefiigter Ordnung, nach einem festen
Oben und Unten sehnte, bezeugen allein schon die
Anredeformeln, die den Ansprachen und Vortrigen
vorausgeschickt zu werden pflegten. So wirkte An-
tistes Stihelin gegeniiber seinen Nachfolgern noch
fast spartanisch niichtern mit seinem «Wiirdige,
verehrteste, teuerste Herren Viter und Briider!»
Schon Scherrer ging (1814) als Vice-Antistes iiber
zu: «Hochgeachter Herr Regierungsprisident! Hoch-
wiirdiger Herr Antistes! Hochgeachte, Hoch- und
Wohlehrwiirdige, Hochverehrteste Herren!» Und ein
Jahrzehnt spiter begann ein Reflektant, der als
«gewohnlicher> Kirchenrat natiirlich hoflicher sein
mufite als ein Antistes, seinen Vortrag mit den Wor-
ten: «Hochwiirdiger Herr Antistes! Hochgeachte
Herren Regierungs-, Central- und Kantonsrite!
Hochgeachte, Hochehrwiirdige Herren Kirchenrite!
Wohlehrwiirdige, Hochgeschitzte und Vielgeliebte
Herren Viter und Briider!»

Immerhin begann im Laufe der Zwanzigerjahre
der eine und andere, diese synodale Herrlichkeit als
eine barocke Scheinwelt zu empfinden. Blieb das

28 Prot. vom 4. Juli 1826.

Bollwerk der Propositionen und Reflexionen auch
unangefochten, so drang immerhin 1823 ein Antrag,
beim Namensaufruf die amtlichen Titulaturen als
unschicklich und zeitraubend wegzulassen, sofort
durch. Weniger Erfolg war einem Vorstoff des
St.Galler Pfarrers Ruprecht Zollikofer, seit 1823
Aktuar, beschieden. Er erstrebte nichts Geringeres
als «der Synode etwas mehr inneren Gehalt zu ge-
ben, demnach die Zeit ihrer Dauer um einen Tag zu
verldngern, gehaltlose Formlichkeiten und Wieder-
holungen abzukiirzen und die Vereinigung aller Kan-
tonsgeistlichen zu wichtigeren, namentlich wissen-
schaftlichen Zweken zu beniizen» 2. Die Uberwei-
sung des ebenso wertvollen wie unbequemen Vor-
schlags an den Kirchenrat wurde, offenbar diskus-
sionslos, von der Mehrheit abgelehnt. — In eine
andere Richtung zielte 1817 der Antrag eines unbe-
kannt Gebliebenen, die Synode jeweils mit einer
Predigt zu eroffnen. Hitte man ihn annehmen kon-
nen, ohne sich dann iiber kurz oder lang der Frag-
wiirdigkeit des traditionellen Redewerks bewuf}t zu
werden? Erst die um 1830 einsetzenden Beratungen
iiber Revision der staatlichen und der kirchlichen
Verfassung macht dann eindeutiger, als es der
starre Rahmen bis dahin erlaubt hatte, das Bestre-
ben sichtbar, die Synode ihrer eigentlichen Aufgabe
entgegenzufiihren.

DritTES KAPITEL

Die Regenerationszeit

Das Ringen um die Kirchenverfassung
von 1834

Das gegen Ende der Zwanzigerjahre einsetzende
Ringen um <Regeneration> (d. h. Erneuerung, Ver-
jingung) der st.gallischen Verfassung und Politik
war durch zwei Tatsachen besonders gekennzeichnet:
Einerseits trat den intern bereits vorhandenen Grup-
pen der liberalen und konservativen Politiker ein
wackerer und wortkriftiger Harst von Demokraten

zur Seite. Anderseits wurde der hinter den wohl-
behiiteten Tiiren der Ratssile eingeleitete Kampf der
Parteien nunmehr in die Offentlichkeit hinausge-
tragen. «Volkssouverdnitit» war das Lieblingswort
der Demokraten und ein Hauptbegriff der neuen
Kantonsverfassung; diese war die erste, iiber deren
Annahme oder Verwerfung die Stimmbiirger, wenig-
stens bedingt, selber entscheiden konnten. Und da
sich die Ratssile dem Publikum und den Bericht-

erstattern einer fortan viel freieren Presse 6ffneten,

25




fand bald alles, was darin vorging, einen Widerhall,
dessen Ausmaf} niemand hatte ahnen konnen.

Die beiden angedeuteten Merkmale der Regenera-
tionsbewegung — materiell: der Zug zur Demokratie,
formal: die Offentlichkeit der politischen Diskus-
sion — kennzeichnen auch die damaligen Vorginge
innerhalb der beiden Konfessionen. Das ist um so
verstandlicher, als deren Stellung wiederum einen
Hauptgegenstand der allgemeinen Verfassungsrevi-
sion bilden muflte. Auch protestantische Pfarrer und
Politiker traten teils fiir Riickgabe des Erziehungs-
wesens an den Staat ein, teils fiir Aufhebung der
konfessionellen Autonomie iiberhaupt. Sie fanden im
Verfassungsrat die Unterstlitzung der Kommissions-
mehrheit; aber im Plenum siegte dann, von den
Demokraten unterstiitzt, der konservative Antrag
auf Ubernahme der bisherigen Ordnung mit 81 gegen
50 Stimmen. — Als Ganzes wurde die neue Konsti-
tution (vom 1. Mirz 1831) durch den Verfassungsrat
«einhellig» angenommen, durch das Volk mit 21 882
gegen 11091 Stimmen. Gemif} besonderem Dekret
waren dabei aber den nur 9190 Biirgern, die tat-
sichlich zugestimmt hatten, jene 12692 Stimmbe-
rechtigten zugezihlt worden, die den entscheidenden
Gemeindeversammlungen ferngeblieben waren.

Nachdem die Verfassung von 1814 dem Volk
iberhaupt nicht vorgelegen hatte, geschweige denn
das Konfessionelle Gesetz von 1816, fiel es nun frei-
lich sehr schwer zu entscheiden, ob wirklich eine
Mehrheit von Biirgern das neue Grundgesetz be-
griifite und mit ihm auch den Fortbestand der kon-
fessionellen Autonomie. War letztere als Prinzip
auch bereits wieder gesichert, so blieb wenigstens
iiber die rechtliche Form ihrer Durchfijhrung das
Wort noch frei. Da gerade von dieser Frage die
kiinftige Stellung und Titigkeit der Synode abhing,
griffen einzelne Pfarrer sowie die Kapitel und zeit-
weise die Synode selbst ins Gesprich ein.

So sprach sich noch vor Erlaf} des neuen Konfes-
sionellen Gesetzes Johann Georg Wirth! in einem Zei-
tungsartikel ? fiir Beseitigung der Grofiratskollegien
aus. Letztere sollten nach seiner Auffassung hoch-
stens noch die Wahlen selbstindiger konfessioneller
Behorden vorbereiten. Als solche schlug Wirth evan-
gelischerseits eine Versammlung vor, die heute als

11785-1869 (15.Okt.), von Ganterschwil und (seit 1820)
St. Gallen. Pfarrer in Giittingen (1810-17), Neukirch-
Egnach (1817-24). Rektor des stidtischen Gymnasiums in
St. Gallen (1824-34), dann Stadtpfarrer und Dekan (seit
1848). Kirchenrat (1834—46). Schulratsprisident. Vater von
Kaspar Melchior (1812-86, Pfarrer in Rapperswil, Herisau
und Romanshorn, Prisident der auferrhod. Synode), Da-

26

Volkssynode zu bezeichnen wire. «Von der Ge-
sammtheit der Gemeinden geht die Reprisentation
aus. Wiirden diese nun durch freie Wahl eine Ver-
sammlung von weltlichen und geistlichen Mitglie-
dern, in angemessenem Verhiltnis, niedersezen, eine
evangelische Kirchenversammlung des Kantons, so
wire diese einzig und allein — auch nach dem aus-
gesprochenen Grundsatz der Volkssouverdnitdt —
rechtlich befugt und wohl auch fihig, das Kirchen-,
das Schul- und Erziehungswesen und den matrimo-
niellen Zweig zu organisieren und ... zu besorgen.»
Dafl Wirth seinen Vorschlag, mit dem er damals
nicht mehr allein stand, verdffentlichte, hingt ver-
mutlich mit einer Konferenz zusammen, die im glei-
chen Mai 1831 auf Einladung des Kirchenrates
stattgefunden hatte. Sechs Synodale, aus jedem Ka-
pitel zwei, waren zusammengetreten, um die Grund-
zlige der evangelischen Kirchenorganisation zu ent-
werfen. «Diese Kommission arbeitete im Laufe an-
gestrengter Sitzungen einer ganzen Woche wirklich
einen Entwurf nach presbyterianischer Form aus,
der sich aber im ganzen doch nicht viel von der
gegenwirtigen Kircheneinrichtung entfernte ».
Unabhingig davon, aber gleichzeitig (17. Mai),
verhandelte auch das evangelische Grofirats-Kolle-
gium iiber die Vorbereitung eines solchen Entwurfs.
Vergeblich empfahl der Prisident, Dr. jur. Christian
Friedr. von Fels, die Beiziehung von Geistlichen zu
diesem Vorhaben. Die Fiinfer-Kommission, die dann
doch nur aus Ratsmitgliedern bestand, konnte ohne-
hin nichts ausrichten, weil sie einsah, dafl zuerst das
neue Konfessionelle Gesetz abgewartet werden mufite.
Die Synode ihrerseits befafite sich am 5. Juli mit
der miihevollen Angelegenheit. Dem erwdhnten Ent-
wurf ihres eigenen Ausschusses war aber nicht mehr
Erfolg beschieden als dem Antrag, wenigstens das
Grofirats-Kollegium nachtriglich zur Erweiterung
seiner Kommission durch einige Pfarrer aufzufor-
dern. Als Wurzel aller Schwierigkeiten wurde die
Zustindigkeitsfrage erkannt. «Weil zur Stunde noch
ungewif} sei, ob der evangelische Grofle Rath, oder
die Synode, oder ein von dem Volke des evangeli-
schen Kantonstheils zu ernennender kirchlicher Ver-
fassungs-Rath das Recht habe, eine Kirchenverfas-
sung zu entwerfen»4, stellte man es dem Kirchenrat

niel (1815-1901, Eisenbahn- und Bankfachmann. National-
und Stinderat) und Johann Zwingli (1818-1905, vgl.
Anm. 6 zum 4. Kapitel).

2 (Der Freimiithige> vom 25. Mai 1831.

3 Jahrbiicher 1831, S. 63.

4 St. Galler Zeitung vom 11. Juli 1831.




anheim, die Angelegenheit weiter zu verfolgen und
allenfalls eine auflerordentliche Synode einzuberufen.
Wer Greifbareres erwartet hatte, sah sich enttiuscht.
«Ist aber kein Stoff, keine Kompetenz und kein
Bediirfnis zu einer andern und umfassendern Thitig-
keit der Synode vorhanden, so werden und miissen
alle Versuche mifllingen, aus nichts etwas zu ma-
chen»®.

Als der Grofe Rat im Spitherbst (25.-29. Novem-
ber) das Konfessionelle Gesetz, die Grundlage der
Organisationsgesetze fiir beide Konfessionsteile, be-
riet, beanstandeten mehrere Redner aus beiden Kon-
fessionen und Hauptparteien die bisherige rechtliche
Gestaltung der Autonomie. Auf katholisch-konser-
vativer Seite traten nicht weniger als 3 Regierungs-
rite dafiir ein, daf} jeder Konfessionsteil — unter
Wegfall der Grofiratskollegien — seine eigenen Ober-
behdrden selbst bestellen konne. Da aber von libe-
raler Seite die Wahl der konfessionellen Organe
direkt durch den Staat gefordert wurde, befiirchtete
die Mehrheit fiir die Zukunft neue Wirrungen. Sie
zog es vor, einfach bei der bisherigen Losung zu blei-
ben, und rettete damit den bedrohten Kollegien das
Leben. Mit dem Erlaff des neuen Konfessionellen
Gesetzes (29. November 1831, in Kraft seit 26. Ja-
nuar 1832) war die Sache fiir den Staat als solchen

abgetan.
*

Die weitere Auseinandersetzung mufite nun inner-
halb der beiden Konfessionen stattfinden. Sie verlief
evangelischerseits zwar ohne jene dramatischen Hé-
hepunkte, welche die oft beschriebenen Vorgiinge im
katholischen Lager auszeichneten, lifit aber doch
schon ein lebhaftes Bemithen um die rechte Gestalt
der Kirche erkennen. — Den Anfang machte das
Kapitel Rheinthal-Werdenberg. Es konnte sich nicht
damit abfinden, daf}, auf Grund des Konfessionellen
Gesetzes, wiederum das aus politischen Wahlen
hervorgegangene Grofiratskollegium als kirchlicher
Verfassungsrat auftreten wiirde. Deshalb regte das
Kapitel am 2. Januar 1832 die Einberufung einer
auflerordentlichen Synode an, welche gegen das neue
Gesetz Stellung nehmen sollte.

Aber die St.Galler Amtsbriider lehnten den Vor-
schlag am 5. Januar ab und erklirten, der evangeli-

5 Jahrbiicher 1831, S. 63.
2.2.0.8.65f. — Vgl. Schelling S. 226.

sche Grofle Rat sei mindestens nach herkémmlichem
Recht fiir jene Aufgabe zustindig. Dieses Recht ihm
allenfalls streitig zu machen, kénne nicht Sache der
Geistlichen sein, «da wir nicht die Kirche, sondern
nur Diener derselben und integrirende Mitglieder der
Kirchengemeinschaft sind. Laflt sich das Volk jene
Selbstbeauftragung gefallen, wie es den Anschein hat,
so erscheinen wir als sehr wenige Dissentierende un-
ter einer ungeheuren Majoritit. Zudem erwichst
dem Groflen Rat durch die stillschweigende Geneh-
migung des Konfessionellen Gesezes durch das Volk
eben das Recht, das ihm bis dahin noch durch kon-
sequente Schliisse zu bestreiten war.» Ferner sei un-
klar, was der Kirchenrat mit einer «Protestation»
auszurichten verméchte, die das evangelische Volk
wohl gar nicht erwarte. «Wir schliefen mit der all-
gemeinen Wahrnehmung, dafl gegenwirtig eine Zeit
fiir das Politische und nicht fiir das Kirchliche ist.
Ist kein Bediirfnis vorhanden, so ist jeder Schritt
erzwungen und folgenlos, den man tut»®.

Da eine auflerordentliche Synode somit nicht zu-
stande kam, war nun die am 14. Februar vom Grof3-
rats-Kollegium neu bestellte Neunerkommission fiir
den Entwurf einer nenen evangelischen Organisation
am Zuge. Die Mehrheit hatte sich fiir eine ganz freie
Wahl derselben entschieden, so dafl auch Rektor
Wirth in die Kommission gewihlt werden konnte;
neben ihm vertrat Peter Steiger? den Pfarrerstand.
Er stellte als Berichterstatter dem Entwurf, der etwa
im Mai im Druck erschien, einige Griinde dafiir vor-
aus, warum es der Kommission nicht méglich gewe-
sen sei, «ein in sich abgerundetes grundsitzliches und
folgerichtiges Ganzes zu entwerfen»®. So habe ihr
bereits das Konfessionelle Gesetz, nimlich durch
Beibehaltung der Kollegien, vorgegriffen.

Im iibrigen gestaltete der Entwurf die Stellung der
Synode in bezug auf ihre Sachgeschifte freier. Hatte
sie bisher nur auf Vorschlag des Kirchenrats Be-
schliisse gefaflt, so konnte sie dies fortan auch von
sich aus tun. Anderseits unterlagen selbst ihre An-
ordnungen rein kirchlichen Inhaltes der Sanktion
durch das Grofirats-Kollegium; dieses konnte sie
genehmigen oder motiviert zuriickweisen. — Ferner
raubte der Entwurf der Synode jeden Einfluf auf
die Zusammensetzung des Kirchenrates. Hatte letz-
terer bisher aus 7 Geistlichen, zu wihlen durch die

71804-1868 (27. Mirz), von Flawil. Pfarrer in Sennwald

(1830-38) und Staatsschreiber (1838-49). Regierungsrat
(1849-61).

8 Entwurf einer Organisation des evangel. Kirchen- und
Erziehungswesens vom Kanton St. Gallen (St. Gallen 1832).

27




Synode, und 2 Mitgliedern des Zentralrats bestan-
den, so wurde er jetzt auf 7 Mitglieder (und 4 Sup-
pleanten) verkleinert, simtlich zu wihlen durch das
Kollegium, und zwar «frei aus allen wahlfdhigen
evangelischen Kantonsbiirgern», d. h. ohne Festset-
zung einer Mindestzahl von Pfarrern. Die Stellung
des Centralrats hingegen war im wesentlichen auf
diejenige einer Verwaltungs- und Rekursbehorde ein-
geschrinkt. Dieser Entwurf der grofirdtlichen Kom-
mission erscheint wohl in allem, was Befugnisse,
Gewaltentrennung und Instanzenweg anbelangt,
klarer und einfacher als die Organisation von 1816,
vermochte anderseits grundlegende Mingel derselben
aber nicht zu beseitigen.

Gemifl dem Auftrag der Synode vom Vorjahr
wartete darum der Kirchenrat die ndchste Session
nicht ab, sondern iiberreichte den Mitgliedern des
Grofirats-Kollegiums von sich aus am 2. Juni eine
Reihe von Abinderungsantrigen®. So schlug er u.a.
bei Art. 20, unter Einfligung eines ganz neuen Ge-
sichtspunktes, fiir die Synode vor: «Ihr steht das
Recht zu, von sich aus oder auf Vorschlag des
Kirchenrates, im Geiste evangelischer Freiheit, Be-
schliisse zu fassen: iiber Lehre, Liturgie, Seelsorge
und offentliche Gottesverehrung.»

Dieser Anderung schlof sich das Kollegium bei
Beratung des Entwurfs am 7. Juni an. Auflerdem
setzte es fest, dafl seine wichtigeren Verordnungen
(und damit auch diejenigen der Synode) vor Sank-
tionierung durch den Groflen Rat der (Veto-) Ab-
stimmung des evangelischen Volkes zu unterbreiten
seien. Ferner erweiterte das Kollegium die Synode
durch 6 von ithm frei gewihlte weltliche Beisitzer.
Damit allenfalls auch einer dieser Laien als Prisident
gewihlt werden konne, wurde fiir letzteren der ehr-
wiirdige Titel <Antistes> fallen gelassen.

Der damit noch nicht zu Ende beratene Entwurf
wurde von den Toggenburger Pfarrern wiederholt
angegriffen. Thr Pastoralverein wandte sich mit
Druckschriften einerseits an die evangelischen Grofi-
rate1?, anderseits an die Offentlichkeit!!, und drit-
tens lieR er seinen Standpunkt an der Synode ein-
ldllich vertreten.

Diese befafite sich im August 1832 so griindlich
mit der Vorlage, daf erstmals seit 1805 ein zweiter
Sitzungstag notig wurde. Antistes Steinmiiller wandte

9 Kantonsbibliothek St. Gallen: Sammelband W 34 (Misc.
Wegelin) Nr. 3.
103, 2. 0. Nr.5 und 4.
1902 O Nt 8.
12 Gt, Galler Zeitung vom 11. Aug. 1832.

28

sich bereits in seiner Eroffnungsrede gegen den Or-
ganisations-Entwurf und «wiinschte eine presbyte-
rianische Synode, zur Hilfte aus Geistlichen, zur
Hilfte aus Weltlichen bestehend»*2. Sogar in der Pro-
position war diesmal von Kirchenverfassungen die
Rede, indem der 71jihrige J. M. Fels auf seine Bro-
schiire von 1801 zuriickgriff, aus der sich freilich
gerade die schwierigeren Fragen nicht beantworten
lielen. Tiefer ging sein Reflektant, Kirchenrat Jo-
hannes Knaus, damals Pfarrer in Sevelen, auf die
Probleme ein. Er forderte, dafl das Grofirats-Kolle-
gium seinen Geschiftskreis auf Erziehungswesen und
Verwaltungssachen beschrinke, die kirchlichen Auf-
gaben aber der Synode iiberlasse, die freier gestellt
werden miisse. Denn «die Kirchenvorsteher und die
Geistlichen sind die Reprisentanten des christlich-
kirchlichen Lebens der einzelnen Gemeinden jetzt
noch, und insofern sich alle, oder ein Ausschuf}, zu
einer Synode vereinigen — sind sie Reprisentanten
der protestantischen Kantonskirche» 3. Nur eine
solche Synode konne einen Kirchenrat wihlen, der
nachher junge Pfarrer zu priifen und zu ordinieren
habe, nur eine solche Synode konne den Kirchenrat
nach kirchlichen Gesichtspunkten instruieren. Dieser
sei nun aber einerseits der Synode zu wenig deutlich
untergeordnet und anderseits zu abhdngig vom
Kollegium; letzteres wiederum habe manche seiner
Beschliisse dem gesamten Groflen Rat vorzulegen, in
welchem die Katholiken eine deutliche Mehrheit be-
siflen. «Ich finde aber auch keine einzige Bestim-
mung im Konfessionellen Gesetze, die auch nur von
ferne eine solche Unterordnung unter den Staat be-
giinstigte»'4. Ferner vermifite Knaus im Entwurf
einen Artikel {iber spitere Revision der Organisa-
tion. Das Recht hiezu nahm er ebenfalls fiir die
Synode in Anspruch.

Hierauf trug Antistes Steinmiiller einen Bericht
iiber die Verhandlungen des Kirchenrates vor, der
auch seinerseits die nochmalige Uberarbeitung der
ganzen Vorlage wiinschte. — In gleicher Richtung
ging ein Antrag des Kapitels Toggenburg, einldfllich
begriindet durch Joh. Heinr. Weber, Pfarrer in Krin-
au. Er wies ebenfalls darauf hin, dafl der Grofle Rat
im Konfessionellen Gesetz der evangelischen Kirche
die Moglichkeit vorenthalten habe, ihre Reprisen-
tanten frei zu bestimmen. Zudem bestritt er dem

13 [Johannes] Knaus: Uber Aristokratie und Demokratie im
Entwurf einer Organisation des evangel. Kirchenwesens
vom Kanton St. Gallen. Eine Synodalvorlesung. (Lichten-
steig 1832) S. 27.

1420103522,




Kollegium das Recht, ohne vorherige Begriiiung der
Synode einen Entwurf zu erlassen. «Arme evangeli-
sche Kirche! Freiheit ist dein Element, und im Lande
der Freiheit hast du nicht einmal einen selbstgewshl-
ten Reprdsentanten ...! Deine Organisation und
innere Gesetzgebung soll von einem vom parititi-
schen Volke fiir politische Zwecke erwihlten Kolle-
gium ausgehen!»'. So sei denn der Entwurf dieses
Gremiums auch inhaltlich begreiflicherweise «fast
unter aller Kritik. Er ermangelt aller allgemeinen
Grundsitze und Bestimmungen iiber Bestand, Grund
und Zweck der evangelischen Kirche, jeder Garantie
fir die 6ffentliche Lehrfreiheit, jeden Anflugs ho-
herer wissenschaftlichen Ideen ... Er gefihrdet die
Selbstindigkeit der evangelischen Kirche ... ; gefihr-
det die schwer errungene theure evangelische Frei-
heit, indem er im evangelischen Grofirathskollegium
einen pontifex maximus aufstellt, der alle und jede
gura circa sacra> unbedingt fiir sich in Anspruch
nimmt und unbeschrinkt {ibt».

Auf Webers Vortrag folgte eine weitldufige Dis-
kussion. «Unter vielem Hohepriesterlichem wurde
doch manche schone freisinnige Ansicht entwik-
kelt»1”. Mangels klarer Ergebnisse vertagte sich aber
die Synode, indem sie eine Fiinferkommission be-
auftragte, am andern Morgen konkrete Antrige vor-
zulegen. — Darauf sind am 8. August folgende Be-
schliisse® gefaflt worden:

1. Bitte an das Grofiratskollegium um Revision des
Entwurfs.

2. «Als Grundlage der Organisation werde a) der Be-
griff von Kirche, b) das Reprisentativsystem in
derselben gewiinscht» und folgender Wortlaut da-
fiir vorgeschlagen:

«Die evangelische Kirche des Kantons St.Gallen besteht

aus der Gesammtheit der evangel. Biirger des Kantons. Die-
selbe reprisentiert sich

a) fiir ihre kirchlichen Angelegenheiten, inwieweit sie in die
birgerlichen Rechte eingreifen, in dem evangel. Grofi-
rats-Kollegium,

b) fiir ihre rein <kirchlichen> Angelegenheiten in einer
evangelischen Synode.»

3. Materielle Anderungen: Um in der Zusammenset-
zung des Kirchenrats die Mitwirkung der Pfarrer
sicher zu stellen, sollten dessen Mitglieder (und die
des Centralrats) vom Kollegium teils aus allen
!5 «Vortrag an der evangel. Sinode des Kantons St. Gallen,

den 7. Augstmonat 1832 .. .» (Lichtensteig o. J.) S. 19 f.

19202, @S 16k
17 St. Galler Zeitung vom 11. Aug. 1832.

evangelischen Kantonsbiirgern, teils aus der Synode
gewihlt werden. — Deren weiterer Antrag, grund-
legende Beschliisse einer Abstimmung der evangeli-
schen Stimmbiirger zu unterbreiten, entsprach einer
vom Kollegium bereits getroffenen Abinderung
des Entwurfs. Er zeigt aber, dafl die Synode von
sich aus auf dem Wege war, aus ihrer fritheren
beschaulichen und selbstgeniigsamen Abgeschlos-
senheit herauszutreten. In noch hoherem Mafe gilt
dies von ihrem Antrag, daf} jede Kirchgemeinde
das Recht erhalten solle, ein weltliches Mitglied
der Kirchenvorsteherschaft in die Synode abzu-
ordnen. Damit wire letztere schon damals wenig-
stens mittelbar zu einer Volkssynode geworden.

Als ihrer Session schon nach 2 Wochen wieder eine
aufBerordentliche des Grofien Rates folgte, kam das
evangelische Kollegium (am 27./28. August 1832)
wenigstens auf die Zusammensetzung des Kirchen-
rates zuriick. Es dnderte den Entwurf dahin, dafl
mindestens 2 Mitglieder und 1 Suppleant Geistliche
sein sollten. Die iibrigen Antrige der Synode hatten
keinen Erfolg. Dagegen wurde die Amtsdauer der
evangelischen Behdrden von 2 auf 4 Jahre verlingert
und eine Reihe schulrechtlicher Fragen aufgegriffen.
DasOrganisationsgesetz hatte ja neben dem Kirchen-
auch das Erziehungswesen zu ordnen. Nun war aber
im Entwurf diesbeziiglich einfach auf ein Gesetz von
1818 verwiesen worden. Dabei konnte eine Neu-
ordnung in bezug auf die Stellung der Niedergelas-
senen nicht mehr linger hinausgeschoben werden; es
ging vor allem um ihr Verhiltnis zu den Anteil-
habern am Schul- und Kirchengut, sowie um das
Recht, Lehrer bzw. Pfarrer zu wihlen und abzube-
rufen. Die Kommission erhielt den Auftrag, einen
entsprechenden Nachtrag!® einzubringen. Dessen
Erscheinen — vermutlich im Oktober 1832 — rief
erneut den Toggenburger Pastoralverein auf den Plan.
Uber dessen Petitionen *® und deren Schicksal ist hier
nicht zu berichten, aber der Kampf um den erwihn-
ten Nachtrag war erheblich mitschuldig daran, dafl
das Organisationsgeschift zu keinem Ende kommen
wollte.

Als die Beratungen am 6. November 1833 weiter-
gingen, schopften Freunde einer stirkeren Demokra-

tisierung der Kantonalkirche neue Hoffnung, denn

18a.a.0.: Dagegen stimmten 4 <ultra-freisinnige Geistliche>
und die Abgeordneten des Grofiratskollegiums. Text der
Beschliisse nach dem Prot. vom 8. Aug. 1832.

19 Kantonsbibliothek St. Gallen: Sammelband W 34 (Misc.
Wegelin) Nr. 2.

20a.2. 0. Nr. 9 und 10 (insgesamt 4 Petitionen).

29




zum Prisidenten des Kollegiums riickte einer ihrer
cifrigsten Wortfiihrer auf: Pfarrer Peter Steiger.
Nur sein Stichentscheid rettete alsbald das fiir zu-
kiinftige Beschliisse vorgesehene Veto, d. h. die da-
malige Form des Referendums, vor einem gegne-
rischen Riickkommensantrag. Am folgenden Tage
wurde das Organisationsgesetz®' mit 42 gegen 7
Stimmen dem Grofien Rat zur Sanktionierung iiber-
wiesen. Hier konzentrierte sich — am 3. Februar 1834
— die Auseinandersetzung auf das von der Kommis-
sionsmehrheit angefochtene Vetorecht. Nachdem sich
mehr als ein Dutzend Redner dariiber geduflert hat-
ten, wurde dieser Stein des Anstoffes — hauptsachlich
aus Besorgnis vor neuen konfessionellen Auseinan-
dersetzungen — mit 60:59 Stimmen wieder aus dem
Wege gerdumt. Nach abermaliger Schluffabstimmung
im Kollegium (6. Februar) verlieh dann die Legis-
lative der «Organisation des evangelischen Kirchen-
und Erziehungswesens vom Kanton St.Gallen»* am
11. Februar 1834 Rechtskraft.

*

Die Entstehung dieses neuen Rahmengesetzes fiir
die Kantonalkirche, von andern einschligigen Wer-
ken iibergangen, wurde bisher einzig in Schellings
Kirchengeschichte? knapp beriihrt. Seine Andeu-
tungen sind jedoch dahin zu ergénzen, daff die Syno-
dalen jener Zeit viel aktiver, als es bisher den An-
schein hatte, am Kampf um eine sinnvollere Stellung
und Ausgestaltung der Kantonalkirche teilnahmen.
In Wort und Schrift schalteten sie sich immer wieder
in diesen Kampf ein: einzelne Pfarrer, die Kapitel,
der Kirchenrat und die Synode selber. Manche Au-
ferung und mancher weitblickende Vorschlag lifit
erkennen, dafl hier nicht blof der demokratische
und liberale «Dreiffigergeist» wirkte, sondern auch
eine sich vertiefende Einsicht in das Wesen des Pro-
testantismus und seiner Kirche.

Wenn trotzdem weder deren Stellung zum Staat
noch die Stellung der Synode innerhalb der eigenen
Konfession wesentliche Verbesserungen erfuhr, so ist
nicht zu vergessen, dafl die Grofirite — sowohl im
Kollegium wie im Plenum — den ldngeren Hebelarm
in der Hand hatten und mehrheitlich an der Auto-
nomie und ihrer ungliicklichen Rechtsform festhiel-
ten. Anderseits kamen sogar in der Synode manche

21 5.2, O. Nr. 11: Fassung vom 7. November 1833.

22 Sammlung der Gesetze und Beschliisse des Grofien und
Kleinen Rates... V (1833/1834) S.223 ff. — Gesetzes-
sammlung des Kantons St.Gallen 1803-39 (St. Gallen
1842) S. 421 ff.

30

nicht oder nur mit Mithe von der Vorstellung los,
dafl die Kirche eine vom Staat eingesetzte Anstalt
sei und die Synode eine hochehrwiirdige Korpora-
tion. Nur langsam brach die Einsicht durch, dafl die
reformierte Kirche primir in ihren Gemeinden lebt,
daf erst deren Verbindung die Kantonalkirche kon-
stituiert, und daf diese deshalb einer tragfahigeren
Verbindung mit dem Leben ihrer Gemeinden be-
diirfte. Solange aber jener Kirchenbegriff der Me-
diations- und Restaurationszeit bei einer Mehrheit
vorherrschte, konnte auch die zweite Grundfrage,
nimlich: wer die Kirche reprisentiere, unmdglich
einmiitig beantwortet werden. Damit mufite aber
auch das Problem der Zustindigkeit fiir die Revi-
sion der Kirchenverfassung offen bleiben, ganz
abgesehen von allen jenen Einzelfragen, in welchen
man sogar bei iibereinstimmendem Kirchenbegriff
dann immer noch in guten Treuen verschiedener An-
sicht sein konnte.

Darum ist die Zahl derer, die das Ergebnis von
1834 als endgiiltig hinnahmen, klein gewesen und
bald noch kleiner geworden. Wiederum war der
Rahmen des kirchlichen Lebens zu eng gezimmert.
Als solcher vermochte er zwar dem Geist der neuen
Zeit nochmals ein knappes Menschenalter hindurch
zu widerstehen; dafiir begann dieser nun unverweilt
die Substanz selbst in Frage zu stellen.

Aufgaben und Titigkeit der Synode
(1834-1858)

Die Organisation des evangelischen Kantonsteils
von 1834, niher ausgefithrt durch die Synodalver-
fassung von 1835 %, verdnderte die Zusammensetzung
der Synode nur in bezug auf die Abgeordneten des
Staates. Wahrend diejenigen der Regierung weg-
fielen, waren diejenigen des Grofiratskollegiums von
drei auf sechs vermehrt worden; sie brauchten aber
dem Kollegium nicht mehr anzugehdren, konnten
also auch auflerhalb des Groflen Rates gewéhlt wer-
den und zudem — ebenfalls neu — ohne Riicksicht
auf eine gleichmiRige Vertretung der Kapitel. Auch
gegeniiber dem Kirchenrat gewann die Synode per-
sonell an Selbstindigkeit, indem die Présidien beider
Behorden fortan getrennt waren und die Synode

23 Schelling S. 225 ff.

2 Organisation und Reglement der evangel. Synode, und
Organisation der evangel. Kapitel des Kantons St. Gallen,
vom 6. Nov. 1835 [St. Gallen 1835].



auflerdem ihren Aktuar — erst jetzt! — selbst wihlen
konnte. Prisident, Vizeprisident und Aktuar bilde-
ten mit 4 weiteren Mitgliedern zusammen die «Syno-
dalkommissions. Diese hatte als Biiro die Sessionen
vorzubereiten und iiberdies die Bettagsmandate zu
verfassen. Auflerdem waren fortan wieder drei Mit-
glieder ins Examinations-Kollegium abzuordnen.

In grundsitzlicher Beziehung vermied das neue
Statut die fragwiirdige Erklirung, daf die evange-
lische Kirche durch die Synode «reprisentiert> werde;
anderseits bezeichnete Art.11 der Synodalverfas-
sung als Aufgabe der Synode ganz neu: «Fiir das
Gedeihen der evangelischen Kirche im Kanton St. Gal-
len und die Forderung des religiésen und sittlichen
Lebens ihrer Glieder, im Geiste des Evangeliums, zu
sorgen.» — In ihrer Kompetenz zu selbstindigen Be-
schliissen hatte sie, wie schon im vorausgehenden
Abschnitt zu erliutern war, keine grofere Freiheit
erhalten als unter der fritheren Ordnung. Art. 21
der Organisation rdumte ihr freilich das Recht ein,
nicht nur auf Vorschlag des Kirchenrates, sondern
auch «von sich aus ... im Geiste evangelischer Frei-
heit, Beschliisse zu fassen iiber Lehre, Seelsorge und
offentliche Gottesverehrung, insoweit diese Gegen-
stande nicht in das biirgerliche Recht einschlagen.
Diese Beschliisse gelangen durch den Kirchenrat,
mit einem Gutachten, an das evangelische Grof-
rathskollegium, zur Genehmigung oder motivirten
Zuriickweisung.» — Eine wesentliche Verbesserung
ist auflerdem darin zu erblicken, dafl es der Synode
nicht mehr verwehrt war, Antrige des Kirchenrates
materiell abzuindern.

Uberpriift man, welche weiteren Mittel zur Erfiil-
lung der erwihnten Hauptaufgabe vorgeschen wa-
ren, so ist die aus dem ersten Entwurf zur Organi-
sation {ibernommene und dem Zeitgeist vollauf ent-
sprechende Pflicht zur wissenschaftlich-theologi-
schen Fortbildung zu nennen. Unter Verzicht auf
Propositionen und Reflexionen hérte sich die Synode
wenigstens an ihren ordentlichen Sessionen jeweils
den Vortrag eines Amtsbruders an, der in der Wahl
des Themas frei war®, und nahm von den Kapiteln
Berichte iiber deren wissenschaftliche Titigkeit ent-
gegen; dafl diese Mittel dem Zwecke geniigten, ist
gelegentlich bezweifelt worden 2.

Auch in der dufleren Form der Tagungen inderte
sich mancherlei. Die Beschrinkung der ordentlichen

% 1837: Peter Scheitlin: Meine Apologie der Bibel *, 1840:
Ludw. Fay: Theorie und Praxis. 1845: Karl Steiger: Be-
deutung der Kinderlehre *. 1852: Friedr. v. Tschudi: Riick-
wirkungen der letzten kirchlichen Bewegungen auf das

Sessionen auf jedes 3. Jahr entstammte dem ersten
Entwurf. Sie war darum nur vereinzelt angefochten
worden, weil auflerordentliche Sitzungen fortan
nicht mehr blof der Kirchenrat, sondern auch der
Synodalprisident oder ein Drittel der Synodalen
veranlassen konnten, was 1835-1861 achtmal ge-
schehen ist. — Die Prosynode fand im neuen Regle-
ment keine Erwihnung mehr, dagegen sollte nun
jede ordentliche Session «zu angemessener Weihe des
Tages und lebendiger Ermunterung in dem heiligen
Berufe» mit einer Synodalpredigt ersffnet werden;
den Prediger hatten die drei Kapitel im Turnus zu
stellen, wie dies bis heute iiblich geblieben ist. Nach
dem Gottesdienst zu St.Laurenzen begaben sich
die Synodalen auf /210 Uhr ins Rathaus. Dort
waren sie nicht mehr an eine Sitzordnung gebunden.
Dagegen scheint es nétig geworden zu sein, sie zum
Tragen schwarzer Kleider zu verpflichten. Im gan-
zen war aber der Stil der Verhandlungen doch schon
etwas neuzeitlicher. Die Versammlung konnte die
gewohnte Tagesordnung von Fall zu Fall auf Antrag
hin abindern, und ferner sah das Reglement die
Wahl von Kommissionen ad hoc vor, die einem in
den fritheren Protokollen kaum begegnen. Thre An-
trage und Gutachten gingen denjenigen des Kirchen-
rates auf der Tagesordnung voraus.

Eine deutliche Absage an die bisherige Auffassung
der Synode als einer Korporation bestand schlieflich
darin, dafl die Sitzungen nicht mehr hinter ver-
schlossenen Tiiren stattfanden, sondern &ffentlich.
Diese Neuerung entsprach nicht blof§ dem, was die
Kantonsverfassung von 1831 fiir die politische Le-
gislative eingefithrt hatte, sondern sie vermochte
auch jenen Weg zu den Gemeinden, zum Kirchen-
volk zu verbreitern, den die Synode nun betreten
hatte. Die Zuginglichkeit ihrer Sitzungen machte die
Tiirhiiter entbehrlich und jede Verschwiegenheit in
der Berichterstattung sinnlos. Nachdem schon um
1830 einzelne Synodale in politischen Zeitungen
den Verlauf der Sessionen beschrieben und glossiert
hatten, gab sich dann allmihlich sogar das offizielle
Protokoll bisweilen etwas gesprichiger.

Was die Verhandlungen als solche und deren Er-
gebnisse betrifft, so hat sich unser Uberblick auch
fiir diesen Abschnitt der Synodalgeschichte zunzichst
auf wenige Hinweise zu beschrinken. — Ein 1834

Leben der Kirche. 1855: Joh. Jak. Rietmann: Socialistische

Trdume™. 1858: J. J. Alder: Die Aufgabe des Geistlichen.

— Mit * bezeichnete Arbeiten sind im Druck erschienen.
% Prot. vom 24. Juni 1846 und 18. Juli 1849.

31




von Joh. Jak.Bernet® angeregter Vorstof auf er-
neute Ubersetzung der Bibel in Zusammenarbeit mit
andern Kantonalkirchen fand wohl die Unterstiit-
zung der Synode, nicht aber des Centralrats?®. Nicht
mehr Erfolg hatte 1840 der Antrag des Kapitels
St.Gallen, die Synode moge sich fiir Abschaffung
der Zwangstaufe verwenden. Dies hitte einen Ver-
zicht der Kirche auf den Beizug jener Polizeigewalt
bedeutet, die nur einer Staatskirche zur Verfiigung
steht, und damit einen Schritt zur Landeskirche im
heutigen Wortsinn. Die beiden Landkapitel wollten
diesen Schritt noch nicht tun und liefen den St. Gal-
ler Antrag durchfallen. — In den Vierzigerjahren
standen namentlich die Revision des Katechismus,
von welcher der nichste Abschnitt handelt, sowie
der Liturgie im Vordergrund; letztere wird um des
sachlichen Zusammenhangs willen erst im tiberndch-
sten Kapitel beriihrt werden. Fiir eine Reihe weiterer
Sachfragen, die namentlich in den Fiinfzigerjahren
verhandelt wurden (Gesangbuch, Religionsunterricht,
Feiertage, Sonntagsheiligung, namentlich beim Bau
und Betrieb der neuen Eisenbahnen), sei auf einen
offiziellen und gedruckt zuginglichen Bericht® ver-
wiesen.

Am 20. Januar 1858 beriet die Synode die an alle
evangelischen Kantonalkirchen der Schweiz gerich-
tete Einladung des Ziircher Kirchenrates, Abgeord-
nete an eine Konferenz iiber die Erhebung des Kar-
freitags zum allgemein anerkannten Feiertag und
iber andere Traktanden zu entsenden. Diese Auf-
forderung fand «lebhaften Anklang, weil gegeniiber
der bisherigen, fast ginzlichen Abgeschlossenheit der
einzelnen Kantone eine gegenseitige Annzherung und
engere Verbindung derselben auch auf kirchlichem
Gebiete ... als eine hochst zeitgemifie und von dem
durch die neuen Bundeszustinde so sehr gestdrkten
nationalen Gemeinschaftsbewufitsein geforderte Wei-
terentwicklung unserer kirchlichen Zustinde be-
trachtet wurde»®. Die Synode delegierte ihren Pra-
sidenten Joseph Scherrer® und ersuchte ihn, auf
individuellen Antrag, sich in Ziirich auch fiir ver-
mehrte Freiziigigkeit der Geistlichen einzusetzen.
Die dort am 27. April 1858 zusammengetretene erste

27 1800-1851 (13. Okt.), von St. Gallen. Daselbst Bibliothe-
kar und (seit 1835) Pfarrer. Kirchenrat (1846-48, 1846
Pris.). Vgl. Anm. 28.

28 Traugott Schiess: Pfr. Joh. Jak.Bernet. (63. Neujahrsblatt
des Histor. Vereins. St. Gallen 1923) S. 47.

20 Bericht 1855-58.

3052 2. ©. 538,

311814-1886 (20. Mirz), yon St. Peterzell und (seit 1857)
St. Gallen, Pfarrer in Degersheim (1841-46), Wattwil

32

Abgeordnetenkonferenz der evangelischen Kantonal-
kirchen lud die letzteren ein, an die Stelle des noch
vielerorts mit Abendmahl gefeierten Hohen Donners-
tags den Karfreitag treten zu lassen. Scherrers dies-
beziiglicher Antrag an die St.Galler Synode drang,
obwohl sie einen entsprechenden Beschluf3 schon
1840 gefafit, aber dafiir die Zustimmung des Grofi-
rats-Kollegiums nicht erhalten hatte, doch erst nach
griindlicher Diskussion durch?®. Diesmal pflichtete
das Kollegium dem Willen der Synode bei (16. No-
vember 1859), und vom folgenden Jahr an begann
sich der Karfreitag, den sich heute viele evangelische
Kirchgenossen nicht mehr ohne Abendmahl denken
konnten, in der erwihnten Weise einzuleben.

Im iibrigen war St.Gallen an der Tatsache, dafl
jener ersten Abgeordnetenkonferenz noch in anderer
Hinsicht grofle Bedeutung zukam, entscheidend be-
teiligt. Instruiert durch den Synodalbeschlufl vom
20. Januar 1858 und unterstiitzt durch den Glarner
Abgeordneten, setzte sich Scherrer fiir die Verein-
heitlichung der Priifungen fiir Predigtamts-Kandi-
daten ein. Nach ausgedehnten Beratungen an den
folgenden Konferenzen und innerhalb der interes-
sierten Kantonalkirchen ging aus jenem Vorschlag
das « Konkordat betreffend gegenseitige Zulassung
evangelisch-reformierter Geistlicher in den Kirchen-
dienst » hervor. Die st. gallische Synode hatte am
30. Mai 1860 dem Entwurf und am 9. Juli 1861 dem
endgiiltigen Text, trotz mancherlei Bedenken, zuge-
stimmt®; weil der Beitritt noch der staatlichen Ge-
nehmigung bedurfte, das Grofiratskollegium aber,
infolge der Verfassungsrevision, sich damals bereits
«aufler Dienst» befand, konnte ausgerechnet unser
Kanton dann nicht unter den eigentlichen Griinder-
mitgliedern des Konkordats figurieren.

Ein Traktandum aus dieser Periode erheischt in-
dessen doch eine nihere Betrachtung. Es ist die Re-
vision des Katechismus, welche die Synode mitten
in ihrer eigentlichen, kirchlichen Aufgabe zeigt und
gerade deshalb auch in lebendiger Verbindung mit
dem Geistesleben des iibrigen Protestantismus. Scher-
rers Ausspruch, sie sei dabei «kirchlicher geworden
im edelsten Sinne des Wortes»*, mag voreilig wir-

(1846-51) und St. Gallen (1852-79). Kirchenrat (1846-67),
Prisident der Synode (1849-58). Kantonalprisident des
Protestant.-kirchl. Hilfsvereins (1852-86).
32 Prot. vom 30. Juni 1858 und Bericht 1855-58, S. 6-11.
33 Prot. von 1858-61 (S.257, 259-64, 273) und F.Meyer:
Das Konkordat . .. vom 19. Hornung 1862 (Ziirich 1887).
31 Eroffnungsrede, gehalten an der ordentl. Synode den 29.
Juni 1858 (Bericht 1855-58, S. 43).



ken, macht aber das begriindete Bewuf3tsein sichtbar,
dafl eine echte Entwicklung in Gang gekommen war.

Die Erneuerung des Katechismus

Als verbindliche Formulierung des Glaubensinhalts
spielte in den reformierten Kirchen bis ins 19. Jahr-
hundert hinein der Katechismus die wichtigste Rolle.
Ubersichtlich in Fragen und Antworten gegliedert,
hatte er die Jugend in den Hauptstiicken des Glau-
bens zu unterweisen. Da man ihn als obligatorisches
Lehrmittel verwendete, war er verbreiteter und na-
mentlich beim Volke einflufireicher als die Zweite
Helvetische Konfession und andere, iibrigens vieler-
orts nur bis gegen 1800 anerkannte, Bekenntnisschrif-
ten. Um so bedichtiger pflegte man je und je, ange-
sichts dieser Volkstiimlichkeit des Katechismus, jede
Anderung seines Textes so lange zu vermeiden, als
dies irgendwie anging.

Im Gebiet der st. gallischen Kantonalkirche waren
bei deren Griindung zwei verschiedene Katechismen
in Gebrauch: im Toggenburg, Rheintal und Werden-
berg der ziircherische (von 1609) und im Stadtkapitel
der Heidelberger Katechismus (von 1563), der 1615
einen dlteren, eigenen verdringt hatte’. Im Auftrag
des Pfarrkonvents verfafite dann J. K.Rothmund
einen neuen Katechismus, der 1817 offizielle Einfiih-
rung fand. Sein Gehalt war dadurch gekennzeichnet,
«dafl die schonen Erkenntnisse der Aufklirung im
Bereich der Bibelauslegung just an der falschen Stelle
zur Anwendung gebracht worden und an der rechten
ausgeblieben sind»?,

Die Synode befafite sich mit der Katechismusfrage
vom 12. Mai 1835 an. Obwohl es nur ein indivi-
dueller Antrag war, der den Stein der Revision ins
Rollen gebracht hatte, fanden es die Synodalen of-
fenbar an der Zeit, sich nun offiziell eines Themas
anzunehmen, das vermutlich schon lange vorher in
den Pastoralgesellschaften beriihrt worden war. An-
derseits mag — ungeachtet der in jenen Jahren vor-
herrschenden Freudigkeit, alles zu revidieren — doch
mancher mit Bangen den kommenden Verhandlun-
gen entgegengeblickt haben. Abgesehen von den Kom-
plikationen, die nach Erledigung des Geschifts in
der Synode dann noch vom iibergeordneten Kolle-
gium her zu erwarten sein mufiten, gab es ja Griinde
genug dafiir, dafl sich die Angelegenheit schon inner-

35 Finsler S. 678 ff.
% Hans Martin Stiickelberger: Kirchen- und Schulgeschichte
der Stadt St. Gallen. III. Band: 1750-1830 (Mskr.).

halb der Synode in die Linge ziehen wiirde. Und
tatsichlich fiihlt man sich, verfolgt man den Gang
der Verhandlungen etwas genauer, gelegentlich an
den Wanderer erinnert, der im Nebel seinen Weg
sucht und plétzlich wieder am Ausgangspunkt sei-
nes Marsches auftaucht. Trotz der Tragweite der
geistigen Gegensitze, die im Laufe der folgenden
anderthalb Jahrzehnte immer deutlicher hervortra-
ten, ertrdgt indessen der allgemeine Rahmen unserer
Arbeit eine allzu einliflliche Darstellung nicht; eine
solche miifite ja auf die einzelnen Entwiirfe textlich
und dogmatisch eingehen und, in Verbindung damit,
auch den theologischen Standort ihrer Verfasser ge-
nau bestimmen.

Am Anfang stand die Frage nach einer geeigneten
Vorlage. Dabei fillt auf, dafl die offizielle Uber-
nahme des Rothmundschen Katechismus nie ernst-
lich erwogen worden ist. — Die 1835 eingesetzte
Kommission hatte nur vorbereitende Antrige ein-
zubringen. Thnen folgend, beschlof§ die Synode 1837,
die Ausarbeitung eines neuen Katechismus durch eine
erweiterte Kommission einleiten zu lassen. Letztere
solle aus allen verfiigbaren Katechismen den nach
ihrem Dafiirhalten besten auswihlen, daneben den
zlircherischen iiberarbeiten und drittens einen ei-
genen vorlegen.

Im Jahre 1840 war die Losung der zweiten Auf-
gabe teilweise erledigt; im iibrigen beantragte die
Kommission, die Fortsetzung der ganzen Arbeit zu
vertagen. «Der Zeitpunkt der Einfithrung eines neuen
Katechismus ist noch nicht da»®. Man erklirte also
nicht etwa, der ziircherische konne weiterhin voll be-
friedigen, sondern deutete die Schwierigkeit an, sich
auf klare Begriffe von Wesen und Inhalt eines Kate-
chismus zu einigen. Diese Zuriickhaltung entsprach
sowohl dem Wesen Peter Scheitlins, dem das Nor-
mative ohnehin fern lag, als auch der Art jener bei-
den Minner, die als einzige ein volles Jahrzehnt in
der Kommission durchhielten, obwohl deren Bestand
in jeder Session verindert wurde: Rektor J. G. Wirth,
intelligent, niichtern und eher konservativ, und der
wesentlich jiingere J. J. Bernet, der sich als aufrich-
tiger Sucher in den iiberhandnehmenden Gegensit-
zen kaum mehr zurecht fand. — Der Kommissionsan-
trag, dem die Entwicklung nur allzu bald recht geben
sollte, fand aber vor der Synode ebenso wenig Gnade
wie ein individueller Vorschlag, nun auch die in Zii-

rich selbst im Vorjahr erschienene Neufassung des

37 Prot. vom 15. Juli 1840.

33




e

Katechismus zu priifen; die Mehrheit beharrte auf
den Instruktionen von 1837.

Obwohl die Kommission in ihrer Zusammenset-
zung verindert worden war, kam sie auch in den
folgenden 3 Jahren nicht vorwirts. Der politisch und
kirchlich freisinnig eingestellte Synodalprisident
Huldreich Seifert?, der ihr frither ebenfalls ange-
hort hatte, nahm sie 1843 schon in seiner Eroffnungs-
ansprache in Schutz. Man lebe in einer Zeit, «die von
vielen Stimmen als ungeeignet zu kirchlichen Schop-
fungen bezeichnet wird, weil in ihr die Wissenschaft
der Theologie in ein neues Stadium der Entwicklung
eingetreten ist». Und um so besorgter glaubte man,
wie 1840 auch Bernet schon angedeutet hatte, bei sol-
cher eigenen Unsicherheit der Auseinandersetzung mit
den Gemeinden entgegensehen zu miissen, «die in reli-
giosen und kirchlichen Dingen keineswegs neuerungs-
stichtig sind und namentlich an ihrem Katechismus
als an einem Symbole festhalten»®. — Da sich die
Kommission auflerstande sah, ihre dreifache Auf-
gabe weiter zu verfolgen, veranlafite sie einen Vor-
entscheid dariiber, ob der bisherige Ziircher Kate-
chismus zu iiberarbeiten oder ein neuer zu schaffen
sei. Als die Synode sich fiir das erste entschied, war
wohl endlich die Frage der Vorlage gelost, nicht aber
die nach den Richtlinien der Uberarbeitung. An der
Spitze der betreffenden Kommissionsantrige stand
der interessante Satz: «Die Revision hat den Plan
und die dogmatischen Grundanschauungen des Kate-
chismus nach Wesen und Inhalt treu festzuhalten»®.
— Weniger als dieser mit Verschiebungsantrigen be-
kimpfte Hauptpunkt gaben die folgenden Richt-
linien zu reden, so z. B. die Instruktion, die Revision
solle namentlich die Einzelfragen des Katechismus
besser einreihen, einige streichen, andere erginzen
und den sprachlichen Ausdruck iiberall moderni-
sieren.

In Befolgung dieser Grundsitze ging die Kommis-
sion nun an die Uberarbeitung des ganzen Werks.
Als sie 1846 der Synode die beiden ersten Haupt-
abschnitte vorlegte, wandte sich die Aussprache erst-
mals dem konkreten Text des Katechismus zu. Aber
unweigerlich mufite die mehr als dreistiindige Aus-

38 1801-1882 (1. Nov.), von Wartau. Pfarrer in Flisch GR,
Ennetbiihl (1824) und Ebnat (1824-74), Dekan 1834-70.
Prisident der Synode (1835-49). Vater von Huldreich
Arnold (1828-85, Redaktor, Verhorrichter, Postdirektor,
Eisenbahninspektor) und Hermann (1841-1909, Pfarrer
in Gretschins und Ebnat; Regierungsrat 1873-75).

30 Dekan Huldr. Seifert: Kirchliche und sittliche Zustinde
im evangel. Kantonsteile von St. Gallen. Vortrag bei Er-

34

einandersetzung von den einzelnen Wortern zuriick-
kehren zu den Begriffen und von da zu den Grund-
anschauungen. Dafl die unverinderte Beibehaltung
des alten Katechismus in der gleichen Sitzung vor-
geschlagen werden konnte wie die gianzliche Freigabe
des kirchlichen Lehrmittels, gibt den Blick frei auf
den lingst bestehenden Rif}, der sich nunmehr als
Graben auftat. Hatte noch 1843 eine Mehrheit die
dogmatischen Grundlinien des alten Katechismus be-
statigt, so wurden blofle drei Jahre spidter die von
der Kommission in Ausfithrung jenes Prinzips in-
zwischen revidierten Texte mit 24 : 27 Stimmen ver-
worfen. Die Fortsetzung des Werks erschien duflerst
gefahrdet, denn der beziigliche Antrag ging nur mit
25:23 Stimmen durch, und selbst der Verzicht der
Synode auf das 1843 angenommene Prinzip machte
der Kommission die Arbeit nicht leichter. Sie einigte
sich darauf, «die Zurtickfithrung scholastischer Dog-
matik auf ihren religiosen Kern, auf den Charakter
religids-biblischer Unmittelbarkeit»*' anzustreben.

Das jiingste Kommissions-Mitglied, der spater als
Naturforscher beriihmt gewordene Friedrich von
Tschudi“?, schuf nun eine ganz neue Vorlage. An
der Synode des Jahres 1849 erging es ihr allerdings
nicht besser als ihrer Vorgingerin, denn wiederum
fielen die entgegengesetztesten Auflerungen und Ur-
teile. Die einen erklirten, der Entwurf baue den ei-
gentlichen Gehalt des christlichen Glaubens ab; die
Verteidiger fanden diesen Gehalt gedanklich be-
statigt, aber neu formuliert. Gleichzeitig betonten
sie, der Entwurf stehe auf dem geschichtlichen Bo-
den und «im lebendigen Zusammenhang mit dem
kirchlichen Volksbewuf3tsein», wihrend die Gegner
befiirchteten, daff durch eben diesen Katechismus
der «ernst religidse Theil des Volkes» in pietistische
Separation hineingetrieben werden kénnte.

Eine wiederum «neue> Fiinferkommission (mit drei
der bisherigen Mitglieder) hatte den Text auf die
nichste auflerordentliche Synode nochmals zu tiber-
arbeiten. Trotzdem stiefl dieser im Oktober 1850
auf noch hirteren Widerstand, der sogar erstmals
zur feierlichen protokollarischen Verwahrung griff:
«Die Herren Pfarrer Emanuel Schief in Buchs und

Sffnung der ordentl. Synode am 18. Juli 1843 (St. Gallen
1843) S. 4.

40 Prot. vom 18. Juli 1843.

41 Prot. vom 18. Juli 1849.

42 1820-1886 (24. Jan.), von Glarus und (seit 1846) St. Gallen.
Pfarrer in Lichtensteig (1843—46), dann als Politiker in
St. Gallen titig: Kantonsschulrat, Regierungsrat (1870-73
und 1875-85). Kirchenrat (1873-76). Biographie: siehe
Anm. 44.




Heinrich Schiefl in Grabs wiinschen ausdriickliche
Erwiahnung im Protokoll, daf} sie dem Entwurfe aus
dem Grunde nicht beistimmen kénnen, weil durch
denselben nach ihrer Uberzeugung der letzte Uber-
rest der reinen kirchlichen Lehre dem Volke ent-
zogen werde.» Die Verteidiger der Vorlage hingegen
erklirten, man sei keineswegs einseitig vorgegangen,
«damit die subjective Wahrhaftigkeit und die Frei-
heit der verschiedenen Glaubensrichtungen innerhalb
der kirchlichen Gemeinschaft gewahrt werde ... » 4.

Mit den <Glaubensrichtungen> war auf eine Ent-
wicklung hingedeutet, die sich lingst im Gange be-
fand, nun aber einen gewissen Sittigungsgrad erreicht
hatte. Der frithere Gegensatz zwischen der Ortho-
doxie und der vordringenden Aufklirung war schon
von etwa 1820 an in einer Auflockerung begriffen
gewesen, die sich freilich nicht ohne weiteres fassen
und formulieren 14flt. Wer die Bibel wortlich zu ver-
stehen pflegte, sah die buchstabengliubige Heils-
gewiflheit der alten Orthodoxie mehr und mehr in
Frage gestellt durch die bekehrungsfrohe Heilsgewifi-
heit des Pietismus und der Erweckungsbewegung. —
Und auch auf der andern Seite, wo man nicht vom
Wortsinn der Bibel ausging, sondern vom Axiom
einer alles erfassenden Vernunft, schickte sich das
Emotionale, die Wiederanerkennung der Gefiihls-
werte, zum Durchbruch an. Namentlich seit dem
Auftreten Schleiermachers begann die protestanti-
sche Theologie zu erkennen, daf jedes einseitig ratio-
nalistische Erkldren dort seine Grenze findet, wo
das Geheimnisvolle des echten Glaubens waltet und
wirkt. Die innerlich noch von der Aufklirung her-
kommenden Pfarrer scharten sich immer eindeutiger
um einige fithrende liberale Theologen. Als ihre in
der Schweiz mafigebende Zeitschrift erschien dann
von 1845 an in Ziirich die Kirche der Gegenwart.
Freilich kann eine solche Zeitangabe nicht den Sinn
haben, den Beginn des Richtungsgegensatzes genau
zu fixieren. Denn dieser brach, allen festen Benen-
nungen vorauseilend, jeweils gerade dort auf, wo
dogmatische Fragen zur Diskussion standen. So ist
es in St.Gallen — zufillig im gleichen Jahre 1845 —
eine Debatte iiber die Erneuerung der Liturgie ge-
wesen, die dem Aktuar der Synode Anlaf gab, erst-
mals die «einander entgegenstehenden theologischen
Richtungen» zu erwihnen.

Verstindlicherweise dringte deshalb auch die Ka-
techismusfrage die verantwortlichen Synodalen da-

43 Prot. vom 2. Okt. 1850.
* Emil Bichler: Friedr. von Tschudi (St. Gallen 1947)
St 335 £F.

zu, Farbe zu bekennen. In Tschudis Entwurf war
beispielsweise von der Jungfriulichkeit Marii nicht
mehr die Rede und von einer leiblichen Auferste-
hung der Toten ebenso wenig; im ganzen hatte sich
aber der urspriinglich eindeutig liberal konzipierte
Text so manche Modifikation im gegenteiligen Sinne
gefallen lassen miissen*, dafl man sich iiber die von
seinen Gegnern gebrauchten Ausdriicke bisweilen
doch etwas wundert. — Kaum war (am 2. Oktober
1850) die bereinigte Vorlage mit 33 :22 Stimmen als
kirchliches Lehrmittel fiir den ganzen Kanton an-
erkannt worden, als schon eine neue Wendung alles
Geschehene erneut in Frage zu stellen drohte. Der
zweite Kommissionalantrag lautete nimlich, der
Katechismus sei gemeindeweise, «unter Verstindigung
des Ortsgeistlichen mit der Kirchenvorsteherschaft»,
einzufiihren. Dieser Vorschlag siegte iiber den viel
klareren Gegenantrag, die Einfiihrung obligatorisch
zu erkliren. Dafl sogar ein Zusatzantrag, andere
Katechismen — natiirlich nur mit Zustimmung der
Synode — zuzulassen, durchging, zeigt deutlich ge-
nug, wie wenig die Mehrheit der Synode des neuen
Lehrmittels froh werden konnte, war dieses doch von
zwei Fiinfteln ihrer Mitglieder abgelehnt worden.

Die Zusatzbeschliisse hatten einer Gegenstrémung
den Weg frei gegeben, die der Form und den Mo-
tiven nach liberal war, dem Ziel nach wahrscheinlich
nicht. Eine so weitherzige Auffassung der Gemeinde-
freiheit stand zur jahrelangen Kleinarbeit der Kom-
mission und des Plenums in merkwiirdigem Ver-
hiltnis und hitte sehr bald ein ganz unerfreuliches
Durcheinander herbeifithren miissen. Mindestens war
das die Auffassung des Kirchenrates, als er die
Synodalbeschliisse mit seinem Gutachten an das
Groflratskollegium weiterleitete. Er wies auf die
Méglichkeit hin, dafl man — statt wie bisher zwei —
binnen kurzem drei oder noch mehr Katechismen im
Kanton nebeneinander verwende. «Wir vermissen
ganzlich die Riicksicht auf das Element der Einheit
und Konformitit, welches in unserer Kirche neben
dem Princip der Freiheit und Lehre und Kultus
durchaus gewahrt werden muf§ ... »%. Diesen Stand-
punkt machte sich (am 4. Juni 1851) das Kollegium
zu eigen und wies die Synodalbeschliisse zuriick.
Diese wurden am 30. Juni 1852 dahin abgeindert,
dafl die Versammlung am Katechismus nochmals
ausdriicklich festhielt, und zwar diesmal mit 43:6
Stimmen, die Modalititen der Einfiihrung jedoch

4 Kirchenrat an das Grofiratskollegium, vom 27. Feb. 1851
(Kirchenarchiv).

35




dem Kirchenrat iiberlie. Die Gruppe um die beiden
Schief}, obwohl in der Synode bereits eindeutig iso-
liert, nahm ihre Pflicht zum unbedingten Widerstand
so ernst, daf sie vor der endgiiltigen Sanktionierung
nochmals das Kollegium umzustimmen suchte?®.
Nachdem dies nicht gelungen, ordnete der Kirchen-

46 Kaspar Lorenz Hess, Joh. Heinr. Schiess, Emanuel Schiess:
Der alte und der neue Katechismus (St. Gallen) [1852].

rat die Einfithrung des neuen Katechismus in allen
Gemeinden auf Ostern 1853 verbindlich an. — Das
Obligatorium wurde zwar bereits nach 2 Jahrzehn-
ten fallen gelassen, denn bei Einfithrung eines neuen
Kinderlehrbuchs (1874) stellte es die Synode den
Pfarrern frei, dieses oder den Katechismus zu be-
nutzen, der dann in der Verordnung von 1883 iiber
den pfarramtlichen Religionsunterricht iiberhaupt
keine Erwihnung mehr gefunden hat.

VIERTES KAPITEL

Uebergang zu Landeskirche und Volkssynode

Der Organisations-Entwurf von 1857

Wihrend 1817 und 1834 die Kirchenverfassung
jeweils im Anschluff an Staatsverfassung und Kon-
fessionelles Gesetz revidiert worden war, trifft dies
fiir den Entwurf von 1857 nicht zu. Sofort nach
ihrem Sieg bei den Mai-Wahlen von 1855 hatte zwar
die liberale Mehrheit des Groflen Rates das ganz
nach ihrem Sinne beschaffene und darum von den
Konservativen scharf bekimpfte Konfessionelle Ge-
setz vom 16. Juni 1855 erlassen. Es blieb aber nur vier
Jahre in Kraft und ist fiir die Geschichte der Synode
auch darum ohne Belang, weil es am Organismus
der konfessionellen Behorden nichts geindert hatte.
— Den dufleren Anlafl zur Ausarbeitung des Ent-
wurfs von 1857 bot vielmehr das kantonale Gesetz
vom 15. Mai 1856 iiber das Steuerwesen der Gemein-
den, welches zur Bezahlung allfillig notwendiger
Kirchen- und Schulsteuern Ortsbiirger und Nieder-
gelassene gleich pflichtig erklirte. Nun erhob sich
die Frage, ob trotz solcher Gleichstellung in den
Pflichten das Recht auf Teilnahme an den Pfarrer-
bzw. Lehrerwahlen weiterhin auf die Anteilhaber am

1t Kommissionalbericht zu dem Entwurf einer Organisation

des evangel. Kirchen- und Erziehungswesens... vom
4. Nov. 1857 (datiert auf 1. Dez. 1857; separat gedruckt)
S.19 und 21 £.

2 1816-1897 (4. Dez.), von St. Gallen. Regierungsrat (1851—
73), Stinde- und Nationalrat, Bundes- und Kantonsge-

36

Pfrund- bzw. Schulgut beschrinkt bleiben diirfe®.
Dies veranlafite die Kirche, ithren Begriff der Ge-
meinde neu zu iiberpriifen.

Gliicklicherweise war die Bereitschaft zu Verbes-
serungen der bisherigen Ordnung damals ohnehin im
Wachsen. So hatte man 1852 den Centralrat aufge-
hoben. Ein Jahr vor dieser Vereinfachung des Behor-
denapparates war von Kantonsrichter Arnold Otto
Aepli2 Stellung und Titigkeit der Grofiratskollegien
offentlich kritisiert worden. Der um das Kirchen-
wesen nachmals so verdiente Politiker regte bereits
1851 die Einfithrung einer gemischten Synode an,
«aus allen Geistlichen und einer entsprechenden An-
zahl von Laien zusammengesetzt» ®. — Einige wenige
Laien gehorten ja praktisch zu jeder Synode, aber
sie hatten ihr Mandat nicht von der Gemeinde, son-
dern von der Obrigkeit. Durch die Kirchgemeinden
dazu gewihlte und entsprechend zahlreichere Laien
machten seit 1844 in Glarus und seit 1848 in Neuen-
burg das Kirchenparlament zur gemischten Synode.
Einzelne weitere Kantone folgten erst nach 18514
Es lagen also noch fast keine praktischen Erfahrun-
gen vor, als Aeplis Anregung wenige Monate nach

richtsprisident. Gesandter in Wien (1883-93). Prisident
der Synode. Kirchenrat (1875-83). Vgl. Hans Hiller: Ar-
nold Otto Aepli (St. Gallen 1953).

3 (Ansichten {iber die Verfassungsrevision...» (St.Gallen

11851523,
4 Finsler S. 661 f.




Erscheinen seiner Broschiire vom Pfarrkapitel Sankt
Gallen besprochen wurde®. Einleitend hatte Diakon
Zwingli Wirth® referiert; er bezeichnete die Einfiih-
rung einer gemischten Synode in St.Gallen als noch
verfriiht, und ein Beschlul wurde nicht gefafit.

*

Vermutlich kamen solche Fragen damals auch in
andern Kreisen und Kapiteln zur Sprache. Merk-
wiirdigerweise fiihrte nimlich der — aus praktischen
Griinden vom Erziehungsrat gestellte — Antrag auf
«Revision der gesamten evangelischen Organisation»
am 4. Juni 1856 im Groflratskollegium keineswegs
zu einer langen Debatte, sondern unverweilt zur
Wahl einer Siebner-Kommission. An ihre Spitze trat
Aepli. Fraglos war er dafiir der geeignetste Mann,
nicht bloff wegen seiner amtlichen Stellung als Re-
gierungsrat und Prisident des Kollegiums in jenem
Jahre, sondern auch im Hinblick auf seine umfas-
sende juristische Bildung, seine innere Unabhingig-
keit, sein besonderes Geschick zur Bearbeitung schwie-
riger Fragen und seinen offenen Sinn fiir die ei-
gentlich kirchlichen Gesichtspunkte. Da er nicht so
einseitig vorgehen wollte, wie dies 1832-34 seitens
der Behdrde geschehen war, lud er — ohne férmlichen
Auftrag der Kommission — die Pfarrkapitel zur Ver-
nehmlassung iiber die ganze Angelegenheit ein. In
seinem Schreiben an die Dekane” bezeichnete Aepli
sowohl die bei der Revision mafgeblichen Gesichts-
punkte als auch die zu behandelnden Einzelfragen,
z. B. ob eine gemischte Synode einzufiihren sei.

Die Antworten der drei Kapitel, teilweise wort-
lich in die Botschaft zum Entwurf von 1857 auf-
genommen, waren der geplanten Neuerung giinstig
gesinnt. So begriindete das Kapitel St. Gallen seinen
fast einstimmigen Vorschlag auf Einfiibrung einer
gemischten Synode mit der Uberzeugung, dafl diese
Institution «sowohl in der evangelischen Idee des
allgemeinen Priestertums der Christen als auch im
innersten Wesen des Protestantismus gegriindet sei
und durch sie gefordert werde ... Vor allem aber
halten wir es bei unsern disparaten Kantonsverhilt-
nissen, wo das evangelische Volk unter eine starke
katholische Majoritit zerstreut ist, fiir unumging-
lich notwendig, durch seine Herbeiziehung zur Sy-

5 Conferenz-Protocoll des Capitels St. Gallen (1823-56) vom
21. August 1851 (Kirchenarchiv).

¢ 18181905 (31. Juli), von St. Gallen. Sohn des Joh. Georg.
Vikar und Pfarrer in Thal (1841-47), Diakon in St. Gallen
(1847-52), Pfarrer in Wattwil (1852-70), St. Gallen (1870-
73) und Rheineck (1873-75). Prisident der Synode (1861)
und des Kirchenrats (1870-75). — Zuletzt in Basel: Oberst-

node ihm ein kriftigeres Bewuftsein seiner Einheit
und Stirke zu verleihen»®. — Wihrend sich die
Toggenburger ebenfalls so gut wie einstimmig fiir die
gemischte Synode aussprachen, waren die Ansichten
im Pfarrkapitel Rheintal-Werdenberg geteilt. «Wohl
anerkannten alle Kapitularen, wie sehr solch ein
Institut der apostolischen und reformatorischen
Kirche entspreche, und wie segensreich es wirken
miifite, wenn die Ausfithrung der Idee entspriche.
Aber eben von dieser Ausfithrung erwarten manche
aus uns nicht viel Gutes, kdnnen nicht begreifen,
wie eine gemischte Synode sich lebenskriftig in un-
sern Staatsorganismus einfiigen lasse, besorgen einen
nachteiligen Einflufl des {iberwiegenden Laienelemen-
tes und glauben, das, was sie zum gedeihlichen Wir-
ken solch einer Synode fiir notwendig erachten,
werde gar nicht erhiltlich sein»®. — Da sich die
beiden Gruppen bei der Abstimmung im Kapitel
genau die Waage hielten, gab der Dekan den Stich-
entscheid und zwar fiir die gemischte Synode.

Auch in der Kommission des Grofiratskollegiums
fanden sich die Befiirworter einer gemischten Synode
in der Mehrheit. Sie gingen von der Uberzeugung
aus, dafl die Zusammenarbeit von Pfarrern und
Laien dem urspriinglichen Wesen der christlichen
Kirche bzw. ihrer Gemeinden am nichsten komme.
Daneben wurden, wie schon in der Antwort des
Kapitels St. Gallen, auch die besonderen Verhiltnisse
in unserm Kanton ins Auge gefafit: «Der evangeli-
sche Kantonstheil entbehrte bis dahin eines eigent-
lichen Zentralpunktes fiir sein kirchliches Leben und
seine kirchlichen Interessen, indem die Synode, wel-
che denselben bilden sollte, durch die bestehende
Organisation in eine kligliche Bedeutungslosigkeit
zuriickgedriangt war. Abgesehen davon, dafl sie, weil
wesentlich nur aus Geistlichen bestehend, nach un-
sern evangelischen Begriffen keine wahre Reprisen-
tation der evangelischen Kirche ist, sind ihre gesetz-
lichen Kompetenzen auf das Notdiirftigste beschrankt
und darf sie sich sogar ordentlicherweise nur alle
drei Jahre einmal versammeln»10,

Hinsichtlich der Zusammensetzung einer solchen
gemischten Synode beantragte die Kommissions-
mehrheit die Aufnahme aller aktiven Pfarrer von
Amtes wegen. Die Laien dagegen seien von den Kirch-

helfer am Miinster (1875-95) und Prisident der Synode
(1895-98). — Vgl. Anm. 22 zum 5. Kapitel.

7 Entwurf vom 20. Aug. 1856 (Mskr., Nr. 4 im Sammelband
Revision>).

8 Zitiert im Kommissionalbericht (vgl. Anm. 1) S. 9.

9192 @ S16:

102:2:0. 512,

37




gemeinden zu wiahlen, und zwar so, dafl alle klei-
neren Gemeinden je einen, die grofleren nach Volks-
zahl mehr Abgeordnete zu wihlen hitten. Auf Grund
ihrer Berechnungen kam die Kommissionsmehrheit
auf 51 Pfarrer und 56 Laien. Wie fortschrittlich sie
auch sonst eingestellt war, geht aus ihrem Antrag
hervor, daf} die Synode abwechslungsweise in ver-
schiedenen Gegenden tagen, somit als Wandersynode
eingerichtet werden solle. — Dagegen schlug die aus
2 Mitgliedern bestehende Minderheit der Kommis-
sion die Beibehaltung der bisherigen «Geistlichkeits-
synode» vor, erweitert durch 9 (statt 6) vom Kolle-
gium gewihlte Laien, von denen je 3 einem Kirchen-
bezirk anzugehdren hitten.

Das Grof3ratskollegium erwies sich als riicksichts-
voll. Obwohl ihm der «Entwurf einer Organisation
des evangelischen Kirchen- und Erziehungswesens»
vom 4. November 1857 rechtzeitig gedruckt zuge-
kommen war, beschloff esam 11. November, dem Wun-
sche der Synode' und der Lehrerkonferenzen Ober-
toggenburg und Neutoggenburg folgend, diesen Gre-
mien noch Gelegenheit zur Begutachtung der neuen
Vorlage zu geben und sie erst hernach selber in Be-
ratung zu ziehen. Das erklirt auch, weshalb der
Begleitbericht zum Entwurf erst vom 1. Dezember
datiert. Kommissionsberichte und Botschaften dieser
Art wurden damals in der Sitzung einfach als Ma-
nuskript vorgelesen; drucken lief man sie nur in
besonderen Fillen. Ein solcher Fall schien Aepli
darum gegeben, weil er nur auf diesem Wege auch
die mitberatenden Instanzen erreichen konnte.

Deren Kreis wurde nachtriglich durch Zustellung
des Entwurfs an die lokalen Kirchenvorsteherschaf-
ten erweitert. Davon haben 11 schriftlich geant-
wortet?, die meisten noch vor der auflerordent-
lichen Synodaltagung. Wihrend drei Vorsteherschaf-
ten das Projekt einer gemischten Synode nicht
ausdriicklich beriihrten, sprachen sich St. Gallen,
Wartau, Wattwil (einstimmig), Ganterswil und Nie-
deruzwil fiir dasselbe aus, Rheineck (einstimmig),
Marbach und Peterzell aber dagegen. Natiirlich sind
diese Ergebnisse nicht zufillig, amtete doch in Watt-
wil Zwingli Wirth als Ortspfarrer, in Rheineck
jedoch Kirchenratsprisident Seb. Birlocher.

*

In der Synode nahm die Beratung der neuen Or-
ganisation im Januar 1858 volle 1/2 Sitzungstage in

11 Prot. vom 1. Okt. 1857.
12 (Revision> Nr. 18-29.

38

Anspruch 3, Hinsichtlich der Hauptfrage wurde da-
bei geltend gemacht, es sei «unter unserm evangeli-
schen Volke durchaus kein Bediirfnis oder Verlangen
nach einer gemischten Synode vorhanden». Die Neue-
rung sei «bei den gegenwirtigen kirchlichen Zu-
stinden» noch nicht reif. «Noch fehle es an den
Bausteinen fiir eine geistig lebendige gemischte Sy-
node, und es lasse sich fiir einmal nichts anderes thun
als hoffen, warten und beten; durch Verfassungs-
formen werde die Kirche nicht gebaut, sondern nur
durch den Geist.» Die Erfahrungen mit der Betei-
ligung von Laien an den Synoden anderer Kantone
seien nicht ermutigend, und auflerdem erhielte eine
gemischte Synode erst dann «eine ihrer Idee ent-
sprechende Stellung und Bedeutung», wenn sie die
kirchlichen Angelegenheiten unmittelbar unter staat-
licher Aufsicht und unter Verzicht auf ein Grofirats-
kollegium besorgen kdnnte.

Die Verteidiger der Neuerung gingen «von dem
unbestrittenen Satze aus, daf} das Institut gemischter
Synoden dem Principe der reformierten Kirche
durchaus entspreche», und begriifiten die Einfithrung
als «eine konsequente Fortbildung der in den Kir-
chenvorsteherschaften bereits seit Jahren vorhande-
nen Anfinge der presbyterialen Kirchenverfassung».
Die Bediirfnisfrage konne schon deshalb nicht leicht-
hin verneint werden, weil der Vorschlag ja nicht
von Geistlichen ausgehe, sondern von einer behord-
lichen Kommission, die iiberwiegend aus Laien be-
stehe. Die gemischte Synode sei geeignet, die Stand-
punkte und Ansichten der Laien und der Pfarrer
durch gemeinsame Beratungen einander anzundhern,
und «in dieser Beziehung seien auch die kirchlichen
Verfassungformen keineswegs gleichgiiltig... DieBe-
sorgnis vor einem antikirchlichen Einfluf§ des iiber-
wiegenden Laienelementes sei ungegriindet; die Wah-
len der Kirchenvorsteherschaften beweisen, daf} das
Volk, im ganzen genommen, auch bei kirchlichen
Wahlen von einem richtigen Takte sich leiten lasse;
und iiberhaupt liege auch hier, wie iberall, in
der Freiheit und Offentlichkeit die sicherste Biirg-
schaft einer gesunden Entwicklung». — Im iibrigen
schienen einzelne Sprecher im Geiste bereits die
Losung von 1861/62 herannahen zu sehen, wurde
doch im Bericht an die grofiritliche Kommission
nachher angedeutet, dafl «vielleicht frither oder spa-
ter die Frage in ernstliche Erwigung gezogen werden
diirfte, ob nicht das Erziehungswesen zur Staats-
sache zu machen, die konfessionellen Grofiratskol-

13 Vgl, Bericht 1855-58, S. 31-36. Die folgenden Zitate nach
dem Prot. vom 20. Jan. 1858.




legien aufzuheben und alsdann einer gemischten
Synode die unbeschrinkte Verwaltung des evange-
lischen Kirchenwesens unter Oberaufsicht des Staates
zu ibertragen sei» 1. Hiefiir war die Zeit noch nicht
gekommen; aber immerhin stimmten die Synodalen
am 20. Januar 1858 der vorgesehenen Umwandlung
ihrer Behorde in eine gemischte Synode mit 35 : 10 zu.
Beim Abschnitt Kirchgemeinden> wurde die be-
absichtigte Gleichstellung der Niedergelassenen mit
den Ortsbiirgern einerseits «als ein durchaus unbe-
fugter und gefihrlicher Eingriff in die Eigenthums-
rechte der bisherigen Antheilhaber am Kirchengute
bekdmpft, als andererseits vom Standpunkte der
christlichen Gemeinde aus ...verteidigt»15, Weil
namentlich das Kapitel St.Gallen die bisherige Lo-
sung vorgezogen hitte, ging die neue nur mit 20:16
Stimmen durch. — Die Diskussion erstreckte sich
auch auf zahlreiche andere Bestimmungen des Ent-
wurfs, der mehrfache Abinderung erfuhr; so konnte
sich u.a. die Mehrheit auch mit der vorgeschlagenen
«Wandersynode> noch nicht befreunden.

*

Hierauf ging die ganze Vorlage ans Grofirats-
kollegium zuriick, wo sie aber nicht mehr behandelt
worden ist. Die Griinde fiir diese etwas auffillige
Tatsache liegen nicht, wie bisher vermutet wurde, in
mangelndem Interesse des Kollegiums, sondern im
Zusammentreffen mehrerer Umstinde. Im Mzrz 1858
beschlof die Behdrde nimlich, vorerst ein von der
Regierung angekiindigtes Gesetz iiber die Organisa-
tion der Kirch- und Schulgemeinden abzuwarten. Da
dieses ein Jahr spiter noch nicht vorlag, wohl aber
(seit 27. Januar 1859) eine nochmalige Abinderung
des Steuergesetzes von 1856, erlieff das Kollegium
(am 18. Februar 1859) eine vorliufige Verordnung
iber Kirch- und Schulgemeinden; die Niedergelas-
senen wurden darin den Ortsbiirgern hinsichtlich der
Pfarrwahl unbedingt, hinsichtlich Verwaltung des
Pfrundgutes aber doch nur bedingt gleichgestellt.
Vier Monate spiter blieb die Beratung abermals stek-
ken, weil Aepli erklirte, noch mehr Material sam-
meln zu wollen®®, Oder hielt er es fiir ritlich, die
allerneueste Entwicklung noch ein wenig abzuwar-
ten? Denn die konservative Partei hatte bei den
Grofiratswahlen vom Mai 1859 die Mehrheit errun-

4 Die Synode an die grofiritl. Revisionskommission, vom
28. Jan. 1858 (Mskr., <Revision> Nr. 30) S. 3.
15 Prot. vom 21. Jan. 1858.

gen und im Juni bereits das Konfessionelle Gesetz
gedndert. Als sie kurz darauf eine Totalrevision der
Kantonsverfassung an die Hand nahm, wurde schon
deshalb jede abschliefende Beratung der evangeli-
schen Organisation sofort gegenstandslos.

Daf} die Vorlage von 1857 somit ein blofer Ent-
wurf bleiben mufite, war u. E. nur kurzfristig zu
bedauern. Wire er in Kraft getreten, so hitte nach
der Verfassungsrevision von 1861 wahrscheinlich
der Schwung gefehlt, das ganze Problem der Synode
nochmals ernsthaft in allen Instanzen zu diskutieren.
St.Gallen hdtte dann wohl eine gemischte Synode
gehabt, aber keine Volkssynode. Auch in anderer
Hinsicht wirkt die Kirchenverfassung von 1862 ein-
facher und reifer als jener Entwurf. Trotzdem mufite
seine Geschichte einmal geschrieben werden, weil es
falsch wire, die Entstehung der heutigen Volks-
synode nur als unmittelbare Auswirkung der kanto-
nalen Verfassungsrevision von 1861 hinzustellen.
Unabhingig von den politischen Vorgingen jener
Tage hatte die Idee, dal zur Oberleitung der Kan-
tonalkirche auch Laien beizuzichen seien, schon vor-
her weitherum Wurzel geschlagen und bei den Mit-
gliedern der damaligen Pfarrersynode mehrheitlich
Zustimmung gefunden. Auch dort, wo man nicht
der liberalen Reformtheologie anhing, bezeugte man
den «Glauben an die Macht des christlichen Volks-
geistes, der seine dchten Organe allmilig auffinden
und durch Ubung stirken und in Kapitalfragen den
Geistlichen ebenbiirtig und durch die Weite des
Gesichtskreises wohl gar {iberlegen machen konne» 7.

Die Kantonsverfassung von 1861

Die Geschichte des Entwurfs von 1857 zeigte, daf§
die Synode mehr oder weniger bereit gewesen wire,
fiir die ferneren Geschicke der reformierten St. Galler
Kirche die volle Verantwortung zu iibernehmen.
Nach wie vor war ihr aber der Weg dazu solange
versperrt, als sie sich in allen Beschliissen durch das
1816 eingefithrte Grofiratskollegium und dessen Auf-
sichts- und Sanktionsrecht bevormundet sah. Daher
konnte jene Reform der kirchlichen Verfassung,
welche die Verfiigung iiber alle kirchlichen Angele-
genheiten in die Hinde der Synode bzw. ihrer
Wihler, d.h. des evangelischen Volkes, legte, nur

16 Protokoll des evangel. Grofiratskollegiums vom 8. Juni
1859 (Kirchenarchiv).

17 Jos. Scherrer, Eroffnungsrede ... vom 29. Juni 1858 (Be-
richt 1855-58, S. 47).

39




von einer Reform der staatlichen Verfassung her
eingeleitet werden.

Diese gelang erst im zweiten Anlauf, denn das
gleiche Volk, das im November 1859 einen Verfas-
sungsrat mehrheitlich konservativ bestellt hatte, ver-
warf dessen Projekt ein halbes Jahr spater und wahlte
im Mai 1861 den Groflen Rat dann doch wieder
mehrheitlich konservativ. Aufgepeitscht durch Per-
sonenfragen hiiben und driiben, hatte das alte Ringen
der liberalen mit der konservativen Partei erneut
angehoben. Daff man revidieren wollte, war klar,
aber die Fernziele lagen weit genug auseinander. Die
Beschaffenheit des sog. Revisions-Statuts und des
damaligen Wahlrechts lief} jeden Versuch, den Wild-
bach der politischen Leidenschaften zu iiberbriicken,
noch aussichtsloser erscheinen. Nachdem dann aber
am 3. Juni — vorab dank Aeplis besonnener Vermitt-
lung — ein solcher Briickenschlag wenigstens vorldufig
doch gelungen war, glitteten sich die Wogen, und
verhiltnismiflig schnell wuchs aus dem bosen Stru-
del ein neues Werk in klaren Linien empor: die Kan-
tonsverfassung vom 17. November 1861.

Der alte Streit um die Hoheitsrechte des Staates
gegeniiber den Konfessionen hatte sich dadurch bei-
legen lassen, daf} jede der beiden Parteien in einem
Hauptpunkte nachgab. So wurde im Erziehungs-
wesen der Fortbestand der bisherigen konfessionellen
Schulen zwar gewihrleistet, simtliche 6ffentlichen
Schulen jedoch der Oberleitung und Aufsicht des
Staates unterstellt, den man auch zur Fiihrung einer
Kantonsschule (mit Lehrerseminar) ermichtigte. Be-
ziiglich des Kirchenwesens hingegen einigte man sich
auf die Lockerung der staatlichen Oberaufsicht iiber
die Konfessionen und gab letzteren das Recht, sich
selber eine angemessene Verfassung zu schaffen. Das
war der andere Teil des Kompromisses. So wie die
konservative Mehrheit in der Schulfrage nachgege-
ben hatte, so riickte anderseits die Mehrheit der
Liberalen von ihrem josephinistischen Streben nach
Herrschaft der Staatsgewalt iiber die Kirchen bzw.
Konfessionen deutlich ab.

*

Am Zustandekommen dieser fiir das Verfassungs-
werk entscheidenden Verstindigung hatte die evan-
gelische Synode titiger mitgewirkt, als angesichts
ihrer staatsrechtlich untergeordneten Stellung an sich

18 Prot. vom 10. Juli 1861.

19 Prot. vom 27. Aug. 1861.

20 Eingabe der evangel. Synode des Kantons St. Gallen an
den Tit. Verfassungsrath desselben (dat. vom 27. Aug./

40

zu erwarten gewesen wire. Vorangegangen war das
Kapitel St.Gallen. Auf seinen Antrag erweiterte die
Synode am 10. Juli 1861 ihre eigene Kommission
durch Aepli und Kantonsrichter Joh. Jak. Weber
(Lichtensteig) und beauftragte sie, «iiber die zukiinf-
tige Stellung des evangelischen Kirchen- und Erzie-
hungswesens im Kanton St.Gallen Berathung zu
pflegen und das Ergebnis ihrer Berathung behufs
einer allfilligen Eingabe an den Verfassungsrath be-
forderlich einer auflerordentlich zu besammelnden
Synode vorzulegen» 18,

Letztere fand am 27. August statt und beschlof3,
dem Verfassungsrat ganz bestimmte Wiinsche zu un-
terbreiten. Diese entsprachen in ihrem Kern nicht
blofl — mit einer geringfiigigen Anderung — den An-
trigen der erwihnten Kommission, sondern bereits
auch jenem beidseitigen Entgegenkommen, dessen
Grundziige Aepli tags zuvor beim Zusammentreten
des neu gewihlten Verfassungsrates erstmals 6ffent-
lich umrissen hatte. Im einzelnen postulierte die
Synode ndmlich: 1. Gewahrleistung der beiden be-
stehenden Kirchen; 2. individuelle Glaubensfreiheit
«in dem Sinne, dafl die Ausiibung der biirgerlichen
Rechte von dem kirchlichen Bekenntnis véllig un-
abhingig gemacht wird»; 3. Kultusfreiheit innert
den Schranken der Sittlichkeit und der staatlichen
Ordnung; und 4. «jede Kirche wird durch ihre ei-
genen Organe verwaltet.» Ein von den Kirchgemein-
den gewihlter evangelischer Verfassungsrat solle eine
evangelische Kirchenorganisation entwerfen, die
nachher der Abstimmung in den Kirchgemeinden
unterliege. — Indem schliefflich «die Synode die Ord-
nung des offentlichen Erziehungswesens als eine
Aufgabe des Staates betrachtet, beschrinkt sie sich
darauf, die Erwartung auszusprechen, daf} der evan-
gelisch-reformierten Kirche der gebiihrende Einfluf}
auf dasselbe gewahrt bleibe»1?.

In der ebenso knappen wie gehaltvollen Eingabe,
mit welcher Zwingli Wirth als Prisident der Synode
deren Antrige dem Verfassungsrat iibermittelte,
fiihrte er zum ersten Punkte aus, die Gewahrleistung
beider Konfessionen sei vorab darum wiinschenswert,
«um dem zukiinftigen Staatsorganismus eine positiv
christliche Grundlage zu geben und im Hinblick
darauf, daf} die beiden gegebenen Kirchen mit un-
serm ganzen Volksleben aufs innigste verwachsen
sind»?. Da diese Eingabe des Synodalprisidenten

2. Sept. 1861 ; separat gedruckt) S.4. — Ordnungshalber
ist darauf hinzuweisen, dafl die Synode selbst nur ihre
erwihnten 4 Postulate beraten und beschlossen hat, den
tibrigen Text der Eingabe jedoch nicht.




auf Anregung und Kosten Aeplis allen Verfassungs-
raten gedruckt zur Verfiigung gestellt wurde, als
Seitenstiick zur ebenfalls verteilten <Vorstellungs-
schrift> des Bischofs, konnte sie stirker nachwirken
als bei bloflem einmaligem Vorlesen in der Rats-
versammlung. Namentlich Landammann Dr. Joh.
Bapt. Weder, einer der bisher radikalsten Wortfiihrer
der liberalen Katholiken, zeigte sich von ihr beein-
druckt. Denn es stand ja nun fest, daf} die eigent-
liche Vertreterin der evangelischen Kantonalkirche
mit Entschiedenheit Aeplis Konzeption unterstiitzte.

*

So gelang es im Rahmen der vorher angedeuteten
Verstandigung zwischen den politischen Parteien,
den Konfessionen bzw. Kirchen eine Stellung einzu-
rdumen, die wesentlich freier ausfiel als die bisherige
sogenannte <Autonomie> und auf Mitwirkung poli-
tischer Abgeordneter bei der konfessionellen Rechts-
setzung verzichtete. Die Grofiratskollegien wurden
fallen gelassen. Blieben die Wiinsche der Synode in
zwei Punkten auch unerfiillt, wie im nichsten Ab-
schnitt zu zeigen ist, so wog diese Tatsache gering
im Vergleich mit der Tragweite der grundsitzlichen
Fortschritte in der neuen Konstitution.

Die Biirgerschaft, die nun erstmals ganz frei iiber
eine Kantonsverfassung abstimmen konnte, tat dies
am 17. November 1861 mit der ganz ungewdhnlichen
Mehrheit von 27191 :984 Stimmen und hieff damit
den von den Politikern beschlossenen Kompromifi
gut. Da er sich in der Folge bewdhrte, konnte der
das Kirchenwesen betreffende Artikel 6 im Jahre
1890 fast unveridndert (als Artikel 24) in die noch
heute giiltige Verfassung iibergehen, denn die Stel-
lung des Staats zu den Kirchen ist seit 1861 nicht
mehr wesentlich geindert worden, sondern nur noch
graduell, und zwar stets zu Gunsten der Kirchen.

*

Selbstverstindlich machte die Kantonsverfassung
von 1861 nun auch wieder den Erlafl neuer Orga-
nisationsgesetze fiir beide Konfessionen notwendig.
Als Instanz fiir die Beratung der evangelischen Or-
ganisation hatte die Synode in ihrer Eingabe vom
27. August 1861 die Wahl eines evangelischen Ver-
fassungsrates gewiinscht, dessen Vorlage dann einer
Volksabstimmung in den Kirchgemeinden zu un-
terstellen sei und erst hernach der Sanktion des
Groflen Rats. Die Kommission des Verfassungsrats
hatte diesen Vorschlag mehrheitlich nicht nur ange-
nommen, sondern auch fiir die katholische Konfes-

sion vorgesehen. Sie war aber diesbeziiglich im
Plenum unterlegen, wo die Mehrheit es ritlicher
fand, die konfessionellen Grofiratskollegien ein letz-
tes Mal voriibergehend ins Leben zu rufen und auf
die geplanten konfessionellen Volksabstimmungen
zu verzichten. Diese Losung befriedigte kirchenrecht-
lich allerdings nicht, ersparte aber durch ihre Ein-
fachheit beiden Konfessionen zusitzliche interne
Verhandlungen. Der Schluflartikel der Verfassung
schrieb nun also — im Sinne einer Ubergangsbestim-
mung — folgendes Verfahren vor: «Die Mitglieder
des ersten, nach Inkrafttretung gegenwirtiger Ver-
fassung neu gewahlten Groflen Rathes sondern sich
je nach ihrer Konfession in zwei Kommissionen,
welche die ersten konfessionellen Organisationen zu
entwerfen und dem Groflen Rathe zur Sanktion zu
unterstellen haben. Nach definitiver Festsetzung der
Organisationen 18sen sich diese Kommissionen auf;
es diirfen dieselben nicht als konfessionelle Behdrden
weiterbestehen ...»

Der Kampf um die Volkssynode (1862)

Entsprechend dem vorerwihnten Schluf8artikel tra-
ten die evangelischen Mitglieder des neu gewihlten
Groflen Rates am 13. Dezember 1861 zusammen
und bestellten eine Neunerkommission zur Ausarbei-
tung der Kirchenverfassung. Sie bestand ausschlief’-
lich aus Laien und wurde selbstverstindlich wieder
von Aepli prisidiert. Aufler ihm hatten auch Joh.
Kaufmann (Rheineck), bisher Prisident des evange-
lischen Erziehungsrats, sowie die Bezirksammanner
Joh. Jak. Schwendener (Buchs) und Ulrich Ambiihl
(Krummenau) bereits am Entwurf von 1857 mitge-
arbeitet. Dazu kamen neu die Regierungsrite Gustav
Adolf Saxer?! und Ed. Steiger, alt Regierungsrat Jo-
nas Nif und Kantonsrichter Joh. Jak. Weber (Lich-
tensteig).

Schon am folgenden Tag bildete diese Kommission
einen Arbeitsausschufl und beschloff auf Aeplis An-
trag, den Kirchenrat, die Synodalkommission und
die Pfarrkapitel um Mitteilung ihrer Ansichten und
Wiinsche zu ersuchen. Da diese Vernehmlassungen
alle erhalten sind, 148t sich genau verfolgen, wie die
Kantonalkirche nach den Vorschligen ihrer dama-
ligen Organe — die Kirchgemeinden wurden zwar
nicht mehr begriifit — umgestaltet wurde. Das ist um

21 1831-1909 (10. Juni), von Altstitten und (seit 1866)
St. Gallen. — Vgl. Conr. Wilh. Kambli: Gust. Ad. Saxer
(St. Gallen 1910) und 5. Kap., 4. Abschnitt.

41




so wertvoller, als der durch die Kantonsverfassung
vorgeschriebene Wegfall des Grofiratskollegiums die
Frage aufwarf, auf welche Instanz die Oberleitung
der Kantonalkirche nunmehr iibergehen sollte.

*

Eine vollig neue Losung, zu der grundsitzlich der
Weg ja frei gegeben war, beantragte aber nur der
Kirchenrat. Sein Vorschlag iibertrug die Gesetzge-
bung und Verwaltung, also die ganze duflere Leitung,
einem «Kirchen-Collegium» von 70-80 Migliedern.
Davon seien drei Viertel unmittelbar durch die
Kirchgemeinden zu wihlen und die iibrigen durch
die Synode zu delegieren. Letztere hitte, als reine
Pfarrersynode, dem Kollegium Gutachten und An-
trage «in rein kirchlichen Dingen» zu unterbreiten
und sich im iibrigen auf die Pflege von Fortbildung
und Kollegialitit ihrer Mitglieder zu beschranken. —
Die diesem Projekt zu Grunde liegende Unterschei-
dung von «rein kirchlichen» Aufgaben und «kon-
fessionellen Angelegenheiten gemischter Natur» ent-
sprach wohl dem herkémmlichen st. gallischen Staats-
recht (und z.T. auch den Grundlinien der Organi-
sation des katholischen Konfessionsteils von 1862),
nicht aber dem, was in den Ordnungen der refor-
mierten Kirchen iiblich war und ist®.

Der Kirchenrat stand mit seinem Vorschlag denn
auch allein. Die vier andern Vernehmlassungen
empfahlen als leitende Behorde der Kantonalkirche
eindeutig eine gemischte Synode. Abgesehen vom
ausdriicklichen Wunsch der beiden Landkapitel, die
Organisation sei unter Anlehnung an das Bestehende
moglichst einfach zu gestalten, verwarfen die Gut-
achten aller drei Kapitel und der Synodalkommis-
sion jedes weitere Nebeneinander von zwei Ober-
behdrden, St. Gallen und Rheintal-Werdenberg sogar
einstimmig. Schon bisher seien die Kirchgemeinden,
«welche die allein richtige Basis des kirchlichen Ge-
samtorganismus bilden, weder im Grofiratskollegium
noch in der Synode zu einem vollig entsprechenden
Ausdruck ihrer Bediirfnisse und Rechte» gelangt®. —
Dieser Zug zu stirkerer Demokratisierung des kirch-
lichen Lebens begegnet ferner im Verlangen nach
einer Volksabstimmung iiber die neue Kirchenorgani-
sation, fiir die aufler den Toggenburgern und der
Synodalkommission selbst der sonst so konservative

22 Fehr S. 60f.

28 Kapitel St. Gallen an die grofiritl. Kommission (Mskr.
Revision> Nr. 43).

24 Das Vorhandensein einer solchen Minderheit ist weder
der Vernehmlassung des Kirchenrats (<Revision> Nr. 48)

42

Kirchenrat eintrat; das Rheintaler Kapitel wiinschte,
dafl wenigstens der Entwurf den Kirchgemeinden zur
Vernehmlassung unterbreitet werde.

Der Schwerpunkt der ganzen Diskussion lag aber
in der Frage nach der Zusammensetzung der Synode.
Die 1857 eingereichten Gutachten hatten noch als
selbstverstandlich vorausgesetzt, dafl auch in einer
gemischten Synode jedem Pfarrer von Amtes wegen
ein Sitz zukomme. Schon fiinf Jahre spiter sah sich
nun diese Auffassung mancherorts verdrangt durch
den Wunsch, den Kirchgenossen die Wahl samtlicher
Synodalen freizugeben, es ihnen also zu iiberlassen,
ob sie ihren Pfarrer wiahlen wollten oder nicht.
Hiezu hatten die angefragten Instanzen folgender-
maflen Stellung bezogen:

Kirchenrat: Eine Minderheit fiir freie Wahl (?)%
(Mehrheit fiir Kirchen-Kollegium und Pfarrer-
synode).

Synodal-Kommission: Mehrheit fiir freie Wahl.

Kapitel St.Gallen: Mehrheit fiir Mitgliedschaft der
Pfarrer von Amtes wegen, Minderheit fiir freie
Wahl.

Kapitel Rheinthal-Werdenberg: Mit 7:6 Stimmen
fir Mitgliedschaft von Amtes wegen.

Kapitel Toggenburg: Mit 15:2 Stimmen fiir freie
Wabhl.

Wihrend die Rheintaler Eingabe die Kapitels-
beschliisse ohne Erwigungen mitteilte, machte in
St.Gallen die Mehrheit als Begriindung geltend, dafl
nur bei Aufnabme der Pfarrer von Amtes wegen
«die mancherlei Mifllichkeiten vermieden werden,
welche theils durch eine beschrinkte Auswahl unter
den Geistlichen, theils durch eine Mandatgabe an die
Geistlichen seitens der Gemeinden entstehen kénn-
ten» 2, Fiir diese Losung lieflen sich allerdings auch
tiefere Griinde anfiihren. So zeigt eine (pseudonym
verdffentlichte) Broschiire von Kirchenrat Jos. Scher-
rer, dafl hinter dem Pro und Contra in dieser Frage
zwei verschiedene Auffassungen vom Wesen des
Pfarramtes, wenn nicht vom Wesen der Kirche tiber-
haupt, sichtbar wurden.

Der Verfasser, der in der Synodalkommission mit seiner
Uberzeugung in der Minderheit geblieben war, erkldrte ndm-
lich, eine vollige Gleichheit aller Glieder habe sogar die ur-
christliche Gemeinde nur am Anfang gekannt und schon sie

noch andern amtl. Quellen zu entnehmen, sondern einzig
einer Andeutung im Tagblatt der Stadt St. Gallen vom
11. Jan. 1862.

25 siche Anm. 23.




habe dann «der Sicherheit und Stitigkeit des Kultus wegen »
die Betreuung des kirchlichen Gemeindelebens «besonders be-
gabten und ausgeriisteten Einzelnen tibertragen; damit war das
geistliche Amt gegeben», dessen Triger in besonderer Weise
zur Auslegung der Botschaft ausgebildet und bestellt seien.
Die reformierte Kirche stehe zwischen dem Katholizismus mit
seinem, durch die Weihe erhdhten, besonderen Priesterstand
einerseits und der duflerlich demokratischen, innerlich aber
ungeordneten Struktur der Sekten anderseits. «Wie immer die
Verfassungsfrage entschieden werde, unsere Losung ist: evan-
gelisches Volk und evangelisches Amt! Sie beide gehéren ...
in dem Organismus der evangelischen Kirchgemeinde, die da
ist ein gegliederter Leib, zusammen » 26.

Die Fiirsprecher einer ginzlichen Freigabe der
Synodalwablen stiitzten sich in der Toggenburger
Eingabe — unter Ausdehnung des Prinzips auf Kir-
chenrat und Kirchenvorsteherschaften — ganz knapp
auf das Begehren, dafl «alles auf die Grundlage des
allgemeinen Priesterthums, also mit Aufhebung des
Unterschiedes zwischen Geistlichen und Laien beziig-
lich der Leitung und Verwaltung der Kirche, gebaut
werde»*. Die Minderheit des Kapitels St.Gallen
machte geltend, «dafl einzig auf diesem Wege, wel-
cher der evangelischen Idee des allgemeinen Priester-
tums und den Einrichtungen der apostolischen Kir-
che am reinsten entspreche, das Bedenkliche und
Irrationale vermieden werde, welches in einer Zu-
sammensetzung liegt, die einerseits Mitglieder ohne
Wahl und Mandat, nur von Amtes wegen, anderseits
gewihlte Gemeindevertreter postulirt. Sie zweifelt
keineswegs, dafl auch auf diesem Wege wohl fast alle
angestellten Geistlichen in die Synode gelangen wer-
den — aber in einer wiirdigern und schénern Weise
... ndmlich durch die Wahl und das Vertrauen ihrer
Pfarrgemeinden»2s,

Am ausfiihrlichsten und mit einigem politischem
Einschlag duflerte sich die Synodalkommission. In
dialektischem Aufbau folgten der Begriindung des
Mehrheitsstandpunktes die Replik zu Gunsten der
konservativeren Lsung und eine kronende Duplik
fir die Freigabe der Wahlen. Daf die Kommission
von sich aus vorging, d. h. ohne daf8 die Synode zu
einer Beratung iiber den frither nie diskutierten Kern-
punkt der ganzen Revision einberufen worden wiire,
ist bisher iibersehen worden?®, vermag aber am Ge-
wicht der vorgebrachten Griinde nichts zu sndern. —

«Die protestantische Kirche ist ihrem innersten Wesen nach
demokratisch; sie weiff nichts von einem Priesterthum und

26 Philalethes: Ein Wort iiber evangelische Kirchenverfas-
sung im Kanton St. Gallen (St. Gallen 1862), S. 4 und 20.

7 Kapitel Toggenburg an die grofiritl. Kommission (Mskr.
Revision» Nr. 46).

28 siehe Anm. 23.

* Die mifiverstindliche Darstellung bei Saxer (S. 6) ist von

einer Priesterschaft, nichts von einem «(geistlichen Standes im
Unterschied von der Laienschaft; sie ruht vielmehr auf dem
Grundsatz von der wesentlichen Gleichheit aller Glieder der
Kirche, die jedem Gliede wie das Recht, so auch die Pflicht
gibt, sich um die allgemeinen Angelegenheiten der Kirche zu
bekiimmern und selbstindig daran zu betheiligen; und wenn
dieser Grundsatz, der im biirgerlichen Leben bei uns schon
lingst ins Volksbewuftsein und in alle Verhiltnisse einge-
drungen, auf dem kirchlichen Gebiete bisher noch nicht zur
Geltung, ja nicht einmal zum allgemeinen Verstindnis gekom-
men ist, so konnen wir darin nur einen bedauerlichen Still-
stand in der Entwiklung der protestantischen Idee erbliken,
der wohl eine Hauptursache der ziemlich allgemein verbreite-
ten kirchlichen Stagnation ist und bei uns umso schwerer ins
Gewicht fillt, je mehr er mit unserm ganzen republikanischen
Leben im grellsten Widerspruch steht » 30,

*

Bevor das weitere Schicksal dieses Vorschlags ver-
folgt wird, sei noch die Frage nach seiner Herkunft
gestellt. Es ist ja bemerkenswert, daf die Einfiihrung
der Volkssynode von Gremien empfohlen wurde, die
mehrheitlich oder ganz aus Pfarrern bestanden; letz-
tere erklirten sich also ganz freiwillig bereit, ihre
fernere Zugehérigkeit zur Synode der periodischen
Wahl durch die Kirchgemeinden anheim zu stellen.
Auf anderweitige Vorbilder und Erfahrungen konn-
ten sie sich dabei nicht berufen, denn eine Volks-
synode bestand in der ganzen Schweiz noch nirgends.

Woher ist die Idee zu dieser Neuerung gekommen?
Die Antwort hierauf findet sich in der Vernehm-
lassung der Synodalkommission, wo ein Aufsatz
zitiert wurde, den der ziircherische Regierungspri-
sident (und nachmalige Bundesrat) Dr. Jakob Dubs
gegen Ende 1859 anonym in den <Zeitstimmen> ver-
offentlicht hatte®. Im Vordergrund seiner Arbeit
stand zwar die Frage, ob und wie die Abhingigkeit
der Ziircher Kirche von den Staatsbehdrden gelockert
werden konnte. Statt des bisherigen Nebeneinanders
von Kantonsrat und Pfarrersynode forderte Dubs
eine Kirchensynode, aber nicht eine gemischte nach
dem Vorbild von Glarus, Bern usw. Denn die damit
gemachten Erfahrungen seien nicht durchwegs er-
freulich. Gegeniiber den von Amtes wegen anwesen-
den Pfarrern habe das Laienelement keine selbstin-
dige Stellung einnehmen kénnen. Daher bilde es keine
wirkliche Volksvertretung und sei mehr dazu da, «der
Geistlichkeit die Verantwortlichkeit abzunehmen
und ihr zuzudienen wie der Kiister dem Pfarrer».

Schelling (S.247) und Wiget (I, S.30) z.T. wéortlich
ibernommen worden.

30 Synodalkommission an grofiritl. Kommission (Mskr. Re-
vision> Nr. 47) S. 4.

31 [anonym] Uber die Organisation der reformierten Kirche.
«Zeitstimmen> Jahrgang 1 (1859) Nr. 15-17, und separat
(Winterthur 1860).

43




Da das Wesen solcher gemischten Synoden ohnehin
durchmannigfacheinnere Widerspriiche gekennzeich-
net sei, trat Dubs fiir ginzliche Freigabe der Wahlen
ein. « Wer im geistigen Kampfe seine Stellung nicht mit
eigener innerer Kraft zu wahren vermag, der ist im
Grunde schon verloren, und die dufiere Schutzwehr
des Vorrechts rettet ihn nicht»?2. — Wenn auch das
Wort <Volkssynode> in diesem Aufsatz nicht vor-
kam, so ist fiir den Vorschlag als solchen — nach
eindeutiger Mitteilung von Jos. Scherrer?® — die Ur-
heberschaft eindeutig Dubs zuzusprechen.

Die erst 1859 begriindeten <Zeitstimmen> wurden
vom Wartauer Pfarrer Heinrich Lang3 redigiert
und dienten den Zielen der liberalen <Reformo-
Theologie. Da sich deren Anhidnger ohnehin fiir star-
kere Demokratisierung des kirchlichen Lebens ein-
setzten, wurde Dubs’ Vorschlag auch in St.Gallen
zunichst von freisinnig eingestellten Pfarrern auf-
genommen. Von ihnen diirften in der Synodalkom-
mission Zw. Wirth (Prisident), Friedrich v. Tschudi
und Huldreich Seifert die wichtigste Rolle gespielt
haben. Starken Riickhalt fand diese Gruppe vorab
im Kapitel Toggenburg, wo Seifert als Dekan amtete
und Wirth als Wattwiler Pfarrer mitwirkte. Tschudi
anderseits prasidierte das Kapitel St.Gallen, fand
aber dort fiir die von ihm befiirwortete® Volks-
synode keine Mehrheit.

*

Nun muflte sich die mit dem Entwurf der Kirch-
chenverfassung betraute Kommission iiber die ver-
schiedenen Fragen schliissig werden?®®. Das nur vom
Kirchenrat empfohlene Nebeneinander zweier Ober-
beh6rden verwarf sie einmiitig. Dagegen teilten sich
die Ansichten in bezug auf die Zusammensetzung der
Synode. Aepli, der schon als Jurist stets das histo-
risch Gewordene organisch weiterzuentwickeln such-
te, stand auch als Politiker jeder Zuspitzung demo-
kratischer Forderungen kritisch gegeniiber, nament-
lich wenn sie auf das kirchliche Leben iibertragen
wurde. So erkundigte er sich bei seinem Bruder, der
Pfarrer in Gachnang war, ob nicht auch in der
reformierten Kirche der Pfarrer von Amtes wegen
zum Presbyterium gehore. «Ist dieKirche ihrer Griin-

323.2. 0. Nr. 15, S. 318 und 319.

33 St. Galler Zeitung vom 11. Mirz 1862.

34 1826-1876 (13. Jan.), von Schwemmingen (Wiirtt.). Pfar-
rer in Gretschins (1848-63), Meilen (1863-71) und Ziirich.
Einfluflreicher Wortfithrer der sog. Reform.

35 Vgl. Aeplis Brief vom 15. Jan. 1862 an seinen Bruder Al-
fred, Pfr. in Gachnang TG (im Besitz der Familie).

44

dung und ihrer Aufgabe nach etwas vom Staate
Verschiedenes, so muf} sie auch eine von der Staats-
verfassung abweichende Organisation besitzen»®. —
In der Kommission aber sah er sich, einzig von
Kaufmann unterstiitzt, einer Mehrheit von Anhan-
gern der Volkssynode gegeniiber; deren beredtester
Befiirworter diirfte Regierungsrat Saxer gewesen
sein. Obwohl das Stimmenverhiltnis klar war, wurde
zu Art. 24 ein Minderheitsantrag in den gedruckten
Entwurf aufgenommen.

Dasselbe geschah noch bei zwei andern Artikeln.
Synodalkommission und Kapitel Toggenburg hatten
auch die Wahlen in den Kirchenrat und in die ort-
lichen Kirchenvorsteherschaften ganz frei geben wol-
len. Der erste Vorschlag erhielt in der Kommission
die Mehrheit, wihrend die Minoritit 3 von den 9
Kirchenratsmandaten mit Pfarrern besetzen wollte
(Art. 32). Hinsichtlich der Kirchenvorsteherschaften
aber erhielt die konservative Gruppe Verstirkung
durch Steiger, Nif u.a., so daff fiir die weitere
Zugehorigkeit der Pfarrer von Amtes wegen eine
Mehrheit zustande kam (Art. 10). Ebenso wenig
drangen die Freunde der demokratischen Ideen mit
ihrem Wunsche nach einer Volksabstimmung durch,
indem die Mehrheit «ein solches Verfahren nach
Sinn und Wortlaut der Verfassung nicht zuldssig»
fands®. Der Entscheid iiber das Schicksal der Vor-
lage, die Aepli entworfen und zunichst mit dem
Ausschuf} beraten hatte, dann am 4./5. Mirz mit dem
Plenum der Kommission®, war damit praktisch in
die Hiande des abtretenden Grofiratskollegiums gelegt.

Mit um so groflerer Spannung miissen die St. Gal-
ler Protestanten der letzten Versammlung dieser Be-
horde entgegengeblickt haben. Tatsichlich darf ihr
wenigstens ein gutes Abgangszeugnis ausgestellt wer-
den. Denn sie begniigte sich mit einer einzigen Sit-
zung — man schrieb den 11. Mirz 1862 —, beschrinkte
sich in der Debatte auf die Hauptfragen und folgte
darin durchwegs der Kommissionsmehrheit. Einen
schweren Stand hatte diese zwar bei Art. 10, wo
nach lebhafter Aussprache den Pfarrern ihre fernere
Zugehorigkeit zur Kirchenvorsteherschaft von Amtes
wegen nur gerade mit 27:26 Stimmen zugebilligt
wurde. Ohne Abzihlen der Stimmen beliebten da-

36 Vgl. fiir das Folgende Aeplis Bericht zum Entwurf der
neuen Organisation (datiert vom 10. Mirz 1862. Mskr.
Revision> Nr. 53).

37 Aepli am 4. Feb. 1862 an seinen Bruder Alfred. — Vgl.
Hans Hiller, A. O. Aepli (St. Gallen 1953) S. 176 f.

38 Bericht zum Entwurf (sieche Anm. 36)S.7.

39 Gedruckte Entwiirfe vom 1.und 5. Marz: <Revision> Nr.
50 und 51.




gegen die vorgeschlagene Volkssynode und die Frei-
gabe der Wahlen in den Kirchenrat. Beide Behdrden
konnten fortan theoretisch aus lauter Laien bestellt
werden! — Im iibrigen nahm die Versammlung am
Entwurfe nur fiinf unbedeutende Anderungen vor,
genehmigte ihn dann mit simtlichen 54 Stimmen
und l6ste sich damit endgiiltig auf. Mit der Sanktio-
nierung durch den Groflen Rat, der nur noch einen
hier unwesentlichen Vorbehalt diskutierte, erhielt die
neue Kirchenverfassung® am 19. Mirz, d.h. am
gleichen Tage wie die neue Organisation des katho-
lischen Konfessionsteils, Gesetzeskraft.

¥

Die reformierte St. Galler Kirche war vom #ltesten
Typus der Synode — alle Pfarrer plus einige Behorde-
vertreter — unvermittelt zum jiingsten iibergegangen,
der Volkssynode. Der dazwischen stehende Typus
der gemischten Synode, 1844 in Glarus, nachher in
Neuenburg, Bern und andern Kantonen eingefiihrt,
war im Entwurf von 1857 vorgesehen gewesen. Aber
er sah sich jetzt verdringt durch eine rein demo-
kratisch gewahlte Reprisentation der Kirchgemein-
den, d.h. es wurde — erstmals in der Schweiz — kein
einziger Sessel mehr von Amtes wegen besetzt, weder
seitens der Pfarrer, noch seitens der Abgeordneten
staatlicher Behorden. Immerhin hatte man den Be-
denken der Gegner insofern Rechnung getragen, als
auch die kleinsten Kirchgemeinden nicht blof einen,
sondern zwei Vertreter wihlen konnten, d. h. neben
einem Laien, z.B. aus der Kirchenvorsteherschaft,
ohne weiteres doch auch den Ortspfarrer. «Denn bei
aller Anerkennung der evangelischen Gleichheit der
Gemeindeglieder macht sich doch das Gefiihl unab-

SUKET Neol:

weisbar geltend, dafl der Geistliche vermdge seiner
Bildung, seines Berufes und seiner Stellung, wenn
nicht berechtigt, so doch vorab dazu geeignet und
deshalb auch berufen sei, an der Beratung und Lei-
tung der landeskirchlichen Angelegenheiten mitzu-
wirken»*l,

Eine andere Frage ist es, ob die Hoffnungen, wel-
che man bei Einfithrung der Volkssynode in die Mit-
wirkung der Laien und deren Zusammenarbeit mit
den Pfarrern gesetzt hatte, in Erfiillung gegangen
seien. Privat hat Aepli um 1890 in seinen Lebens-
erinnerungen bekannt, daff er den Laien ein tieferes
Eingehen auf kirchliche Fragen zugetraut hitte. Auch
der neben und nach ihm am engsten mit der Synode
verbundene Saxer warnte 1887 in seiner Jubildums-
rede davor, die Erwartungen zu hoch zu spannen.
Eine in letzter Zeit unverkennbare Vertiefung des
kirchlichen Sinnes im Volke diirfe nicht ohne wei-
teres auf die verfassungsmifligen Formen zuriick-
gefithrt werden. Trotzdem sei der Volkssynode posi-
tiv anzurechnen, «dafl sie zur Erhaltung und Befe-
stigung des kirchlichen Zusammengehdrigkeitsgefiihls
in unserer evangelischen Bevolkerung das Thrige ...
beigetragen und daf sie durch weitherzige Gewih-
rung freien Spielraums und freier Bewegung fiir die
verschiedenen religidsen Richtungen, Anschauungen
und Bediirfnisse nicht nur die Einheit der Kirche
erhalten half, sondern auch ihre Fihigkeit, mit der
ganzen Kultur- und Geistesentwicklung der Gegen-
wart in Kontakt zu bleiben» 2. Diese Feststellungen
waren in der Riickschau auf das erste Vierteljahr-
hundert historisch durchaus berechtigt; daneben ist
jedoch gliicklicherweise auch jene Selbstkritik nie
ganz verstummt, die eine Volkssynode stets in be-
sonderem Mafle notig hat.

4l Saxer 9.8
4232.2.0.8.9f; dhnlich WigetI, S. 31.

45




FUNFrES KAPITEL

Die Synode von 1862 bis 1906

Rechtsgrundlagen und Konstituierung
der Volkssynode

Von 1862 an pflegt man die evangelische St.Gal-
ler Kirche als «Landeskirche» zu bezeichnen. Doch
steht hinter diesem Ausdruck, den Aepli 1857 vor-
erst blof als Synonym fiir Kantonalkirche gebraucht
hatte?!, kein wissenschaftlich definierter Begriff von
einem bestimmten Rechtsverhiltnis zum Staat. Ohne-
hin erkldrten zustindige Autoren, daf sich die be-
ziigliche st. gallische Losung nicht in die Schablone
des allgemeinen Staatskirchenrechts einordnen lasse®.
Gerade deshalb ist es zu begriiffen, dafl sich wenig-
stens in der Umgangssprache eine Bezeichnung fiir
jene Art von Kantonalkirche einbiirgerte?, die stdr-
ker an den Staat gebunden ist als eine Freikirche,
aber weniger straff als eine Staatskirche im engern
Sinn dieses Wortes. — Die Rechtsstellung unserer
Landeskirche erscheint nimlich durch folgende
Merkmale besonders gekennzeichnet:

1. ausdriickliche Gewihrleistung durch die Kan-
tonsverfassung

2. Bestand: alle evangelischen Kantonseinwohner,

die nicht férmlich ausgetreten sind

Recht auf Steuererhebung

4. Recht auf weitgehende Selbstverwaltung unter
Vorbehalt der staatlichen Sanktion in bestimm-
ten Fillen.

w0

Wihrend die drei ersten Merkmale schon vor 1862
gegeben waren, ist das vierte erst durch die Kantons-
verfassung von 1861 im heutigen Sinn ausgeformt
worden. Sie hatte den Konfessionsteilen das Recht
eingerdumt, sich selbstindig zu organisieren. Aufler-
dem war durch den Ubergang des Erziehungswesens
(Eherecht und Begribniswesen folgten ein Jahrzehnt
spiter) an den Staat eine der wichtigsten Materien
aus dem konfliktreichen Felde der «res mixtae»
(«<konfessionelle Angelegenheiten gemischter Natur»,

1 (Alle Kirchgemeinden zusammen bilden die st. gallische
Landeskirche» (<Revision> Nr. 13, S. 3).

2 Fehr S. 461. — Hermann Cavelti: Die Autonomie des kath.
Konfessionsteils (Rorschach 1926) S. 2.

46

an denen Staat und Kirche gleichermaflen interessiert
sind) entfernt worden. — Innerhalb dieses Feldes
behielt sich der Staat durch das Konfessionelle Ge-
setz von 1859 (revidiert 1923) und die Kantons-
verfassungen von 1861 und 1890 im wesentlichen
noch folgende Hobheitsrechte vor: Sanktionierung
der Organisation der Konfessionsteile, Oberaufsicht
iber das kirchliche Fonds- und Rechnungswesen,
Entscheidung von Rekursen gegen konfessionelle
Oberbeh6rden und schlieflich das sog. Plazetrecht,
d.h. den Genehmigungsvorbehalt gegeniiber allge-
meinverbindlichen Verordnungen, z.B. der refor-
mierten Kirchenordnung, und bis 1923 auch gegen-

iber den Pfarrwahlen.
*

In diesem, gegeniiber frither gelockerten, staats-
rechtlichen Rahmen drin war die «Organisation der
evangelischen Kirche des Kantons St.Gallen» vom
11. Mirz 1862 entstanden, deren Geschichte und
Eigenart im vorausgehenden Abschnitt beschrieben
wurden. Hatte eine Volksabstimmung dariiber auch
nicht stattfinden konnen, so enthielt diese neue Kir-
chenverfassung doch manchen Anhaltspunkt dafiir,
dafl die Landeskirche mehr als bisher auch eine
Volkskirche werden wollte. Wahrend ihre Vorgin-
gerinnen stets «Organisation des evangelischen Kir-
chen-und Erziehungswesens» betitelt gewesen waren,
erlaubte nunmehr die Wendung von 1861 eine we-
sentliche Vereinfachung von Inhalt und Titel. —
Zudem wollte man nicht mehr «das Kirchenwesen>
verwalten, sondern die Kirche aufbauen. Alle bis-
herigen Grundgesetze und noch der Entwurf von
1857 waren von den staatlichen Gegebenheiten aus-
gegangen und hatten deshalb mit dem Grofirats-
kollegium begonnen, worauf jeweils die Abschnitte
iiber Synode, Kirchenrat, Kirchenbezirke und Ka-
pitel, Kirchenvorsteherschaften und Kirchgemeinden
folgten. 1862 aber begann der Text mit dem, was

3 Betr. den gescheiterten Versuch von 1890, den Ausdruck
Landeskirche> auch in die Verfassung einzufiihren, vgl.
Wiget I, S. 16 f.




die Synode schon 1832 vergeblich verlangt hatte?,
mit der Bestimmung des Kirchenbegriffs: «Art. 1.
Die evangelische Kirche des Kantons St.Gallen be-
steht in der Gesamtheit der im Kanton befindlichen
evangelischen Kirchgemeinden. Sie betrachtet sich
als ein Glied der evangelisch-reformierten Kirche
des schweizerischen Vaterlandes.» Die Reihenfolge
der iibrigen Abschnitte war vollig umgestellt, denn sie
begann, den innern Aufbau der reformierten Kirche
richtig nachzeichnend, mit den Kirchgemeinden und
endete mit Synode und Kirchenrat.

Die unmittelbarste Verbindung der kantonalen
Kirchenbehorde mit dem Volke war natiirlich durch
die ganz freie Wahl der Synode hergestellt. Kirch-
gemeinden mit weniger als 2000 Seelen hatten 2
Vertreter zu wihlen, solche mit 2000-3000 Seelen
3 Vertreter usw.; Wohnsitz in der Gemeinde selbst
war vorgeschrieben® und die Amtsdauer auf 4 Jahre
festgesetzt (Art. 24). Dazu trat als weiteres Attribut
einer demokratischen Ordnung die Vorschrift, spitere
Anderungen der Organisation seien der Volksab-
stimmung in den Kirchgemeinden zu unterbreiten
(Art. 30); sie ist 1870 erstmals zur Anwendung ge-
langt. Mitwirken konnten bei Abstimmungen und
Wabhlen alle evangelischen Ortsbiirger und Nieder-
gelassenen, die zugleich in der betreffenden politi-
schen Gemeinde stimm- und wahlberechtigt waren
(Art. 3). — Wegen dieser Tendenz, die St.Galler
Kirche mindestens ihrer Form nach zu einer Volks-
kirche zu machen, lobte ein Mitarbeiter der <St. Gal-
ler Zeitung>® die neue Kirchenverfassung mit den
Worten: «Wenige unserer legislatorischen Schépfun-
gen sind auf so grundsitzlichen, freisinnigen Boden
aufgebaut. Die freie Volkswahl ohne Vorrecht, ohne
Standesunterschied und ohne Mifltrauen, auf dem
Gebiet der Kirche, ist eine neue Erscheinung.»

Die Synode insbesondere erschien nun nicht mehr
wie 1804 und 1817 blof als «der eigentliche Repri-
sentant», sondern als «die oberste Behorde der evan-
gelischen Kirche». In dieser Eigenschaft war sie
Rechtsnachfolgerin des Grofirats-Kollegiums (und
teilweise auch des fritheren Centralrats). Sie iiber-
nahm weitgehend dessen Befugnisse (Art. 26-30;
vgl. Beilage II), vor allem die Wahl des Kirchenrats
(7 Mitglieder und 4 Suppleanten), das Verordnungs-
recht und das Recht auf Erhebung der Zentralsteuer
und Verwaltung der Zentralkasse. Synodalbeschliisse
tiber Fragen der Lehre, der Seelsorge und des Kultus,

* Beschlufl vom 8. Aug. 1832, Ziff. 2 (siehe 3. Kapitel, 1. Ab-
schnitt).
5 Prot.vom 16. Juni 1863 und Kirchenordnung 1864, Art. 16.

bisher nur als Antrige an das Kollegium geltend,
erhielten nun denCharakter verbindlicher Entscheide.
Gemifl Vorschlag der Synodalkommission und des
Kapitels Toggenburg hatte die «Organisation> auch
das Recht zur Wahl der Dekane und ihrer Stellver-
treter von den Kapiteln an die Synode iibertragen;
da sie nicht nur das Pfarrkapitel ihres Kirchen-
bezirks zu prisidieren, sondern zugleich als Auf-
sichts- und Vollzugsorgane der Kantonalkirche zu
amten haben, konnte der frithere Wahlmodus nicht
mehr als folgerichtig betrachtet werden.

In das sog. Examinationskollegium (zur Priifung
von Kandidaten des Predigtamtes) hatte die Synode
bisher 3 Mitglieder gewihlt, der Kirchenrat aber 4.
Da dieser als vollziehendes Organ nunmehr eindeu-
tiger der Synode unterstellt war als je zuvor, erhielt
letztere auch die Wahl des ganzen Examinations-
kollegiums zugeschieden, eine Befugnis, die ihr Ge-
wicht freilich nur allzubald einbiiflen sollte. St.Gal-
len trat ndmlich noch 1862 (am 16. Dezember) dem
neuen «Konkordat iiber die gegenseitige Zulassung
evangelisch-reformierter Geistlicher in den Kirchen-
dienst» bei” und verband sich dadurch zunichst mit
Ziirich, Aargau, Auflerrhoden, Thurgau und Glarus
zur Aufstellung einer interkantonalen Priifungsbe-
horde, in welche die Synode ihrerseits ein Mitglied
abordnete. Das kantonale Kollegium hatte fortan
praktisch nur noch jene Kandidaten zu examinieren,
die aus Kantonen auflerhalb des Konkordatskreises
stammten. Es ist daher 1892 bei Revision der Kir-
chenverfassung als selbstindige Behorde aufgehoben
worden, und die Kompetenz zur Priifung in beson-
dern Fillen ging dann an den Kirchenrat iiber.

*

Mit berechtigtem Interesse sahen die reformierten
St.Galler der Wahl der ersten Volkssynode ent-
gegen. Die entsprechenden Kirchgemeindeversamm-
lungen fanden am 4. Mai 1862 statt. Da Auslinder
kein Wahlrecht besaflen, konnten Rapperswil und
Wartau ihre Pfarrer deutscher Nationalitit nicht in
die Synode abordnen; dafl dies im zweiten Fall
gerade Heinrich Lang, den Redaktor der <Zeitstim-
men> betreffen mufite, war eine eigentiimliche Ironie
des Schicksals. Abgesehen von diesen beiden Ge-
meinden und von Diepoldsau, wo das Verhiltnis des
Pfarrers zur Vorsteherschaft getriibt war, haben alle

Gemeinden ihre Geistlichen gewihlt, wie dies die

8 Vom 1. Mai 1862.
7 Bericht 186266, S. 10 ff.—Saxer S. 20. — 3. Kapitel, 2. Ab-
schnitt. — Amtsbericht 1962 (KE XII) S. 395.

47




Befiirworter der Volkssynode auch erwartet hatten.
Die Hauptstadt wihlte 4 Pfarrer und 6 Laien, wor-
unter Aepli, Saxer und Tschudi. So umfafite die
Synode wihrend ihrer ersten Amtsdauer insgesamt
44 Pfarrer und 64 Laien8. Von diesen 108 stieg die
Mitgliederzahl im Lauf der ersten fiinf Jahrzehnte
auf 142, weil neue Kirchgemeinden entstanden und
auflerdem die amtlichen Volkszihlungen zur Ver-
groferung einzelner Delegationen fiihrten (vgl. Bei-
lage III).

Die neu gewihlten Synodalen wurden vom Kir-
chenrat auf Dienstag, den 17. Juni 1862, zur Kon-
stituierung nach St. Gallen eingeladen. Da das ohne-
hin baufillige Rathaus nicht mehr hitte gentigen
konnen, hatte die Kantonsregierung der Synode den
Grofiratssaal zur Verfiigung gestellt, «diesmal und
kiinftig, bis auf weitere Verfiigung». «Es war eine
freudige, gehobene Stimmung, in welcher sich die
Reprisentanten des evangelischen Volkes zum er-
stenmale trafen, freudig im Riickblick auf das Er-
reichte, freudig im Ausblick auf das Kommende.
Das Prisidium des evangelischen Kirchenrates, Herr
Pfarrer Birlocher, erdffnete die Versammlung mit
einer Anrede, in der namentlich hervorgehoben wur-
de, daf die freie Konstituierung der evangelisch-
reformirten Kirche im Kanton St. Gallen ein Haupt-
vorzug der Verfassung desselben vom Jahr 1861
sei»?. Hierauf leitete, als iltestes Mitglied, Dekan
J.G. Wirth die Wahl des Biiros, wobei Aepli die
verdiente Ehre des ersten Prisidiums zufiel.

Unverweilt hob jenes Ringen an, das jede leben-
dige Behorde erfiillt, nimlich der alte Kampf zwi-
schen der Tradition und dem Fortschritt. In der
Synode ist er namentlich als Auseinandersetzung
zwischen den meist demokratisch eingestellten Wort-
fiihrern der liberalen Reform-Theologie und einer
konservativer eingestellten Richtung, die sich einst-
weilen in Mehrheit befand, sichtbar geworden,
manchmal deutlich fafbar aus dem Ergebnis von
Abstimmungen und Wahlen, manchmal mehr nur aus
dem Sinn und Geist kennzeichnender Antrige heraus
wahrzunehmen. So fiel schon in der ebenso unver-
meidlichen wie langwierigen Beratung des Synodal-
reglements ein Antrag auf Preisgabe des traditionel-
len Erdffnungsgottesdienstes. Der Angriff ward je-
doch abgewehrt, wie fiinf Jahre spiter noch einmal,

8 Vollstindiges Verzeichnis: Civil-, Militdr- und Kirchen-
Etat des schweiz. Standes St. Gallen. Juli 1862 (St. Gallen
1862). S.129-132. Berufe der Laienmitglieder leider nur
vereinzelt angegeben.

9 Saxer S. 10.

48

und auch das Glockengeldute vor Sitzungsbeginn
gutgeheifien. «Die Engelein an der Decke des alten
Konventssaales kommen nicht aus der Gewohn-
heit»1°, Desgleichen verlief die erstmalige Bestellung
des Kirchenrats nach neuem Recht eher konservativ,
wurden doch nicht weniger als vier bisherige Mit-
glieder bestitigt, Pfarrer Seb. Birlocher sogar als
Prisident, und nur drei neu gewihlt; einzelne Sitze
konnten freilich erst im 3. oder 4. Wahlgang besetzt
werden.

Die Sachkenntnis erfahrener Amtsinhaber erwies
sich gerade in den folgenden Jahren notwendig und
wertvoll. Denn die durchwegs mehrtigigen Verhand-
lungen der beiden ersten Amtsdauern (1862-1870)
waren reich befrachtet, weil verstindlicherweise fast
alle Rechtsnormen erneuert werden mufiten. So ver-
abschiedete die Synode 1862 neben dem eigenen
Reglement ein solches fiir die Kapitel, 1863 eine
Verordnung iiber den Religionsunterricht in den
Schulen, im folgenden Jahr eine Kirchenordnung,
1865 ein Reglement iiber Priifung und Ordination
von Pfarramtskandidaten, sowie eine «Verordnung
iber das rechtliche Verfahren in Ehestreitsachen»,
1868 neue Ehesatzungen und eine Verordnung iiber
die Betreuung der Protestanten in der Diaspora.

Die Kirchenordnung (1864/1881)

Den wichtigsten der genannten Erlasse bildete
fraglos die Kirchenordnung von 1864, denn deren
zahlreiche Einzelvorschriften pflegen tief ins Leben
einzelner Gemeinden einzugreifen. Thre Vorgiangerin
vom 19. November 1835 war die erste st. gallische
Kirchenordnung gewesen und hatte mit ihren 316
Artikeln damals 16 verschiedene Reglemente dlteren
Datums abgelost. Erlassen durch ein vom <Dreifliger-
geist> erfiilltes Grofiratskollegium, bedurfte natiir-
lich auch sie im Hinblick auf die seitherige kirch-
liche und rechtliche Entwicklung einer Totalrevision.
Fiir diese weitldufige Aufgabe war nunmehr die
Synode zustindig. Der Entwurf, den der Kirchenrat
in ihrem Auftrag vorbereitet hatte!!, wurde 1864
in drei strengen Sitzungstagen durchberaten.

Es waren darin im Unterschied zur friiheren und
zur heute giiltigen Kirchenordnung auch zahlreiche

10 St. Galler Zeitung vom 19. Juni 1862.

11 Entwurf einer evangel. Kirchenordnung fiir den Kanton
St. Gallen, sammt Bericht und Antrag des Kirchenraths,
vom 2. Mirz 1864 (St. Gallen 1864).




Bestimmungen iiber die Synode aufgenommen (vgl.
Beilage II). Sie ergidnzten die entsprechenden Artikel
der Kirchenverfassung und betrafen z.B. die all-
jahrliche Bestellung einer Geschiftspriifungs-Kom-
mission (Art. 162) sowie die Bereitschaft, sich durch
Mitwirkung an Konferenzen an der Weiterentwick-
lung und Festigung des gesamtschweizerischen Pro-
testantismus zu beteiligen (Art. 171). Wenn auch die
fir diesen Zweck bestimmten Vierjahresberichte
(Art. 172) leider nur 1866 und 1870 erschienen sind,
so war doch durch regelmiflige Teilnahme!? an der
Abgeordneten-Konferenz der evangelischen Kanto-
nalkirchen die wiinschenswerte Verbindung mit die-
ser Vorlduferin des heutigen Kirchenbundes her-
gestellt.

In ihren Vorschriften iiber den Personenbestand
der Kirchgemeinden mufite die Kirchenordnung eine
fir die Zukunft wichtige Bestimmung in Art. 6 der
neuen Kantonsverfassung beriicksichtigen. Diese er-
michtigte nimlich den Groflen Rat, neben der ka-
tholischen und reformierten Kirche auch anderen
Religionsgenossenschaften die Abhaltung von Gottes-
diensten zu gestatten; er machte hievon gerade 1864
zu Gunsten der «Christlichen Gemeinde> des Stephan
Schlatter erstmals Gebrauch!®. Wer einer solchen
anerkannten Religionsgenossenschaft beitrat, galt ge-
mif der neuen Kirchenordnung (Art. 6) nicht mehr
als Glied der Landeskirche. Hingegen waren jene
Fille, wo es sich nicht um den Ubertritt in eine an-
dere Gemeinschaft handelte, sondern um Dissidenz
innerhalb der Kirche — z.B. infolge Ablehnung der
Kindertaufe —, dem Kirchenrat zu iiberweisen, der
solche Konflikte «im Geiste evangelischer Freiheit
zu heben oder zu mildern» hatte und, «falls sie
hiufiger wiirden und das allgemeine Interesse der
Kirche gefidhrdeten», die Synode um entsprechende
Mafinahmen ersuchen mufite (Art. 196). Dies wurde
von Anfang an als Ubergangslosung betrachtet und
veranlafite in der Synode 1864 noch keine Diskus-
sion, da die Sekten damals stark zuriickgingen und
nur die Regsamkeit der Methodisten Besorgnis her-
vorrief 14,

Wesentlich mehr zu reden gaben in der Session
von 1864 andere Punkte im Entwurf der Kirchen-
ordnung, z. B. die Vorschrift, daf} der Pfarrer seine
seelsorgerlichen Hausbesuche bei simtlichen Fami-
lien alle 6 Jahre zu wiederholen habe; sie wurde

12 Regulativ dariiber: Prot. vom 15. Dez. 1862.

13 Am 7. Juni. — Am 27. Nov. 1866 erhielt die israelit. Ge-
meinde die amtliche Anerkennung und am 24. Nov. 1873
die Methodistenkirche.

durch eine unverbindlichere Formulierung ersetzt,
wie auch beim Abschnitt betr. Religionsunterricht die
Erwahnung des Katechismus nicht mehr beliebte.

Die Kirchenordnung von 1864 war kiirzer als ihre
Vorgingerin, umfafite aber immer noch 248 Artikel.
Das rithrt u.a. davon her, da den Konfessionen
auch nach neuem kantonalem Recht das Ehewesen
tibertragen blieb, d.h. sie waren weiterhin zustindig
fiir Schliefung und Scheidung von Ehen, sowie fiir
die Behandlung beziiglicher Streitigkeiten. Hatte in
letzteren der Pfarrer nicht vermitteln konnen, so
amtete als «<Matrimonialgericht» in erster Instanz die
Kirchenvorsteherschaft, in zweiter der Kirchenrat.
Das alles muflte in den entsprechenden Abschnitten
der Kirchenordnung beriicksichtigt werden, denn
diese oft ebenso leidigen wie langwierigen Ehesachen
beanspruchten den Kirchenrat zeitweise mehr als
seine eigentliche Aufgabe, hatte er doch 1862-1870
insgesamt 222 Fille zu behandeln s, — Nachdem die
Synode das ganze Werk am 23. Juni 1864 bei ge-
lichteten Reihen mit 64:5 Stimmen gutgeheiffen
hatte, erhielt es im November die Sanktion des Gro-
fen Rates und auf Neujahr 1865 Rechtskraft.

*

Aber schon verhiltnismiflig bald dringte sich eine
erneute Revision der Kirchenordnung auf. Der erste
Anstof} ging von der bundesrechtlichen Einfithrung
der personlichen Glaubens- und Gewissensfreiheit
(1874) sowie der Zivilehe (1875) aus. Sodann hatte
der Kampf der kirchlichen Richtungen innerhalb
einzelner Gemeinden zeitweise zu Konflikten ge-
filhrt, welche einer angemessenen Regelung solcher
Fille riefen. Sie erfolgte durch Ausgestaltung des
bisher knappen Art.5 und sah die Bildung eigent-
licher Minderheiten «mit gesondertem Gottesdienst,
Seelsorge und Religionsunterricht» und eigenem
Pfarrer vor, die jedoch unter bestimmten Voraus-
setzungen weiterhin als Glieder der betreffenden
Kirchgemeinde gelten sollten. Handelte es sich um
mindestens einen Sechstel der Stimmberechtigten, so
war ihnen fortan das Recht auf Mitbeniitzung der
Kirche und ihrer Gerite zugesichert. Der im Grunde
auflerordentlich gefihrliche Artikel, vergeblich durch
einen Streichungsantrag bekdmpft, scheint gliick-
licherweise nie zur Anwendung gelangt zu sein.

14 Bericht des Kirchenrats (siehe Anm. 11) S.77; Berichte

1862-66 (S. 22) und 1866-70 (S. 21).
15 Berichte 1862-66 (S. 14) und 1866-70 (S.9).

49




Anders verhilt es sich mit den Vorschriften tiber
Austritt aus der Kirche. Hatte man 1864 nur den
Ubertritt in eine andere Kirche oder anerkannte
Religionsgenossenschaft vorgesehen, so lieff die neue
Kirchenordnung die Frage nach dem Wohin rich-
tigerweise wegfallen. Wer aus der Kirchgemeinde —
und damit aus der Landeskirche — austreten wollte,
hatte dies der Vorsteherschaft schriftlich und mit
amtlich beglaubigter Unterschrift anzuzeigen;in eine
solche Erklirung konnten und kénnen auch Kinder
bis zum erfiillten 16. Altersjahr einbezogen werden.
Beide Neuerungen sind 1923 fast unverindert in die
heute geltende Kirchenordnung iibergegangen.

Im Abschnitt tiber die Kinderlehre hatte man 1864
den dLandeskatechismus> als deren Grundlage er-
klirt, woran 1881 der Entwurf des mehrheitlich ja
freisinnigen Kirchenrats festhielt und — mit 41:40
Stimmen — zunichst auch die Synode. Am folgenden
Tag siegte aber ein Riickkommensantrag!®, wonach
es nun hieff: «Auf Grundlage eines der Lehrmittel,
die von der Synode genehmigt werden, soll in ihr
die christliche Lehre méglichst fafllich und erbaulich
fiir die Kinder behandelt werden» (Art. 39). Die da-
mals ebenfalls unterlegene Ansicht, daff «auf bibli-
scher Grundlage» mehr auszurichten wire als durch
ein Lehrmittel, ist erst 1923 durchgedrungen, denn
die Kinderlehre soll seither «meist an Hand eines
Bibelwortes lebendig, klar und kurz die christliche
Wahrheit dem jungen Herzen nahe bringen».

Der infolge der bundesrechtlichen Neuerungen von
11 auf 3 Artikel vereinfachte Abschnitt «Ehe-
einsegnung » erhielt als Mittelstiick die Vorschrift,
die Einsegnung diirfe nur auf Grund eines zivil-
standsamtlichen Trauscheins erfolgen. Sdmtliche frii-
heren Vorschriften iiber Matrimonial-Gerichtsbarkeit
kamen in Wegfall und bei den Kirchgemeinden au-
Berdem die 1862 nur noch fakultativ beibehaltenen
Kirchenverwaltungsrite; der Abschnitt <Synode
hingegen blieb fast unverindert. So umfafite die
«Evangelische Kirchenordnung fiir den Kanton
St.Gallen» vom 26. Oktober 1881 nur noch 174
Artikel. Sie ist 1911 erneut revidiert und 1923 durch
die heute giiltige Kirchenordnung ersetzt worden.

16 Prot. vom 25. und 26. Okt. 1881. — Ort dieser Session:
Bibliotheksaal der Kantonsschule.

17 Gebete zum Gebrauche bey dem offentlichen Gottes-
dienste. .. Mit hochobrigkeitlicher Bewilligung (St. Gallen
1819).

~ 18Kundmachung des Kirchenrats vom 15./24. November
1854 (Kirchenarchiv, Sammelband Kreisschreiben 1835-
1881).

50

Liturgie und Apostolicum

Als offizielle Sammlung von Gebeten fiir Gottes-
dienst, Taufe, Konfirmation, Trauung usw. war bei
Griindung der Kantonalkirche in den meisten Land-
gemeinden die Ziircher Liturgie in Gebrauch ge-
wesen; die Stadt St.Gallen hatte ihre eigene 1807
revidieren lassen. — Im Jahre 1818 beauftragte die
Synode die geistlichen Mitglieder des Kirchenrates,
eine Liturgie fiir die ganze Kantonalkirche zu schaf-
fen; sie konnte schon 1819 angenommen und einge-
fithrt werden'” und brachte den geistigen Rationa-
lismus jener Generation zum Ausdruck. Darum wurde
spiter «in manchen Gebeten eine das gldubige Ge-
miith ansprechende innige Herzlichkeit und Leben-
digkeit, sowie auch ein bestimmter Ausdruck der
eigenthiimlichen christlichen Glaubenslehren ver-
mifit»18,

So beschlof3 die Synode am 24.Mai 1837 eine
ganzliche Uberarbeitung der Liturgie von 1819 und
setzte eine Kommission ein, deren Zusammensetzung
sich aber von Session zu Session dnderte. Je linger
sich die schleppende Beratung hinzog, desto empfind-
licher wurde sie durch den Gegensatz der theologi-
schen Richtungen erschwert, der sich in den Vier-
zigerjahren ja auch bei der Revision des Katechismus
geltend machte. In der Synode beantragte ein Votant
1845 das, was innerhalb des Kapitels St.Gallen
Joh. Jak.Bernet schon 1828 angeregt und 1838 form-
lich vorgeschlagen hatte: die Weglassung des Aposto-
lischen Glaubensbekenntnisses aus der Liturgie. Nach
lingerer Diskussion verwarf jedoch die Mehrheit
diesen Gedanken. Vollends kritisch wurde die Lage,
als sich am 24. Juni 1846 folgende Antrige gegen-
tiber standen: Fortsetzung der Revision, Einstellung
derselben, Anfertigung von «zwei oder drei Litur-
gien nach den theologischen Hauptrichtungen» und
schlieflich: «nur noch das Unservater zum liturgi-
schen Gebrauche beizubehalten.» Mehrheitlich pflich-
tete aber die Synode dem ersten Vorschlag bei und
unterstiitzte die Kommission in den folgenden Ses-
sionen bei der nun energischer betriebenen Fertig-
stellung. — Das dann 1854 offiziell eingefiihrte Werk
behielt also das Apostolicum bei'?, dessen zwolf
Artikel hier darum mitgeteilt seien, weil auf ihren
verbindlichen Gebrauch schon 2 Jahrzehnte spater
endgiiltig verzichtet worden ist:

«Ich glaube an Gott, den allmichtigen Vater, den Schopfer
des Himmels und der Erde. — Und an Jesum Christum, seinen

19 Liturgie fiir die evangel. Kirche des Kantons St. Gallen
(St. Gallen 1854) S. 175 f.




eingebornen Sohn, unsern Herrn; der empfangen ist vom hei-
ligen Geiste, geboren von Maria der Jungfrau; der gelitten hat
unter Pontius Pilatus, ist gekreuziget worden, gestorben und
begraben worden, hinabgefahren zur Hblle; am dritten Tage
wieder auferstanden von den Todten; aufgefahren gen Him-
mel, da er sitzt zur Rechten Gottes, des allmichtigen Vaters;
von dannen er kommen wird, zu richten die Lebendigen und
die Todten. — Ich glaube an den heiligen Geist; eine heilige,
allgemeine christliche Kirche, Gemeinschaft der Heiligen; Ver-
gebung der Siinden; Auferstehung des Leibes, und ein ewiges
Leben.»
*

Genau so lang wie die Vorbereitung dieses Werkes
— ndmlich 17 Jahre — sollte auch seine Geltung wih-
ren. Der Gegensatz, den man 1845/46 mehr vertuscht
als tiberwunden hatte, muflte erneut aufbrechen, so-
bald die Reformtheologie weiter Boden gewann. Das
war in den Sechzigerjahren deutlich der Fall und 1488t
sich spdtestens ab 1870 auch in Haltung und Titig-
keit der Synode ohne weiteres verfolgen. Aepli hatte
schon im Mirz 1862 befiirchtet, die «Partei der
Zeitstimmen» glaube mit der Einfithrung der Volks-
synode «einen Sieg erfochten zu haben, den sie nun
wahrscheinlich auszubeuten suchen wird und der sie
unvermeidlich mit allen jenen in Kampf bringen
muf}, die an der historischen, positiven Auffassung
und Anwendung des Christentums festhalten»2°.

Folgenreich scheint sich namentlich die Wahl von
Pfarrer Karl Eduard Mayer2?! nach St.Gallen aus-
gewirkt zu haben. Seine freisinnigen Anschauungen,
wissenschaftlich geprigt durch zwei Tiibinger Seme-
ster bei Ferd. Christ. Baur, dem Begriinder der histo-
risch-kritischen Schule, hatten wihrend des ersten
Pfarramts in Salez (1854-1864) durch die Freund-
schaft mit dem bekannten Reformprediger H. Lang
im nahen Wartau wesentliche Vertiefung erfahren.
1864 an die St. Galler Linsebiihlkirche gewihlt, hielt
Mayer schon im folgenden Winter Vortrige iiber die
Entstehung der neutestamentlichen Schriften im
Lichte der Tiibinger Kritik. Als er im Oktober 1869
anstelle des verstorbenen J. G. Wirth zum 1. Stadt-
pfarrer gewihlt und damit auf dieKanzel zu St.Lau-
renzen «erhoben» worden war, richtete die Vorsteher-
schaftihreBlickenach Wattwil, wo Zwingli Wirth,und
zwar bewuflter als frither, in entschieden liberalem
Geiste wirkte. Ans Linsebiihl berufen, erklirte er am
6.Mirz 1870 in seiner Antrittspredigt: «Christentum

20 Brief vom 29. Mirz 1862 an P. C. v. Planta (Privatbesitz
Basel).

211828-1884 (17. Aug.), von St. Gallen. Studium in Basel
und Tiibingen. Pfarrer in Salez (1854-64) und St. Gallen
(seit 1864), Dekan (1870-75). Kirchenratsprisident (1875
84). Prisident des st. gall. Religios-liberalen Vereins (1871—

und Humanitit sind nur zwei verschiedene Namen
fir die gleiche Sache, und dieses Christentum der
Humanitit, dieses Weltchristentum verstehe ich un-
ter dem Evangelium fiir die neue Zeit, das ich pre-
digen will»?. Noch im gleichen Monat wurde (am
24. Mirz) der «Religiés-liberale Verein des Kantons
St.Gallen» gegriindet durch Tschudi, Saxer, Mayer
u. a.; letzterer prisidierte bis 1881. Dieser Verein
rief unverziiglich das Religiose Volksblatts ins Le-
ben?2, zur stirkeren Ausbreitung der schon von den
«Zeitstimmen> vertretenen Gedanken, und beteiligte
sich durch Saxer auch an der Griindung des «Schwei-
zerischen Vereins fiir freies Christentum» (September
1870/ Juni 1871). Am ersten kantonalen <Reform-
tag> in Flawil (11. Mai 1871) wurde sowohl der Bei-
tritt zu dieser Dachorganisation beschlossen wie auch
die Einreichung einer Petition an die Synode.

Die von Mayer unterzeichnete Eingabe ersuchte
um «die Ausarbeitung von liturgischen Parallel-
formularen ...,welche im Sinn und Geist der libera-
len kirchlichen Richtung abzufassen wiren». Zur
Begriindung wurde einleitend darauf hingewiesen,
«dafd seit Jahren schon ein bedeutender Theil unserer
protestantischen Bevolkerung mit manchen herge-
brachten kirchlichen Anschauungen und Formen in
mehr oder minder schroffem Gegensatze sich befin-
det. Die geistige Cultur des Jahrhunderts, deren all-
umfassenden Einfliissen kein selbstindig denkender
Mensch sich ganz verschliefen kann, steht ... in
hundert und hundert Fragen in unldslichem Wider-
spruche mit den dogmatischen Uberlieferungen der
Vergangenheit.» Das gelte vorab vom «symbolum
apostolicum», welches in Gehalt und Wortlaut weder
auf die Apostel zuriickgehe noch eine erschdpfende
Darstellung des gesamten christlichen Glaubens ge-
nannt werden konne. «Der an der Wissenschaft
gebildete Geist vermag nicht mehr an eine duflerlich-
sinnliche Holle zu glauben, so wenig als er die iiber-
natiirliche Geburt Jesu und eine Auferstehung des
Fleisches mit Vernunft und Erfahrung zu verein-
baren imstande ist.» Durch die Anregung von Paral-
lelformularen wurde jedoch die Mbglichkeit einer
Beibehaltung der mit Recht angefochtenen Bekennt-
nisformel durchaus offen gehalten; «wir verlangen
nur die Befugnis, unsere Gebete nach dem Stande

81). Vgl. G. A. Saxer und C. W. Kambli: Zum Gedicht-
nis an Dekan Karl Mayer (St. Gallen 1898).

22 Zitiert nach Arnold Knellwolf: Zwingli Wirth, ein Fithrer
zur Freiheit (Bern 1913) S. 23.

222 Vgl. E. Bichler: Friedr. v. Tschudi (St. Gallen 1947)
S. 105 ff.

51




unserer religivsen Erkenntnis und unseres religidsen
Denkens und Fiihlens gestalten zu diirfen»®.

Der Religios-liberale Verein sah sein Vorhaben sei-
tens des Kirchenrates kriftig unterstiitzt. Auch die-
ser schlug Doppelformulare vor, wie solche in Ziirich
cingefithrt worden seien, wo «das eine, unter Bei-
behaltung des Symbolums, den sogenannten «posi-
tiven>, das andere unter Weglassung desselben den
freisinnigen Anschauungen entspricht, welche Losung
dieser Frage auch wir beantragen miissen». Denn die
liberalen Geistlichen stiinden «vor der Alternative:
entweder willkiirlich von der Liturgie abzuweichen,
wozu sie das Recht nicht besitzen, oder ithrem Ge-
wissen zuwider, und vielleicht im Widerspruch mit
der eben gehaltenen Predigt, das Glaubensbekenntnis
zu sprechen ...». Nach Auffassung des Kirchen-
rates — der hierin iiber die erwihnte Petition erheb-
lich hinausging — geniigte es indessen nicht, jenen
Konflikt zwischen Gesetz und Gewissen durch blofie
Freigabe des Apostolicums zu beheben; «der ganze
Tenor der Liturgie» fordere vielmehr deren vollige
Erneuerung, denn «die dogmatische Basis macht sich
oft in einem sehr storenden Grade geltend. Wir
erinnern hier beispielsweise ... an die Lehre vom
stellvertretenden, genugthuenden Opfertode, die
iiberall, speziell in den Charfreitags- und Abend-
mahlsgebeten, durchklingt»**. (Welche <Lehre> soll
in einer evangelischen Karfreitagsliturgie denn sonst
«durchklingen>?) Abgesehen davon, dafl daher die
blofe Freigabe des Apostolicums ein beide Teile
nicht befriedigendes Stiickwerk bleibe, seien aufler-
dem manche Gebete der bisherigen Liturgie zu lang-
atmig und daher nicht wirklich erbauend.

Aus der ganzen von Pfarrer David Altherr ver-
faflten Botschaft geht hervor, dafl im Kirchenrat
ein entschieden liberaler Geist vorwaltete. Von den 7
durch die erste Synode gewihlten Mitgliedern hatte
Scherrer, der prignanteste Sprecher der positiven
Richtung, schon 1867 demissioniert, und zwei andere
waren ebenfalls 1866/67 ersetzt worden. Von ihren
Kollegen iiberlebte nur Gemeindeammann Joh. Georg
Friih (Mogelsberg), der sich offenbar wenig expo-
nierte, die Gesamterneuerung von 1870, die sehr viel
cingreifender ausgefallen war als diejenige nach Ein-
fiihrung der Volkssynode. Bei z. T. sehr knappen
Stimmenzahlen hatte die Synode nimlich die Kir-
chenrite Kaufmann, Schwendener, Prisident Bir-

locher und Ambithl durch Zwingli Wirth, Land-

23 Petition vom 17. Juni 1871 (Kirchenarchiv) S. 11, 4,5 f.
24 Botschaft betr. eine Revision der Liturgie, vom 12. Juni
1871 (Kirchenarchiv) S.3f.

52

ammann Saxer, Prisident Joh. Jak. Saxer (Altstdt-
ten) und Bezirksammann Caspar Pfindler (Flawil)
verdringt und damit eine liberale Mehrheit geschaf-
fen. Angesichts der engen personellen Verbindung
mit dem Religids-liberalen Verein kann es nicht iiber-
raschen, daf innerhalb des Kirchenrates ein Antrag
auf Revision der Liturgie genau 2 Tage vor der
Flawiler Versammlung eingebracht wurde; die dort
beschlossene Petition, die kaum erst unmittelbar vor
der Synode redigiert worden sein diirfte, wirkt min-
destens in ihrer Kritik am Apostolicum wie eine Vor-
lage zum ersten Teil der kirchenritlichen Botschaft.

*

Die Synode von 1871 mufite ohne Gottesdienst
erdffnet werden. Die gewaltige Rheiniiberschwem-
mung jener Tage hatte nimlich eine empfindliche
Verspitung jenes Eisenbahnzugs verursacht, welcher
am 19. Juni aufler zahlreichen Mitgliedern aus Wer-
denberg und Rheintal auch den Synodalprediger
nach St.Gallen bringen mufite.

Nachdem man am ersten Sitzungstag das revidierte
Gesangbuch angenommen hatte, folgte am 20. Juni
die «Revision der Liturgie». Wenn auch, aufler die-
sem trockenen Stichwort auf der Traktandenliste,
vor der Session nichts die Synodalen iiber die Absicht
des Kirchenrats orientiert hatte, so 6ffnete ihnen
spitestens die Verlesung von Botschaft und Petition
sofort die Augen. Der Hauptpunkt konnte ohne
Vorbereitung klar erkannt werden: die fernere Gel-
tung des Apostolicums in der st. gallischen Landes-
kirche. Nach dem Antrag auf Nichteintreten, der
natiirlich als Vorentscheid wirken mufite, verwarf
die Synode auch einen weiteren Vorschlag, nimlich
die Angelegenheit vorerst an die Kapitel zu iiber-
weisen. Gegeniiber diesem Versuch, ihr dann viel-
leicht doch noch eine andere Wendung geben zu
konnen, siegte der kirchenritliche Antrag auf Ein-
fiihrung von Parallelformularen — bei 6 Enthaltun-
gen — mit 57 :38 Stimmen.

Dieses Resultat stellt fraglos den eindeutigsten
Beleg fiir die damalige, schon bei den Kirchenrats-
wahlen des Vorjahres feststellbare Vorherrschaft der
liberalen Richtung innerhalb der Synode dar. Denn
«es ist dies unstreitig der wichtigste Beschluff, den
unsere Synode je gefafit hat, ja der wichtigste, den
cine Synode tiberhaupt fassen kann ...»%. Dieses Ur-

25 Philalethes [= Joseph Scherrer]: Die Freigebung des
apostol. Glaubensbekenntnisses in der Liturgie (St. Gallen
1871) S. 3.



teil aus dem Kreise der Opposition, mindestens bis
iiber die Jahrhundertwende hinaus v6llig zutreffend,
war von einer Begriindung begleitet, die um so er-
wiinschter sein mufi, als die Protokolle jener Tage
die Namen aller Antragsteller und Votanten ebenso
hartnickig verschweigen wie den Inhalt ihrer Reden.
Gerade Scherrer gehdrte nimlich zu denen, die nicht
bloff die vorgebrachten inhaltlich-theologischen Be-
denken gegen das Apostolicum weitgehend aner-
kannten, sondern auch den «Gewissensdrang», wel-
chen dieses Bekenntnis nachgerade schon manchem
bereiten mufite. Und noch andere teilten vermutlich
seine Ansicht, dafl das eigentliche Verhingnis nicht
in der Freigabe bestehe, sondern in der am 20. Juni
erfolgten formlichen Fixierung der «Zwiespiltigkeit
des kirchlichen Bekenntnisses», und zwar weniger
nach auflen als nach innen.

«Es fragt sich nun, soll von nun an der Pfarrer Herr sein
iiber den Glauben der Gemeinde und aus eigener Willkiir iiber
denselben entscheiden? Die Freiheit fiir die verschieden den-
kenden Geistlichen ist durch die Knechtung der Gemeinden
erkauft worden. Das kann nun doch in der protestantischen
Kirche nicht wohl Ernst sein. Wird nicht mindestens die Ge-
meinde entscheiden miissen, woran sich der Pfarrer zu halten
hat? Dann wird dieser ihr Knecht und vielleicht ihr Heuchler
werden miissen. Und wie wird es mit denen zu halten sein,
die anders denken als die Mehrheit der Gemeinde; werden sie
sich in solchen Dingen der Mehrheit zu unterziechen haben,
oder wird der Pfarrer das einzelne Glied der Gemeinde jedes
Mal nach seinem individuellen Wunsche zu bedienen haben?»

Um den fatalen Konsequenzen einer solchen Lage
zu entgehen, die Scherrer noch schlimmer erschien
als «eine ginzliche Bekenntnislosigkeit», empfahl er
in seiner Schrift die Aufstellung eines neuen, ver-
bindlichen Bekenntnisses. Dieses miisse freilich so
beschaffen sein, «daf ein jedes Glied unserer evan-
gelischen Kirche es mit gutem Gewissen bekennen
konnte und daf auch positiv gesinnte Geist-
liche dasselbe an die Stelle des apostolischen treten
lassen diirften»?¢. FEinen entsprechenden Antrag
scheint er in der Synode allerdings nicht eingebracht
zu haben.

Die von ihr aus Vertretern beider Richtungen
bestellte Neunerkommission hatte sich ja ohnehin an
den bereits vorgezeichneten Weg zu halten. Thre ge-
druckten Entwiirfe wurden nach griindlicher Bera-
tung durch Kapitel und Synode (1872/73) verab-
schiedet, ohne in allen Teilen endgiiltig bereinigt zu
sein. Die Synode erteilte die nétigen Vollmachten,
nidmlich der Kommission fiir die Redaktion und dem
Kirchenrat fiir die Einfithrung (1874) des Werkes.

2092, 0.S. 15'und 21,
¥ Gottfried Schénholzer: Die Religiése Reformbewegung
in der reformirten Schweiz (Ziirich 1896) S. 37.

Ihr Beschluff vom 17.Juni 1873, «daf der jedes-
malige Gebrauch der Liturgie keine obligatorische
Vorschrift sei», hatte der abschliefenden Verhand-
lung jede Schirfe genommen und lieR daher den
Ausgang der ganzen Revision in versdhnlicherem
Lichte erscheinen als deren Beginn.

Denn dieser Beschlufl bedeutete den Verzicht auf
den obligatorischen Gebrauch einer gemeinsamen
kantonalen Liturgie. Er befreite das innere Leben
der einzelnen Gemeinden von der vorher drohenden
Alternative zwischen dem liberalen und dem positi-
ven Formular, und fiir die Verwendung einer aufier-
kantonalen Liturgie war sogar die urspriinglich ge-
forderte Riickfrage des Pfarrers bei der Kirchen-
vorsteherschaft fallen gelassen worden. — Mit dieser
freiheitlichen Lésung hatte die Synode gleichzeitig
die Verantwortung dafiir {ibernommen, dafl ein
wichtiges Stiick der bisherigen landeskirchlichen Ein-
heit verschwand. Aber die Einheit des Bekenntnis-
formulars wiirde doch jene zentralistische Geschlos-
senheit einer — nicht bloff kantonal verstandenen —
Gesamtkirche voraussetzen, die dem von seinen Ge-
meinden her lebendigen Protestantismus von Anfang
an fremd war. Eine solche Einheit hitte sich in der
Liturgiefrage ja nur auf zwei Wegen bewerkstelligen
lassen: entweder durch einen Mehrheitsbeschlufl auf
weiterhin obligatorischen Gebrauch des Apostoli-
cums oder dann durch die von Scherrer postulierte
Aufstellung eines neuen Einheitsbekenntnisses. Diese
zweite Losung wurde im Februar 1874 (mit 43 :40
Stimmen) von der Thurgauer Synode beschlossen,
mit der Wirkung, dafl auch denjenigen Pfarrern,
welche am Apostolicum festhalten wollten, dessen
Verwendung verboten war. Das war — nunmehr auf
die andere Seite hin — ebenfalls «ein freiheitswidri-
ger Mifigriff, den die Synode selber 1876 einsah und
... korrigierte», indem sie nachtriglich auch andere
Liturgien zulief*.

In St.Gallen, wo man sich diesen Umweg also
erspart hatte, wurde die kantonale Liturgie ein Jahr-
zehnt spiter von 30, d. h. weit mehr als der Hilfte
der Pfarrer verwendet, und ganz unbeniitzt blieb
sie auf keiner Kanzel?. 1906 erschien eine iiber-
arbeitete Fassung; ihre gegenwirtig noch pendente
Revision wiirde natiirlich hinfillig, wenn auch in der
Liturgiefrage — dhnlich wie beim Gesangbuch — der-
einst eine gesamtschweizerische Losung zustande
kime.

28 (Generalbericht> iiber die Kirchenvisitation 1885 (KE I

Nr. 55) S. 41.

33




Die Aera Saxer (1870-1906)

Auf den ersten Blick mag es unangemessen er-
scheinen, einen lingeren Abschnitt in der Entwick-
lung einer kirchlichen Behdrde nach einer einzelnen
Person zu benennen. Daf} in der Geschichte der Sy-
node die Sache im Vordergrund stehen soll und der
einzelne Mensch im zweiten Rang, ist wohl grund-
sitzlich in Ordnung, aber doch nur bis zu jenem
Punkte, wo sich das personliche Element tiberhaupt
zu verfliichtigen droht. Und da dieser Punkt leider
ohnehin hiufiger erreicht wird, als wiinschbar wire,
erscheint fiir den Ausgang des 19. Jahrhunderts eine
Ausnahme von der Regel um so berechtigter, als
dieser Entwicklungsabschnitt an und fiir sich ein
verhiltnismifig einférmiges und unbewegtes Ge-
prige zeigt. Nachdem die ndtigsten Anderungen, die
der Umbruch von 1861/62 veranlafit hatte, voll-
zogen waren, konnte die Synode an den weiteren
Ausbau der Landeskirche herantreten. Dieser wird,
abgesehen von der Liturgiefrage, vor allem in einer
Stirkung des materiellen Gefiiges sichtbar. Und ge-
rade hier konnte die Synode dankbar sein fiir die
klare und kundige Art, mit der sich unter Saxers
Leitung viele Aufgaben zweckmiflig bewiltigen
liefen. Dazu kommt die mehr iuflerliche Uber-
legung, dafl nie vorher oder nachher eine einzelne
Personlichkeit der Landeskirche so lange in fithren-
der Doppelstellung gedient hat. Die Verdienste eines
Aepli, der eine Zeit lang im Synodalprisidium mit
Saxer abwechselte, werden durch diese Feststellung
nicht berithrt, denn sie hatten ja in der Schaffung
jener Grundlagen bestanden, die den weiteren Aus-
bau iiberhaupt erst mdglich machten.

Geboren im Sturmjahr der Regeneration in seinem
Heimatort Altstitten, hatte sich Gustav Adolf Saxer
(1831-1909) zunichst dem Studium der Theologie
zugewandt, und zwar in Tiibingen, wo er Baur horte,
Berlin und Ziirich. Zur Begriindung seines etwas auf-
filligen Verzichts auf die Ausiibung des Pfarramtes
erklirt die Biographie, Saxer habe den Eindruck
gewonnen, «dafl in dem Kreise, der sich ihm damals
fiir die geistliche Wirksamkeit gedffnet hitte, es
noch nicht moglich sei, mit freisinnigen Uberzeugun-
gen, auf der Kanzel geduflert, volles Verstindnis zu
finden, wirklich durchzudringen. Bei seinem glithen-
den Wunsche nun, als Volksmann erfolgreich den
Fortschritt zu fordern, wandte er sich der Rechts-
wissenschaft zu»? und wurde schon als Dreiflig-

20 Conr. Wilh. Kambli: Gust. Ad. Saxer (St.Gallen 1910)
S. 4.

54

jahriger sofort nach der Verfassungsrevision von
1861 in den Regierungsrat gewihlt, wo er das Poli-
zeidepartement (1861-1864) und dann das Erzie-
hungsdepartement leitete. Im Jahre 1870 lief8 sich
Saxer die Direktion der Kantonalbank iibertragen,
die ihm — innerlich zunichst etwas unfreiwillig —
zur eigentlichen Lebensstellung (bis1900) wurde und
aus dem ehemaligen Theologen bald einen ange-
sechenen Bankfachmann machte. Auch dafl er die
Mitarbeit in politischen Behdrden (Grofler Rat 1861
bis 1878, Stinderat 1872, Nationalrat 1872-1878)
verhiltnismiRig frith aufgab, kam vor allem der
Kirche zugute. Saxer kannte sie in allen ihren Auf-
gaben und Belangen bald wie kein zweiter, gehdrte
er doch der Volkssynode von deren Begriindung bis
zu seinem Tode an, und in 28 von diesen insgesamt
47 Jahren hat er sie prisidiert. Auflerdem war er
1870-1906 Mitglied des Kirchenrates und von 1885
an dessen Vorsitzender. Mit Aepli, den seine Lauf-
bahn viel friiher wieder vom Kirchendienste weg-
fithrte, hatte er gediegene Sachkenntnis sowie ein
souverines und zugleich vermittelndes Auftreten ge-
mein; Aepli war als Mensch die differenziertere und
zuriickhaltendere Natur, wihrend Saxer, vorab mit
dem Schiitzen- und Singerwesen titig und begei-
stert verbunden, leichter auch zum Herzen des ein-
fachen Mannes Zugang fand.

*

Fiir die Abwicklung ihrer Tagungen in diesen
Jahrzehnten hatte die Volkssynode bald ihren Stil
gefunden und sich an einem wohlgeordneten Ge-
schiftsgang gewohnt. Ihr erstes Reglement, am 18.
Juni 1867 nochmals unwesentlich modifiziert ®, blieb
nachher volle vier Jahrzehnte unverindert in Kraft.
Der Vorschlag der Priifungskommission, aus Spar-
samkeitsriicksichten nicht mehr jedes Jahr eine Ses-
sion zu halten, war auf Antrag des Kirchenrates aus
praktischen und grundsitzlichen Erwigungen 1869
mit Recht abgelehnt worden.

So versammelte sich die Synode weiterhin in der
Regel am dritten Juni-Montag, und zwar auf 10 Uhr
zum Eroffnungsgottesdienst in der Laurenzenkirche.
1886 wurde ein Antrag, den Gottesdienst auf den
Montagabend und den Beginn der Verhandlungen
auf Dienstag 8 Uhr festzusetzen, dem Kirchenrat zur
Begutachtung iiberwiesen. Der Motiondr war von
der Auffassung ausgegangen, dafl die Predigt wie
die Geschifte so besser zu ihrem Recht kimen, wih-

30KE I Nr. 91




rend nach bisheriger Ordnung Anreise, Gottesdienst,
Verhandlungen und Riickreise oft auf einen einzigen
Tag zusammengedringt wiirden und iiberdies «zur
Pflege freundschaftlicher und kollegialer Beziehun-
gen unter den Mitgliedern der Synode gar keine Zeit
und Gelegenheit mehr iibrig bleibe». Bei allem Ver-
standnis fiir diese Erwigungen wies der Kirchenrat
aber darauf hin, daff man bisher nur in 9 Sessionen
mit einem Tag ausgekommen sei, wihrend bei mehr-
tagiger Dauer das Hauptargument entfalle; ander-
seits sei die Traktandenliste gelegentlich so kurz,
«dafl die um 8 Uhr beginnende Synode schon zu
frither Morgenstunde wieder zu Ende gehen» oder
dann aber «das Bestreben entwickeln» wiirde, «nach
neuem Verhandlungsstoff zu suchen, Fragen und
Gegenstinde herbeizuziehen, welche mit dem Zweck
und Wesen der gemischten Synode kaum recht ver-
traglich sind»3'. Auch mit Riicksicht auf die zwar
als nebensichlich bezeichnete Kostenfrage lehnten
deshalb Kirchenrat und Synode die vorgeschlagene
Anderung ab.

Machte der Umfang der Traktandenliste, die seit
1865 gedruckt vorliegt, weitere Sitzungen notig, so
begannen diese jeweils um 8 Uhr. Das Taggeld war
schon 1862 dem der Grofirite angeglichen, spiter
aber nicht entsprechend erhoht worden. Es betrug fiir
die Synodalen vom Lande Fr.5.— (ab 1907 Fr.7.-)
und fiir die.aus der Stadt Fr.3.— (ab 1907 Fr.5.—,
ab1914 Fr.7.-). Als Reiseentschidigung wurden «fiir
die Wegstunde per Eisenbahn 55 Rappen, per Post
85 Rappen» ausgerichtet, seit 1914 dann einfach die
tatsdchlichen Billetkosten.

Wihrend Biiro und Prisidium — Saxer wechselte
die ersten zehn Jahre hindurch fast regelmiflig mit
Aepli — bis zur Reglements-Revision von 1907 all-
jahrlich neu bestellt wurden, verlingerte die Synode
die Amtsdauer ihrer Priifungskommission> schon
1881 von 1 auf 4 Jahre. Dieses Gremium hatte je-
weils den kirchenritlichen Amtsbericht und seit 1864
auch das Budget zu begutachten. Hielt sich beides
zunichst auch in einfachem Rahmen, so ist nicht zu
tibersehen, dafl Druck und Publikation solcher Un-
terlagen damals noch nicht die Regel darstellten,
sondern eine Ausnahme. Die Synodalen mufiten sich
auf das verlassen konnen, was ihnen Kirchenrat und
Geschiftspriifungskommission miindlich vortrugen,
und bekamen erst ab 1881/82 Jahresrechnung und
Amtsbericht gedruckt zugestellt.

31 Botschaft vom 20. Juni 1887 (Kirchenarchiv).

Im ibrigen lag das Schwergewicht der Synodal-
sessionen natiirlich nicht auf den Wahlen, sondern
auf den Sachgeschiften. Aufler dem Konkordat iiber
Priifung und Zulassung von Pfarrern, dem sich noch
Schaffhausen und beide Basel anschlossen, mag auch
die alljahrliche Fiihlungnahme mit andern Kantonal-
kirchen an der Abgeordnetenkonferenz jenen Geist
der Zusammenarbeit ermutigt haben, der St.Gallen
im Jahre 1871 das gemeinsam mit Glarus, Thurgau
und Graubiinden geschaffene «vierdrtige Gesang-
buch» einfiihren lief}, freilich von Anfang an durch
einen besondern «St.Galler Anhang» mit rund 40
Liedern erginzt. Kirchenrat und Synode hielten die-
sem Gemeinschaftswerk die Treue, als schon zwei
Jahrzehnte spiter einzelne Stimmen die Ubernahme
des jiingeren «siebendrtigen» Gesangbuches anreg-
ten. Fiir die von der Synode im Lauf der Jahrzehnte
beratenen Lehrmittel fiir den Jugendunterricht kann
auf anderweitig gedruckte Angaben 2 verwiesen wer-
den und fiir die 1881 revidierte Kirchenordnung auf
den vorletzten Abschnitt. Sie bildete iibrigens mit
der noch unverdndert gebliebenen Kirchenverfassung
zusammen das erste Hauptstiick der «Evangel. kirch-
lichen Erlasse». Diese im Februar 1882 erdffnete
Sammlung soll es den Pfarrimtern und Kirchen-
vorsteherschaften erméglichen, die aus St. Gallen
immer wieder einlaufenden Kreisschreiben, Verord-
nungen und Berichte des Kirchenrats und der Synode
einheitlich und vollstindig aufzubewahren. Alle 6
bis 10 Jahre erhalten sie ein Sachregister nebst Auf-
forderung, die vorerst in einer Mappe aufbewahrten
Stiicke nunmehr einbinden zu lassen. Es ist vermut-
lich mehr als nur ein Zufall, dafl diese fiir Praxis
und Forschung so wertvolle Neuerung zeitlich mit
dem Amtsantritt des neuen Kirchenratsaktuars
Diitschler zusammenfillt.

*

Ihr eigentliches Geprige erhielten die Sessionen
der Aera Saxer jedoch erst durch die Begegnung mit
der materiellen Welt. Das gilt nicht nur umfang-
miflig, sondern ebensosehr deshalb, weil sich erst hier
die Moglichkeiten einer Volkssynode in einer neuen
Richtung zu erfiillen begannen. Da sie mit der Ge-
samtleitung der Landeskirche auch die Verantwor-
tung fiir deren Haushalt ibernommen hatte, traten
neuartige Fragen und Aufgaben an die Synode heran,
bei deren Bewiltigung die «geistlichen» Mitglieder

32 Wiget II, S. 50 ff.

55




auf Sachkenntnis und Ratschlag der Laien in hohe-
rem Mafle angewiesen waren, als wenn man iber
Kirchenordnung und Liturgie verhandelte.

Schon im ersten Amtsjahr befafite sich die Synode
mit dem seit 1819 durch Gebiihren, Buflen und Zin-
sen gedufneten Zentralfonds, den sie mit Fr. 47 095.81
vom Grofiratskollegium {ibernommen hatte. Dessen
Beschluff von 1853, dafl der Fonds grundsitzlich
unantastbar sei, bestitigte die Synode 1862, 1895
und 1901. Genau so lange wurden die Zinsen tat-
sichlich in vollem Umfang kapitalisiert und auch
die Nachsteuern dem Zentralfonds zugewiesen, so
daf dieser bis 1886 auf Fr. 198216.— und bis Ende
1908 auf Fr. 474 316.— ansteigen konnte. — Die eben-
falls 1819 erstmals erhobene Zentralsteuer diente der
Speisung der «Verbrauchskasse», also zur Finanzie-
rung der Ausgaben, und kam in Abstinden von 4-6
Jahren zum Einzug, woriiber die Synode jeweils
besonders Beschluf fafite. Sie wurde durch die Ge-
meinden vom Vermogen und Einkommen erhoben
und ergab 1864 einen Betrag von Fr. 76754.14.
«War eine Steuerernte aufgebraucht, wurde eine neue
eingeheimst. Dann ging aber jedesmal ein lautes
Murren durch <Israel>»®.

Nach Saxers Plinen hitte dieses Murren dermal
einst verstummen miissen, denn er hoffte noch 1887,
«den Zentralfond nach und nach zu einer Hohe
anwachsen zu lassen, dafl durch dessen Zinsertrag
das Biidget der evang. Zentralverwaltung gedeckt
werden konne. Wir nihern uns diesem Ziele, das da-
mals in weite Ferne geriickt schien, mit raschen
Schritten ...»*. Eine wesentliche Ermutigung in
diesem Sinne brachte schon drei Jahre spiter der
Wegfall des grofiten regelmifigen Ausgabepostens.
Es handelte sich um die Fr. 5000.—, die der evange-
lische Konfessionsteil alsKontrahent desMittelschul-
vertrags von 1856 auch nach der Ubernahme von
Kantonsschule und Lehrerseminar durch den Staat
(1865) alljahrlich an diese Anstalten zu leisten hatte,
bis die Kantonsverfassung von 1890 die Betriebs-
kosten ginzlich dem Staat iiberband. — 1899 gab der
Kirchenrat die durchschnittlichen Jahresausgaben
mit rund Fr. 20000.— an und den Stand des Zentral-
fonds mit Fr. 334000.—. Dieser «wird bei einer
4prozentigen Verzinsung nach Ablauf eines Dezen-
niums die Hohe erreicht haben, dafl das Zinsertrignis
das Biidget deckt»®.

33 Wiget I, S. 62.
34 Saxer S. 17.

56

Das schone Ziel wurde nie erreicht. Dafl es noch
vor dem Ende der Aera Saxer in immer weitere
Ferne zu riicken begann, hingt nicht mit dem —
damals stabilen — Zinsfufl zusammen, sondern mit
den Aufgaben, welche die Synode neu wahrnahm.
Sie suchte durch ihre Beitragspraxis die schwicheren
Glieder der Landeskirche zu kriftigen, und ander-
seits wurde deren Gesamtbewuftsein durch die
Schaffung neuer Institutionen nach und nach ge-
festigt.

Man ersieht dies etwa aus dem Werdegang der
beiden Kassen, der bis ins dritte Lebensjahr der
Volkssynode zuriickfiihrt. Diese erkldrte am 23. Juni
1864 eine individuelle Motion erheblich, welche den
Kirchenrat zu Bericht und Antrag iiber die Frage
einlud, «wie fiir die 6konomische Sicherstellung der
herwirtigen evangelischen Geistlichen und ihrer
Familien ... gesorgt werden konne». In Ausfithrung
dieses Beschlusses hatte der Kirchenrat weitldufige
und bedeutende Schwierigkeiten zu iiberwinden, bis
er der Synode 1869 seine «Grundziige zu einer all-
gemein verbindlichen Prediger-Wittwen-und Waisen-
Kasse und zu einer Hiilfskasse zur Unterstiitzung in
Krankheitsfillen, eventuell fiir Alters- und Emeri-
ten-Pensionen» vorlegen konnte. Diejenigen fiir die
Witwen- und Waisenkasse sahen eine jahrliche Min-
destleistung der Zentralkasse von Fr. 600.— vor und
wurden mit einigen Anderungen angenommen, des-
gleichen im folgenden Jahr die Statuten, so dafl
wenigstens diese eine Kasse auf Neujahr 1871 ihren
Betrieb> aufnehmen konnte. Die Hiilfskasse hin-
gegen scheiterte einstweilen daran, dafl der Kirchen-
rat die Leistung der individuellen Jahrespramien von
Fr. 25.— weder den Pfarrern noch der Zentralkasse
glaubte iiberbinden zu diirfen. Die Synode folgte
seinem Antrag, zur Zahlung der betreffenden Pri-
mien die Kirchgemeinden als solche zu verpflichten,
und beschlof8 dariiber hinaus, wegen dieser Neuerung
die stimmberechtigten Kirchgenossen anzufragen; als
ausschlaggebend sei dabei die Zahl der annehmenden
bzw. verwerfenden Gemeinden zu betrachten *¢. Diese
u. W. erste evangelische Volksabstimmung im Kan-
ton St.Gallen fand im Spitjahr 1870 statt. Da ein
fester Tag nicht vorgeschrieben war, konnte der Kir-
chenrat erst verhdltnismifig spit feststellen, daf} die
so griindlich beratene Vorlage nicht iiberall auf
soziales Verstindnis gestofien war. Denn nur 13 Ge-

35 Kirchenritl. Amtsbericht 1898 (KE II Nr. 65) S. 12.
36 Prot. vom 21. Juni 1870.




meinden wollten die ihnen zugemutete bescheidene
Pramie iibernehmen, wihrend 31 andere dies ab-
lehnten®’. Sechs Jahre spiter pflichtete die Synode
einer neuen Vorlage bei, welche die Gemeinden nicht
mehr belastete, und konnte somit die Hiilfskasse auf
Neujahr 1878 doch noch ins Leben rufen. Auf 1. Ja-
nuar 1921 ist sie dann mit der Witwenkasse und
einer jiingeren stadtischen Pfarreralterskasse zur heu-
tigen Pfarrer-Pensionskasse verschmolzen worden.

Wie erfreulich das soziale Verstindnis bald auch
in jenen Kirchgemeinden erwachte, die 1870 abge-
lehnt hatten, zeigt die viel folgenreichere Abstim-
mung iiber die Festsetzung eines Minimums fiir die
Pfarrgehilter. Nachdem ein entsprechender Plan
des Kirchenrats vier Jahrzehnte vorher bereits in der
Synode gescheitert war, stimmten 1906 aufler dieser
auch die simtlichen Kirchgemeinden zu; das auf
Fr. 2800.— festgesetzte Minimum fand durch einen
Zusatz zu Art.7 sogar Eingang in die Kirchenver-
fassung! In der gleichen Sitzung vom 2. Juli 1906
fihrte die Synode zudem auch Dienstalterszulagen
ein, welche die Zentralkasse schon im folgenden
Jahre mit Fr. 4800.— belasteten.

Was schliefllich eine dritte, ebenfalls steigende
Belastung der Gesamtkirche betrifft, nimlich die
Beitrige an einzelne Gemeinden, so wurden hier stets
zwei Kategorien unterschieden. — Die erste bestand
aus den neu sich bildenden Gemeinden, deren Vor-
stufe jeweils ein «Kirchenverein> mit Pfarrvikariat
darstellte; aber auch nach der formlichen Konstitu-
ierung der Kirchgemeinde erhielt diese fiir so lange
aus der kantonalen Kirchenkasse jahrliche Zuschiisse,
bis ihr die selbstindige Deckung ihrer Auslagen zu-
gemutet werden konnte. Diese schon seit 1837 ge-
tibte Praxis wurde 1864 in der Kirchenordnung
(Art. 9 und 166) verankert und kam bis zur Jahr-
hundertwende 7 weiteren Gemeinden durch Beitrige
von insgesamt fast Fr. 100000.— zugute. — Zur Un-
terstiitzung bereits bestehender Gemeinden ging die
Synode erst 1871 iiber. Sie beschrinkte sich zunachst
auf jene Fille, wo durch Verstirkung ungeniigender
Pfrund- oder Baufonds eine dauernde Sanierung not-
wendig und moglich erschien; Zuwendungen an die
laufenden Ausgaben wurden bis 1886 ginzlich und
nachher weitgehend vermieden, weil die Gemeinden

37 Kirchenrats-Protokoll vom 16. Jan. 1871. Ragaz fehlte

noch.
$Saxer S118:
39 Botschaft vom 29. Mai 1899 (KE II Nr. 67).
40 Botschaft vom 15. Juni 1908 (KE III Nr. 64) S. 3.

grundsitzlich selbst fiir ihre gesetzlichen Aufgaben
aufzukommen hitten®. Trotzdem mehrten sich die
Gesuche, und als 1898 gleichzeitig deren drei beim
Kirchenrat eintrafen, «von denen das eine sich
ebenso unzweifelhaft zur Entsprechung, wie ein an-
deres zur Ablehnung sich eignete, und von denen das
dritte zwischen beiden schwankte», fand es die Be-
horde an der Zeit, fiir die Behandlung solcher Fille
eine feste Grundlage zu schaffen®. Ihr Entwurf zu
einer «Verordnung ... iiber die Verabreichung von
Unterstiitzungsbeitrigen an Kirchgemeinden» regelte
einerseits die Unterstiitzung neuer, anderseits die-
jenige bestehender Gemeinden. Fiir die zweite Kate-
gorie galt verstindlicherweise ein hoher Steuerfuf}
bei geringem Steuerkapital als Hauptvoraussetzung.
Die Synode nahm die Verordnung am 19. Juni 1899
einstimmig an. Als sie spiter die zulissige obere
Grenze des Steuerkapitals von 1 auf 2,5 Millionen
heraufsetzte, wurde ausdriicklich betont, dafl die
Beitrige der Zentralkasse nicht als Almosen aufzu-
fassen seien, sondern als «Ausdruck des Solidaritits-
gefiihls der zur Landeskirche verbundenen Kirch-
gemeinden»*,

Damit war der Begriff, den sich die Synode im
Laufe der Aera Saxer vom kirchlichen Haushalten
erworben hatte, aufs genaueste bezeichnet. Sie hatte
die Auffassung fahren lassen, dafl sich die Kantonal-
kirche ohne Steuern selber sollte erhalten konnen.
Sie hatte erkannt, daf} die Forderung der beschrie-
benen gesamtkirchlichen Institutionen, zu denen u. a.
noch Anstellung von Spitalpfarrer und Kantons-
helfer zu rechnen wire, und die Verantwortung des
Ganzen gegeniiber seinen schwicheren Gliedern wich-
tiger sei als die Aeufnung eines imposanten Fonds.
So blieben dessen Ertrige bald hinter den Jahres-
ausgaben zuriick, und diese betrugen 1902 mit rund
Fr. 29000.— schon nahezu dasDoppelte der Zinsen 1.
Da man den Steuerweg vorerst offenbar nicht stir-
ker beanspruchen wollte, blieb nur der Zugriff auf
die Fondszinsen. Diesen tat die Synode, als sie am
23. Juni — und zwar auf Antrag des Kirchenrats —
beschlofl, héchstens die Hilfte der Zinsen fiir lau-
fende Ausgaben abzuzweigen; ein Jahr spiter wur-
den die Voraussetzungen hiefiir noch wesentlich
genauer umschrieben?. Dessenungeachtet lief dann

4 Kirchenritl. Amtsbericht 1902 (KE III Nr. 18) S. 12 f.
423.2.0. und Amtsbericht 1903 (KE III Nr.25)S.2f. —
Beschluf} von 1903 aufgehoben: 27. Okt. 1919,

57




aber der Ubergang vom periodischen zum alljahr-
lichen Bezug der Zentralsteuer auch nicht mehr lange
auf sich warten. 5

Fiir die Vermutung, diese naturgemifl unwider-
rufliche Abkehr der Synode von ihrem friiheren
Finanzgebaren und damit von Saxers urspriinglicher
Idee sei irgendwie gegen dessen Willen erfolgt, be-
stehen keinerlei Anhaltspunkte. Hitte er sich sonst
wihrend seines ganzen Kirchenrats-Prasidiums prak-
tisch Jahr fiir Jahr zugleich als Vorsitzender der
Synode bestitigen lassen? Diese besondere Art von
Eintracht zwischen Synode und Kirchenrat endete ja
erst, als Saxer 1906 aus der Exekutive zuriicktrat.
Man respektierte in dem 75jihrigen Senior beider
Behdrden den letzten Vertreter der Generation von

1862. In ihm verkorperte sich die gesamte Tradition
und Erfahrung der Volkssynode, und seine Sach-
kenntnis erlaubte ihm noch immer, deren Verhand-
lungen «zu raschester Erledigung zu bringen. Meist
wurden die von ihm selbst sorgfiltigst vorbereiteten
Antrige des Kirchenrates, wenn er sie empfohlen
und begriindet hatte, fast ohne Diskussion angenom-
men»*3. Von 1896 an sind die Synodalen nur zwei-
mal erst nach 13.30 Uhr, d.h. nach mehr als gut
2 Stunden, auf den Heimweg entlassen worden. Sie
mochten ihn in der begriindeten Uberzeugung an-
treten, manches Dauernde und Wertvolle gewirkt zu
haben. Der Rahmen war fest gefiigt; aber drohte
nicht das Eigentliche langsam daraus zu entfliehen?

43 Kambli (vgl. Anm. 29) S. 77.

SeEcHSTES KAPITEL

Ins 20. Jahrhundert hinein

Das Memorial von 1911

In der Entwicklung der Synode sind um 1906/07
etliche Verinderungen wahrzunehmen. Ihr Zusam-
menhang mit Saxers Riicktritt aus dem Kirchenrat
ist zeitlich eindeutig und auch sachlich teilweise
gegeben. Wihrend fiir den Kirchenrat die Wahl von
Gustavy Wiget! die bisherige Stabilitdt der Leitung
aufs neue sicherstellte, wurde fiir das Synodalprisi-
dium fortan der Wechsel zum Gesetz. Bei Erneue-
rung des Reglements? verlingerte die Synode die
Amtsdauer ihres Biiros auf 2 Jahre. In diesem Ab-
stand hat sie seither fast ausnahmslos jedesmal wirk-
lich einer anderen Personlichkeit den Vorsitz iiber-
tragen; in der Regel ist es diejenige, die in der vor-
ausgehenden Amtsdauer das ebenfalls erst 1907 ge-
schaffene Vize-Prisidium bekleidet hatte. Von den
unwichtigen Anderungen sei die Preisgabe der ur-

11851-1929 (6. Nov.), von Kirchberg. Inhaber eines Erzie-

hungsinstituts in Rorschach. Kirchenratsprisident (1906—
1919). Erziehungsrat (1899-1928).

58

alten Vorschrift erwihnt, dafl das Protokoll die
Namen der Antragsteller nicht anfiihren diirfe; dieses
Verbot hatte iiberhaupt nie zur Volkssynode gepafit,
deren Verhandlungen von Anfang an 6ffentlich wa-
ren; dank der Pressefreiheit konnten ja Ergebnisse
und Namen ohnehin lingst auch einem weiteren
Publikum mitgeteilt werden. — Auflerdem war bei
der Gesamterneuerung der Synode von 1906 erst-
mals die geheime Wahl mittels der Urne zur An-
wendung gekommen, und zwar verstandlicherweise
in der Kirchgemeinde St. Gallen. Auch daf} von 1907
an die Zentralsteuer alljihrlich erhoben wurde, pafit
auf seine Art ebenso ins allgemeine Bild wie der seit
1909 feststellbare kirchenritliche Hinweis auf jeder
Traktandenliste, dafl die Synodal-Tagung mit dem
Gottesdienst beginne und nicht erst im Grofiratssaal.

Nun bestand freilich die damals eingetretene Wen-
dung in der Geschichte der Synode nicht blof} in derlei

217. Juni 1907 (KE III Nr. 55).




[

Auflerlichkeiten. Bald wurde auch ihr inneres Leben
von einem frischeren Zuge angeregt, wie namentlich
das Memorial von 1911 bezeugt. Es ist im Anschlufl
an die 1909 durchgefiihrte Kirchenvisitation ent-
standen. Solche allgemeine Visitationen hatten schon
seit 1808 in Abstinden stattgefunden, die zwischen
3 und 10 Jahren schwankten®. Im Unterschied zu
speziellen Visitationen, z.B. des Religionsunterrichts
oder der Archive, verfolgten sie den Zweck, von
Zeit zu Zeit einen umfassenden Uberblick iiber die
Tatigkeit der Pfarrer wie der Kirchenvorsteher und
iiber das sittliche und religitse Leben in allen Ge-
meinden zu vermitteln. Uber die Ergebnisse erstattete
der Kirchenrat jeweils einen zusammenfassenden
«Generalbericht» an die ihm vorgesetzte Behorde,
d.h. ab 1862 an die Synode. Diese scheint sich je-
doch dem Visitationsbericht gegeniiber von Anfang
an in etwelcher Verlegenheit befunden zu haben.
Als ob es noch immer um die «Propositionen» der
Restaurationsepoche gegangen wire, horte sie den
Bericht 1868 und 1878 getreulich an, verzichtete aber
auf jede Diskussion. Und nachdem sie schon 1878
die Drucklegung beschlossen hatte, lief§ sie von 1886
an auch die Verlesung fallen und vermerkte fortan
im Protokoll blof noch, dafl jeder Synodale ein
Exemplar erhalten habe. Der Schritt zur Auswer-
tung, namentlich durch eine Aussprache in der fol-
genden Session, ist damals nie getan worden.

*

Uber diese eigentiimliche Art, sich der Sorge fiir
das religiose und kirchliche Leben des St.Galler
Volkes zu entledigen, kam die Synode erst im Jahre
1910 hinweg. Schon im Bericht der Geschaftsprii-
fungskommission mufte etwas auffallen. Den iibli-
chen Antrégen auf Entlastung und Verdankung
folgte diesmal ein dritter, nimlich, der Kirchenrat
sei um Vorschlige fiir eine bessere Gestaltung der
Synodalsessionen — «im Sinne einer Zweiteilung und
Ermédglichung besserer Aussprachegelegenheit» — zu
ersuchen; er wurde angenommen. — Den Bericht iiber
die Visitation vom Vorjahr hatte jeder Synodale
bereits in der Hand. Als dieses Traktandum an die
Reihe kam, stellte der 35jihrige Degersheimer Pfarrer
Hans Bader «im Namen einer Anzahl Synodalen den
Antrag, es sei heute auf die Diskussion des Berichtes
nicht einzutreten, sondern der Bericht einer beson-
deren Kommission zur nihern Beleuchtung zu iiber-
tragen». Nach diskussionsloser Annahme dieses An-

3 Vgl. Anm. 21 zum 2. Kap.

trags berief das Biiro aufler dem Antragsteller die
Pfarrer N. Hauri (St. Gallen) und P. Keller (Flawil)
in die Kommission, ferner Lehrer A. Beusch (Mar-
bach) und den St.Galler Kaufmann G. Dietrich-
Miiller, Mitglied der Geschiftspriifungskommission.

Das aus den Beratungen dieser Minner hervor-
gegangene « Memorial zum Generalbericht des evang.
Kirchenrats ...»* ist von seinen Urhebern als «Ne-
benbericht» zum kirchenritlichen Visitationsrapport
bezeichnet worden. Wihrend dieser naturgemif die
visitierten Zustinde an den Vorschriften der Kir-
chenordnung zu messen habe, drehte die Kommission
ihre Aufgabe dahin um, daff «die in den Verhilt-
nissen sich offenbarenden Bediirfnisse und Néte des
evangelischen St.Galler Volkes als Maf3stab an die
Kirche gelegt werden» sollten.

Im ersten Hauptabschnitt wird zunichst «der
religids-sittliche Zustand unserer Kirchgemeinden»
untersucht.

Fraglos sei «ein Grundstock braver, rechtschaffener und
gottesfiirchtiger Familien» aus Tradition oder aus Uberzeugung
der kirchlichen Botschaft zugetan. Daneben mehrten sich je-
doch die Anzeichen dafiir, «daf Menschen ganz aus ihrem
Zusammenhang mit Gott herausgefallen sind». Dies gelte
namentlich fiir Gebiete mit zunehmender Industrialisierung.
Hauptsichlich das moderne Erwerbsleben (Mechanisierung,
iiberlange Arbeitszeit, Wohnungsnot, Spekulationsgeist) sei fiir
den Verlust der Fahigkeit zu echter Besinnung und selbstindi-
gem Denken verantwortlich zu machen. Dem «Drang nach
Wohlleben» (Alkoholismus) leiste «eine materialistische Denk-
art> (Intellektualismus der Gebildeten und der Schulprogram-
me, Oberflichlichkeit der Presse) bedenklich Vorschub. — «Das
kirchliche Leben in unsern Gemeinden» leide an einer gewissen
Enge der offiziellen Kirche, die oft «zu sehr reine Predigt-
kirche ist». Bei fortschrittlichen Menschen nehme die Ansicht
iberhand, «es sei die Aufgabe der Kirche in der modernen
Zeit erschopft, da sie kein Wort habe zu den Fragen der Zeit».
Umso schlimmer sei es um die Heiligung des Sonntags bestellt
(Partei- und Gemeindeversammlungen, SchieBiibungen, Turn-
fahrten, Ausfliige und Feste aller Art).

Damit wird tibergeleitet zur «Stellung unserer evangelischen
Kirche im Volks- und Gesellschaftsleben». Wohl bejahe das
Volk im ganzen die Organisation und Wirksamkeit der Kirche.
Doch stiinden Traditionalismus und Werkgerechtigkeit dem
echten Glaubensleben ebenso im Wege wie das gewerkschaft-
liche Denken vieler Arbeiter und die Gleichgiiltigkeit mancher
Intellektueller. Die Kirche diirfe auf keinen Fall zur Standes-
kirche werden, sondern miisse «der staatlichen Entwicklung
und den politischen Verquickungen gegeniiber noch unabhingi-
ger werden und besonders in dem sich immer schirfer aus-
prigenden Kampf zwischen Kapital und Arbeit die Neutralitit
nicht verletzen. Neutralitit heifit freilich nicht Passivitit».

«Welche Aufgaben ergeben sich aus den darge-
legten Verhiltnissen?» fragte hierauf der zweite
Hauptabschnitt. Er diente der Begriindung der nach-
her folgenden Thesen, wobei wir uns hier auf den

4 Vom 16. Miarz 1911 (KE IV Nr. 21).

59




Untertitel «Synode> beschrinken. — «Mehr als je
verlangt unsere Zeit, daf sich unsere Kirche ihres
starken Zusammenhanges und ihrer groflen Aufgabe
bewufit bleibe. Dazu ist aber notwendig, dafl ihre
Zentralstelle, die Synode, zu den Fragen und Auf-
gaben, welche unsere Zeit der kirchlichen Beeinflus-
sung und Erziehung stellt, klare Stellung nimmt. Sie
mufl sprechen iiber Jugendunterricht, iiber Gestal-
tung der Kinderlehren, iiber die Fiirsorge fiir die
Schulentlassenen, iiber den Kampf gegen Laster und
Schiden aller Art. Wir meinen deshalb, dafl die
Synode ihre in der Kirchenordnung vorgesehene
Titigkeit auch ausiiben und sich nicht linger mit der
bloflen Erledigung der Verwaltungsgeschifte begnii-
gen solle»®.

Die den dritten Hauptabschnitt ausmachenden
« Thesen » enthielten folgende Anregungen und Po-
stulate:

1. Pfarramt: a) entschiedenere Verkiindigung des
Evangeliums; b) Zuriickhaltung in der Ubernahme
gemeinniitziger Nebenimter; c) vermehrte Zusam-
menarbeit mit der Lehrerschaft.

2. Kirchenvorsteherschaften: kapitelweise Durch-
fithrung von Kirchenvorsteher-Tagungen in drei-
jahrigem Turnus.

3. Kirchgemeinden: a) Beseitigung der Sporteln
und Geschenke; b) Vermehrung der Versammlungs-
riume und Bau von Kirchgemeindehdusern.

4. Synode: a) «Die Synode wird zur Befruchtung
des kirchlichen Lebens als Wandersynode eingerich-
tet, in der Weise, dafl sie das eine Jahr in St.Gallen,
das andere im Rheinthal und das dritte im Toggen-
burg zusammentritt»; b) am Vorabend ein offent-
licher Gottesdienst und dann «entweder ein Begrii-
Rungsabend fiir die Synodalen oder ein &ffentlicher
Volksabend»; c) auf der Tagesordnung Vorrang der
unter d) angefithrten Initiativen vor den Verwal-
tungsfragen; d) «Jedes Kapitel oder je 10 beliebige
Synodalen haben das Recht, die Behandlung eines
Gegenstandes des religiosen und kirchlichen Lebens
zu verlangen. Die Initianten haben einen Referenten
zu stellen, der ein erstes Votum iiber den betreffen-
den Gegenstand abgibt und die Diskussion eventuell
einleitet durch einige Thesen», welche den Synodalen
vorher zuzustellen sind.

52.2.0.S.19f.

6 Vom 19. Juni 1911 (Kirchenarchiv).

7a2.2.0. S.2f. — Die Synode pflichtete 1914 einem indivi-
duellen Antrag bei, es sei im Eroffnungsgottesdienst jeweils
nur die Melodie> zu singen. Nachdem dies zweimal ge-

60

Als diese Reformplane an der Synodaltagung von
1911 zur Sprache kamen, lieff der Kirchenrat zu-
nichst eine Botschaft® verlesen, die er in Ausfithrung
seines vorjihrigen Auftrags redigiert hatte und in der
auch die Vorschlige der ebenfalls begriifiten Kapitel
iiber eine allfillige Neugestaltung des Synodaltages
mitgeteilt wurden. Die Kapitel wiinschten folgende
Anderungen: St.Gallen: Synode am Dienstag, Got-
tesdienst am Vorabend. — Rheintal-Werdenberg:
Wandersynode; Gottesdienst und Volksversammlung
am Vorabend; Behandlung von allgemeinen Fragen
neben den Verwaltungsgeschiften; Druck des Proto-
kolls. — Toggenburg: Beginn der Synode am Diens-
tag 8 Uhr; Ubernahme von These 4 d) des Memorials.

Der Kirchenrat seinerseits iiberliel die Anregung
betreffend Protokoll dem Entscheid der Synode,
lehnte aber die Vorschlige des Memorials durch-
gehend ab. «Eine Wandersynode hitte eine gewisse
Berechtigung gehabt, als es in unserem Kanton noch
keine Eisenbahnen gegeben hat und es fiir viele Sy-
nodalen wirklich eine Tagereise war <bis hinauf nach
Jerusalem> ... Unser Eisenbahnnetz ist jetzt so aus-
gebaut, dafl man von allen Enden des Kantons schon
morgens um 8 Uhr in der Hauptstadt sein kann.
Hier aber steht uns alles zur Verfiigung, was fiir
eine wiirdige Tagung der Synode vonndten ist: eine
herrliche Kirche mit einer prachtvollen Orgel, die
von einem hervorragenden Organisten gespielt wird;
ein fiir Parlaments-Zwecke extra gebautes Sitzungs-
lokal mit allem Zubehdr. Nirgends auf dem Lande
finden sich alle diese Bedingungen so gliicklich ver-
einigt ...»7, abgesehen von den grofien Unkosten,
die mit einer Wandersynode verbunden wiren. Ein
Gottesdienst am Vorabend wire mehr ein solcher fiir
die stidtische Bevolkerung als fiir die Synodalen;
wiirden diese ihn aber obligatorisch und vollzihlig
besuchen, so kostete dies die Zentralkasse Fr. 900.—
bis 1000.— (hauptsichlich Taggelder), «und das wire
doch eine zu teure Festpredigt».

Zahlreiche Bedenken fiihrte der Kirchenrat gegen
die gewiinschten Volksabende ins Feld. Nicht immer
seien grofle Themata und ziigige Referenten zu fin-
den, «und gar leicht konnte ein solcher Volksabend,
dessen Physiognomie niemand zum voraus bestim-
men kann, auch einen tumultuarischen Verlauf neh-

schehen, wollte der gleiche Antragsteller diese Art des sy-
nodalen Minnergesangs als definitiv erkldrt sehen, worauf
man aber seinen Antrag diskussionslos verwarf und zur
echt st. gallischen Mehrstimmigkeit zuriickkehrte.




men». Er entspriche auch keinem Bediirfnis, denn
die Pfarrer hitten ihre Kapitelsversammlungen und
Pastoralkonferenzen, «und die weltlichen Mitglieder
tragen kein Verlangen, sich iiber ihre religisen An-
sichten, Erfahrungen und Erlebnisse 6ffentlich aus-
zusprechen». Daher sei hochstens eine Fritherlegung
des Sessionsbeginns auf 9 Uhr empfehlenswert, und
hernach kdnne man wie bisher bis 1 Uhr oder 2 Uhr
verhandeln oder aber um die Mittagszeit unterbre-
chen und die Beratungen am Nachmittag fortsetzen.
Die Thesen 4 c) und d) hatten ebenfalls keine Gnade
gefunden. «Kirchliche Einrichtungen sind ihrer Na-
tur nach konservativ, und man soll daran nicht mehr
abindern, als was unumginglich nétig ist.»

Die Synode wies am 19. Juni 1911 sowohl den
Druck ihrer Protokolle (eingefiihrt 1928) wie die
Antrige von These 4 des Memorials ab: Einfithrung
der Wandersynode (1945 verwirklicht) und Bevor-
zugung der Motionen vor den alljihrlichen Geschif-
ten. Obwohl es ihr fiir das letztere Begehren frei
gestanden hitte, den betreffenden Artikel 16 des
Reglements entsprechend zu indern, sprachen doch
gewichtige praktische Uberlegungen dagegen. Denn
die Wahlen sind oft schon zur geordneten Abwick-
lung einer Sitzung notwendig, Amtsbericht und
Jahresrechnung aber zur Orientierung der Synoda-
len, die allen weiteren Beschliissen zu Grunde liegen
muf}. Das Recht auf Einbringung von Motionen war
langst gesichert. Ob die Synode auf solche Vorstofle
eingehen will, entscheidet sie noch heute in einer
Eintretensdebatte. Vom Platz auf der Traktanden-
listehangen Ernst und Griindlichkeit einer individuell
ausgelosten Aussprache jedenfalls nur bei dringender
Zeitnot ab.

Von den iibrigen Thesen zeitigte die erste ebenfalls
kein greifbares Ergebnis. Bei der zweiten verwarf
die Mehrheit den Toggenburger Antrag, die vorge-
schlagenen Kirchenvorstehertagungen versuchsweise
durch die Kapitel einfithren zu lassen, und zog es
vor, die Frage zunichst dem Kirchenrat zu iiber-
geben. In Wirklichkeit siegten dann doch die Prak-
tiker, indem sich die wertvolle Neuerung schon in
den nichsten Jahren (1912 Wattwil, 1917 Altstitten
und Wattwil, 1919 St.Gallen und Wattwil, 1920
Heerbrugg) rasch und erfreulich einlebte®. Von
These 3 war a) am gleichen Tag bei einer Teilrevi-
sion der Kirchenordnung beriicksichtigt worden,
wihrend b) zu keinen Bemerkungen Anlaf} gab.

*

8 Prot. vom 17. Juni 1912 und kirchenritl. Amtsberichte
1913 ff.

Blieb dem Memorial somit der unmittelbare Erfolg
versagt, so erscheint dafiir seine Nachwirkung umso
bedeutender. Die Unruhe, welche seine Urheber er-
fafit hatte, muf} echt gewesen sein, denn sie griff um
sich. Sie wird spiirbar in jenen Synodalberatungen
der folgenden Jahre, denen der nichste Abschnitt
gewidmet ist. Sie lief§ Kirchenvorsteher zu Tagungen
aufbrechen, die nicht den geschiftlichen und rech-
nerischen Sparten der Kirchenpflege galten. Und ge-
rade deshalb war diese Unruhe auf die Linge nicht
mit dem geniigsamen Hinweis abzutun, die Synode
sei «geblieben, was sie war und nach der Organisation
von 1862 auch sein soll: ein Kirchenparlament und
keine Pastoralkonferenz»’. — Es ging und geht ja
nicht um eine solche Alternative. Die klare Ordnung
des Sitzungsverlaufs durch bewihrte Regeln parla-
mentarischer Herkunft ist auch fiir eine kirchliche
Behorde unentbehrlich und durch das Memorial von
1911 durchaus nicht grundsitzlich bestritten worden.
Die Frage war doch eher die, ob die Synode, in der
Vorkriegszeit unverkennbar in einer gewissen Rou-
tine festgefahren, bereit und fihig war, ihren Weg
ins 20. Jahrhundert anzutreten. Es brauchte nicht
genau derjenige zu sein, den das Memorial vorge-
zeichnet hatte, aber jedenfalls ein dem Wesen der
evangelischen Kirche gemifler Weg.

Hinwendung zu sozialen und
politischen Fragen

Schon ein fliichtiger Blick auf Traktanden und
Protokolle zeigt, dafl von etwa 1910 an fast in jeder
Session eine besondere Frage des sozialen oder poli-
tischen Gegenwartslebens verhandelt wurde. Dabei
kam manches zur Sprache, was den Willen erkennen
laft, die Kirche noch reiner und tiefer als bisher
zur Volkskirche zu machen. «Hat man frither, und
jedenfalls nicht mit Unrecht, von einer bloflen Ge-
schiftssynode geredet, wo nur die alljahrlich wieder-
kehrenden Traktanden erledigt werden konnten»??,
so wurden die Sitzungen fortan vielseitiger, gedan-
kentiefer, aber natiirlich auch linger.

Diese Wendung in der Geschichte der Synode —
das Wollen wiegt auch hier schwerer als das Voll-
bringen — mag Zuflerlich begiinstigt worden sein
durch den Einbruch der harten Wirklichkeit ins Ge-
miit einer Generation, welche nicht mit dem Kriege
gerechnet hatte, weil sie nicht mehr an ihn glaubte,

sondern durch Prosperitit und Wohlstand den politi-

9 Wiget I, S. 33.
10 Kirchenritl. Amtsbericht 1920 (KE V Nr. 52) S. 315.

61



schen Frieden ebenfalls gesichert wahnte. Der Kirche
war, wie aus dem Visitationsbericht von 1909 her-
vorgeht, in dieser geschlossenen Welt ihr fester Ort
angewiesen. «Wer zur Kirche geht, will nicht Leit-
artikel und Programmreden horen, sondern versch-
nende Betrachtungen, die ihn erheben iiber den Streit
des Alltags, und religiose Gedanken, durch die auch
das innere Leben eine Forderung erfiahrt»!l.

Die treibenden Krifte jedoch wurzelten tiefer.
Schon im ausgehenden 19. Jahrhundert hatten sich
aufgeschlossene Pfarrer zu fragen begonnen, was die
Industrialisierung, der Materialismus und das Pro-
gramm der machtig aufstrebenden Sozialdemokratie
fiir die Volksseele zu bedeuten hitten. In diesen
Minnern reifte die Erkenntnis, daf} gegeniiber den
neuen Schlagworten die Kirche ihr eigenes Wort
treuer, aber auch zeitnaher verkiinden und daff sie
damit stirker als bisher in die Welt hineingehen
miisse. Nach dem durch seine Verdffentlichungen
bekannten Conrad Wilh. Kambli ist im Bereich der
st. gallischen Synode namentlich Hans Bader in be-
sonderer Weise hervorgetreten. Zunichst dem reli-
giosen Liberalismus verpflichtet, lieff er sich durch
Hermann Kutter die Augen o6ffnen «fiir die Not
der Arbeiterschaft, die vielfache Ungerechtigkeit der
bestehenden Wirtschaftsordnung und die Aufgaben,
die daraus gerade der Kirche erwuchsen. In seinem
Pfarrhaus und auf seine Initiative hin entstand
die kirchliche Gruppe, die man die religios-soziale
nennt»!2, Eine Fotografie von jenem Oktobertag des
Jahres 1906 zeigt den Degersheimer Pfarrer zusam-
men mit Kutter, Ragaz, und andern Fiihrern der
religios-sozialen Bewegung'®. 1909 beantragte Bader
in der Synode, den Regierungsrat um vermehrte
Zuriickhaltung in der Bewilligung der fiir das Volk
so verderblichen Lotterien zu ersuchen. Auf einen
Gegenantrag hin erkldrte er sich damit einverstan-
den, an die Stelle der geplanten Resolution (Die
Synode «protestiert deshalb gegen das Verhalten der
Regierung ...» usw.) eine «motivierte Eingabe» des
Kirchenrates treten zu lassen. Ferner hat Bader das
im vorigen Abschnitt beleuchtete Memorial von 1911
angeregt und wohl auch selbst redigiert, unmittelbar
nachher jedoch den Kanton verlassen.

In die Bresche sprang zunichst Samuel Dieterle 4,
ein in seinen Anschauungen durch Leonhard Ragaz

11 (Generalbericht> iiber die Kirchenvisitation 1909 (KE IV
Nr.7) S. 8.

12 ‘Totenschau> des Schweiz. Pfarrer-Kalenders 1936, S. 3.
Bader (1875-1935, 6. Juni), von Ziirich, amtete 1901-11
in Degersheim und nachher in Ziirich-Aufersihl.

62

bestimmter Vorkdmpfer des religiosen Sozialismus,
der Abstinenz- und der Friedensbewegung. Der junge
Pfarrer der aufstrebenden Gemeinde Straubenzell
wiinschte 1913, die Synode mdoge sich bei den staat-
lichen Behorden dafiir verwenden, dafl den Kirch-
gemeinden erlaubt werde, den volljihrigen Schwei-
zerbiirgerinnen das aktive und passive Wahlrecht zu
erteilen. Warum der Vorstofl eine Anderung der
Kantonsverfassung bedingt hitte und schon deshalb
ohne Folgen blieb, ist hier so wenig auszufithren
wie ein allfilliges Pro und Kontra zur geforderten
Gleichberechtigung der Frau. Letztere wurde vom
Kirchenrat tibrigens bejaht, und zwar im Be-
wufltsein, dafl das kirchliche Recht durchaus nicht
in allem dem staatlichen zu entsprechen brauche.
«Diese Gleichstellung ist wirklich veraltet; sie ist
innerlich nicht mehr begriindet; denn ihre natiir-
lichen Voraussetzungen sind nicht mehr kongruent.»
Der Wunsch, das Selbstverstindnis der Kirche auch
durch eigenstindigere Prigung ihrer Stimmrechts-
normen zu fordern, fand aber bei der Mehrheit der
Synodalen noch kein rechtes Echo .

Mehr Erfolg war den Vorstoflen zu Gunsten der
Spielbank-Initiative beschieden. Dieses 1915 einge-
reichte Volksbegehren suchte die Bundesbehorden zu
einer eindeutigeren Handhabung des Verbots von
Gliicksspielen in Kursilen usw. (Art. 35 der Bundes-
verfassung) zu zwingen. In unserer Synode brachte
Dekan Alb. Rothenberger zweimal eine Motion ein;
die erste (22. Juni 1914, im Auftrag der kant. Pre-
digergesellschaft) forderte die St. Galler Protestanten
zur Unterzeichnung der Initiative und die zweite
(7. Juli 1919) zu deren Annahme auf. Die Synode
hat beide Motionen, freilich ohne Diskussion, erheb-
lich erklirt. Der damit beschlossene, von den Kan-
zeln verlesene kirchenritliche Aufruf vom 9. Mirz
1920 «An die stimmberechtigten evangelischen Ein-
wohner des Kantons St. Gallen» stellt wohl die erste
derartige Kundgebung unserer Kirche zu einer Ta-
gesfrage dar und mag zum Erfolg der Initiative
einiges beigetragen haben.

Uber den Kampf gegen den Alkoholismus wurden
die Synodalen am 11. Oktober 1920 durch zwei Re-
ferate aufgeklirt, von denen das eine Alkoholnot
und Abstinenzvereine besprach, das andere die
Wichtigkeit der alkoholfreien Gemeindestuben und

13 [Paul Triib]: 150 Jahre Evangelische Kirche des Kantons
St. Gallen (St. Gallen 1953) S. 79.

14 1882-1950 (23. Jan.), von Basel. Pfarrer in Wetzikon ZH,
Straubenzell (1909-29) und Basel (St. Peter, 1929-48).

15 Amtsbericht 1914 (KE IV Nr. 64) S. 6.




Volkshéduser. Auf den Antrag von Kirchenrat Karl
Pestalozzi, die Besoldung des kantonalen Blaukreuz-
Agenten durch einen Beitrag zu subventionieren,
konnte die Synode damals nicht eintreten, weil er ins
Budget gehorte, und sie ist dann erst viel spiter
darauf zuriickgekommen. Dagegen bestellte auf ihren
Wunsch der Kirchenrat eine besondere «Kommission
zur Bekdmpfung des Alkoholismus», die am 27. No-
vember 1922 eine Motion zu Gunsten der Absinth-
Initiative einbrachte.

Dem Ausbau der Fiirsorge war namentlich die
Bettagskollekte gewidmet, deren Einfithrung auf
Grund einer Motion Béhringer am 20. Juni 1921 die
Zustimmung der Synode erhielt. Letztere befindet
alljahrlich auf kirchenritlichen Antrag iiber die Ver-
wendung der Bettagskollekte, und es wurde be-
stimmt, dafl deren Erlds mindestens alle zwei Jahre
«einem kantonalen konfessionellen Werke» zukom-
men soll. Die Neuerung lebte sich in den Gemeinden
gut ein und ergab schon 1921 Fr. 8243.—, die den
fiinf evangelischen Erziehungsanstalten im Kantons-
gebiet zufielen®. Auf dem Gebiet der Jugendfiirsorge
war namlich, abgesehen von der Schaffung eines lan-
deskirchlichen Stipendienfonds fiir Theologiestuden-
ten (1911), die Initiative bisher den Kapiteln und
Erziehungsvereinen iiberlassen geblieben'”.

Ein Hauptbeispiel fiir das Bestreben der Synode,
die kirchliche Titigkeit auch auf diesem Gebiet noch
wirksamer in die Welt eingreifen zu lassen, bildete
die Errichtung des « Jugendamtes». Den Anstoff hatte
eine im Auftrag des Religids-liberalen Vereins von
Dekan Rothenberger verfafite Eingabe!® (vom 20.
Mirz 1917) an den Kirchenrat gebildet. Sie ging
davon aus, dafl «die geistige und sittlich-religiose
Erziehung unserer Sohne und Tochter» mit der Kon-
firmation keineswegs beendet sei und daf} hier der
Kirche eine Aufgabe warte, «die sie bisher nur zu
einem kleinen Teil erfiillt habe ... Debattiert und
diskutiert wurde hieriiber schon oft und viel. Die
Hauptsache ist aber die Tat ... Wir haben uns auch
mit dem Comité des positiven Evangelisch-kirchli-
chen Vereins in Verbindung gesetzt, um von Anfang
an dieses Werk der Jugendfiirsorge auf einen breiten
Boden, der die besondern Gesichtspunkte und Inter-
essen der kirchlichen Parteien aufler Acht liflt, zu
stellen. Wir haben in diesen Kreisen freudige und

16 KB Vi Nr. 55.

7KE IV Nr.20. — Kirchenritl. Amtsbericht 1911 (KE IV
Nr. 23) S. 25-35.

18 Beilage zur beziigl. Botschaft vom 18. Juni 1917 (Kir-
chenarchiv).

einmiitige Zustimmung zu unserm Vorgehen gefun-
den», und beide Kommissionen seien zu folgenden
Antrigen an die Synode gelangt:

1. Erteilung von Auftrag und Kredit, zwecks Schaf-
fung eines stindigen Jugendsekretariats, an den
Kirchenrat;

2. Aufgabe: Erteilung von Auskiinften betr. Berufs-
wahl, Vermittlung von Lehrstellen, Vortrige in
den Gemeinden, Zusammenarbeit mit Pfarrimtern
und Kirchenvorsteherschaften;

3. Eréffnung auf den Winter 1917/18.

Der Kirchenrat leitete diese Antrige fast unver-
dndert an die Synode und nahm Fr. 5000.— ins Bud-
get auf, freilich nicht ohne Bedenken, ob ein Jugend-
sekretdr mit blof konsultativen Befugnissen wirklich
Niitzliches leisten und unerwiinschte Einmischungen
in die Jugendarbeit der Gemeinden vermeiden kénne.
In der Synode fiihrte das Projekt am 18. Juni 1917,
im Unterschied zu den meisten vorerwihnten Be-
schliissen, zu einer lebhaften Aussprache. Einer etwas
ungeduldig wirkenden Betonung der Dringlichkeit
traten jene Stimmen entgegen, welche den Vorschlag
als nicht ausgereift betrachteten und ihn deshalb
noch den Kapiteln iiberweisen wollten. Nachdem
aber mit 63 :45 Stimmen doch Eintreten beschlossen
war, gingen die Antrage der Initianten ohne weiteres
durch. — Die tatsichliche Entwicklung des Jugend-
amtes vermochte leider nie voll zu befriedigen, aber
nicht aus personellen Griinden. Fiir ein Nebenamt
(1918/19) erwies sich die Aufgabe als zu anspruchs-
voll, und bei der vollamtlichen Besetzung (1920 bis
1924) wurden die Nachteile der Zersplitterung und
eines relativ hohen Zeitaufwands fiir Reisen usw. als
zu schwerwiegend empfunden. Dem kirchenritlichen
Vorschlag, deshalb das kantonale evangelische Ju-
gendamt zu schlieflen und dessen Aufgaben auf die
Kapitel zu tibertragen, stimmte die Synode zu, wo-
bei aber die Kosten auch der kiinftigen Jugendarbeit,
die nun dezentralisiert und im Prinzip ehrenamtlich
erfolgte, weiterhin der Zentralkasse belastet wurden?®.

Auf das Gebiet der eigentlichen Politik sah sich
die Synode durch den grundsitzlichen Pazifismus
religids-sozialer Sprecher im Jahre 1921 gefiihrt2.
Sekundiert von 11 Mitunterzeichnern hatte Sam. Die-
terle eine Motion eingereicht, deren Besprechung

YKE V Nr. 109. — Prot. vom 25. Juni 1923 und 23. Juni
1924. — Kirchenritl. Amtsberichte 1917-24 (KE V).
20 Das Folgende nach dem Prot. vom 20. Juni 1921, S. 191 ff.

63



allen Anwesenden den Argernis-Charakter des Evan-
geliums deutlicher bewuft machen muflte als irgend
eine frithere Beratung der st.gallischen Synode. Wie
der Motionidr zur Begriindung ausfiihrte, sei davon
auszugehen, «dafl die militdrischen Mittel keine
Hiilfsmittel, sondern verwerfliche Mittel seiens.
Wihrend das Evangelium nur eine Gewalt kenne,
namlich die Liebe, sei die Scheu vor dem Kriege
bereits wieder im Riickgang begriffen. «Das Mit-
ziehen des Feldpredigers hilt der Motionir als eine
Sanktion des Militarismus und des Krieges.» Darum
forderte er, es sei «1. durch Abschaffung des Feld-
predigeramtes dem Militarismus die bisher gewahrte
religiose Weihe zu nehmen, und 2. laut zu fordern,
daf bei den innern Kdmpfen unserer eigenen Landes-
politik von keiner Seite Waffengewalt verwendet
werde».

Der Kirchenrat bekannte, daff auch nach seiner
Uberzeugung politische Schwierigkeiten nicht durch
Waffengewalt wirklich iiberwunden werden konn-
ten. Er fasse aber das Feldpredigeramt als dasjenige
eines Seelsorgers auf. Nach Ausfithrung weiterer Ar-
gumente wies er auf das Unpraktische der an keine
bestimmte Adresse gerichteten Forderungen hin,
empfahl die Ablehnung der Motion und stellte ihr
folgende Antrige gegeniiber: 1. 6ffentliche Bejahung
der internationalen Schiedsgerichtsbarkeit seitens der
evangelischen Kirchen (durch den Schweiz. Kirchen-
bund bei der Weltkirchenkonferenz anzuregen); 2.
Verstirkung des kirchlichen Charakters des Feld-
predigeramtes (durch den Kirchenbund beim Bundes-
rat anzuregen); 3. griindliche Beratung «iiber die
groflen pacifistischen Aufgaben der Kirche in unse-
rem Vaterland» in einer der nichsten Synoden.

Die anschlieffende Aussprache zeigte, dafl der
Fragenkreis Kirche und Krieg manchem grundsitz-
lich zu schaffen machte, daf} aber die Aufhebung des
Feldpredigeramtes ein sehr unzweckmifliger An-
satzpunkt wire und gerade von den Gegnern des
Evangeliums am meisten begriifit wiirde. Schliefllich
setzte sich ein Vermittlungsvorschlag durch, der die
Einleitung der Motion als Einleitung zum ersten der
kirchenritlichen Antrige iibernahm. Nachdem auch
deren zweiter und dritter genehmigt waren, lief§ der
Kirchenrat durch eines seiner Mitglieder, den Lich-
tensteiger Pfarrer Wilh. Kambli (Sohn), 41 Thesen
als «Richtlinien der pacifistischen Arbeit der Kirche»
redigieren. Sie wurden der Synode am 12. Juni 1922

21 Betr. Resolution gegen den Export von Kriegsmaterial

aus eidg. Armeewerkstitten (1932); Vorbehalte gegen das
Obligatorium des turner. und militir. Vorunterrichts

64

vorgetragen. Dann folgte eine Debatte, die derjeni-
gen iiber die Motion Dieterle nicht ebenbiirtig war.
Wihrend der eine Votant fand, «daf diese Frage
nicht vor die Synode gehére, die nur eine Verwal-
tungsbehdrde sei», fiirchtete ein anderer, ihre Un-
einigkeit miifite einen schlechten Eindruck machen.
Er wollte die Thesen der Presse aushindigen, wih-
rend von anderer Seite erneut der Weg zum Kirchen-
bund empfohlen wurde. Uber den offensichtlich rich-
tigen und schon am Anfang gestellten Ordnungs-
antrag, die Debatte zu vertagen, bis jeder die Thesen
im Druck habe studieren konnen, wurde merkwiirdi-
gerweise erst am Schlufl abgestimmt. «Auf die Frage
des Prisidenten, ob die Diskussion nur fiir dieses Mal
oder tiberhaupt abgebrochen werden soll », entschied
sich die Synode fiir das zweite, um sofort darauf —
die Drucklegung der Thesen zu beschlieflen!

Die hier eingetretenen Schwierigkeiten mogen da-
mit zusammenhangen, daf} in jedem grofleren Gre-
mium eine wirklich freie Aussprache fragwiirdiger
zu verlaufen pflegt als eine solche, die der Abstim-
mung iber einen konkreten Antrag entgegensteuert.
Und iber das beriihrte Mifigeschick hinweg ver-
mochte jedenfalls die Betrachtung spiterer Debatten,
namentlich in den Dreifligerjahren®!, den Eindruck
zu bestdtigen, dafl die Synode seit etwa 1910 hiufi-
ger und unbefangener wagte, iiber den Rand von
Amtsbericht und Budget hinauszublicken auf Ent-
wicklungen und Geschehnisse in ihrer weiteren Um-
welt. In der Auffassung und Auslegung ihrer gesetz-
lichen Pflicht zur «Sorge fiir die religiosen und
kirchlichen Interessen der evangelischen Bewohner
des Kantons» begann sie iiber das hinaus zu wach-
sen, was 1862 gemeint gewesen war. Denn das « Jahr-
hundert des Fortschritts» hatte noch vor seinem
Ende dem Staat, der Gesellschaft und der Wirt-
schaft erlaubt, mit frither ungeahnter Gewalt sich
des menschlichen Herzens zu bemichtigen. Was « da-
neben dann auch noch» die Kirche zu verkiinden
hat, das Evangelium, dringt nur durch, wenn es un-
verfalscht und deutlich verkiindet wird.

Die Kirchenverfassung von 1922

Obwohl sich seit dem Umbruch von 1861/62 in
Kirche und Synode bereits wieder manches verindert
hatte, war die damalige Kirchenverfassung im we-

(1937); dem Bundesrat wird das Befremden iiber die
rasche Anerkennung der Annexion Abessiniens durch
Italien ausgesprochen (1937, mit 63:54 Stimmen).




sentlichen noch immer in Kraft. Und was in der
Zwischenzeit daran geindert worden war, stand
nicht mehr im Zusammenhang mit Anderungen des
staatlichen Rechts. Die Abhingigkeit von letzterem
hatte der Kirchenrat 1889 insofern zu lockern ge-
sucht, als er beim damaligen Verfassungsrat postu-
lierte, die Aufstellung von Vorschriften iiber Zuge-
horigkeit zur Kirche, iiber Stimmrecht und Wahl-
fahigkeit sei den Konfessionen, bzw. ihren gesetzli-
chen Organen zu tiberlassen®®. Da das Gesuch nur
konservativerseits unterstiitzt worden war, wurde
die «<bewihrte» Verkoppelung des kirchlichen Stimm-
rechts mit dem staatlichen in Art. 41 der Kantons-
verfassung von 1890 bestitigt.

Waihrend sich die Kirche hier fiigen mufite, nahm
sie spater einige Anderungen an ihrer Verfassung
vor, die ausschliefflich ihren eigenen Bediirfnissen
entsprangen. So wurden 1892 das kantonale Exami-
nationskollegium und die Kirchenverwaltungsrite
aufgehoben, sowie — im Interesse groflerer Gemein-
den — fiir die Kirchenvorsteherschaften das bisherige
Maximum der Mitgliederzahl. Dieser Partialrevision
stimmten am 30.Oktober 1892, in der zweiten evan-
gelischen Volksabstimmung, alle 47 Kirchgemeinden
zu und am 29. November auch der Grofle Rat?. Das
1906 und 1919 mit bezifferten Betrdgen in die « Or-
ganisation » hineingenommene Minimum der Pfarr-
gehalte wurde 1922 darin als Schonheitsfehler emp-
funden und durch eine Rahmenvorschrift abgeldst.

Auch sonst erscheint diese erste durchgreifende
Erneuerung der bisherigen Kirchenverfassung aus-
schliefllich durch kirchliche Beweggriinde und Ge-
sichtspunkte bestimmt. Es ging ihr keine Verfas-
sungsrevision voraus; ja, man fiihlte sich dem staat-
lichen Recht gegeniiber bereits so eigenstindig, dafl
nicht einmal die schon 1918 vom Groflen Rat be-
schlossene Revision des Konfessionellen Gesetzes von
1859 abgewartet wurde. Dies ist um so erstaunlicher,
als der Regierungsrat mit einer grundsitzlichen
Uberpriifung des ganzen Verhiltnisses Staat-Kirche
beauftragt worden war. Er erkldrte dieses jedoch als
tragbar und bewihrt*, und der Grofle Rat be-
schrankte sich darauf, den Kirchen durch Verzicht
auf das Plazet fiir Pfarrwahlen und fiir kirchliche
Erlasse noch mehr Freiheit zu gewahren. Als er am

22 Kirchenritl. Amtsbericht 1889 (KE I Nr. 88)S. 4 f.

23 Botschaft vom 17. Juni 1892 (Kirchenarchiv). — KEII
Nr. 5, Nr. 7 und Nr. 11.

24 Regierungsritl. Botschaft an den Groflen Rat vom 12. Mai
1922, S. 37 ff.

2B KEV S. 194, 251 ff, 318 ff. — Ad. Keller: Der Schweiz.
Evangel. Kirchenbund (Ziirich 1928) S. 4 ff.

17. Mai 1923 das heute giiltige « Gesetz iiber die Be-
sorgung der Angelegenheiten des katholischen und
des evangelischen Kantonsteiles» verabschiedete, war
die inzwischen revidierte Kirchenverfassung, zu der
jenes Gesetz doch eigentlich den Rahmen bildet,
bereits in Kraft getreten.

Was an ihr wesentlich neu war, betraf eben das
Verhiltnis zum Staat iiberhaupt nicht und den
dufleren Aufbau der Landeskirche nur in Einzelhei-
ten. Angestrebt wurde vielmehr eine innere Festigung
der kirchlichen Struktur, parallel zum entsprechen-
den und gleichzeitigen Vorgang auf schweizerischer
Ebene: der Umgestaltung der sog. Kirchenkonferenz
zum Kirchenbund. St.Gallen war hieran iibrigens
aktiv beteiligt?’, denn Kirchenratsprasident Wiget
hatte 1917 als Abgeordneter in Chur angeregt, die
alle zwei Jahre wechselnde Leitung sei durch eine
standige zu ersetzen, und am 7. Juli 1919 sprach die
Synode in einer Resolution den Wunsch aus, dafl
nicht nur das Reglement jener Konferenz gedndert,
sondern ein wirksamer Zusammenschluff vollzogen
werde. In diesem Sinn konstituierte sich am 7. Sep-
tember 1920 der Schweizerische Evangelische Kir-
chenbund. Unsere Synode hatte in seine Abgeordne-
tenversammlung fortan drei Vertreter zu entsenden,
und durch den neuen Kirchenratsprisidenten, Regie-
rungsrat Dr. phil. Gottlieb Baumgartner, war St. Gal-
len damals fiir langere Zeit auch im Vorstand ver-
treten. -

Das neue Grundgesetz ist als Ganzes zu wiirdigen.
Eine Beschrinkung auf die Vorschriften iiber die
Synode wire nicht am Platz, weil diese Kirchen-
verfassung in Entstehung und Gehalt viel ausschlief3-
licher als ihre Vorgingerinnen der Synode verpflich-
tet ist. Aus dieser kam der Anstof, rekrutierte sich
die vorberatende Kommission, und hier wurde der
Text festgesetzt. Erheblich ist nicht mehr, was letz-
terer iiber die Synode aussagt, sondern wie die Sy-
node die Ganzheit der von ihr geleiteten Kirche auf-
gefaflit und im einzelnen gestaltet hat.

Den Ausgangspunkt hatte eine am 7. Juli1919 von
Pfarrer Ernst Etter® eingereichte Motion gebildet,
die den Kirchenrat zu Bericht und Antrag «iiber
eine zeitgemifle Revision» von Grundgesetz, Kir-

26 1870-1947 (14. Aug.), von Mauren TG. Pfarrer in Reb-
stein (1894-97), Arbon TG (1897-1904, dann Notar da-
selbst), Altstitten (1908-12) und Rorschach (1912-36).
Kirchenrat (1910-42, Prisident 1941/42). <Der Schépfer
unseres Grundgesetzes und der Kirchenordnung von 1923>
(Amtsbericht 1947, KE IX, S.427). — Langjihriger Pri-
sident der Schweiz. Stiftung fiir Gemeindehiuser.

65




chenordnungund Synodalreglement einlud. Sie wurde
am 27.Oktober 1919 erheblich erklirt, nachdem
Etter in seiner Begriindung bereits folgende Postu-
late vorgetragen hatte:

1. Engerer Zusammenschluff der evangelischen Christen,
nicht blofl der evangelischen Kirchgemeinden; 2. bei Abstim-
mungen habe nicht das Mehr der Gemeinden, sondern dasjenige
der Stimmbiirger zu entscheiden; 3. Aufnahme eines Zweck-
artikels; 4. die Kirchgenossen sollen nicht blof} iiber Verfas-
sungsinderungen abstimmen kénnen, sondern — auf Beschluf}
der Synode — auch iiber andere Vorlagen; 5. Einfithrung des
Referendums (auch in finanziellen Fragen) und der Initiative;
6. «Neuordnung der Stimmberechtigung in kirchlichen Ange-
legenheiten (Frauenstimmrecht)»; 7. Neufassung der Artikel
tiber Kirchensteuer und iiber Befugnisse der Synode.

Wihrend Etter also namentlich die demokratische
Struktur verstirken wollte, stellte sich Pfarrer Ed-
mund Ernst (Salez) die innere Festigung der Landes-
kirche vollig anders vor. Seine nachtriglich einge-
reichten Postulate®” bezweckten vor allem «einen
Abbau des Prinzips der Gemeinde-Autonomie zu
Gunsten des Kirchenprinzips ».

Er wiinschte nidmlich u.a. die Koordination «der zersplit-
terten Sammeltitigkeit» fiir kirchliche Zwecke, die «kirchliche
Kontrolle iiber die evangelischen Erziehungsanstalten», die
Forderung der Zusammenarbeit der zahlreichen kirchlichen
Vereine, die «Beschrinkung des passiven Wahlrechtes ... z.B.
auf solche Personen, die ihr Interesse an der Kirche durch
Mitgliedschaft und Titigkeit in einem kirchlichen Verein be-
wiesen haben», «Schaffung eines mustergiiltigen kirchlichen
Blattes» usw.

Der Kirchenrat, dem nach Annahme der Motion
Etter der nichste Schritt iiberlassen blieb, erweiterte
sich im folgenden Sommer durch Beizug der Dekane,
sowie des Prisidenten und mehrerer Mitglieder der
Synode zu einer 20kopfigen Kommission, die am
20.September 1920 an ihre Aufgabe herantrat2s, Sie
stellte zunichst fest, dafl eine Einschrinkung des pas-
siven Wahlrechts im vorgeschlagenen Sinne kaum
durchfithrbar sei; der leidigen Tatsache, daff bei
kirchlichen Wahlen «oft Minner mit sehr wenig
kirchlich-religidsem Interesse gewihlt werden »,
kénne man vielleicht anderweitig abhelfen. Dann
wurde eine fiinfkopfige Subkommission gebildet.
Der von ihr bestellte und bereinigte Vorentwurf des
- Motiondrs kam am 16. und 29.September 1921 in
der groflen Kommission zur Beratung. Nachdem der
Kirchenrat die Vorlage auch den Kapiteln zugestellt
hatte, konnten deren Wiinsche am 1. Dezember von
der Kommission gepriift werden, worauf diese den
ganzen Entwurf einstimmig verabschiedete. Thre Vor-

27 siche Anm. 28.

28 Protokolle, Textentwiirfe usw.im Kirchenarchiv.

20 Gesetzessammlung des Kts. St. Gallen. Neue Folge, Bd. 13,
S.194 ff. — KE V Nr. 98. — Separatdruck aus der neuen

66

arbeit erwies sich als so umsichtig, da die Synode
in ihrer auflerordentlichen Session vom 9. Januar
1922 nur noch wenige Anderungen beschlof und
dann den Kirchgenossen das Gesetz einstimmig zur
Annahme empfahl. Diese erfolgte am 5. Mirz 1922
in 49 Gemeinden so eindeutig, dafl man nur an weni-
gen Orten abzuzihlen brauchte; in 4 Kirchgemein-
den ergaben sich ablehnende Mehrheiten. Am 19. Mai
sanktionierte der Grofle Rat das Werk, ausgenom-
men zwei formell beanstandete Bestimmungen in
Art. 19 und 49, und am 1. Juni 1922 trat das noch
heute giiltige «Grundgesetz der Evangelischen Kirche
des Kantons St.Gallen »* in Kraft.

Schon die Preisgabe des traditionellen Titels « Or-
ganisation » zeigt, dafl man nicht blof da und dort
etwas dndern, sondern tiefer dariiber nachdenken
wollte, was eine Landeskirche ist oder sein soll. Etter
hatte dem Ganzen ein Bibelwort als Motto voran-
gestellt, was einem Kommissionsmitglied offenbar zu
weit ging; der Streichungsantrag unterlag jedoch, und
nur der gewihlte Text (Matth. 6, 9-11) wich nach-
her auf Antrag eines Pfarrkapitels jenem Wort, das
dann einen einleuchtenden Bezug zum Haupttitel
schuf: «Einen andern Grund kann niemand legen
aufler dem, der gelegt ist: Jesus Christus.» (1. Kor.
3l

Der erste Abschnitt, bisher «Bestand der Kirche »
betitelt, behandelte nunmehr « Die evangelische Kirche
des Kantons St.Gallen als Gesamtkirche ». Dieser
Begriff war aber neu und mufite deshalb umschrie-
ben werden. Daf§ sich die Bearbeiter ihre Aufgabe,
hier sachgerechte Formulierungen zu finden, nicht
leicht machten, zeigt ein Vergleich der Entwiirfe mit
der endgiiltigen Fassung; fiir den Art. 1 ist auch der
frithere Text beigezogen worden, der jedoch in sei-
nem Art. 2 bereits von den Kirchgemeinden handelte

und deshalb entfillt.

A. Organisation 1862

Art. 1. Die evangel. Kirche des Kts. St. G. besteht in der
Gesamtheit der im Kanton befindlichen evangel. Kirchgemein-
den. —

Sie betrachtet sich als ein Glied der evangel.-ref. Kirche des
schweiz. Vaterlandes.

B. Vorentwurf Etter 1921

Art. 1. Die evangel. Kirche des Kts. St. G. umfafit alle Chri-
sten evangel. Konfession, die im Kt. St. G. wohnen und einer
bestimmten Kirchgemeinde angehéren.

Bereinigten Gesetzessammlung des Kts. St. Gallen: <Er-
lasse fiir den evangel. Konfessionsteil> (St. Gallen 1956)
S. 10-24.




Sie betrachtet sich als Glied der christl. Kirche iiberhaupt,
insbesondere als ein Glied der evangel.-ref. Kirche der Schweiz.
Deshalb ist sie auch Mitglied des Schweiz. Evangel. Kirchen-
bundes.

Art. 2. Sie hat den Zweck, durch Wort und Tat das Evan-
gelium Jesu Christi zu verkiinden, der Erlsung und Uber-
windung der Welt durch Gott selber Raum zu schaffen und
so am Kommen des Reiches Gottes mitzuarbeiten.

C. Entwurf Subkommission 1921

Art.1. Die evangel. Kirche des Kts. St.G. umfafit alle
evangel. Kantonseinwohner, die einer st. gall. evangel. Kirch-
gemeinde angehoren. (Fortsetzung und Art. 2 wie B.)

D. Entwurf Kommission 1921

Art. 1. Die evangel. Kirche des Kts. St.G. umfafit alle
evangel. Kantonseinwohner, die einer st. gall. evangel. Kirch-
gemeinde angehdren, sowie die Evangelischen angrenzender
Kantone, die einer solchen zugeteilt sind.

Sie ist ein Glied der christl. Kirche iiberhaupt, insbesondere
ein Glied der evangel.-ref. Kirche der Schweiz und als solches
auch Mitglied des schweiz. evangel. Kirchenbundes.

Art. 2. Sie hat die Aufgabe, durch Wort und Tat das

Evangelium Jesu Christi zu verkiinden.

E. Grundgesetz 1922

Art. 1. Die evangel. Kirche des Kts. St. G. umfafit alle
Kantonseinwohner ... (Fortsetzung u. Abs. 2 wie D).

Art. 2. Sie hat die Aufgabe, das Evangelium Jesu Christi
vom Reiche Gottes zu verkiinden.

Sodann finden sich in diesem Abschnitt auch die
finanziellen Belange der Gesamtkirche erstmals im
Zusammenhang geordnet. Zentralsteuer-Ertrag und
Zentralfonds-Zinsen sind einerseits fiir Verwaltungs-
zwecke bestimmt, ferner fiir die Unterstiitzung neuer
und bedringter Kirchgemeinden sowie fiir Beitrige
an Pfarrgehilter und Pensionskasse. Hier hat die in
der Aera Saxer entstandene Solidaritdt ihre recht-
liche Verankerung gefunden. Anderseits ist die Ver-
wendung der kirchlichen Einkiinfte freigegeben « fiir
weitere Zwecke, die im Aufgabenkreis der Gesamt-
kirche liegen» (Art.5). Im Vorentwurf Etter hatte
es geheiflen: «... die rechtlich oder moralisch im
Aufgabenkreis ...» Wie weit letzterer gezogen wird,
bleibt eine Ermessensfrage. (Einer allzu restriktiven
Auslegung steht immerhin Art.1, Abs. 2, entgegen,
und im Zweifelsfall ist es zundchst wohl Sache der
Synode, die von ihr geschaffenen Bestimmungen
authentisch zu interpretieren.)

Als weitere Neuerung erschien sodann die Zusam-
menstellung jener Befugnisse, welche die Gesamt-
kirche nicht durch ihre Organe, sondern unmittel-
bar durch ihre Mitglieder ausiibt (Art. 6-10). Das
bisherige obligatorische Referendum fiir Anderungen

30 Als die Kirche spiter die Moglichkeit erhielt, wenigstens
das Frauenstimmrecht einzufiihren (durch Revision von
Art. 41 der Kantonsverfassung am 23. Nov. 1952), hat sie

der Kirchenverfassung wurde dahin ausgeweitet, daf}

_fortan «kantonale evangelische Volksabstimmungen»

stattzufinden haben: 1. iiber das Grundgesetz und
seine Anderungen; 2. iiber Vorlagen, die seitens der
Synode unterbreitet werden; 3. beim Zustandekom-
men eines fakultativen Referendums oder eines Ini-
tiativbegehrens, wofiir beidenfalls mindestens 2000
Unterschriften erforderlich sind. — Ein Referendum
kann gegen bestimmte Synodalbeschliisse (vgl. Arti-
kel 36) sowie gegen allgemein verbindliche Verord-
nungen, z. B. die Kirchenordnung, ergriffen werden.
Initiativbegehren «auf Erlafl, Anderung oder Auf-
hebung einer kirchlichen Ordnung oder eines Syno-
dalbeschlusses » sind der Synode einzureichen und
von ihr dann, mit oder ohne Stellungnahme, den
Kirchgenossen zu unterbreiten. Fiir alle Volksab-
stimmungen gemif} Art. 6-10 ist der Gebrauch der
Urne, also die geheime Abstimmung, vorgeschrieben,
und fiir das Ergebnis nicht mehr die Zahl der an-
nehmenden Gemeinden, sondern der giiltigen Einzel-
stimmen mafigebend.

Fiir den Abschnitt tiber die Kirchgemeinden war,
in Anlehnung an frithere Vorstofe, eine Erweiterung
der Stimmberechtigung vorgeschlagen worden. Aber
die beziigliche Verselbstindigung der Konfessionen
drang in der kantonalen Verfassungsabstimmung
vom 5. September 1921 nicht durch, und so besaf} die
evangelische Kirche einstweilen keine Moglichkeit,
ihr Stimmrecht auf die Frauen, die Aufenthalter oder
gar die Auslinder auszudehnen?®. Die Stellung des
Ortspfarrers in seiner Kirchenvorsteherschaft blieb
unverindert: er ist hier — im Gegensatz zur Synode
— weiterhin von Amtes wegen Mitglied, und einen
Toggenburger Antrag, ihn vom Prisidium grundsitz-
lich auszuschlieffen, hatte die Synode abgelehnt. —
Deutlich tritt die Gesamtkonzeption desneuen Grund-
gesetzes, das ja auch Referendum und Initiative nicht
als Rechte der Gemeinden erscheinen 1af}t, sondern
als solche der Kirchgenossen, wieder in Art. 15 zu-
tage: « Jede Kirchgemeinde hat die Pflicht, an der
Losung der Aufgaben der Gesamtkirche mitzuarbei-
ten.» Doch anerkennt der folgende Satz die Selb-
stindigkeit jeder Kirchgemeinde innerhalb des ge-
setzlichen Rahmens; hiezu gehort die ausdriickliche
Ermichtigung, «allein oder mit andern Gemeinden
zusammen kirchliche Hilfsimter zu schaffen und
Werke der christlichen Bruderliebe zu griinden und
zu unterhalten » (Art. 18). Denn «es wird gut sein,

deren Anwendung mehrheitlich verschmiht (Evangel.
Volksabstimmung vom 24. April 1955).

67




wenn die Kirchgemeinden, wo die Verhiltnisse es
erfordern und gestatten, noch freiere und reichere
Titigkeit entfalten konnen. Im einzelnen liegt der
Entscheid selbstverstindlich bei der Kirchgemeinde
selber»®t.

Von den iibrigen Abschnitten bleibt einzig noch
derjenige iiber die Synode naher zu beleuchten. Zu-
nichst war die Art ihrer Bestellung leicht verandert
worden. Die Kirchgemeinden hatten namlich fortan
bis 1500 Seelen zwei Vertreter zu wahlen und dann
fiir jeden folgenden Tausender oder einen Bruchteil
{iber 500 einen weiteren (Art. 32). « Das diirfte eine
gerechtere Vertreterzahl bilden als der bisherige Mo-
dus und fithrt im Endergebnis zu derselben Stirke
der Synode, die damit auf Grund der letzten Volks-
zdhlung im ganzen auf 165 Mitglieder kommt»®2.
— Ferner ist die Aufzahlung der Befugnisse in Art. 35
(vgl. Beilage II) um diejenigen Positionen erweitert
worden, die man bisher in der Kirchenordnung hatte
suchen miissen (darum enthilt letztere seit 1923 in
threm Abschnitt «Synode» keine materiellen Be-
stimmungen mehr, sondern blof} noch einen Hinweis
auf Grundgesetz und Synodalreglement). In Wegfall
kam einzig die u. W. nie angerufene « Entscheidung
{iber Entlassung fehlbarer Geistlicher »; der Verzicht
auf dieses ehrwiirdige Uberbleibsel aus allerdltester
Zeit erfolgte vollig schmerzlos. — Im tibrigen erklart
Art. 36 die Synode fiir eine Reihe von Geschiften
abschlieflend zustindig, wihrend fiir die andern die
Zustimmung des evangelischen Volkes angerufen
werden kann, und zwar auf zwei verschiedene
Arten: entweder durch das fakultative Referendum
(Art. 9), also auf Begehren der Kirchgenossen, oder
durch Mehrheitsbeschluff der Synode selber, bzw.
durch ein schriftliches Begehren eines Drittels ihrer
Mitglieder; ein solches ist innert 10 Tagen nach dem
betreffenden Beschluff beim Prisidenten einzurei-
chen. Damit hat sich die Synode — in Nachahmung
staatlichen Rechts — die Moglichkeit geschaffen, von
sich aus einen Entscheid, zu welchem sie formell
zustindig wire, an die Gesamtheit der Kirchgenos-
sen zu iibertragen, wenn sie das aus irgend einem
Grunde fiir richtig erachtet.

So gering die praktische Bedeutung dieses bisher
nie angewandten Verfahrens sein mag, so zeigt es
doch, dafl die Synode die Neugestaltung des Grund-
gesetzes nicht zum Anlafl nahm, ihre eigene Macht-

31 Botschaft vom 8.Dez. 1921 an die Synode (Kirchenarchiv).
(Sie diente als Vorlage zum Kreisschreiben vom 12. Jan.
1922, KE V Nr. 67).

82920

68

fiille zu steigern. Mit einer gewissen Folgerichtigkeit
gliederte sie sich vielmehr in jene Konzeption ein,
die bei der Revision der Kirchenverfassung, im offen-
baren Einverstindnis und Zusammenwirken aller
theologischen Richtungen, gesiegt hatte. Wahrend
die mehr zentralistischen Vorschlige von Pfarrer
Ernst nicht durchzudringen vermochten — die Schaf-
fung eines kantonalen Kirchenboten suchte er noch
durch eine besondere Motion zu erwirken3® —, hatte
der Grundgedanke Etters offensichtlich stirkeren
Anklang gefunden. Ein weiterer Ausbau der Demo-
kratie innerhalb der Kirche, die ja eine Volkskirche
sein will, ist wohl nicht einfach deshalb begriifit
worden, weil er der freiheitlichen Tradition unseres
Volkes ebenso entsprach wie bestimmten Stromun-
gen der damaligen Tagespolitik. Entscheidend war
vermutlich doch eine andere Uberlegung: dafl die
reformierte Kirche von ihren Gemeinden her lebt
und dafl dies auch in den dufleren Formen ihres
rechtlichen Aufbaues zum Ausdruck kommen muf3.

*

Das Grundgesetz von 1922 hat diesen Gedanken
noch stirker verwirklicht, als es 1862 moglich ge-
wesen war. Weiter als je sah sich damit die evan-
gelische St. Galler Kirche vom Ausgangspunkt ihrer
Entwicklung entfernt. Auflerlich war sie in den
Kanton hineingewachsen, indem die Synodalen ge-
lernt hatten, iiber die Grenzen des eigenen Kirchen-
bezirks hinauszublicken und die Zusammengehorig-
keit aller st.gallischen Kirchgemeinden zu festigen:
im Recht, in den Lehrmitteln und im finanziellen
Bereich. Zugleich war die Kirche gewissermaflen
aber auch aus dem Kanton hinausgewachsen. Die
anfingliche Ohnmacht ihrer Oberbeh6rde war iiber-
wunden, der frither zu enge Rahmen staatlicher Vor-
schriften allmihlich gelockert worden. Die Synode
hatte erkannt, dafl der Kirche damit die Moglich-
keit eroffnet sei, eindeutiger als vorher ihren eigenen
Weg zu suchen. Zur dufleren Trennung vom Staat
braucht er schon darum nicht zu fithren, weil auch
die Kirche, soweit sie « sichtbare Kirche » ist, um der
redlichen Ordnung willen klarer und verbindlicher
Vorschriften bedarf. Der Unterschied zwischen
ihrem eigentlichen, inneren Wesen und demjenigen des
Staates beginnt erst beim Unsichtbaren, welches sich
hiiben und driiben hinter dem Sichtbaren verbirgt.

33 Prot. vom 28. Juni und 11. Okt. 1920. — KE V, S. 355 ff
und 419. — Der heutige «Kirchenbote der Evangel. Lan-
deskirche des Kantons St. Gallen» erscheint seit Januar
1952:




Rechtsgrundlagen fiir Stellung und Titigkeit der Synode

Kantonsverfassung
vom 19. Febr. 1803
(Art. 24)

— vom 31. Aug. 1814
(Art. 2)

— vom 1. Mirz 1831
(Art. 22)

— vom 17. Nov. 1861
(Art. 6)

— vom 16. Nov. 1890
(Art. 24)

Bezeichnungen vereinfacht.

Kirchengesetz
vom 29. Juni 1803

Konfessionelles Gesetz
vom 3. April 1816

— vom 29. Nov. 1831

— vom 16. Juni 1855
— vom 15. Juni 1859

— vom 25. Juni 1923

Kirchenverfassung
vom 19. Sept. 1804

Organisation fiir die evang.
Konfession
vom 20. Juni 1816

Kirchenverfassung
vom 1. Juli 1817

— vom 6. Febr. 1834

Organisation der Synode
und Kapitel
vom 6. Nov. 1834

— vom 11. Midrz 1862
(revidiert 20. Juni 1892)

Kirchenordnung
vom 23. Juni 1864
(revidiert 26. Okt. 1881
und 21. Juli 1911)

Grundgesetz
vom 9. Jan. 1922

Kirchenordnung
vom 25. Juni 1923

Beilage 1

69




Beilage 11

Aufgaben und Befugnisse der Synode 1862/64 und 1922

Organisation ... vom 11. Marz 1862

Art. 26. Sie wihlt ihr Bureau, den Prisidenten und die Mit-
glieder des Kirchenrates, die Dekane und deren Stellvertreter.

Art. 27. Sie bestellt ein Examinationskollegium zur Priifung
der Kandidaten des Predigtamtes und setzt die Examinations-
und Ordinationsordnung fest.

Art. 28. Die Synode ist die oberste Behdrde der evangelischen
Kirche des Kantons und leitet und iiberwacht als solche deren
Angelegenheiten.

Art. 29. Insbesondere liegt in ihren Befugnissen und Verpflich-

tungen:

a) Die Sorge fiir die religisen und kirchlichen Interessen der
evangelischen Bewohner des Kantons.

b) Die Entscheidung iiber Gegenstinde der Lehre, der Seel-
sorge, des Kultus und der kirchlichen Einrichtungen.

¢) Die Oberaufsicht iiber alle kirchlichen Behorden und Be-
amten und iiber die Kapitel.

d) Die Entscheidung iiber Entlassung fehlbarer Geistlicher.

e) Die Oberaufsicht iiber die Verwaltung der Fonde und Stif-
tungen der Kirchgemeinden und der evangelischen Korpo-
ration.

f) Die Erkennung von allgemeinen evangelischen Steuern.

g) Die Erlassung der zur Ausfithrung gegenwirtiger Organi-
sation erforderlichen Verordnungen und Reglemente.

Art. 30. Die Synode besitzt das Recht, die gegenwirtige Or-

ganisation zu revidiren. Abinderungen an derselben sind der

Genehmigung der Kirchgemeinden und der Sanktion des

Staates zu unterstellen.

(Art. 28-30 entsprechen Art. 25-27 der Organisation vom 20.
Juni 1892).

Kirchenordnung ... vom 23. Juni 1864

Art. 162. Gemif Art. 26 und 32 der Organisation wiahlt die
Synode auf eine Amtsdauer von 4 Jahren einen Kirchenrath
von 7 Mitgliedern sammt 4 Suppleanten und als dessen Voll-
ziehungsorgane in den Kirchenbezirken die Dekane und deren
Stellvertreter. In jeder ordentlichen Sitzung bestellt sie eine
Kommission zur Priifung der Amtsverwaltung des Kirchen-
rates und des Voranschlages fiir das folgende Rechnungsjahr.

Art. 163. Zur Priifung der Kandidaten des Predigtamtes wihlt
sie gemif Art. 27 der Org. ein Examinationskollegium von 7
Mitgliedern sammt 2 Suppleanten und gemifi Konkordat
betr. gegenseitige Zulassung evangelisch-reformirter Geistlicher
zum Kirchendienst einen Abgeordneten sammt Stellvertreter in
die aufgestellte gemeinsame Priifungsbehdrde.

Art. 164. Als oberste Aufsichtsbehdrde der Kirche vernimmt
die Synode gemifl Art.29 lit.c und e der Org. jihrlich den
Bericht des Kirchenraths iiber seine Amtsverwaltung sammt
demjenigen ihrer Priifungskommission, je zu 2 Jahren den
Bericht der Kapitel iiber ihre organisationsgemifie Thatigkeit
und je zu 6 Jahren den Visitationsbericht iiber das gesammte
Kirchenwesen in den Gemeinden.

Art. 165. Uber Gegenstinde der Lehre, der Seelsorge und des
Kultus, sowie iiber die hiezu nothigen Biicher vernimmt sie
die Gutachten der Kapitel und entscheidet dariiber gemif
Art. 29 lit. b der Organisation.

Art. 166. Auf Antrag und Gutachten des Kirchenrathes sorgt
sie gemifl Art.3 auf dem Wege des Vertrags fiir diejenigen
evangelischen Grenzbewohner des Kantons, welche zur Befrie-
digung ihrer kirchlichen Bediirfnisse auf evangelische Pfarr-
gemeinden benachbarter Kantone angewiesen sind, berith und
genehmigt gemif Art.9 die Griindung von Pfarrvikariaten
und verwilligt fiir diese Zwecke, wo es das Bediirfnif} er-
heischt, Beitrdge aus der Centralkasse.

Art. 167. Gemif Art. 29lit. d der Org. entscheidet sie auf Be-
richt und Gutachten des Kirchenraths iiber Entlassung fehl-
barer Geistlicher aus dem jeweiligen Amtsdienst und iiber Aus-
schlufl aus dem geistlichen Stande.

Art. 168. Sie behandelt Petitionen iiber Gegenstinde, welche
das evangelische Kirchenwesen beschlagen. Beschwerden gegen

70

den Kirchenrath gelangen unmittelbar an die Synode und sind
bei dem Prisidenten derselben einzugeben.

Art. 169. In jeder ordentlichen Sitzung bestimmt sie auf An-
trag des Kirchenrathes den Voranschlag fiir das folgende Rech-
nungsjahr und erkennt gemifl Art.29 lit. f der Org. die né-
thigen Centralsteuern.

Art. 170. In Angelegenheiten und Verhiltnissen, die mit dem
biirgerlichen Leben zusammenhingen, wendet sie sich nothigen-
falls an die Staatsbehorden; in solchen, welche mit andern
Kirchen oder Religionsgenossenschaften zusammenhingen, ver-
kehrt sie mit den zustindigen Stellen derselben.

Art.171. Gemaf Art.1 der Org. ist die Synode als oberste
Behorde der evangelischen Kantonskirche berechtigt, an allem
dem Theil zu nehmen, was zur Einigung der evangel. Kantons-
kirchen des schweizerischen Vaterlandes und zur gemeinsamen
Fortbildung und Forderung ihrer kirchlichen Institutionen und
des kirchlichen Lebens dient. Sie betheiligt sich nach Gutfinden
an beziiglichen Konferenzen und Konkordaten.

Art. 172. Sie liflt sich durch den Kirchenrath von den offi-
ziellen Mittheilungen der evangelischen Schweizerkirchen auf
geeignete Weise Kenntniss geben und theilt denselben ihrerseits
nach jeder Amtsdauer einen Bericht iiber das herwirtige Kir-
chenwesen mit.

(Vgl. Art.107-114 der Kirchenordnung vom 26. Okt. 1881
und Art. 106-113 derjenigen vom 19. Juni 1911).

Grundgesetz vom 9. Jan. 1922

Art. 35. Die Synode ist die oberste Behorde der evangelischen
Kirche des Kantons St. Gallen. Sie iiberwacht und leitet als
solche deren simtliche Angelegenheiten. Insbesondere liegt in
ihren Befugnissen und Verpflichtungen:

1. die Sorge fiir die religiosen und kirchlichen Interessen der
evangelischen Einwohner des Kantons, vor allem auch die
Sorge fiir den Jugendunterricht;

2. die Entscheidung iiber Gegenstinde der Lehre, der Seel-
sorge, des Kultus und der kirchlichen Einrichtungen;

3. die Oberaufsicht iiber alle Organe, Beamte und Behorden
der evangelischen Kirche;

4. die Beschlufifassung iiber die Griindung neuer Kirchge-
meinden;

5. die Wahl des Kirchenrates und seines Prisidenten, der Ab-
geordneten in den schweizerischen evangelischen Kirchen-
bund und deren Stellvertreter, des Abgeordneten in die
Konkordatspriifungsbehorde und dessen Stellvertreters, der
Dekane und deren Stellvertreter sowie des Synodalpredigers
und dessen Stellvertreters;

6. die Genehmigung des kirchenritlichen Amtsberichtes und
der simtlichen Rechnungen der vom Kirchenrat verwal-
teten Kassen, Fonde und Stiftungen;

7. die Genehmigung des Voranschlages fiir das nichstfolgende
Rechnungsjahr und die Festsetzung der Zentralsteuer;

8. die Oberaufsicht iiber die Pensionskasse der evangelischen
Pfarrer und das Recht der Statuteninderung fiir diese
Kasse;

9. die Festsetzung des Mindestgehaltes fiir die Pfarrer;

10. die Festsetzung der Entschidigung bzw. Gehalte fiir simt-
liche im Dienste der evangelischen Gesamtkirche des Kan-
tons stechenden Funktionire, einschliefflich der Taggelder
und Reiseentschidigungen fiir die Synodalen;

11. die Erledigung von Beschwerden gegen den Kirchenrat;

12. der Erlaf der zu diesem Grundgesetz ndtigen Ausfithrungs-
bestimmungen (Kirchenordnung) sowie weiterer Verord-
nungen und Reglemente allgemein verbindlicher Natur, die
im Interesse der evangelischen Kirche liegen;

13. der Abschluf von Konkordaten mit anderen evangelischen
Kirchen der Schweiz;

14. die Beratung iiber die Anderung dieses Grundgesetzes. Jede
Anderung muf aber der evangelischen Volksabstimmung
und der Genehmigung der zustindigen staatlichen Behor-
den unterstellt werden.




Beilage 111

Vertretung der Kirchgemeinden in der Volkssynode 1862—1962

Reihenfolge und Bezeichnung der Gemeinden gemif Art. 1 der Kirchenordnung von 1923 (revidiert). Angegeben wird die Zahl der Sitze bei der betr.
Integralerneuerung und bei Diasporagemeinden auflerdem das Jahr der Griindung.

Kirchenbezirk St. Gallen 1862 1890 1922 1962
St. Gallen 10 23 20 17
Straubenzell (1902) — — 8 8
Tablat (1906) - = 9 10
Rorschach (1854) 2 4 8 10
Goflau (1897) — - 3 3
Gaiserwald (1922) — — — 2

Kirchenbezirk Rheintal-Werdenberg

Thal 2 3 3 4
Rheineck 2 2 2 2
St. Margrethen 2 2 2 3
Berneck-Au 2 2 2 3
Balgach 2 2 2 2
Diepoldsau 2 2 2 2
Rebstein 2 2 2 2
Marbach 2 2 2 2
Altstitten 3 3 3 2
Eichberg 2 2 2 2
Sennwald-Lienz 2 2 2 2
Salez-Haag 2 2 2 2
Sax-Friimsen 2 2 2 2
Grabs 4 5 6 5
Buchs 3 4 4 5
Sevelen 2 2 2% 3
Wartau-Gretschins 2 5 2 2
Azmoos-Triibbach 2 2 2 2
Bad Ragaz-Pfifers (1863) - 2l 2 2
Sargans-Mels (1955) — o — 2
Walenstadt (1865) — 2 2 2
Kirchenbezirk Toggenburg

Weesen-Amden (1908) - — 2 2
Uznach (1920) — — 2 2
Rapperswil-Jona  (1838) 2 2 3 5
Wildhaus 2 2 2 2
Alt St. Johann 2 2 2 2
Stein 2 2 2 2
Nesslau 3 2 2 2
Ennetbiihl 2 2 2 2
Krummenau 2 2 2 2
Ebnat 3 3 3 3
Kappel 3 3 2 2
Wattwil 5 4 5 5
Lichtensteig 2 2 2 2
Oberhelfenschwil 2 2 2 2
Brunnadern 2 2 2 2
Hemberg 2 2 2 2
St. Peterzell 2 2 2 2
Krinau 2 2 2 2
Biitschwil-Mosnang (1906) — — 2 2
Liitisburg 2 2 2 2
Kirchberg 2 2 2 2
Mogelsberg 3 3 3 2
Ganterschwil 2 2 2 2
Oberuzwil 2 2 3 3
Niederuzwil 2 3 4 5
Flawil 3 4 4 4
Degersheim 2 2 2 2
wil (1889) i 2 3 4
total 108 132 164 174

71



Beilage 1V

Sessionen und Prisidenten der Synode 1803-1963

Die Daten (bei auflerordentlichen Sessionen kursiv) beziehen sich nur auf die eigentlichen Sitzungstage, nicht auf freie Ver-

anstaltungen am Vorabend.

Als Prisidenten werden die formell gewihlten angegeben, nicht aber ihre gelegentlich amtierenden Stellvertreter. — Wo der

Wohnort nicht verzeichnet ist, war St.Gallen Domizil.

Die Amtsdauer, fiir den Antistes noch nicht normiert, wurde fiir den Prisidenten 1834 auf 3 Jahre, 1862 auf 1 Jahr und 1907

auf 2 Jahre festgesetzt. — Fiir Mitglieder betrigt sie seit 1862 4 Jahre.

Geistlichkeitssynode

1803 20. Sept. Peter Stihelin, Antistes 1832 7./8. Aug.

1804 18./19.Sept. Peter Stihelin, Antistes 1833 2. Juli

1805 2./3. Juli Peter Stihelin, Antistes 1834 23. Sept.

1806 1. Juli Peter Stihelin, Antistes 1835 12. Mai

1807 7. Juli Peter Stihelin, Antistes 1836 26. Jan.

1808 5. Juli Peter Stihelin, Antistes 1837 23./24.Mai

1809 4. Juli Peter Stihelin, Antistes 1840 14./15. Juli

1810 17. Juli Peter Stihelin, Antistes 1843 18,19, Juli

1811 2. Juli Peter Stihelin, Antistes 1845 29. Okt.

1812 7. Juli Peter Stihelin, Antistes 1846 23./24. Juni

1813 6. Juli Peter Stihelin, Antistes 1849 17./18. Juli

1814 19. Juli Peter Stihelin, Antistes 1850 1./2. Okt.

1815 4. Juli Peter Stihelin, Antistes ;

1816 9. Juli Georg Kaspar Scherrer, Antistes 1852 29./30. Juni

1817 " 1. Juli Georg Kaspar Scherrer, Antistes 1855 3./4. Juli

1818 7. Juli Georg Kaspar Scherrer, Antistes 1857 30. Sept./1. Oket.

1819 6. Juli Georg Kaspar Scherrer, Antistes 1858 20./21.] itk

1820 4. Juli Georg Kaspar Scherrer, Antistes 1858  29./30. Juni
1860 30./31. Mai

18218 3t Juli Georg Kaspar Scherrer, Antistes 1861 9./10. Juli

1822 2. Juli Joh. Konr. Rothmund, Antistes 1861 27. Aug.

1823 1. Juli Joh. Konr. Rothmund, Antistes

1824 6. Juli Joh. Konr. Rothmund, Antistes

1825 5. Juli Joh. Konr. Rothmund, Antistes

1826 4. Juli Joh. Konr. Rothmund, Antistes

1827 3. Juli Joh. Konr. Rothmund, Antistes

1828 1. Juli Joh. Konr. Rothmund, Antistes

1829 7. Juli Joh. Konr. Rothmund, Antistes

1830 6. Juli Joh. Konr. Rothmund, Antistes

1831 5. Juli Joh. Konr. Rothmund, Antistes

72

Rud. Steinmiiller, Antistes, Rheineck
Rud. Steinmiiller, Antistes, Rheineck
Rud. Steinmiiller, Antistes, Rheineck
Huldreich Seifert, Dekan, Ebnat
Huldreich Seifert, Dekan, Ebnat
Huldreich Seifert, Dekan, Ebnat
Huldreich Seifert, Dekan, Ebnat

Huldreich Seifert, Dekan, Ebnat
Huldreich Seifert, Dekan, Ebnat
Huldreich Seifert, Dekan, Ebnat
Joseph Scherrer, Pfarrer, Wattwil
Joseph Scherrer, Pfarrer, Wattwil

Joseph Scherrer, Pfarrer*

Joseph Scherrer, Pfarrer

Joseph Scherrer, Pfarrer

Joseph Scherrer, Pfarrer

Joh. Konr. Binziger, Dekan, Altstitten
Joh. Konr. Binziger, Dekan, Altstitten
Zwingli Wirth, Pfarrer, Wattwil
Zwingli Wirth, Pfarrer, Wattwil

* ab 1852 in St. Gallen




T —

1862
1862
1863
1864
1865
1866
1867
1868
1869
1870

1871
1872
1873
1874
1875
1876
1877
1878
1879
1880

1881
1881
1882
1883
1884
1885
1886
1887
1888
1889
1890

1891
1892
1893
1894
1895
1896
1897
1898
1899
1900

17.-19. Juni
15.-17. Dez.
15./16. Juni
20.-23. Juni
19.-21. Juni
18.-20. Juni
17./18. Juni
15./16. Juni
21./22. Juni
20.-22. Juni

19./20. Juni
17./18. Juni
16./17. Juni
22./23. Juni
21. Juni
22. Mai
28. Mai
24./25. Juni
19. Mai
18. Mai

4, Juli
24.-26. Okt.
1. Juni
18. Juni
23./24. Juni
15. Juni
21. Juni
20. Juni
18. Juni
24, Juni
23. Juni

15. Juni
20. Juni
26. Juni
25. Juni
24. Juni
22. Juni
28. Juni
20. Juni
19. Juni
18. Juni

Arnold Otto Aepli, Landammann
Arnold Otto Aepli, Landammann
Gustav Ad. Saxer, Regierungsrat
Arnold Otto Aepli, Landammann
Arnold Otto Aepli, Landammann
Gustav Ad. Saxer, Regierungsrat
Arnold Otto Aepli, Regierungsrat
Gustav Ad. Saxer, Landammann
Arnold Otto Aepli, Landammann
Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor

Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
Arnold Otto Aepli, Regierungsrat
Arnold Otto Aepli, Regierungsrat
Daniel Wirth-Sand, Kaufmann
Kaspar Pfindler, Landammann
Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
Arnold Otto Aepli, Regierungsrat
Kaspar Pfindler, Regierungsrat
Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor

Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor

Bernhard Scherrer-Engler, Kaufmann

Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
Ludwig Zollikofer, Landammann
Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
Ludwig Zollikofer, Regierungsrat
Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor

Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
Ludwig Zollikofer, Regierungsrat
Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor
Gustav Ad. Saxer, Bankdirektor

«Wandersynode»

1945 25. Juni (Rapperswil)
1946 24. Juni (St.Gallen)
1947 30. Juni (Berneck)
1948 28. Juni (Wil)

1949 27. Juni (Ragaz)
1950 26. Juni (St.Gallen)

1951 29. Jan. (St.Gallen)
1951 25. Juni (Weesen)
1952 30. Juni (Rheineck)
1953 29. Juni (Ebnat)
1954 1. Febr. (St.Gallen)
1954 23. Juni (St.Gallen)
1955 27. Juni (Buchs)
1956 25. Juni (Goldach)
1957 24. Juni (Wildhaus)
1958 30. Juni (St.Gallen)
1959 29. Juni (Rapperswil)
1960 27. Juni (Berneck)
1961 26. Juni (Sargans)
1962 25. Juni (St.Gallen)
1963 24. Juni (Weesen)

Volkssynode
1901 17. Juni Gustav Ad. Saxer, a.Bankdirektor
1902 23. Juni Gustav Ad. Saxer, a. Bankdirektor
1903 15. Juni Gustav Ad. Saxer, a. Bankdirektor
1904 20. Juni Gustav Ad. Saxer, a. Bankdirektor
1905 19. Juni Gustav Ad. Saxer, a. Bankdirektor
1906 2. Juli Hermann Schlatter, Kaufmann
1907 17. Juni Ludwig Zollikofer, a. Regierungsrat
1908 15. Juni Ludwig Zollikofer, a. Regierungsrat
1909 21. Juni Ludwig Zollikofer, a. Regierungsrat
1910 20. Juni Theod. Schlatter, Kaufmann
1941 19. Juni Theod. Schlatter, Kaufmann
1912 17. Juni Alfred Riegg, Regierungsrat
1913 16. Juni Alfred Riegg, Regierungsrat
1914 22. Juni Theod. Schlatter, Kaufmann
1915 21 Juni Ernst Kuhn, Fabrikant, Degersheim
1916 19. Juni Ernst Kuhn, Fabrikant, Degersheim
1917 18. Juni Ernst Kuhn, Fabrikant, Degersheim
1918 17. Juni Alfred Riegg, Regierungsrat
1919 7. Juli Alfred Riegg, Regierungsrat
1919° 27 .Okt, Alfred Riegg, Regierungsrat
1920 28. Juni ‘Walter Sonderegger, Pfarrer, Buchs
1920 11.Okt. Walter Sonderegger, Pfarrer, Buchs
1921 20. Juni Walter Sonderegger, Pfarrer, Buchs
1922 9. ]an, Walter Sonderegger, Pfarrer, Buchs
1922 12. Juni Dr. iur. Robert Forrer, Rechtsanwalt
1922 27. Now. Dr. iur. Robert Forrer, Rechtsanwalt
1923 25. Juni Dr. iur. Robert Forrer, Rechtsanwalt
1924 23. Juni Albert Rothenberger, Dekan
1925 15. Juni Albert Rothenberger, Dekan
1926 21. Juni Emil Tobler-Barry, Kaufmann, Thal
1927 20. Juni Emil Tobler-Barry, Kaufmann, Thal
1928 18. Juni Oskar Steger, a. Dekan
1929 24. Juni Oskar Steger, a. Dekan
1930 30. Juni Daniel Briitsch, Dekan, Sevelen
1931  29. Juni Daniel Briitsch, Dekan, Sevelen
1932 27. Juni Albert Rothenberger, Dekan
1933 26. Juni Albert Rothenberger, Dekan
1934 25. Juni Dr. iur. Ernst Graf, Stadtrat
1935: 7 1= Juli Dr. iur. Ernst Graf, Stadtrat
1936 29. Juni Adolf Brunner, Reallehrer
1937 28. Juni Adolf Brunner, Reallehrer
1938 27. Juni Albert Kuhn, Fabrikant, Degersheim
1939 19, Juni Hans Wohlfender, Pfarrer, Oberuzwil
1940 24. Juni Richard Pestalozzi, Dekan, Tablat

1941 30. Juni Richard Pestalozzi, Dekan

1942  29. Juni Fritz Grob, Lehrer, Goldach

1943  28. Juni Fritz Grob, Lehrer, Goldach

1944 26. Juni Henry Tschudy, Buchdr. und Verleger

Henry Tschudy, Buchdrucker und Verleger
Paul Triib, Dekan, Flawil

Paul Triib, Dekan, Flawil

Paul Wieser, Dekan, Berneck

Paul Wieser, Dekan, Berneck

Rob. Grob, Bezirksammann, Wattwil

Rob. Grob, Bezirksammann, Wattwil

Rob. Grob, Bezirksammann, Wattwil

Dr. sc. techn. Wilh. Gasser, Geschiftsfiihrer

Dr. sc. techn. Wilh. Gasser, Geschiftsfiihrer

Dr. sc. techn. Wilh. Gasser, Geschiftsfiihrer

Otto Zingg, Chemiker, Berneck

Otto Zingg, Chemiker, Berneck

Dr. iur. Carl Gsell, Pfarrer, Wattwil

Dr. iur. Carl Gsell, Pfarrer, Wattwil

Wilh. Baumann, Sekundarlehrer, Oberuzwil
Wilh. Baumann, Sekundarlehrer, Oberuzwil
Gregor Baumgartner, Feuerpolizei-Chef, Tablat
Gregor Baumgartner, Feuerpolizei-Chef, Tablat
Hans Mast, Gemeindeammann, Rorschacherberg
Hans Mast, Gemeindeammann, Rorschacherberg

73







Personen-Register

Ein A nach einer Seitenzahl bedeutet, dal der Name auf der betreffenden Seite nur in einer Anmerkung vorkommt.

Aepli, Arnold Otto 36-41, 44ff,
48,51, 54f,73

Alder, Johann Jakob 31 A

Altherr, David 52

Ambiihl, Ulrich 41,52

Bader, Hans 59, 62

Binziger, Johann Konrad 72
Birlocher, Sebastian 38, 48, 52
Baumann, Wilhelm 73
Baumgartner, Gottlieb 65
Baumgartner, Gregor 73

Baur, Ferdinand Christian 51, 54
Bernet, Johan Jakob 32 ff, 50
Beusch, Adam 59

Bohringer, Hans 63

Brunner, Adolf 73

Briitsch, Daniel 73

Custer, Jakob Laurenz 18

Dieterle, Samuel 62 f
Dietrich, Gottfried 59
Dubs, Jakob 43 f
Diitschler, Dionys 55

Ernst, Edmund 66, 68
Etter, Ernst 65 f, 68

Fay, Ludwig 31A

Fels, Christian Friedrich von 26
Fels, Johann Michael 11, 23, 28
Forrer, Robert 73

Friih, Johann Georg 52

Gasser, Wilhelm 73
Graf, Ernst 73
Grob, Fritz 73
Grob, Robert 73
Gsell, Carl 73

Hauri, Nathanael 59

Kambli, Conrad Wilhelm 62
Kambli, Wilhelm 64
Kaufmann, Johann 41,52
Keller, Paul 59

Kessler, Johannes 19

Knaus, Johannes 28

Kuhn, Albert 73

Kuhn, Ernst 73

Kutter, Hermann 62

Lang, Heinrich 44, 47, 51

Mast, Hans 73
Mayer, Karl Eduard 51
Miiller-Friedberg Karl von 12 f, 17

Nif, Jonas 41, 44

Pestalozzi, Karl 63
Pestalozzi, Richard 73
Pfindler, Kaspar 52,73

Ragaz, Leonhard 62

Riegg, Alfred 73

Rietmann, Johann Jakob 31 A

Rothenberger, Albert 62 f, 73

Rothmund, Johann Konrad 20 f,
33572

Saxer, Gustav Adolf 41, 44 f, 48,
514, 54-58.73

Saxer, Johann Jakob 52

Scheitlin, Peter 22 f, 31 A, 33

Scherrer, Bernhard 73

Scherrer, Georg Kaspar 20, 22, 25,
72

Scherrer, Joseph 32, 42, 52 f, 72

Schiefl, Emanuel 34, 36

Schief}, Heinrich 35 f

Schlatter, Hermann 73

Schlatter, Stephan 49

Schlatter, Theodor 73

Schleiermacher, Friedr. E. Daniel 35

Schwendener, Johann Jakob 41,52

Seifert, Hermann 34 A

Seifert, Huldreich 34, 72

Seifert, Huldreich Arnold 34 A, 44

Sonderegger, Walter 73

Stihelin, Peter 11 £, 14, 20, 22, 25,
72

Stapfer, Philipp Albert 12

Steger, Oskar 73

Steiger, Eduard 41, 44

Steiger, Georg Peter Friedrich 27,
30

Steiger, Karl 31 A

Steinmiiller, Johann Rudolf 21f,
28,72

Tobler, Emil 73

Triib, Paul 73

Tschudi, Friedrich von 31 A, 34f,
44, 48, 51

Tschudy, Henry 73

Watt, Joachim von (Vadian) 19

Weber, Johann Heinrich 28

Weber, Johann Jakob 40f

Weder, Johann Baptist 41

Wieser, Paul 73

Wiget, Gustav 58, 65

Wirth, Daniel 26 A, 73

Wirth, Johann Georg 26, 33, 48,
51

Wirth, Kaspar Melchior 26 A

Wirth, Zwingli 26 A, 37 f, 40, 44,
51672

Wohlfender, Hans 73

Zingg, Otto 73

Zollikofer, Julius Hieronymus 14
Zollikofer, Ludwig 73
Zollikofer, Ruprecht 25

Zwingli, Ulrich 9, 19

75







	Die evangelische Synode des Kantons St. Gallen von 1803 bis 1922

