
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons St. Gallen

Band: 99 (1959)

Artikel: Das Charakterbild des Gallus im Wandel der Zeit

Autor: Rüsch, Ernst Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946392

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


99. NEUJAHRSBLATT
HERAUSGEGEBEN VOM HISTORISCHEN VEREIN DES KANTONS ST.GALLEN

Das Charakterbild des Gallus

im Wandel der Zeit

von

Ernst Gerhard Rüsch

1959

BUCHDRUCKEREI KARL WEISS AG ST. GALLEN



Inhalt

ERNST GERHARD RÜSCH

Das Charakterbild des Gallus im Wandel der Zeit 3

Prof. Dr. PAULFRITZ KELLENBERGER, Präsident des Historischen Vereins
des Kantons St. Gallen

Jahresbericht 1958 20

MAX GMÜR, Aktuar des Historischen Vereins

St. Gallische Chronik 1958 23

Dr. HANS FEHRLIN, Stadtbibliothekar, Vadiana, St. Gallen

St. Galler Literatur 1957158 32

Historischer Verein des Kantons St. Gallen 38

Verzeichnis der Neujahrsblätter 39



QALLUS UND DER BÄR

auf der rückseitigen Elfenbeintafel des Evangelium longum des Tuotilo (um 900)
(Stiftsbibliothek Codex 53)

Der Heilige (in aufrechter Haltung und stilisierter Gewandung nach den
Darstellungen der zeitgenössischen Handschriften) „mit beschwörender, gebietender
Gebärde dem Tier gegenüber, das einen mächtigen Klotz zum Feuer trägt".

(E. G. Rüsch in „Tuotilo" 1953)



99. NEUJAHRSBLATT
HERAUSGEGEBEN VOM HISTORISCHEN VEREIN DES KANTONS ST. GALLEN

Das Charakterbild des Gallus

im Wandel der Zeit

von

Ernst Gerhard Rüsch

(mit 2 Tafeln)

1959

BUCHDRUCKEREI KARL WEISS AG ST.GALLEN



DAS CHARAKTERBILD DES GALLUS IM WANDEL DER ZEIT

Die Schwierigkeiten, die sich der Betrachtung
einer Persönlichkeit aus früheren Jahrhunderten
entgegenstellen, sind bekannt. Wenn gar
Jahrtausende zwischen der Gegenwart und einer
Gestalt der Vorzeit liegen, wenn zudem die
historischen Quellen selbst schon nicht mehr zeitgenössisch

sind, so scheinen die Schwierigkeiten, ein
zutreffendes Bild zu gewinnen, unüberwindlich.

Aber was heisst hier „zutreffend"? Läge auch

noch so viel Stoff zur Charakterbetrachtung vor,
wäre auch der zeitliche Abstand beseitigt, so wäre
es doch nicht möglich, das Bild eines Menschen
vollkommen zutreffend zu zeichnen. Der Mensch als

das Ebenbild Gottes trägt in seinem Wesen immer
geheimnisvolle, unergründliche Züge. Die
Unterschiede zwischen einem einfachen und einem
vielschichtigen Charakter sind unverkennbar, aber sie

sind nur relativ. Auch der scheinbar leicht zugängliche

Charakter ist nur die Aussenseite eines an sich

nie völlig fassbaren menschlichen Daseins. So kann
das Wort „zutreffend" nur bedeuten, dass der
Betrachter sich dem Gegenstand, einer menschlichen
Seele, mehr oder weniger annähert, dass er vielleicht
einige Züge mehr zu erfassen vermag als bei weniger
günstigen Voraussetzungen. Und diese Vorbedingungen

sind weitgehend unabhängig von der Fülle
des vorliegenden Materials oder von der zeitlichen
Nähe. Ganz wenige Angaben aus ferner Zeit
vermögen den Charakter eines Menschen bedeutend
näher zu bringen als ein wort- und bildreicher
Bericht aus der Gegenwart.

Eine weitere Schwierigkeit liegt in der Tatsache,
dass mit dem Wandel der Weltanschauungen sich

auch die Begriffe und Masstäbe ändern, die einer
Zeit zur Schilderung eines Charakters dienlich

waren. Oft genügen wenige Jahrzehnte der
Geistesgeschichte, um das Bild eines Menschen grundlegend
anders erscheinen zu lassen, als seine Zeitgenossen
es sahen. Jede Zeit ist geneigt, ihre Anschauung als

endgültig zu setzen und die der früheren als zu

schematisch, unhistorisch und unpassend zu erklären.
So ist der moderne Mensch besonders versucht, die
mittelalterliche Menschenbetrachtung der Heiligenlegende

als unpsychologisch und unrealistisch
beiseitezulegen. Er merkt dabei oft nicht, dass seine

eigene Charakterforschung ebenso fraglich ist wie
die Mittel, welche die Heiligenlegende anwendet.
Ihre Begriffe, geschöpft aus der Bibel und aus der
kirchlichen Überlieferung, scheinen ungenügend;
aber spätere Zeiten werden über die gegenwärtig
üblichen Begriffe dasselbe sagen. Wenn man jedoch
die Vergänglichkeit und Relativität all dieser

Betrachtungsarten einsieht, so ist auf der andern Seite
auch der Weg zu ihrer sachlichen Würdigung offen.
Sie alle sind die Zeichen einer lebendigen Begegnung

zwischen Mensch und Mensch. Die jeweilige
Gegenwart sucht über die Jahrhunderte hinweg ins

Gespräch zu kommen mit einem Wesen, das bei
aller Verschiedenheit doch Menschenantlitz trägt.
Jede Zeit versucht aus den ihr eigenen
Voraussetzungen den andern Menschen in seiner Gestalt
zu erfassen. Diese Begegnung spielt sich immer
zwischen Persönlichkeiten, zwischen Subjekten ab,
und sie wird daher notgedrungen — also nicht
zufällig, nicht bedauerlicherweise — subjektiv sein. So

sagt jede Charakterbetrachtung nicht nur über den

Gegenstand, sondern ebensoviel über den Betrachter
selbst aus. Gerade darin liegt ihr Reiz und ihr Wert.
Erst in dieser Begegnung werden beide Wesen zu
Menschen, denn Menschsein heisst in der
Zwiesprache Gemeinschaft mit einem andern Wesen
haben. In der immer neuen Bemühung um dieses

Gespräch kommt auch der Mensch der Vergangenheit

zu seinem Recht. Oft sagt er erst über grosse
Zeiträume hinweg Wesentliches aus, was seine Zeit
nicht zu hören vermochte. Fruchtbar ist diese

Begegnung aber nur dann, wenn die Zwiesprache nicht
in einen Monolog ausartet, wenn der gegenwärtige
Betrachter bereit ist, den Menschen der Vergangenheit

in seinen ganz andern Voraussetzungen und
Denkweisen wirklich zu hören und zu verstehen.

3



Verhältnismässig unberührt von den erwähnten

Wandlungen in der Charakterbetrachtung bleiben

einige formale Möglichkeiten der Darstellung. Die
geistige Gestalt kann mittelbar oder unmittelbar
geschildert werden. Im ersten Fall werden die Wesenszüge

durch die Handlungen und durch die Umwelt
des Menschen erkennbar. Es entsteht eine Biographie
oder ein psychologischer Roman. Im andern Fall
werden die Eigenschaften unmittelbar durch
zusammenfassende Begriffe bezeichnet. Es entsteht eine

Charakterskizze, ein literarisches Porträt. Beide
Arten haben gleicherweise ihre Vor- und Nachteile;
im Ganzen einer Charakterbetrachtung haben beide
ihren notwendigen Platz.

Das Bild des Menschen kann in dreifacher Weise

gezeichnet werden: individuell, typisch und allgemein.

Je nach der Gesamtrichtung einer
vorherrschenden Weltanschauung tritt die eine oder die
andere Weise in den Vordergrund. Eine individualistische

Persönlichkeitskultur, wie sie das 19.
Jahrhundert hervorgebracht hat, wird mehr den indivi¬

duellen Eigenschaften Beachtung schenken; eine

kollektivistische Weltanschauung beschränkt das

Wesen des Menschen bewußt auf die allgemeinen
Züge. Die mittelalterliche Betrachtung hebt eher das

Typische hervor. Ihr ist der Heilige, der
Weltmensch, der Priester, der Laie, der Ritter, der Bauer
wichtig. Doch hat sie in ihrer Frühzeit noch genug
persönliche Kraft, um auch das Individuelle
durchschimmern zu lassen. Das Typische ist nur die

häufigste, nicht aber die einzige Art der Darstellung.

Wenn sich die folgenden Ausführungen auf das

Charakterbild des heiligen Gallus im Wandel der
Jahrhunderte beziehen, so wollen sie über das
örtliche Interesse hinaus ein Beispiel jenes allgemein
menschlichen Gespräches über die Zeiten hinweg
bieten. Dabei beschränken sie sich auf die literarisch
fassbare Seite der Aufgabe. Das ebenso aufschlussreiche

Thema „Gallus in der bildenden Kunst" ist
bereits von kundiger Seite trefflich behandelt
worden1.

I.

Uber die Persönlichkeit des heiligen Gallus liegen
verhältnismässig reichhaltige Quellenschriften vor.
Die ältesten bekannten Aufzeichnungen reichen in
eine Zeit wenige Jahrzehnte nach dem Tode Galls
zurück. Eine erste Überarbeitung wurde von einem
Unbekannten um 770 vorgenommen. Der
Aufschwung der kirchlichen Literatur in der Karolingerzeit

hat auch die Heiligenlegende erfaßt. So

passte man im neunten Jahrhundert die älteren

Darstellungen dem Geschmack der Zeit an. Für
die Gallusvita liegen zwei solcher neuen Rezensionen

vor; beide stammen aus der Reichenau. Um
820 hat der Mönch Wetti die älteren Quellen in ein
Latein gefasst, dessen unbeholfene Reimverse den
Reiz eines einfach-kräftigen Holzschnittes an sich

tragen. Nur dreizehn Jahre später hat Walahfrid
der Gallusvita jene klassische Form gegeben, die
für Jahrhunderte im Galluskloster die massgebende
Quelle für die Kenntnis des Heiligen wurde2.

„Es war ein Mann, glänzend durch seinen Adel
und durch treffliches Leben sonder Tadel, den Gallus

zu benennen die ehrwürdigen Altvordern
überlieferten Da er seit der Kindheit Gott
angehangen und in der freien Künste Studien sich ergangen,

wurde er nach dem Willen seiner Eltern dem

ehrwürdigen Manne Columbanus anvertraut...

Unter seinen Schülern ragte der genannte Knabe
durch Demut und ernstes Wesen vor, seinem Lehrer
in den göttlichen Bestrebungen folgend, indem er

jetzt schon das Vergängliche der Welt verachtete
und mit seinen Brüdern nach dem himmlischen
Reiche trachtete."3 Mit diesen Worten eröffnet
Wetti sein Buch über das Leben und die Wundertaten

des seligen Bekenners Gallus. Die Schilderung
gibt keine individuellen Züge. Sie hebt nur die
typischen Eigenschaften des Heiligen an Gallus hervor:
untadeliges Leben, von Jugend auf fromm, demütig
und ernst gesinnt. Die Betonung des Adels der
Familie, und zwar gleich in den ersten Worten, ist
bezeichnend für die Heiligenbetrachtung des

Frühmittelalters, für welche erst der äußere und der
innere Adel zusammen das Idealbild des Menschen
ausmachen. Das Spätmittelalter würde sich nicht
scheuen, auch eine niedere Herkunft zu nennen, um
die Gnadenführung Gottes umso grösser erscheinen

zu lassen. Die Schilderung Wettis ist trotz ihrer
typischen Form insofern beachtenswert, als sie die
auch sonst vielfältig bezeugten Eigenschaften der
christlich-klösterlichen Kultur und Umwelt des

Frühmittelalters auf Gall anwendet. Sie ist einseitig
religiös ausgerichtet, sagt aber als solche nichts
Unmögliches aus.

4



Walahfrid hat den Eingang seiner Gallusvita
anders formuliert. Er spricht zuerst von Columban
und geht erst nach einigen Zeilen auf Gallus über.

Zu den von Wetti genannten Eigenschaften fügt er
die ausgezeichnete Kenntnis der Heiligen Schrift und
die gute Schulung in Grammatik und Rhetorik4. Er
erwähnt audi, der eifrige Mönch Gallus habe die
Gabe der Tränen gehabt und sei von allen um
seiner Tugenden und Verdienste willen geliebt worden.

Das sind immer noch keine individuellen Züge,
aber sie erweitern das klassische Bild des Gott und
den Menschen wohlgefälligen Mönches über Wetti
hinaus.

Als Vorbilder des asketischen Lebens galten im
Mittelalter stets die ägyptischen Wüstenväter des

vierten Jahrhunderts. Die Regel Columbans mit
ihren überaus strengen Forderungen steht ihnen
nahe, während die Regel Benedikts mit ihren milderen

Ansprüchen sich ausdrücklich davon abhebt5.
Als nun Gallus und sein Diakon nach dem ersten
Aufenthalt im Steinachtal nach Arbon zurückkehrten

und von ihren Erlebnissen in der Wildnis
erzählten, wurde er, so heisst es bei Wetti, wie einer

von den alten Vätern angesehen, „denn das Leben,
das er führte, war hart, und die Nahrung über die
Massen karg"6. Der Vergleich mit den Wüstenvätern,

deren Bild geschichtlich klar fassbar ist,
bringt den Charakter des Heiligen wieder einen
Schritt näher. Walahfrid schwächt diesen Hinweis
ab und führt ihn ins Allgemein-Religiöse hinüber:
„Von da an hielten sie ihn für einen Propheten und
heiligen Mann, indem sie täglich die Grösse seiner
Verdienste in der Härte der Lebensführung und im
Tugendstreben massen."7

Wetti bringt an einer wichtigen Stelle seiner
Erzählung eine weitere zusammenfassende Beschreibung.

Bei Gelegenheit der Bischofswahl in Konstanz
rief die ganze Geistlichkeit samt dem Volke einstimmig:

„Weil Gallus ein Mann Gottes ist, von gutem
Rufe in dieser ganzen Gegend, erfahren in den
heiligen Schriften, und voll von Weisheit, gerecht
und keusch, sanft und demütig, ein Spender von
Almosen, mässig und geduldig, ein Vater der Waisen

und Witwen, so ist es billig, dass ein solcher den
Bischofsstuhl einnehme."8 Einzelne dieser Begriffe,
wie „iustus, continens" finden sich wörtlich in der
Aufzählung der Eigenschaften eines Bischofs im
Titusbrief (1, 8), die andern wenigstens dem Sinne
nach. Die Beschreibung fügt zum Idealbild des

Mönches die Züge eines wahren Bischofs, insbesondere

die Werke der Nächstenliebe hinzu. Walahfrid

ändert diese Worte über Gallus nur darin, dass er
die Adjektive durch Substantive ersetzt und den

Stil glättet. Dadurch geht zwar die Klarheit und
Dichte des Textes verloren, besonders der von Wetti
gerne verwendete Gleichklang der Worte9, aber
sachlich sagt er dasselbe aus.

Um diese unmittelbaren Schilderungen des

Heiligen gruppieren sich nun die Erzählungen der Vita.
Sie sollen die erwähnten Eigenschaften in der
Wirklichkeit der lebendigen Tat erweisen. Gallus ist ein

Mann Gottes, denn sein ganzes Leben ist auf die

göttliche Welt ausgerichet; er tut Wunder und
Zeichen wie die Propheten und heiligen Männer der

Bibel. Ihm gehorchen die Dämonen und die Tiere;
aber auch das Menschenherz bezwingt er mit seinem

Glauben und seinem Gebet. Erfahren in der Heiligen

Schrift, vermag er auch andere darin zu
unterrichten, wie den Diakon Johannes von Grabs, den

er in dreijähriger Lehrzeit auf die Übernahme des

Bischofsamtes in Konstanz vorbereitet. Voll Weisheit

und Klugheit sorgt er für die Besetzung des

Bischofsstuhles, den er selbst demütig ausgeschlagen

hat. Daneben beweist er auch einige Schlangenklugheit,

indem er einem undurchsichtigen herzoglichen
Befehl mit einer kleinen Notlüge ausweicht10. Auch
weiss er zum Volke zu reden in himmlischer Weisheit,

wie die Vita an mehreren Beispielen zeigt. Er
lebt in wilder Einsamkeit ein hartes asketisches

Dasein, hält seinen Körper in Zucht und seine Seele

in der Demut. Dem strengen Gebot seines Abtes,
keine Messe zu lesen, bleibt er auch in dessen ferner
Abwesenheit gehorsam. Als der Herzog Kunzo zum
Dank für die Heilung seiner Tochter von den

Dämonen ihn mit Geschenken überhäuft, gibt er sie in
Arbon an die Armen weiter und will nicht einmal
ein silbernes, getriebenes Gefäss für die Messfeier
zurückbehalten. Er will gleich Columban das heilige
Opfer in ehernen Gefässen darbringen, „weil auch

der Heiland, wie berichtet wird, mit ehernen

Nägeln an das Kreuz geschlagen wurde"11. Wenn
Gallus in Tuggen und Bregenz mit den Götterbildern

und Tempeln der Heiden nach den Begriffen

der Gegenwart sehr unsanft umgeht, so

widerspricht dies der Eigenschaft „sanft" (mansuetus,
mansuetudo) in der Vita nicht. In Bregenz
„berieselte der Auserwählte Gottes die Herzen mit
honigträufelnden Worten", zerbrach hierauf vor
aller Augen die Götterbilder an den Felsen und
warf sie in die Tiefe des Sees. Nicht blinde
Zerstörungswut, nicht fanatischer Eifer erfüllte ihn,
sondern er verband mit der gewinnenden Rede nur

5



den Beweis, dass die Götter ohnmächtig seien.

Dadurch wird nach Auffassung der Vita die Sanftmut

keineswegs verletzt12.

Nur an einer Stelle mag man schon in früher
Zeit einen Widerspruch zwischen den zusammenfassenden

Charakterisierungen und den in der Vita
erzählten Ereignissen empfunden haben. Es ist der
bekannte Augenblick, als Gallus sich beim Aufbruch
von Bregenz Columban zu Füssen wirft und
bekennt, dass er wegen einer Schwäche nicht
fortziehen könne. Columban geht gar nicht darauf ein.
Er spricht sogleich eine schwerwiegende Strafe aus:
„Wenn dir meine Mühen zu schwer sind, so liesest
du zu meinen Lebzeiten keine Messe mehr." Die
Regel Columbans verlangte vom Mönch den äusser-

sten Gehorsam: „Wenn ein Befehl auch noch so hart
und schwierig ist, die wahren Jünger müssen ihn mit
Freuden annehmen Die Abtötung des Mönches
ist eine dreifache: er darf niemals denken, was ihm
beliebt, niemals reden, was ihm beliebt, niemals
gehen, wohin es ihm beliebt. Mag, was der Abt
gebietet, ihm noch so zuwider sein, danach hat er nicht
zu fragen; ihm geziemt immer das Wort: ,Nicht wie
ich will, sondern wie du willst!'"13 Gallus kannte
diese Regel gewiss so gut, dass ihm die Aussichtslosigkeit

seiner Bitte zum vornherein feststehen

musste. Den Segen des Gehorsams, den Unsegen des

Ungehorsams gegenüber einem Worte seines Abtes
hatte er persönlich schon früher erfahren14. Dass
Columban auch eine Krankheit nicht als Entschuldigung

gelten Hess, wusste die Mönchsgemeinde
Columbans gut15.

Warum widerspricht Gallus doch? Er scheint ja
nicht so schwer krank gewesen zu sein, dass er nicht
dem Abte hätte zu Füssen fallen und bald nach der
Trennung nach Arbon übersiedeln können. Blitzt
hier für einen Augenblick eine noch stärkere
Persönlichkeit als Columban durch? Fiat Gallus die
Aufgabe in der Bodenseegegend noch nicht für
beendet angesehen, vielleicht nur im Unbewussten?
Wetti jedenfalls verschweigt nicht, dass man auch in
Arbon über die Trennung zunächst Trauer
empfand, weil sie doch recht ungewohnt war. Und er
legt sich das Ereignis mit den etwas unsicher
klingenden Worten zurecht: „Von da an sollte sich
selbst leiten, der bis jetzt hatte dürfen den Lehrer
begleiten. Die göttliche Vorsehung, glauben wir, hat
das gewollt, dass Gallus, der Erwählte Gottes,
diesem Volke zum ewigen Gewinn erhalten bleiben

sollt."16 Wetti sah deutlich die Schwierigkeit,
den Ungehorsam des Gallus und die sofort folgende

Strafe — das Verbot, zu Lebzeiten Columbans
Messe zu lesen — in das übliche Bild des unter allen
Umständen gehorsamen Mönchs einzuordnen. Er
bemerkt, Columban habe seinen Schüler bei sich

halten wollen und habe daher seinen Strafspruch
mit heiterem Gemüt gesprochen17. Walahfrid sucht

noch mehr auszugleichen und zu entschuldigen.
Nach ihm war es eine plötzliche, heftige
Fieberkrankheit (repentina febris, vehemens aegritudo),
die Gallus ergriffen und zurückgehalten hatte. Er
lässt Columban nicht „mit heiterem Gemüte"
sprechen, sondern sehr besorgt, weil er glaubte,
Gallus werde durch falsche Liebe zum Schauplatz

grosser Erlebnisse und durch Scheu, um des Meisters
willen weitere schwere Mühen auf sich zu nehmen,
zurückgehalten. Er fügt bei, Columban habe
schliesslich die Erlaubnis zu eigener Lebensführung
gegeben, was doch dem Strafwort widerspricht.
Dann bricht er in überschwängliche Worte über das

glückliche Fieber und die heilbringende Schwäche
des Gallus aus, weil dadurch diesem Lande der
Weg der Wahrheit gezeigt worden sei. So dämpft
er jenes Ereignis in seiner Härte. Für uns aber
bedeutet es ein kostbares Zeugnis für die kraftvolle
Selbständigkeit beider Charaktere, des Gallus und
seines Abtes.

Wetti und Walahfrid ringen auf diese Weise in
ihren Erzählungen vom Leben Galls ein jeder in
seiner Art um die Seele ihres Heiligen. Bei ihnen
zeigt sich schon der Weg, den die Legende in spätem
Zeiten nehmen wird. Ausgleichend und glättend
wird sie die Sprödigkeit der Charaktere mildern;
sie wird den allgemeinen Zügen, dem Typus noch
mehr Raum lassen und das Individuelle in den

Hintergrund drängen. Jahrhunderte stiller geistiger
Entwicklung schaffen das Bild des Heiligen allmählich

um, bis es wieder greifbar in den spätmittelalterlichen

Erzählungen über Gallus hervortritt.

II.
Die berühmte Sammlung von Heiligenleben, die

Legenda aurea des Jacobus de Voragine, entstanden

um 1270, kennt Gallus nicht. Obwohl seine

Verehrung damals in Mitteleuropa weit verbreitet
war18, lag sie offenbar nicht im Blickfeld des Ge-
nueser Erzbischofs, der das für lange Zeit
maßgebende Legendenbuch geschaffen hat. Aber im
Herbst des Mittelalters stellte man in neuen Sammlungen

die Geschichten der heiligen Männer und
Frauen zusammen. „Der Heiligen Leben und Lei-

6



den oder Passional" wurden diese Legendenbücher

genannt, deren viele in Manuskripten und Drucken
erhalten sind. Auf der Stadtbibliothek Vadiana

liegt ein solches Passional, eine schöne Inkunabel aus

der hervorragenden Offizin des Antonius Koberger
in Nürnberg vom Jahre 1488. Hier findet sich auch

die Gallusvita19.
Die Einleitung hat alle individuellen Züge

abgestreift: „Sant Gall was ein christen und dienet

got mit vleyss tag und nacht mit beten, mit fasten,
mit wachen und mit vil ander guter ubung. Und
floch der welt lust und freud und ward ein munich
und lebet seligklichen." Gallus ein einfacher Christ
— die adelige Abstammung ist nicht mehr wichtig.
Die kurze Erzählung bringt nur wenige Ereignisse
aus dem Leben: den Aufenthalt mit Columban und
den Brüdern am Bodensee, die Gründung der Zelle
im Steinachtal (in der bezeichnenden übertreibenden
Form: „darnach machet sant Gall ein schönes reyn-
lichs closter dar, das steet noch da."), die Bärengeschichte,

die Heilung der Fridiburga. Aus dem

„Athleten Gottes", dem Auserwählten und Propheten

des Herrn bei Wetti und Walahfrid, ist „der
lieb heylig herre sant Gall" geworden. Aber wenn
auch die kräftigen individualisierenden Farben fehlen,

so hat der Legendenschreiber doch nicht einfach
die alten Quellen beiseitegelassen. Entsprechend
dem Zug der Zeit, die den fernen Heiligen in die
eigene bürgerliche Gegenwart setzen möchte, achtet

er auf die Dinge, die in der alten Vita nur nebenbei
erwähnt werden und die den Heiligen menschlich
näher bringen. Der Ire Gallus hat gerne dem
Fischen obgelegen; das liest man auch bei Wetti.
Das Passional aber sagt: „Da was der heylig herr
sant Gall ein guter vischer und bracht den brüdern
offt visch, damit sy sich labten." Der Holzschnitt,
der im Druck die Vita begleitet, zeigt die Szene mit
dem Bären auf der linken, den Klosterbau auf der
rechten Seite, im Hintergrund den Bodensee mit
vielen „vischlin". Auch die dramatische
Auseinandersetzung zwischen Columban und Gallus ist
menschlich-harmlos verwischt: „Da ward sant Gallus

als siech, das er da must beleyben. Und da er
gesundt ward, da kam er mit seinem netz zu dem
briester Willemaro, der het got von hertzen lieb und
empfieng in gütlichen." Nach Wetti und Walahfrid
möchte der Diakon den Heiligen von der Streife
durch den Arboner Forst mit ihrem ungewissen Ziel
eher abhalten. Im Passional wird daraus beinahe
ein poetischer Waldspaziergang: „Gallus fraget den
Diakon: ob er nyendert west ein wald, darinn er

möcht beleyben. Da sprach der dyacon: Ja wol ich

weyss ein gute stat. Da sprach der lieb heylig herre
sant Gall: Nun bring mich dar. Ich wil geren in der
wüstin seyn dye weil ich leb. Da sprach Theobal-
dus: Dye stat liget under einem schönen berg und

rynnet ein wasser daraus. Da sprach der lieb heylig
herr sant Gall: für mich dahyn, da sprach er:
geren." Noch manche kleine Züge Hessen sich

nennen, in denen die leise Umwandlung des Bildes

zu erkennen ist. Die Legende erzählt nicht mehr in
erster Linie vom asketischen Wüstenvater; sie plaudert

munter im anspruchslosen Ton von allerhand
irdisch-überirdischen Begebenheiten. Das Ganze ist
eingegangen in das Paradiesgärtlein der spätgotischen

Heiligenwelt: das Menschliche steht im
Vordergrund, aber es ist überzogen vom feinen Schleier
des Göttlichen.

III.
Wenige Jahrzehnte trennen diese Welt von der

ganz anders gearteten Anschauung des Humanismus
und der Reformation. Der tiefgreifende Wandel in
der Auffassung von Gott, Welt und Mensch, wie
ihn der Abschied vom Mittelalter im Humanismus
und die Neuentdeckung der Heiligen Schrift in der
Reformation mit sich bringen, gestaltet auch das

Bild des Heiligen von Grund auf anders. Es ist ein

besonderer Glücksfall, dass ein treffliches Beispiel
dieser Verwandlung gerade in St. Gallen entstanden

ist. Der Ortsheilige ist durch einen der grössten
Humanisten Helvetiens und eine der kraftvollsten
Gestalten der schweizerischen Reformation, durch

Vadian, ganz neu aufgefasst worden. Vadian und
Gallus — welch reizendes Thema der st.-gallischen
Geistesgeschichte! Es kann hier naturgemäss nicht
nach allen Seiten entfaltet werden.

Der Bürgermeister und Reformator, der die
Verhältnisse zwischen seiner Stadt und dem Galluskloster

von Grund auf neu regeln wollte, hat in
mächtigem Ringen seines Geistes sich über das

Mönchtum, seine Ursprünge, seine Geschichte und
seinen bleibenden Sinn Klarheit verschafft. Seine

Chroniken der Äbte zeugen davon, und bis in die
letzten Jahre hinein hat er sich von der brennenden

Frage nicht gelöst. Sein geistiges Testament ist in
einer umfassenden Betrachtung des Mönchtums, die

er dem Berner Rat gewidmet hat, niedergelegt20.
Vadian unterscheidet mehrere Arten von Mönchen.

Sein Geschichtssinn erkennt, dass der

Ursprung des Mönchtums in zeitbedingten Umständen

7



des frühen Christentums liegt. Die Verfolgungen
der Christen im römischen Reich, die „gar grimm
und onmenschlich gewesen", trieben viele Fromme
in die Wildnis, in Höhlen, auf Berge, in einsame

Täler zu den wilden Tieren. Auch nach den

Verfolgungen blieben viele im einsamen Leben und
wollten Gott darin dienen, nach ihrem freien Willen,

ohne jeden Zwang der Gelübde. Daraus
entwickelte sich die zweite Art des Mönchtums. Diese
Männer leben nicht mehr in Wildnissen und
Einöden, sondern an bewohnbaren, doch abgelegenen
Orten. Sie halten sich freundlich zu den übrigen
Christen und schliessen sich, wenn nötig, der christlichen

Gemeinde an. Man hält wohl eine Regel im
äusseren Tun und Lassen, aber diese Regel richtet
sich nach der Lehre der Schrift. „Dieser mönchen-
stand ward anfangs ouch von niemand angnomen
uss muessiggangs und wollebens wegen, vil weniger
von ruowen wegen, sich von gemeinsamer brüeder-
licher guottat des nächsten in allerlei anligens zuo
entziechen, sondern allein um ruowen willen, sich in
erforschung der heiigen geschrift und erfarung aller
heimlichkeiten derselbigen one underlass ze
erlernen, zuo wellichem fleiss und ernst man zwar
etwas ruowen des gemüets und absönderung der

wonung und gemeiner äusserlicher geschäften wol
bedorfen hat."21 Solchen Mönchsstand führte der
heilige Hieronymus, auch Augustin und viele Männer

der christlichen Antike. Solchen löblichen Stand
sieht Vadian aber auch zu seiner Zeit erfüllt in dem
bewunderten Beispiel des hochverehrten Erasmus.

Die dritte Art des Mönchtums bringt das
Zusammenleben der Brüder in Klöstern. Sofern sie in
gläubigem Leben und fleissiger Arbeit sich der
Wissenschaft und der Erziehung der Jugend widmen,
ist Vadian auch dieser Art wohlgesinnt. Nach seiner
Ansicht dringt erst in den spätem Jahrhunderten
der grosse Verfall ins Mönchs- und Klosterleben ein
und verwüstet die ursprünglich gute und christlich
gemeinte Einrichtung. Diesem Verfall geht Vadian
mit gründlichen historischen Kenntnissen und
genauer Prüfung an der Heiligen Schrift nach. Ein
grosser Teil seiner Schriften dient dem Nachweis,
dass die Klöster seiner Zeit schon lange diesem
verfallenen Mönchtum angehören und dass es daher an
der Zeit sei, sie aufzuheben oder sie energisch zu
ihrem guten Ursprung zurückzuführen.

Innerhalb dieser überlegenen und eindringlichen
Erforschung des Mönchtums im allgemeinen steht
nun das Galluskloster und sein Gründer an besonderer

Stelle. Ein Traktat der Historischen Schriften

Vadians trägt die Überschrift: „Von dem frommen
Einsidel Sanct Gallen und von anfang, stand und
wesen seines closters." Nach den Worten des Petrus

zu Christus „Wir haben alles verlassen und sind dir
nachgezogen" hat Columban sich vorgenommen,
sein Vaterland zu verlassen, in die Welt zu reisen
und mit Lehre und Predigt des Glaubens an
Christus ein armes, abgesondertes und demütiges
Leben zu führen samt etlichen Genossen und
Jüngern, unter ihnen auch Gallus. So beginnt die
Erzählung, die dann gleich in einige Erörterungen
über den Zeitpunkt dieser Reise übergeht. Denn es

ist Vadian ein wichtiges Anliegen, zu beweisen, dass

Gallus nach Aussage der Chronisten nicht sofort ein
einsames Leben im Arboner Forst begonnen habe.

Vielmehr habe er sich lange Jahre der Lehre und
Predigt beflissen, habe die vorhandenen Christengemeinden

in Alemannien mit Wissen und
Unterstützung der Pfarrer besucht und gestärkt. „Harum
zuo vernehmen ist, dass der fromme bruoder Gallus

in Alemannia nit angendtz ein einsidel worden
und in einschichtig wesen sich begeben, sonder in der
landschaft Turgouw, Zürichgöuw und Doggenburg
sich der leere beflissen, die er, mit willen und zuo-
lass der pfarrern, als des Wilmars zuo Arbon und
anderer an andern orten, vor den gemeinden und
kirchhörinen, etwan vor den priestern selbst, etwan
latinisch, etwan teutsch geton, und allen gar an-
gnäm, besonders ouch dem Willimaro zuo Arbon
fast lieb gewesen ist und bei demselben gar guoten
platz ghebt hat." Obwohl die Alemannen „dersel-
benenden langsams dings glöubig worden" und
Alemannien noch in viel späteren Zeiten ein rauhes
Land war, zu des Bruders Gallus Zeiten aber „an
vil orten noch vast abergläubig, heidisch und gottlos"

war, so habe es im Bistum Konstanz doch nicht
wenige Pfarreien gegeben, in denen er wirken
konnte. „Darum wol zuo gedenken ist, dass Gallus

angentz sich nit in müessiggang gricht... sonder
sich allenthalb umtuon und gemeine arbeit bei den

priestern umligender kirchen, den glouben an
Christum und ein christenlich gotzförchtig leben

anzerichten, tragen und erlitten habe. Und erst nach
16 jaren seiner ankunft, das ist im 630. jar sich (wie
er leibs und alters halber nit mer gemögen) erst in
sein lengst fürgenomne einöde geton hab. Dan er ja
nit in diser einöde, sonder bei der kirchen und ge-
meind zuo Arbon gestorben und in die zäll, so er ze
bauwen angefangen, gfüert worden ist."22 Diese
Zelle ist „anfangs ein schlecht gheus gwesen"23 und
ist erst später zum grossen Kloster erstanden.

8



Die Legenden um Gallus betrachtet der Humanist

recht zurückhaltend. Der Bär mag von andern

Heiligengeschichten herkommen und von Walahfrid
„um der gelegenheit der landschaft, in die S. Gall
komen", berichtet worden sein. Als er auf Bitte des

St. Galler Abts der „lieben heiigen S. Gallen und
S. Othmars leben" zu beschreiben unternahm, hat er
solche Mirakel zuerst aus der Erzählung gelehrter
Mönche vernommen und demnach ihnen umso lieber
zugeschrieben, als sie sich ähnlich auch in andern

Heiligenlegenden finden24. Zur Heiligsprechung
bemerkt Vadian: „Der bischof Boso hat S. Gallen

wirdig geacht, dass er in der zal der heiigen solte

genent und erkent werden. In welcher zal der

apostel Paulus einen jeden rechtglöubigen christen
und ja Christus selbs gezelt hat."25 So steht am
Anfang von „harkomen, stand und wesen, zuo- und
abnemen Sant Gallen closters" der fromme Pilger
und Einsiedel Gallus, der „sein wüeste oder einöde
darum fürgenomen, damit er seinen nachkomen den
verdruss und die absag der Welt mit liebe nider-
trächtigs und arms lebens einbildete und verliesse,

von zeitlichen begirden züche und auf den eifer
geistlicher vollkomenheit anleitete."26 „Sant Gall
hat wol einen rechtgeschafnen mönchenstand
angfangen, in dem dass er die weit geflochen und so vil
richtums in sinem Vaterland verlassen und sich in
ain unlustsame schüchliche wilde und ainöde tuon
hat. Es kondend aber nit hundert jar umhar komen:
S. Othmar hub an, den fürsten nachzeriten und um
Lüt und Land werben, von welcher würzen har der
boum wuochs des kutteten und beschornen fürsten-
tuombs und des unmässigen gitz, von welchem alle
umligende landschaft zuo unsäglichem schaden
bracht ward."27

Gallus, ein leuchtendes Beispiel des echten alten
Mönchtums — so sieht ihn Vadian. Der predigende
Wandermönch, der die christlichen Gemeinden
stärkt und die Ungläubigen für Christus gewinnt,
wohlerfahren in der Lehre und in der Schrift,
erprobt im Verzicht und in den Entbehrungen, bereit
zu Kämpfen und Leiden, gleicht er nicht in
entscheidenden Zügen den tapfern Männern des

Evangeliums, wie sie Zwingli in seiner Predigt „Der
Hirt" so eindrucksvoll schildert? Das Bild ist nicht
ohne Anhaltspunkte in den alten Lebensbeschreibungen,

denn auch sie heben die Predigttätigkeit
des Heiligen und sein eindringliches Studium der
Bibel hervor. Aber die lange Zeit, in der sich Gallus
ausschliesslich diesem Werk gewidmet haben soll,
legt Vadian in die Geschichte hinein. Wie bei allen

irischen Mönchen, so war auch bei Gallus im Gegenteil

gerade „das Sitzen in der Wüste", die Einsamkeit

und Einöde das höchste Ziel des Strebens;
die Missionstätigkeit ging mehr nebenher28. Der
Reformator hat die Gestalt des Heiligen nach seinem

eigenen Zeitbild geformt, um ihr von seinem neuen
Verständnis des Evangeliums her einen positiven
Sinn zu geben. Doch in andern Punkten hat der
Humanist die Verzeichnungen der spätmittelalterlichen

Heiligenlegende richtig erfasst und beseitigt.
Gallus hat kein schönes, reiches Kloster gebaut; er
lebte in einer schlichten Zelle. Viele Mirakel sind
ihm zugeschrieben worden, ohne etwas mit ihm zu
tun zu haben. Es sind Wanderlegenden, die der
kritische Blick des Historikers Vadian gleich als
solche erkennt. Die Heiligkeit des Gallus ist für ihn
als evangelischen Christen keine Eigenschaft, die
durch eine kirchliche Autorität festgelegt werden
müsste, sondern sie ist die Art eines jeden
rechtgläubigen Christen, der dem heiligen Herrn
Christus angehört. Als solchen liebte und ehrte der
Mann der neuen Zeit den frühmittelalterlichen
Asketen, und so reichen sich über die Jahrhunderte
hinweg Vadian und Gallus die Bruderhand.

IV.
Nach Humanismus und Reformation umfasst

der katholische Barock mit neuem Blick die Gestalt
des Klosterheiligen. Dem Stift St. Gallen waren
damals einige lebendige und fruchtbare Träger der
kirchlichen Kultur beschieden. Keine Kunst war
jenem Zeitalter der schönen Erscheinung so

angemessen wie das Theater. Athanas Gugger (1608 bis

1669), der bedeutendste Dichter des barocken Sankt
Gallen, hat leider kein eigentliches Gallus-Drama
geschaffen. Aber in seiner 1660 aufgeführten Tra-
goedia „Divus Othmar"29 lässt er den Heiligen
mehrfach auftreten. Es ist nicht mehr der schlichte
Christ der spätmittelalterlichen Legende, nicht mehr
der das Evangelium verbreitende Wandermönch
Vadians. Jetzt erscheint der Heilige als Glied des

himmlischen Hofstaates, der mit seinen seligen
Gefährten darüber beraten und beschliessen darf, wie
auf dem irdischen „Theatrum mundi" die Figuren
stehen und ihr vom göttlichen Ratschluss durch-
wirktes Leben führen sollen. Vom Himmel her

greift Gallus machtvoll in die Geschicke Otmars ein.

Wie sein vielduldender Nachfolger als Märtyrer
im Gefängnis liegt, öffnet ihm plötzlich ein Engel
mit großartiger Gebärde die Tore des Jenseits, da-

9



mit Gallus, thronend auf blitzerfüllter Wolke, dem

Verlassenen zum Trost erscheine: „Apparet ecce,

nube fulgenti sedens." Himmel und Erde gehen
ineinander über, Gegenwart und Zukunft durchdringen

sich: Gallus lässt alle hervorragenden Männer
seiner Stiftung in den folgenden tausend Jahren bis

zu Abt Pius (gest. 1654) vor Otmar auftreten. Die
Grenzen der vergänglichen Welt verschwimmen im
Ewigen; Gallus, ein Teilhaber am grossen
göttlichmenschlichen Drama des Lebens, legt seine
individuellen Züge ganz ab und wird zum Typus des

barocken Heiligen und Helfers in der Not.
Auch im weltlichen Bereich spricht sich die poetische

Verherrlichung des Gründers von Kloster und
Stadt in bezeichnender Weise aus. Die „Kurtze und
einfältige Beschreibung der Statt Sanct-Gallen, in
Ternsche Reimen verfasset" von Josua Wetter (1642)
schildert in breitspurigen Alexandrinern das Tun
und Treiben des Heiligen. Gleich Vadian lässt Wetter

ihn erst nach langer Tätigkeit als Verkünder
des „frewdenreichen worts" im hohen Alter die
Einsiedelei im Steinachtal gründen. Der Geist des
Verfassers erhebt sich nicht zu einer besonderen

Charakterisierung Galls, wohl aber ruft er die ganze
schöne Landschaft um seine Vaterstadt zum Lobe
des frommen Mannes auf30:

„Solang als tag und nacht und zeite wird gezehlt,
Solang die Sitter wird für unsre wälder fleüssen

Und heimlich durch die Statt die Iren sich ergeüssen,
Solang der schöne Brüel mit seinen blumen prangt
Und ob drey Linden sonst das Staudengügge hangt,
Solang der Silber-schnee die Alpen wird befeüchten,
Solang soll auch das lob von unsrem Gallus

[leüchten!"

Aber der Geist des Zeitalters benützt den Mann
der Vorzeit auch für die brennende konfessionelle
Auseinandersetzung. Wetter erteilt in seiner Gallus-
Erzählung der römischen Kirche kräftige
Seitenhiebe31:

„Die Babst- und Mönchenschar, das hat mit eifers-
Als eine Pestilentz und ewig-fewers-glut [mut
Der fromme Gall verflucht."

Die Gegenseite blieb nichts schuldig. In einer
Handschrift der Stiftsbibliothek aus dem 17.
Jahrhundert finden sich einige Gespräche zwischen einem
katholisch-st. gallischen Gotteshausmann und einem
evangelischen Toggenburger über Glaubensfragen32.
Das einleitende Gespräch fragt darnach, welches
denn der alte wahre Glaube sei, da doch beide Kon¬

fessionen auf diese Ehrenbezeichnung Anspruch
erheben. In das Gespräch mischt sich — ein echt

barocker Einfall — der heilige Notker ein. Die drei
Teilnehmer einigen sich darauf, dass neben den

apostolischen und altchristlichen Schriften auch die

Gallus-Legende unter die alte, wahre Glaubenskunde

gezählt werden dürfe. Darauf folgt die

Übersetzung der alten Vita. Die anschliessenden

Gespräche greifen aus dem ersten Kapitel der Erzählung

die Fragen des Priester turns und der Sakramente

heraus. Natürlich ist es dem katholischen
Gesprächspartner ein Leichtes, zu beweisen, dass die
Gallusvita in diesen Stücken den katholischen
Standpunkt einnehme, der demnach als der alte,
wahre Glaube zu gelten habe. Bei dem allem tritt
das Charakterbild des Heiligen ganz in den Hintergrund.

Das Zeitalter der Glaubenskämpfe ist nicht
bereit, mit dem Mann der Vorzeit ein Gespräch von
Mensch zu Mensch zu führen; es ist zu tief in seine

eigenen Probleme verstrickt, es führt ein
leidenschaftliches Selbstgespräch über die in seinem

Innern liegenden, scharfen Gegensätze.

V.

Wieder vergeht ein Jahrhundert. Die christliche

Frömmigkeit des 18. Jahrhunderts schafft sich neue
Formen, in deren Spiegel die alten Heiligen
erscheinen. Der katholische Glaube brachte damals
viele Erbauungsbücher hervor, in welchen, ähnlich
wie in den alten Passionalen, alle Heiligen des

Jahreslaufes zur Belehrung der Gläubigen in Wort und
Bild dargestellt wurden. 1753—1755 ist in Augsburg

ein solches Werk in vier Bänden erschienen:

„Tägliche Erbauung eines wahren Christen zu dem
Vertrauen auf Gott und dessen Dienst in Betrachtung

seiner Heiligen auf alle Tage des Jahres in
auserlesenen Kupfern und deren Erklärung."33 Das
Prachtwerk bringt jeden Heiligen in einem eigenen
Kupfer, teils mit überschwänglich-spätbarocker
Gebärde, teils in zierlicher Rokoko-Haltung. Am
16. Oktober erscheint „St. Gallus, Abbt", wie er mit
wuchtiger Handbewegung die Dämonen, die wilden
Tiere und Menschen beschwört. Die kurze
Lebensbeschreibung umfasst nur eine Seite und hält sich

an die überlieferte Geschichte. Ihr folgt eine kleine
Betrachtung. „Sehr vieles liegt daran, dass man
einen rechten Lehrmeister habe. Ein heiliger Colum-
banus kan einen heiligen Gallus erziehen. Doch liegt
nicht allein daran, dass ein Gallus den Columbanus
zum Lehrmeister habe, sondern, dass er auch ihme

10



nachfolge, und seiner Heiligkeit in Wort, und Werken

nachkomme. Was aber sagst du, mein Christ,
zu dieser Frage? Hast du nicht den allerbesten
Lehrmeister Jesum Christum? Sind die heilige Märtyrer,
und andere vollkommne Leute nicht diesem Meister
nachgefolgt? Und wie bist du diesem, oder diesen

nachzufolgen beflissen?... Ein wilder Bär folget
einem heiligen Gallus, und weichet auf seinen Befehl

von der Einöde. Was sagst du zu diesem, der du

Gott nicht einmal gehorsamen wilst, da ein
grimmiges Thier den Menschen gehorchet? Bist du nicht
wilder als dieser Bär, der du deiner Leidenschaft
weit viehischer nachfolgest, als ein wildes Thier
dem eignen Trieb, und Neigung folget? Wilst endlich

nicht einmal von hinnen gehen, und von dem

Weg der Laster abweichen, damit die Tugend Plaz,
und das einsame Vergnügen in Gott seine behörige
Stelle finde und habe?"

Da meldet sich das geistige Anliegen der Zeit. Im
18. Jahrhundert will man nicht mehr nur erzählen
und erbauen wie ein Passional des 15. Jahrhunderts;
man will belehren, ermuntern, erziehen, man stellt
die für das pädagogische Jahrhundert so bezeichnenden

Fragen nach Laster und Tugend. Trieb und
Leidenschaft sollen durch das erzieherische Beispiel
überwunden werden. Der Charakter des Heiligen
ist weniger wichtig als die Nutzanwendung auf den

Leser, die sich aus einer alten Erzählung schöpfen
lässt. Im übrigen nimmt dieses Erbauungsbuch den
überlieferten Legendenstoff ganz unkritisch auf.

VI.
Zwei Menschenalter später, im Jahre 1826, gab

Karl Müller von Friedberg in St. Gallen eine Schrift
heraus mit dem Titel: „Gallus und seine Gefährten.
Wahre Geschichte der ersten Besittung und christlichen

Bildung in den Ländern St. Gallen und
Appenzell." Schon diese Überschrift offenbart die

Kritik an der bisherigen Auffassung von Gallus. Es

soll jetzt die „wahre Geschichte" dargestellt werden.

„Die Epoche der Entwilderung einer der schönsten

östlichen Gegenden unseres schweizerischen
Vaterlandes war ihrem Volk lange Jahrhunderte
eine Mythe; es ist Zeit, dass sie auch ihm zur
Geschichte werde."34 In diesem ersten Satz ist das

schwerwiegende Problem des Zeitalters in den

Gegensatz Mythe — Geschichte zusammengefasst. Die
Aufklärung, als deren Spätfrucht diese Gallus-
Schrift anzusehen ist, will aus dem Dunkel des

mythischen Denkens in die helle Klarheit der
Vernunft hinausführen. Dass diese grosse Wende in der

Geschichtsauffassung wieder einen Menschen in der

Gallusstadt, den Landammann des neugebildeten
Kantons, der den Namen des Heiligen trägt, mit
dem fernen Gründer der Zelle im Steinachtal
zusammenführt, könnte wie die Begegnung von Gallus

und Vadian höchst reizvoll sein. Doch ist leider

nur die Einleitung dieser Schrift von Müller-Fried-
berg verfasst. Der eigentlidie Text bringt einen
Abdruck des im gleichen Jahr erschienenen Zürcher
Neujahrsblattes, das Professor J. J. Hottinger zum
Urheber hat35. Aber indem Müller-Friedberg den
Zürcher sprechen lässt, nimmt er seine Worte und
Anschauungen als die eigenen auch in seinen Mund.
So hat er selbst und so hat seine Zeit Gallus
gesehen, in einer „von Schlacken gereinigten
Geschichte" 36.

Im entfernten Irland wurden „aus unbekannten
Ursachen einige Männer vornehmen Geschlechtes

bebewogen, in andre Länder zu ziehen Nach manchem

erlittenen Ungemach kam einer derselben,

Gallus, an die Ufer des Bodensees. Aber auch hier,
obwohl die Anwohner sich Christen nannten,
hinderten Verwilderung und Misstrauen derselben die

gut gemeinten Bemühungen des frommen Einwanderers.

Nun beschloss er, durch das herannahende

Alter ohnehin milder geworden, nicht länger einem

unwürdigen Geschlechte die bessere Lehre
aufzudringen, sondern sich freiwillig in die Einsamkeit
zurückzuziehen..." So gründete er die Zelle an
der Steinach. „Da waltete kein erdrückender

Zwang, kein leeres Zeremonienwesen, keine
Scheinfrömmigkeit. Auf den offenen Stirnen herrschte die
Heiterkeit eines reinen Bewusstseins, und selbst

frei, duldeten die weisen Lehrer auch die Freiheit
Anderer." Nicht Misslingen der liebsten Wünsche
hatten seine Kräfte gebrochen, nicht Trübsinn und
Menschenhass traten an die Stelle seines Eifers, als

er sich in die Wüste zurückzog, vielmehr bedurfte er
der Ruhe und Sammlung, und da loderte die himmlische

Flamme der Liebe umso schöner in seinem

Innern empor. Bei unermüdeter Arbeit wurde langsam,

aber doch mit jedem Tage etwas mehr, der
Wald lichter, die Gegend urbarer, die Sitten der
Anwohner milder37. Hottinger führt zu diesen

eigenen Charakterisierungen des Werkes von Gallus
die aus Walahfrid übersetzte Zusammenfassung an,
jene Stelle, da Gallus hätte zum Bischof von Konstanz

gewählt werden sollen. Sie passt in ihrer
Betonung von Wohltätigkeit und Tugend ausgezeichnet

in seine eigene Gedankenwelt, wie denn eine

milde Aufklärung in ihrer Sittenlehre immer viel

11



Gemeinsames mit der mittelalterlichen Ethik hatte.
Das schöne Werk des Gallus wurde nun leider durch
die spätere klösterliche Umwandlung zerstört:

es wanderte (mit der Benediktinerregel) der

Italiänische Mönchscharakter ein mit seinem

Sklavensinn, seinen Mauern und Riegeln für eine

Tugend, die vom Herzen stammend, ihrer nicht
bedurfte, und seinem geistlichen Mährchenkram."38
Der Verfasser lässt am Ende seinen Gallus eine

drohende Mahnrede halten, in der er den Untergang

dieser klösterlichen Welt ansagt: „Der Bau,
weil er nicht aus Gott ist, wird zusammenstürzen,
und bei der Nachwelt darüber wenig Bedauern

seyn." So wird dem Gründer St. Gallens die 1805

erfolgte Aufhebung des tausendjährigen Stiftes als

Weissagung in den Mund gelegt. Der ehrwürdige
Mann hätte nach Auffassung Hottingers sein Auge
auf schönere Früchte seiner Aussaat ausserhalb der
Klostermauern gewendet: auf die Stadt St. Gallen,
deren Aufblühen eher die Verdienste eines Mannes
ins Andenken ruft, der „als erster Anwohner in die
öde Wildnis den Segen der Cultur und einer
wohlgeordneten Tätigkeit trug."39

Erstaunlich ist die urwüchsige Kraft, mit der die

Aufklärung entschlossen das Bild des Gallus umgeprägt

hat. Diese Zeit wagte es, aufzuräumen mit
all dem, was ihr als Mythe erschien und die
Geschichte ohne zaghafte Rücksicht nach eigenen
Grundsätzen neu erstehen zu lassen. Freilich, es war
ein seltsames und von den alten Texten weit
entferntes Bild, das da entstand. Gallus, ein mild
gesinnter Philanthrop des 18. Jahrhunderts, eine

Mischung von Morallehrer und Verbesserer der
ökonomischen Zustände, eine rührende Verbindung
von Kleinjogg und Isaak Iselin, ein Verkünder von
Freiheit, Vernunft, Licht und Recht! Die
Entschlossenheit zur Neubildung der Geschichte führt
zu einer ebenso radikalen Verkürzung des

Geschichtsbildes und der menschlichen Charaktere in
ihm.

VII.
Gegen diese Betrachtung der Persönlichkeit

empört sich die geistige Bewegung von Sturm und
Drang bis zur Spätromantik. Das Interesse wendet
sich von der verstandesmässigen Nüchternheit und
Nützlichkeitslehre ab, dem Wesen des Menschen
selbst zu. Man will einen tieferen Blick ins Innere
der Helden tun, in ihre seelischen Kämpfe und
Leiden, in ihre moralischen Siege und Niederlagen,
in das Tragische und Dramatische der Menschen¬

geschichte. Im Einklang mit der Aufklärung sieht
auch diese spätere Zeit bis weit ins 19. Jahrhundert
die Weltgeschichte und in ihr den einzelnen Menschen

im Fortschritt von der Finsternis zum Licht
begriffen, aber nun weiss man, dass nicht mehr die
blosse Vernunft, sondern alle seelischen Kräfte,
Gefühl und Wille diesen Aufstieg schaffen.

Aus solcher Geisteslage stammt eine Gallus-Novelle,

in ihrer Weise ein Kleinod der Gallus-Literatur.

Der evangelische Thurgauer Pfarrer und
volkstümliche Vorkämpfer der Regenerationsbewegung
in den dreissiger Jahren des letzten Jahrhunderts,
Thomas Bornhauser, hat im Jahre 1842 ein Werklein

herausgegeben: „Der heilige Gallus. Eine
Festgabe." Der streitbare politisierende Pfarrer war
kein grosser Dichter; zum Glück fühlte er sich auch

nicht als solchen. Aber er hatte die Freiheit, die
anspruchslose Gabe seiner Muse zu veröffentlichen. Er
widmete sie den ostschweizerischen und süddeutschen

Sängern als Erinnerung an das in Arbon 1842

gemeinsam gefeierte Gesangfest. Bornhauser war
damals Pfarrer in Arbon, an dem mit Gallus so eng
verbundenen Ort, und das hat ihn besonders zur
Abfassung seiner Dichtung veranlasst40.

Die Erzählung ist bewusst nicht im Legendenton
gehalten, sondern ahmt den biblischen Stil nach; die
Abschnitte sind in Verse eingeteilt. — In der Wildnis

und im Heidentum hat der gute Priester Willi-
mar einen schweren Stand gegen die Mächte der
Finsternis. Ein armer Christ stirbt und hinterlässt
sieben Kinder, für die der Priester aufopfernd
sorgen will. Spott und Hohn erfährt er, auch von
Friedburg, der schönen, aber wilden Tochter des

Herzogs Gunzo. Sie nimmt sich zwar der Kinder
an, aber vom Priester und seinem Christentum will
sie nichts wissen. Ein bedeutsamer Traum Willimars
bereitet die Ankunft der irischen Pilger unter Co-
lumbans Führung vor. Da schweift die Erzählung
hinüber ins ferne Irland, wo der Königssohn Gallus,

einst als Kind aus schwerer Gefahr errettet,
von seinen Eltern dem Herrn geweiht worden war.
Der edle Jüngling wurde dem gestrengen Columban
übergeben. Eines Tages reisst er mit seiner Begeisterung

die Mönche hin; in fernen Landen will er den
Glauben verkünden. Selbst der greise Columban
folgt seinem feurigen Ruf. Mitten in der Erzählung
leuchtet da ein beziehungsreiches Wort auf.
Bornhauser hatte seinen zündenden Aufruf zur politischen

Erneuerung des Thurgaus nach der Pariser
Julirevolution von 1830 mit den Worten geschlossen:

„Der Hahn hat gekrähet, die Morgenröte bricht

12



an; Thurgauer, wachet auf, gedenket eurer Enkel
und verbessert eure Verfassung!"41 Nun heisst es im
Gallus-Büchlein, der Jüngling habe Träume gehabt

von einem Hahn, der ihn mit lautem Geschrei

wecke, und jedesmal stehe der Geist des Vaters vor
ihm und spreche: „Gallus, der Hahn hat gekräht,
die Stunde ist da, was säumest du noch? Die Ernte
ist gross, der Arbeiter sind wenig."42 So ziehen sie

aus, hinüber aufs Festland, wo sie mannigfache
Schicksale erleben. Bornhauser schmückt die alten

Erzählungen romantisch breit aus. Dem
strengfanatischen Columban stellt er den milder gesinnten
Gallus entgegen. Furchtbar erklingt des Alten Fluch
über die Tuggener Heiden. „Seine Gestalt war dabei

hoch aufgerichtet, die Augen leuchteten wie
Feuerflammen und der graue Bart sträubte sich vor
Grimm. Amen! Amen! tönte es aus den Reihen der

Jünger. Dann setzte der Greis den Wanderstab
weiter und verschwand mit seinen Gefährten
zwischen den schwarzen Tannen des Hummelwaldes.
Ein Mann aber stand unbeweglich auf seiner Stelle
und schaute hinab auf Land und See. Der gedachte
des Unglücks, das der Fluch des Meisters über diese

irrenden Menschen bringen sollte. Und sein Herz
schauderte und die Thräne des Mitleids zitterte über
die Wange des schönen Jünglings. Nein! sagte Gallus

zu sich selbst, das ist nicht der Geist dessen, der

uns lehrte: Segnet eure Feinde Und von unendlicher

Wehmut ergriffen sank der Jüngling auf seine

Knie und flehte: Erbarme dich dieses Landes und
seiner Bewohner."43 Als die Brüder in Bregenz weilten,

musste Gallus eines Tages die schöne Friedeburg

aus einem bösen Sturm auf dem See retten.
Das Mädchen tat in der Not ein Gelübde zum
Christengott, es wolle Christin werden, wenn er sie

rette aus dem Rachen des Todes. Gallus darf nun
ihr und ihrer Amme heimlich Unterricht erteilen;
Columban tauft die Erstlinge unter den Heiden in
einsamer Gegend des Gebirges. Das Unvermeidliche
geschieht: Friedeburg gewinnt das Herz des edlen
Königssohns im Mönchsgewand. Aber der Neid
böser Mitbrüder verrät die Zusammenkünfte der
Liebenden dem Herzog; er ergrimmt und weist die
Brüder aus dem Land. Columban weicht, nicht ohne
Gallus heftig zu verwünschen. Dieser zieht in die
Wildnis des Steinachtals. Aber Gott richtet gerecht;
die Verleumder werden von wilden Tieren
umgebracht, und Columban sendet aus dem fernen
Bobbio Zeichen der Versöhnung. Gallus weilt in der
Einöde an der Steinach, büssend und arbeitend.
Friedeburg will ihn noch einmal in Versuchung brin¬

gen, aber tapfer weist er sie ab. Darob wird sie in
der Seele krank. Da lässt der Herzog den Mönch
herbeirufen, und wie in den ersten Tagen der Liebe

singt Gallus der Jungfrau die Lieder seiner Heimat:
„Fingais Thaten sang er und Ossians Klagen."
Friedeburg wird gesund und fügt sich gehorsam
dem Wunsch der Eltern, die Gemahlin des Königs
Siegbert zu werden. Noch darf Gallus den Sieg des

Christentums in der Gegend erleben, bis er endlich
beim treuen Freund Willimar in Arbon seine

irdische Hülle abstreift, um der Schutzgeist des

Landes zu bleiben.
Bornhauser verwendet geschickt die Motive der

alten Viten und deutet sie nach seinem Gefühl um.
Die Charakterzüge und Eigenschaften aus der
Legende kehren wieder: Gallus ist in der Schrift
bewandert, demütig, keusch und untadelig. Aber sie

wirken unecht und passen nicht auf das fremde
Gewand. Denn Gallus wird im Grunde zum Helden
einer romantischen Oper umgewandelt, und wie
könnte das ohne einige Theatralik oder ohne
Liebesgeschichte abgehen! Aber bei aller Freiheit der

Auffassung hat Bornhauser dem Zeitgeschmack
durchaus nicht in allem nachgegeben. Auch bei ihm
bleibt Gallus ein Mönch, Asket und Einsiedler;
Friedeburg wird schließlich, ganz wie in der
ursprünglichen Erzählung, doch nicht die Braut des

Königs, sondern die Braut des Himmels; sie geht ins
Kloster. Man muss bedenken, dass diese Dinge
geschrieben wurden kurz nach der Aufhebung der
Klöster im Aargau, in einer Zeit, da gerade die
fortschrittlich gesinnten Regenerationsmänner in der
Schweiz dem mönchischen und klösterlichen Leben

gänzlich abhold waren. In solcher Zeit bewies
Bornhauser immerhin die Unabhängigkeit, seinen Gallus
in jener Welt zu belassen und ernst zu nehmen, in
welche er wirklich gehört. Bei aller Bescheidenheit
und Freiheit der dichterischen Form ist seine Gallus-
Novelle ein echtes Zeugnis für das Gespräch zweier
Menschen über die Schranken der Zeit hinweg. Und
vielleicht würde sich der Heilige selbst in einigen
menschlichen Zügen, die die alten Viten hintanstellen

und die der Erzähler der Neuzeit ausmalt, wieder

erkennen.

VIII.
Vier Jahre später erschien in Basel ein Neujahrsblatt

der Gemeinnützigen Gesellschaft mit dem

Titel: „Die Alamannen und ihre Bekehrung zum
Christentum". Sein Verfasser war Jacob Burck-
hardt, damals Dozent für Geschichte an der Univer-

13



sität und Redaktor der konservativen „Basler
Zeitung". Der Burckhardt-Biograph Werner Kaegi
nennt diese Studie ein „prächtiges Stück", eine Perle

aus den mächtigen Muschelschalen der Vorlesungen,
die Burckhardt in jenen Jahren über deutsche und
schweizerische Geschichte hielt44. Zwar für die
Jugend gedacht und im Erzählerton auf dieses

Bedürfnis abgestimmt, bietet das Büchlein doch die
beste wissenschaftliche Erkenntnis und eine edle

Darstellung des schwierigen Stoffes. Im zweiten
Teil, der von der Bekehrung der Alemannen
berichtet, schliesst sich Burckhardt eng an die
Gallusgeschichte an, nur da und dort mit vorsichtiger
Hand das Legendäre vom Geschichtlichen
abstreifend. Gallus wird weder für eine aufklärerische
Weltanschauung noch für eine romantisierende
Poesie in Anspruch genommen. Auch heute, nach
mehr als hundert Jahren intensiver Gallus-Forschung,

ist dieser Bericht über Leben und Werk des

Heiligen nicht überholt und frisch wie am ersten
Tag.

In den Iren sieht der Geschichtschreiber eine

Uberlieferung lebendig, „welche hie und da an die
schönen Zeiten des Urchristentums erinnert"45. Co-
lumban, Gallus und ihre elf Gefährten sind die
bedeutendsten Glaubensboten, welche die grüne Insel
je ausgesandt hat; „besonders der erstere muss
neben einer grossen Gelehrsamkeit ein Mann von
seltener Tatkraft und Strenge gewesen sein". Es

waren „kühne und aufopfernde Männer in diesen

dreizehn entschlossenen Männern war vielleicht
die höchste Bildung und Frömmigkeit der damaligen

Zeit vereinigt"46. Diese Worte sind, ähnlich wie
die Schilderungen Bornhausers, in jener
klosterfeindlichsten Zeit der eidgenössischen Geschichte

von besonderem Gewicht. Der Historiker, der schon
damals sehr sparsam war mit Hinweisen auf die
göttlichen Kräfte in der Geschichte, sieht doch im
„grossen und segensreichen Werk" der Glaubensboten

einen lebendigen Beweis, „dass die
Vorsehung neben und aus dem grössten Unheil immer
wieder junge und kräftige Triebe künftiger Wohlfahrt

zu wecken weiss"47. Burckhardt schildert Gallus,

wie er war; zweimal berichtet er, wie der Heilige,

von glühendem Eifer hingerissen, die Götter
der Heiden zerstörte. Aber er sieht darin nicht einen
blinden Fanatismus; solches Handeln gehörte eben

zur Art der Glaubensausbreitung in jenen Jahrhunderten.

Er erliegt auch nicht der Gefahr, aus dem
Leben der Mönche eine Idylle zu machen. In Bre-
genz lebten Columban und die Seinigen „predigend

und lehrend drei Jahre lang von ihrer Hände
Arbeit; Gallus flocht die Netze für den Fischfang im
See. Ein sicheres und heiteres Leben führten sie aber

nicht; schon die grossartig wilde, damals noch völlig
ungebändigte Natur der Umgegend erfüllte sie mit
geheimem Schauer und liess ihre allerdings befangene

Einbildungskraft bei stiller Nacht, wenn sie

die Netze im See ausgeworfen, die Stimmen böser
Geister hören; dazu kamen nun noch die Ränke der
heidnisch gebliebenen Partei im Volke"48. Die
Auseinandersetzung zwischen dem Abt Columban und
seinem Mönch schwächt Burckhardt etwas ab, deutlich

in der Nachfolge Walahfrids: „Als Columban
mit den Seinigen wiederum den Wanderstab ergriff,
um nach Italien zu pilgern, erkrankte Gallus an
einem heftigen Fieber und bat ihn um die Erlaubnis,

in dieser Gegend bleiben zu dürfen. Nur ungern
gewährte ihm der bekümmerte Abt seine Bitte, liess

ihm die Schüler Magnoald und Theodor als Begleiter

zurück und zog mit den übrigen über die Alpen
in das Land der Langobarden."49 Von der spätem
Tätigkeit der Brüder an der Galluszelle macht er
sich ein klares Bild: „Bald waren hier um ihn zwölf
Gefährten versammelt, und eine planmässige Tätigkeit

begann; während die einen den Garten am
Kloster und das Feld bauten, in selbstgeflochtenen
Netzen Fische fingen und die kleine Viehherde
besorgten, predigten und lehrten die andern."50 Hier
mag sich Burckhardt die Lebensweise der Mönche
zu planmäßig gedacht haben; auf diese Weise
lebten weniger die einsiedlerischen Iren als vielmehr
die spätem Benediktinerklöster. Dem Verfasser lag
es eben daran, den Sinn und Wert des
mönchischklösterlichen Daseins seiner Zeit und ihrer Jugend
verständlich und liebenswert zu machen. In der

ganzen Schilderung klingt schon der Ton auf, den
dann sein Buch „Die Zeit Constantins des Grossen"
aufnimmt. Dort spricht er bewundernd vom
ursprünglichen Mönchtum und von den „geistigen
Mächten, die jene Riesennaturen in die Wüste
trieben"51. Burckhardt kann Gallus deshalb so objektiv
und anerkennend schildern, weil er nirgends Partei
ergreifen muss, weder für das traditionelle
Heiligenbild noch für den „bekannten sogenannten
Fortschritt", und weil zeitlebens das Wesen des aszeti-
schen Menschen seiner eigenen Lebensauffassung
entgegenkam52.

IX.
In der zweiten Hälfte des letzten Jahrhunderts

wären sowohl Bornhausers Novelle als auch Burck-

14



hardts unbefangene geschichtliche Studie kaum mehr

möglich gewesen. Der Geist der kritischen
Forschung, allenthalben in stürmischem Vormarsch
begriffen, bemächtigte sich auch der Betrachtung des

Heiligen. Zwar erschienen nun die alten Viten aufs

neue, aber jetzt als kritische Quellen-Ausgaben,
versehen mit ungezählten Anmerkungen, in denen die
Gelehrten nachwiesen, dass nur ganz wenig vor dem
Richterstuhl einer objektiv urteilenden Wissenschaft
bestehen könne. Gesunder Menschenverstand,
Fortschrittsglaube, wohltemperierte bürgerliche Humanität,

verbunden mit schroffer Abweisung jedes

Wunderglaubens und kulturkämpferische Kritik an
den Glaubensformen der Vergangenheit — das

waren die Masstäbe, die nun an die alten Legenden
und Geschichten gelegt wurden. Man griff damit die
Thematik der Aufklärungszeit mit ihrer Scheidung

von Mythe und Geschichte auf, führte sie aber mit
viel breiterer Kenntnis und strengerer Quellenkritik
durch.

In diesem Geiste äussert sich der liberale Politiker

und Schriftsteller, Landammann Karl Georg
Jakob Sailer aus Wil (1817—1870) in seiner 1864
erschienenen „Chronik von Wyl" folgendermassen
über Gallus: „Schleudern wir all Das bei Seite, was
die verdorbene Richtung einer Zeit und die
ungesunde Erfindungskraft eines Mönchs den Lebensbildern

Columbans und Galls anrostete, so hat weiter

nichts historischen Boden, als die Annahme, Gallus

sei mit Columban in die Schweiz gekommen,
habe mit demselben einige vereitelte Missionsversuche

in Rhätien unternommen, dann in Aleman-
nien das Leben eines Einsiedlers und tugendhaften
Mannes geführt, die Nachahmung einiger Schüler

gefunden und sei dann in seiner Zelle, an der Stelle,

wo jetzt die Taufkapelle der St. Gallischen Kathedrale

steht, gestorben und unweit davon beerdigt
worden."63 Gegen dieses grosszügige Wegschleudern
fast des ganzen überlieferten Stoffes erhob sich der
Bischof von St. Gallen, Carl Johann Greith, der mit
frommer Gelehrsamkeit das liebgewordene traditionelle

Gallus-Bild verteidigte54. Schriften und
Gegenschriften flogen hin und her; noch einmal wird
wie im 17. Jahrhundert, nur unter andern
Vorzeichen, das Leben des Heiligen zum Gegenstand
einer weltanschaulichen Auseinandersetzung. Aber
es ging in all dem weniger um ein eigentliches
Charakterbild des Gallus als vielmehr um die

Ursprünge des geschichtlichen St. Gallen, um die Fragen

der Missionierung unserer Gegend, um die

Zuverlässigkeit von einzelnen Erzählungen, Urkun¬

den, Dokumenten, Sagen und Legenden. Der
Aufschwung der archivalischen und kulturgeschichtlichen
Forschung liess den lebendigen Menschen eher in
den Hintergrund treten.

Auch diese Epoche hat eine Gallus-Novelle
hervorgebracht. Der st.-gallische Historiker und Politiker

Dr. Anton Henne (1798—1870) veröffentlichte
1864 eine Schrift: „Des hl. Gallus Zelle an der
Steinach im Jahre 614." Doch welch grosser Unterschied

zu Bornhausers Dichtung! Henne wahrt den
Rahmen der Galluslegende nur ganz notdürftig
und benützt ihn dazu, in wortreicher Erzählung
alle seine vielen historischen und antiquarischen
Kenntnisse über die Geschichte und Kultur der
Rätier und Alemannen im 7. Jahrhundert
auszubreiten. Das Hauptthema der Erzählung ist nicht
Gallus, sondern das Schicksal eines freien rätischen

Sängers Sunadur. Zwischen Gallus und diesem

Mann entwickeln sich wohl einige merkwürdige
Gespräche über die Vorsehung und die wahre Religiosität,

über typische Glaubensprobleme des 19.

Jahrhunderts; im übrigen aber stellt Henne in loser und
oft gekünstelter Weise viel fremden Stoff bis hin
zur Nibelungensage mit Gallus zusammen. Weit
davon entfernt, in den wirklichen Geist der alten
Zeit einzudringen und mit ihm in ein lebendiges
Gespräch zu kommen, führt hier das Wissen des

19. Jahrhunderts um die Vorzeit einen langen
Monolog mit sich selbst.

Auf die Dauer liess sich die kritische Forschung
nicht in den Dienst der weltanschaulichen Kämpfe
stellen oder zur phantasievollen Ausschmückung der
Vergangenheit verwenden. Bereits am Anfang des

Jahrhunderts hatte der Vater der st.-gallischen
Geschichtsschreibung, Ildefons von Arx, in seinen
„Geschichten des Kantons St. Gallen" eine rein auf die
Dokumente gestützte, kurze Darstellung der
Wirksamkeit des Heiligen geboten; für die damalige
Zeit, in der das aufklärerisch gefärbte Gallusbild
eines Hottinger den allgemeinen Geist der Zeit
ausdrückte, eine bedeutsame und in die Zukunft
weisende Leistung65. Nun bemühte sich in der zweiten
Hälfte des Jahrhunderts die Forschung aufs Neue,
in vorsichtiger und gründlicher Quellenbetrachtung
die Vorzeit zu erhellen. Seit den sechziger Jahren
hat der Historische Verein des Kantons St. Gallen
mit seinen bedeutenden Publikationenreihen an dieser

Erforschung der st.-gallischen Frühgeschichte
einen entscheidenden Anteil. Aber diese hohe
Wissenschaft vermochte sich nicht mehr zu einer
Charakterschau des Gallus zu entschliessen. Als Beispiel

15



dieser Geisteslage gegen Ende des Jahrhunderts

mag der Artikel „Gallus" in der Allgemeinen Deutschen

Biographie gelten. Er ist vom damals besten

Kenner der st.-gallischen Urgeschichte, Gerold
Meyer von Knonau, verfasst50. Da heisst es: „Die
legendarischen Ausschmückungen der Biographen
erlauben bloss sehr wenige sichere Angaben über
Gallus' Leben nach Columbans Weggang. Nur so

viel steht fest, dass von einer Thätigkeit desselben

als Glaubensbote, als ,Apostel Alemanniens' kaum
die Rede sein kann Das viele legendarisch-
miraculöse Beiwerk erschwert die Ausnützung sehr."

Die Geschichtsbetrachtung um 1800 hatte noch ohne

weiteres den Mut, Gallus in die eigene Zeit
umzudeuten und aus ihm einen Erleuchter und Wohltäter
der Menschheit zu machen. Der kritischen Forschung
am Ende des Jahrhunderts war das nicht mehr möglich.

So wie sie die Quellen glaubte auslegen zu
müssen, blieb nur die Zurückhaltung, der Verzicht
auf jede nähere Schilderung übrig. Aber diese für
das Thema unserer Studie unergiebige Zeit hatte
ihre grossen Verdienste. Sie räumte gründlich auf
mit den naiven oder phantastischen Bildern der

Vergangenheit, sie machte den Platz frei für eine

neue sachliche Würdigung. Sie selbst hatte den Mut
zum Neuaufbau nicht mehr. Aber die Forschung,
die über diese Einstellung hinausschritt, blieb doch

für die grosse und entscheidende Arbeit der kritischen

Wissenschaft dankbar.

X.

Im Jahre 1922 erschien Paul Theodor
Hoffmanns Buch „Der mittelalterliche Mensch, gesehen

aus Welt und Umwelt Notkers des Deutschen"67.

In dieser eingehenden und vielseitigen Darstellung
der Vergangenheit zittert das furchtbare Erleben
der Gegenwart nach. In den Stürmen des ersten
Weltkrieges waren ganze Weltanschauungen in
Trümmer gesunken; das 19. Jahrhundert und seine

Errungenschaften schienen in Frage gestellt, überall
schaute die Menschheit nach neuen Ufern aus, nach

neuer Orientierung mitten im Chaos. Zerrissen und
widerspruchsvoll erschien der Mensch, den die
unmittelbar vorausgegangenen Jahrzehnte nach
vermeintlich festen Masstäben und objektiv erfassbaren
Gegebenheiten betrachtet hatten. Ungeahnte
Umwälzungen in der Psychologie Hessen ein anderes
Menschenbild erstehen als die bürgerlich-humanistische

Welt des letzten Jahrhunderts. Man fragte
wieder nach dem Menschen selbst, nach dem inner¬

sten Kern seines Wesens, während die reinen
Uberlieferungsprobleme des kritischen Historismus weniger

wichtig wurden. Hat der Mensch des Mittelalters

uns etwas zu sagen? Sind die scheinbar so

sichern Positionen, von denen aus man eben noch
über Mythe und Geschichte, über Wunder, Legende
und Historie geurteilt hatte, nicht selbst fraglich
geworden? Stehen wir dem Menschen der Vorzeit
nicht viel näher, steht er in der gleichen Bedrängnis
wie wir, Hesse sich von ihm Weisung holen? Diese

Fragen liegen ausgesprochen oder unbewusst dem
Werk Hoffmanns zugrunde. Die Charakteristik des

Gallus erweist diese Zusammenhänge mit eindeutiger

Klarheit:
„Columban und Gallus werden gelockt von

Expansionsdrang, heimlicher Sehnsucht nach aventiure.
Es ruft sie der Süden, dort, wo alte, vergangene
Kultur des Gestalteten, Organisch-Vollendeten noch

am stärksten in Erinnerung und Überlieferung
gegenwärtig war... Columban ist streng, rigoros,
fanatisch. Er ist entschieden, er kennt nur eine Richtung,

einen Weg: das nordisch-frühe Christentum.
Im Vergleich mit ihm hat Gallus — unbewusst

wenigstens — immerhin stärkere Beziehungsmöglichkeiten

in seiner Seele. Aber auch er kann fanatisch

sein. Für das Heidnische, als einen anderen
Lebenswillen aus anderem Lebensgefühl heraus, gibt
es bei ihm und Columban nur eines: Verachtung
und Vernichtung. Columban ist dabei der Führende

gewesen Gallus wusste Ziel und Weg, aber rundum

brandete Chaos. Er erlebte innere Kämpfe,
Versuchungen umdrohten ihn Die Seelenkämpfe
Columbans waren geradliniger, die von Gallus
wirrer. Sie waren gefahrumlauerte Menschen. Sie

waren Aufgeregte, Fiebernde und fanden nicht
Ruhe in ihren Erkenntnissen um die letzten Dinge
der Welt; denn der Pfad dahin war noch weit, die
Arbeit endlos. Auch als Gallus hernach in stiller
Waldeinsamkeit eine Zelle errichtete, blieb er
immer der Suchende, Ringende und sich Quälende
Aber äusserlich hatte er die grosse Beherrschtheit
und das überlegene Wesen eines Menschen gewonnen,

der andere fesselte und nach sich zog. Er barg
in sich Richtung; er war voll Jenseitsdranges. Alle
Seelen, die dasselbe wollten, fielen ihm zu. Sie
mochten die chaotischen Wirbel in seiner Seele ahnen
und erst recht durch sie gereizt werden; denn dieser
Wirbel tanzte ins Transzendente hinein Seine

Vita atmet ausser ekstatisch-erregten Zügen aber
auch Milde, Freundlichkeit des Himmels und Frieden

des Reiches Christi. Das ist jedoch das Zweite

16



QALLUS UND DER BÄR

Standfigur auf dem Hofbrunnen des Neuen Museums
von Wilhelm Meier, 1921

Der Bildhauer unserer Gegenwart, die Interpretation des Theologen"'
vorausahnend, drückt in der Gesamthaltung des Heiligen dessen „patriarchalische Güte
dem Tier der Wildnis gegenüber aus, das er versteht und das sich ihm deshalb wie
ein frommer Diener gefügsam unterwirft".

(Nach *F. Blanke, „Columban und Gallus" 1940)





und Spätere, was nur in seltenen Augenblicken rein
erschienen sein mag. Jener Gottesfriede, der damit
dem Bilde eingewoben ward, das man sich von
Gallus machte, wirkte erst recht anziehend und liess

das Beispiel, das der Heilige den Klosterbrüdern
gegeben hatte, umso nachahmenswerter erscheinen."58

Neben diese individuellen Züge stellt Hoffmann
das Typische: „Den Typus des Heiligen verkörpern
Gallus und Notker Balbulus, beide Erschütterte,
Visionäre. Gallus ist der strenge, aszetische,
irischnordische, Notker, der weichere, kindlich-benedikti-
nische. Der Wunderglanz, der sie umgibt, ist bei

Notker erdennaher, persönlicher, bei Gallus fremder,

heroischer."69 Unter den verschiedenen Typen
des Herrschers rechnet Hoffmann Gallus zum Typus
des Führers zur Idee, „dem es nur auf diese

ankommt, der nicht sich will, sondern das Heil im
Absoluten sucht und die Mitmenschen nach sich

zieht"60.
Wieder spricht sich in der Charakteristik eines

Menschen vor tausend Jahren die eigene Gegenwart
voll aus. Diese expressionistische Gallusvision steht
im denkbar grössten Gegensatz zu dem hundert
Jahre zuvor gezeichneten Gallusbild Müller-Friedbergs

und Hottingers. Blickt man aber auf die

Quellen, so darf man feststellen, dass ein neuer
Zugang zum Verständnis Galls erschlossen ist. Die
Legenden und Geschichten beginnen zu sprechen, der
Streit über „historisch oder unhistorisch" wird
nebensächlich, weil der Mensch in allem, was von
ihm erzählt wird, sichtbar wird. Der Tiefpunkt der
Charakteristik in der kritischen Forschung ist
überwunden; Mensch und Mensch begegnen sich wieder,
ein wirkliches Gespräch scheint aufs neue möglich.
Doch wäre es verhängnisvoll gewesen, wenn die

Gallusforschung sich weiter in der Richtung von
Hoffmann bewegt hätte. Wo das Aufgeregte,
Unausgeglichene, der Widerspruch in sich selbst und
die Zerrissenheit zum beherrschenden Element wird,
da ist die Betrachtung einseitig und ungenügend.
Bei Hoffmann steigt die Gefahr einer allzu
dramatisierenden Verzerrung auf, sie droht das eben wieder

begonnene Gespräch zu zerstören. Es musste zu
dieser Schau die nüchtern-sorgfältige Einzelforschung

hinzutreten, um das Bild schärfer und klarer
zu fassen.

XI.
Es sei mit grosser Dankbarkeit gegenüber den

beiden Altmeistern der Gallus-Forschung in der

Gegenwart anerkannt, dass sie diese Aufgabe in An¬

griff genommen und weitgehend durchgeführt
haben. Das grundlegende Buch von Fritz Blanke
„Columban und Gallus" (1940), seine späteren
Veröffentlichungen zur Geschichte der beiden Heiligen61
und die Forschungen von P. Laurenz Kilger62 gründen

auf genauer Quellenkenntnis, auf umsichtiger
Erwägung aller Möglichkeiten im geschichtlichen
Bereich, auf tiefem Verständnis für die Legende und
ihre Aussagen über den Menschen und seine geistige
Welt. Naturgemäss stossen diese Forscher nicht so

wie der grosszügige Hoffmann zu visionären
Charakteristiken vor, aber das ist ihr Vorteil. Denn
es scheint überhaupt die Zeit noch nicht gekommen,
sich ein abgerundetes Bild zu machen, da manche
Probleme in den alten Viten noch der Lösung harren.

Doch haben beide Forscher eine zusammenfassende

Charakteristik versucht, die als bezeichnend

für den gegenwärtigen Stand der Forschung gelten
darf.

Am Ende einer kurzen Erzählung vom Leben des

heiligen Gallus63 wendet sich Blanke gegen das

übertriebene Misstrauen gegenüber den Quellen.
„Freilich ist die Geschichte unseres Heiligen schon in
den ältesten... Viten von Wundergeschichten
durchzogen. Aber die ursprünglichen Farben des

wirklichen Gallusbildes leuchten durch die legendäre
Übermalung noch kräftig durch. Aufgabe des

Geschichtsforschers ist es, die Ubermalung abzulösen
und das echte Bild zum Vorschein zu bringen. Was

zeigt uns dieses wahre, von Legenden befreite Bildnis?

Es zeigt uns einen lebendigen, gottergebenen
Menschen, einen demütigen, aber mitunter auch

eigenbrötlerischen, einen, der hart war gegen sich

selbst, aber sanftmütig im Umgang mit den

Brüdern, es zeigt uns einen Beter, der aus dem Gebete

Kraft schöpfte zu tapferem Wagen, einen
Wegbahner, der die Fahne Christi in der Wüste unseres
Landes aufpflanzte und so eine geistige Neugeburt
unserer Heimat einleitete. Wir neigen uns vor diesem

Lichtbringer in Dankbarkeit."64
In ähnlicher Weise schaut P. Laurenz Kilger das

Bild des Heiligen66. Die Lebensbeschreibung des

heiligen Gallus ordnet den menschlkhen Lebenslauf

und göttlichen Lebensplan in weitausschwingenden
Kreisen, die sich ablösen, überschneiden und doch

wieder ineinanderlaufen. „Nun ist es keineswegs so,
dass Gallus sich willenlos treiben und ziehen lässt:

in all dem Schwingen der Kreise steht er da mit
einer seltenen Eigenwilligkeit und Zielbewusstheit,

mit der Natur verwachsen, im Wissen seiner Zeit
wohl geschult, bescheiden und gerne einsam, aber

17



stets bereit zu einer kraftvollen Tat und einem

mutigen Entscheid. Und der Humor des Naturverbundenen

blitzt aus seinen Entschlüssen und Wundern,

wacht über seinen Schülern und singt ein leises

Lied durch sein vielgestaltiges Leben."
Die Versuchung liegt nahe, diese schönen

Charakteristiken abschliessend und erschöpfend zu nennen.
Sie stehen sowohl den alten Viten als auch den

neuen Erkenntnissen nahe. Sie nehmen den
überlieferten Stoff auf und heben den Heiligen doch hinein

in die durch kritische Forschung gereinigte Luft
der Neuzeit. Und doch schwingen auch hier in
feiner Weise die Eigenarten der beiden Forscher mit
und färben ihr Gallusbild individuell. Wer genau
hinhorcht, vernimmt aus den Worten Blankes einen

Theologen, dessen kirchengeschichtlicher Standort in
einem glaubenstiefen, gemässigten Pietismus zu
suchen ist, und aus den Worten Kilgers die
zugleich fromme und naturoffene Art eines originellen,

gütigen Mönches. Beide geben Gallus in
vorsichtigen Strichen etwas von ihrem Ebenbild mit.
Umso gewichtiger und verheissungsreicher ist die
Tatsache, dass sie sachlich in ihrem Gallusbild
weitgehend übereinstimmen.

Das Charakterbild des Heiligen ist nie fertig
abgeschlossen. Der Gang durch seine vielen Ausprägungen

im Wandel der Zeit muss im Urteil
zurückhaltend machen. Der Gegenwart wird eine Zukunft
mit ihren neuen Fragen, mit neuen Ängsten und
neuem Glück folgen. Sie wird Gallus mit neuen,
jetzt noch nicht erwachten Augen sehen. Möchten
noch viele Charakterbilder des Heiligen der
Zukunft entsteigen! Und möchten sie alle, möchten alle
Gespräche mit Gallus über die Zeiten hinweg jeder
Gegenwart zum eigenen wahren Menschwerden
dienen, wie es das kleine Gebet aus dem Nürnberger

Passional wünscht:

„Nun helff uns sant Gall umb gott erwerben,
das er uns hie menschen mache nach seinem lob und
uns gebe unsers lebens ein gut ende und nach dysem
leben dye ewigen frewde. Amen."

Anmerkungen

1 Dr. Johannes Duft, Stiftsbibliothekar: Der heilige Gallus
in der stift-st.-gallischen Kunst. St. Gallus-Gedenkbuch 1952,
S. 76—96.

2 Zur Geschichte der Gallus-Viten: B. Krusch, Mon. Germ.
Hist., Script. Merov. IV (1902) S. 233 ff. Fritz Blanke, Co-
lumban und Gallus (1940) S. 43 f. P. Laurenz Kilger, Vom
Leben des heiligen Gallus (St. Gallus Gedenkbuch 1952)

S. 15 f. Sehr reiche Literaturangaben zur Gallus-Vita im
allgemeinen sind zusammengestellt bei J. Duft und P. Meyer, Die
irischen Miniaturen der Stiftsbibliothek St. Gallen (1953)
S. 17—24.

3 Zitiert nach der Obersetzung von Ernst Götzinger, Das
Leben des heiligen Gallus, nach der Reimart des Originals
übersetzt, (1896) S. 7. Vgl. MGH IV, S. 257 (d. i. Monumenta
Germaniae Historica).

4 MGH IV S. 285.
5 Blanke a. a. O. S. 113 f. — Vgl. Regula Benedicti cap. 73.
6 Götzinger, a. a. O. S. 20; MGH IV S. 264.
7 MGH IV S. 295.
8 Götzinger, a.a.O. S. 30/31; MGH IV S. 269.
9 „iustus et castus — continens et patiens", bei Walahfrid

„iustitiae autem vitae castitatem corporis sociavit... conti-
nentiae vero salutari patientiam iunxit", MGH IV S. 302.

10 Hiezu vgl. Blanke, a. a. O. S. 123 f.
11 MGH IV S. 299.
12 Vgl. Blanke, a.a.O. S. 55.
13 Blanke, a. a. O. S. 100. Columban sagt sogar: „Oboedien-

tia usque ad quem modum definitur? Usque ad mortem certe

praecepta est, quia Christus usque ad mortem oboediavit
patri pro nobis." S. Columbani opera, ed. G. S. M. Walker
(Script. Lat. Hiberniae 1957 vol. II) S. 124 und 140. Vgl.
J. J. Laux, Der hl. Kolumban, sein Leben und seine Schriften
(1919), S. 52 und 71 f.

14 Als Gallus, ein eifriger Fischer, einmal nicht an dem

von Columban bezeichneten Ort fischen ging, sondern
eigenmächtig einen andern Platz wählte, fing er nichts; als er
reumütig den von Columban befohlenen Ort aufsuchte, tat
er sogleich einen guten Zug. Vita Columbani cap. 11, MGH
IV S. 77. Kilger schliesst an diese Historie eine treffende
Charakteristik an: „In dieser einzigen Begebenheit, die wir
gewissermassen aus des Gallus eigenem Munde wissen, strahlt
seine menschliche Eigenart auf: die Freude an der Natur und
die Verbundenheit mit Wald und Wasser und Tier; sein

eigenwilliger Keltenkopf, der wohl einmal eine Strafe riskiert,
wenn er meint, als Fischer (nicht als Mönch!) recht zu haben.
Endlich sein Nachgeben ohne Trotz und Verbitterung und
das frohe Anerkennen göttlicher Macht im Segen des Gehorsams."

St. Gallus-Gedenkbuch S. 19. Ähnlich spricht über den
Vorfall und die Eigenwilligkeit des Gallus auch F. Blanke,
Der heilige Gallus, Reformierte Schweiz 1946, S. 8 und 13.

16 In Luxeuil lag einmal die ganze Mönchsgemeinde krank
darnieder. Columban befahl allen, aufzustehen und in der
Tenne zu dreschen. Die Gehorsamen wurden gesund, die
Ungehorsamen blieben noch lange krank. Vita Columb. cap. 12,
MGH IV S. 78.

16 Götzinger, a.a.O. S. 15, MGH IV S. 262.
17 „Vir sanctus causa retinendi eum secum cum hilaritate

animi dixit..." MGH IV S. 261.
18 Vgl. Dr. Paul Staerkle, Von den Sankt Gallus-Patro-

zinien, St. Gallus-Gedenkbuch S. 48—74. Über das häufige
und weitverbreitete Vorkommen des Gallus in Missalen und
Breviarien usw. fehlt noch eine Zusammenstellung.

10 Inkunabel 819 a, fol. CXCV. Der Text ist, leicht gekürzt
und stilistisch verändert, auch in der Neuausgabe des Passionals

„Der Heiligen Leben und Leiden" im Insel-Verlag 1913,
Band I, S. 52—54, enthalten. Der Holzschnitt ist reproduziert
im St. Galler Tagblatt 1958, Nr. 484.

20 Über die Stellung Vadians zum Mönchtum siehe Werner

18



Näf, Vadian und seine Stadt St. Gallen, Band II (1957)
S. 408 ff. und 512 ff.

21 Joachim von Watt, Deutsche historische Schriften, ed.

Ernst Götzinger, Band I (1875) S. 5.

22 Ebenda S. 104/105.
23 Ebenda S, 106.
24 Ebenda S. 154.
23 Ebenda S. 118.
26 Ebenda S. 142.
22 Ebenda S. 298 f.
28 Blanke, Columban und Gallus, S. 34 f. und passim.
29 Sie findet sich in Cod. 1376 der Stiftsbibliothek. Zum

Ganzen vgl. J. A. Bischof, Theatergeschichte des Klosters
St. Gallen und der st.-gallischen Landschaften im Zeitalter
des Barock 1628—1798 Mitteilungen zur vaterländischen
Geschichte, herausgegeben vom Histor. Verein St. Gallen,
Band XXXIX, 1934) S. 53—62.

30Josua Wetter, Beschreibung der Stadt St. Gallen 1642,
S. 16. In sprachlich geglättetem Auszug auch enthalten im
Jahrbuch „Gallusstadt" 1948, S. 58.

31 Ebenda S. 16.
32 Cod. 1257 der Stiftsbibliothek. Die Kenntnis dieser

interessanten Gespräche verdanke ich einem freundlichen Hinweis

von Herrn Stiftsbibliothekar Dr. J. Duft.
33 Das Werk wurde begonnen von Joseph Giulini, von

andern vollendet. Die Stelle über Gallus steht im vierten Band
S. 869/870.

34 Gallus und seine Gefährten, S. 1.

35 26. Neujahrsblatt der Zürcherischen Hülfsgesellschaft
1826. Müller-Friedberg hat den Text nur leicht verändert
und mit einer Einleitung versehen. Die folgenden Zitate
entsprechen dem Text Müller-Friedbergs.

36 Gallus und seine Gefährten, S. 4.
37 Ebenda S. 6—13.
38 Ebenda S. 18.
39 Ebenda S. 20.
40 Das Nähere hiezu bei Jac. Christinger, Thomas Born-

hauser, sein Leben, Wirken und Dichten (1875), S. 227—236.
Das Büchlein Bornhausers erlebte eine Neuauflage im Verlag
J. R. Keutel, Basel o. J. (1926—1930).

41 Christinger, a. a. O. S. 88.
42 Der heilige Gallus, S. 25. Die Stelle beruht auf dem

Wortspiel Gallus lat. gallus, Hahn, welche Etymologie
nicht stimmt.

43 Ebenda S. 61/62.
44 W. Kaegi, Jacob Burckhardt, eine Biographie, Band II

(1950), S. 372.
45 Jacob Burckhardt, Gesamtausgabe Band I (1930), S. 327.

Der Text ist leider um die Stellen gekürzt, in denen der Ver¬

fasser sich gemäss dem Zweck der Neujahrsblätter an die

Jugend wendet. Doch finden sich diese Sätze und Ausdrücke
im textkritischen Anhang S. 412/413.

40 Ebenda S. 329.
47 Ebenda S. 331.
48 Ebenda S. 332.
49 Ebenda S. 333.
50 Ebenda S. 335. Für die Geschichte vom Bären hat Burckhardt

weitgehendes Verständnis, vgl. E. G. Rüsch, Die
Bärengeschichte des Gallus im Urteil Jacob Burckhardts, St. Galler
Tagblatt 1957 Nr. 482.

51 Gesamtausgabe Band II S. 319.
52 J. Burckhardt, Briefe, herausg. v. F. Kaphahn, S. 373.
63 Chronik von Wyl, S. 25.
54 C. J. Greith, Der heilige Gallus, der Apostel Alemanniens,

nach den ältesten Quellen und nach den neuesten
Fabeln. Zur Widerlegung der Wyler Chronik. St. Gallen 1864.

— C. G. J. Sailer antwortete in der Schrift: Die Einführung
des Christentums in der Ostschweiz. St. Gallen 1865. —
Greith replizierte in der Schrift: Die heiligen Glaubensboten
Kolumban und Gall und ihre Stellung in der Urgeschichte
St. Gallens nach den ältesten Quellen und den neuesten
Fabeln. St. Gallen 1865. — Greiths Anschauungen wurden
zusammengefasst in seinem Hauptwerk: Geschichte der
altirischen Kirche, 1867.

55 Geschichten des Kantons St. Gallen, Band I (1810) S. 11

bis 20. Über v. Arx' Quellenkritik, besonders im Vergleich
zu Vadians Gallusbild, siehe Eduard Studer in der Ildefons
von Arx-Gedenkschrift 1957, S. 278 ff. und 354 f.

56 Allgemeine Deutsche Biographie, Band 8 (1878), S. 346.
57 Zweite Auflage 1937. Die folgenden Zitate sind dieser

Ausgabe entnommen, die aber gegenüber der ersten Auflage
in diesen Abschnitten kaum verändert ist.

68 Ebenda S. 90—92.
59 Ebenda S. 107.
60 Ebenda S. 108 f.
61 Die letzten Lebensjahre des hl. Gallus. Neue Schweizer

Rundschau NF IX 494—503. — Der heilige Gallus. Reformierte

Schweiz 1946 S. 8, 13—16. — Uber Columban: Drei
Aufsätze im Evangelischen Missionsmagazin 1951 S. 164 bis

179, 1952 S. 172—186, 1953 S. 165—180.
62 Zusammengefasst im St. Gallus-Gedenkbuch 1952, S. 15

bis 34: Vom Leben des heiligen Gallus.
63 Reformierte Schweiz 1946, S. 16.
64 Vgl. die nicht viel verschiedene Charakteristik Colum-

bans bei Blanke, Columban in Bregenz, Evang. Missionsmagazin

1953, S. 180.
65 St. Gallus-Gedenkbuch, S. 16 und 17.

19


	Das Charakterbild des Gallus im Wandel der Zeit

