
Zeitschrift: Scholion : Bulletin

Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 14-15 (2023)

Artikel: 'Auf einen Blick'

Autor: Oechslin, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1044536

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1044536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ï3c medio vMmdi? r.omiliia'8 vrcdeliimen babcmMquarc ta
Oie nonvidemur in lummepzoftîioi .CsipiMliï.x, ©i,

/EliiumXiteiti'qSA' 3Sl. j&piwpfpimfijpmifatrapeini«
1 '* vlrtttM src qua coloiiconftwccû c/l acoi bpapfooniW "Wereflcdl cm cof»

tem -> lu-uïc cjcct'Mri vîvtfttin moKar;#>rêr ifucafclfaitr aim® fuaut
Vi'itfi fc întiitct'-J lagoon porcfhm'tfmc crgo dc fe fpcdes a tnafa bepurarae: cje
fo Limme t ittuwc Uictè ratt^ (n pnap'.o fito ocfr Imiftft* i£i tn vtfib:lia çj
nvCfuluc.1 ofouif î cû ftim'nfecd coiuriï lum5 bjbeîren» m noctumf» rdicbjf
vwlcji p^wcvc fmu qcUî# ligua pucrùU ]W#Wtoft!ttlîW« P»fdû a fimilfa

Eibavx;Cmc»n.t)2pofattiï0

Abb. 170: Gregor Reisch, Margarita Filosofica nova [...],
Strassburg: Johannes Grüninger, ijo8, fi v



'Auf einen Blick' 361

'Auf einen Blick"

[2007]

Gegen meine Gewohnheit habe ich versucht, genauer: mich genötigt, einen

Text aufzuschreiben, bei dem gerade dies, die unterschiedliche

Erscheinungsweise und Form des Gedachten, eine beträchtliche Rolle spielt.
Anstelle eines Vortrages 'hören' Sie also einen abgelesen Text - und machen

sich dabei vielleicht Vorstellungen. Das Vorlesen eines aufgeschriebenen,

verknappten Textes mag die Mitteilung vielleicht verkürzen; aber einfacher

wird die (noch zu bezeichnende) Sache dadurch nicht. Und ob das insgesamt

mit einer postulierten Einheit der Sinne gemäss dem Titel des Buches von
Helmuth Plessner zu tun hat, ist keineswegs von Anfang an gesichert.2 Jenem
Buch hatte er den Untertitel "Grundlinien einer Aesthesiologie des Geistes",
also einer 'Lehre vom Sinnesvermögen - des Geistes!' hinzugegeben.3

Und daran, an der Brisanz dieses Zusammenhangs, kann man schwerlich

vorbeisehen!

Er holt die alte Klamotte des Leib-Seele-Problems aus der Kiste, denken

Sie. Ja, aber es geht um einen ganz konkreten Sachverhalt. 'Auf einen
Blick': Ich möchte am Ende zur Griffigkeit gelangen, die sich - bei

Plessner - mit dem "Sehstrahl" als "reiner Erfassung der Dinglichkeit einer

Inhaltsfülle" und, so die Präzisierung, eben nicht aus einem "allgemeinen
Charakter der Sinne" erschliesst.4

Ich beginne konkret mit einer Fussnote aus Paul Frankls Entwicklungsphasen

der neueren Baukunst, die 1914, neun Jahre vor Plessners Buch,
erschienen sind.5 Dort steht ein höchst irritierender Satz, der präzisiert, was

Frankl in seinem Buch einleitend zu den 'primären' Gesichtseindrücken,
die er als "Bild" begreift, sagt.6 Die These lautet dort: "Dieses Bild deuten

wir erfahrungsgemäß in die Körpervorstellungen um."7 An dieser Stelle fügt
Frankl eine Fussnote ein, die ergänzend klarzustellen versucht:

"Es ist dabei gleichgültig, daß diese Körpervorstellungen haptische sind,
denn der reife Mensch kontrolliert seinen optischen Eindruck nicht durch

Abtasten; wer optische Phänomene noch nicht mit haptischen sicher kombinieren

kann, ist überhaupt nicht imstande, Architektur aufzufassen."8

Eine kühne Behauptung, zumal ja kaum ein Mensch nicht in irgendeiner
Weise mit Bauten in Berührung kommt, sie also in irgendeiner Weise 'auf-

fasst', und sie auch 'begreifen' müsste! Hätten sich die Architekten, damals



362 'Auf einen Blick'

Abb. 171: Adolf Kölsch, Hände und was sie sagen, Schaubücher 11,

Zürich/Leipzig: Orell Füssli, 1929, Taf. 8: "Typus" der "ins Intellektuellere
und Sinnlich-Sensitivere" gesteigerten Hand

wie heute, so sehr aufs Bild kapriziert, wenn es doch nur den Körpervorstellungen

dienen sollte und es eben nicht um das Bild als Bild gehen würde?

Was setzt Frankl mit seiner Vorstellung vom Umgang des reifen Menschen

mit den Sinnen voraus? Perspektivkenntnis? Postuliert er einen Automatismus,

wenn er von der sicheren Kombination optischer und haptischer
Phänomene, wohlgemerkt im optischen Eindruck, spricht? Hat er die damaligen

Vorstellungen zur Perspektive als einer symbolischen Form - ante

litteram - im Sinne einer umfassenden weltanschaulich gegründeten
Condition humaine des fortgeschrittenen modernen - also 'reifen' - Menschen

begriffen?9

Umgekehrt: Dass Frankl dies betont und dass er diesem Umstand des

Zusammenwirkens unterschiedlicher Sinne eigens eine Fussnote widmet,
könnte darauf hindeuten, dass er - gegen die eigene These und gegen die

bemühte Erfahrung - keineswegs jedermann die Befähigung des sicheren

Kombinierens optischer und haptischer Phänomene zutraut.

Wir haben also ein Problem. Und wir bräuchten - nebst der Erfahrung
im Sehen - Hinweise und Zeichen, um den Zusammenhang zu begreifen.
Nun verlässt sich Frankl offensichtlich auf jenes rationale Modell der -
deswegen 'perspectiva artificalis' genannten - Perspektive, dank dem wir
es offensichtlich, denkt er, gelernt haben, verlässlich ("sicher"!) das Bild in
den Körper zurückzuversetzen. Er meint wohl jene Reduktion auf die allein



'Auf einen Blick' 363

Abb. 172: Fritz Giese, Psychologie der Arbeitshand, Berlin/Wien: Urban &

Schwarzenberg, 1928 (260. Lieferung des Handbuches der biologischen Arbeitsmethoden,

Abt. VI, Teil B, S. 803-1124), Fig. 111 a und b: Tastarten der Hand



364 'Auf einen Blick'

mit der einfachen geometrischen Konstruktion verträgliche monokulare
Versuchsanordnung,10 die wir ansonsten, 'kulturgeschichtlich' gesehen,

keineswegs dem Homo sapiens, sondern jenem wilden Wesen des eben so

benannten, einäugigen Zyklopen Polyphem zuordnen, der durch menschlichen

Witz - und wegen der Einäugigkeit mit einem Schlag - ausgetrickst wird.11

'Rationale' Modelle, wir geben vor, es zu wissen, und vergessen es doch

ständig, sind Reduktionen; und spätestens seit Kant wissen wir, "daß die

Vernunft nur das einsieht, was sie selbst nach ihrem Entwürfe hervorbringt".12

Und dem fügte Kant ja - stets in der Vorrede zur zweiten Auflage der Critik
der reinen Vernunft von 1787 - noch hinzu, sie, die Vernunft, müsse die Natur
durchaus "nöthigen" und sich von ihr nicht "allein gleichsam am Leitbande

gängeln lassen".'3 Das Vernunftdenken macht sich selbständig und verschafft

sich auf diese Weise - 'vorangehend' - den Zugang zu "beständigen Gesetzen",

weil es ja, so Kant, ein 'notwendiges Gesetz' sei, "welches doch die

Vernunft sucht und bedarf'.'4 Wo sind bei dieser Versuchsanordnung die Sinne

geblieben, wo die 'Lehre vom Sinnesvermögen'?
Krasser Szenenwechsel, der rhetorische Grundsatz meint: "docti ratio-

nem intelligunt, indocti voluptatem." Quintilians Diktum haftet - auch, aber

mit anderer Gewichtung - etwas Ausschliessliches an: entweder wir begreifen

die Dinge oder wir geniessen sie. Der Verstandesmensch steht gegen den

Sinnesmensch. Und so klafft vorerst zwischen der Sinneswahrnehmung und

dem Erkennen eine Lücke, und sind wir weit entfernt von jenem Postulat
der Einheit der Sinne, aus der das Erkennen dann herausbricht - nicht

'vorangeht': so wie das Paul Frankl ganz offensichtlich als Grundlage und

Befähigung des 'reifen Menschen' - blindlings, müssen wir sagen - voraussetzt.

Kant hatte sich selbst die Frage gestellt, weshalb "noch kein sicherer

Weg der Wissenschaft hat gefunden werden können".'5 Die Vernunft geriete
kontinuierlich ins Stocken, wann immer sie "Gesetze, welche die gemeinste

Erfahrung bestätigt (wie sie sich anmaaßt) a priori einsehen will".'6 Die
geforderte 'Nötigung' trägt das Risiko einer 'Anmaßung', die Kant am Ende

verurteilt und als "Dogmatism" brandmarkt.'7 Und auch das Folgende
beschreibt Kant in der Vorrede von 1787: "Noch mehr, wie wenig haben wir
Ursache, Vertrauen in unsere Vernunft zu setzen, wenn sie uns in einem der

wichtigsten Stücke unserer Wißbegierde nicht bloß verläßt, sondern durch

Vorspiegelungen hinhält, und am Ende betrügt!'"8 Vorspiegelungen? Das

kann in der Tat kaum befriedigen, würde uns ja beim Versuch der Rück-

verwandlung von Bildern in die körperliche Wirklichkeit ins Leere greifen
lassen. (Zu den Spiegeln am Ende!)



'Auf einen Blick' 365

Abb. 173: Adolf Kölsch, Hände und was sie sagen, Schaubücher 11,

Zürich/Leipzig: Orell Füssli, 1929, Taf. 22: "Ausdrucksvolle und gut
durchgearbeitete Darstellung des sensitiven Typs"

Da stecken wir nun mittendrin in jenen Problemen, die uns quer durch die

Geschichte hindurch in allen Schattierungen und Formulierungen immer
wieder aufgetischt werden. Soll man "Verstand mit Vernunft" oder "Vernunft

mit Verstand" behandeln, fragt Hegel in der Differenzschrift von i8oi.'9
Letzteres ist schnell in die Aporie geführt. "So wie aber die Spekulation, aus

dem Begriff, den sie von sich selbst aufstellt, heraustritt, und sich zum System

bildet", so Hegel, "so verläßt sie sich und ihr Princip und kommt nicht in
dasselbe zurück; sie übergibt die Vernunft dem Verstand, und geht in die

Kette der Endlichkeiten des Bewußtseyns über, aus welchen sie sich zur Identität

und zur wahren Unendlichkeit nicht wieder rekonstruirt."20 Sackgasse

also! In der Vorrede zur Phänomenologie des Geistes (1807) wird das noch
drastischer in Erinnerung gerufen, insofern wissenschaftliche Usancen - "eine

Menge Material, nemlich das schon Bekannte und Geordnete" auf den Boden

zu ziehen, um es zusammen mit dem "noch Ungeregelten" der "absoluten

Idee zu unterwerfen" - an den Pranger gestellt werden.21 Eine solche "für sich

wohl wahre Idee" bliebe nur am Anfang bestehen. Einen "einfärbigen Formalismus"

nennt es Hegel.22 Und er sagt voraus, dass ein solcher "Formalismus,
den die Philosophie neuerer Zeit verklagt und geschmäht, und der sich in ihr
selbst wieder erzeugte [...] aus der Wissenschaft nicht verschwinden" werde.23

Wie wahr! Wenn so "abstracte Allgemeinheit" mit dem Absoluten fest

gefügt und so zum "esoterischem Besitztum" (die Worte Hegels!) wird, versteht



366 'Auf einen Blick'

man die Sehnsucht nach der "lebendigen Substanz".24 "Das Wahre ist das

Ganze."25 Und da die Kant'sche 'Nötigung' doch nur riskiert, sich im System

zu erschöpfen und - so Hegel in der Differenzschrift - "hierdurch die

schiefe Stellung eines Entgegengesetzten" erhält,26 ist der Drang, das Ganze

möglichst ungehindert und auf direktem Wege zu erfassen, verständlich: 'auf

einen Blick', mit einem Griff!
Auf die Sinnesvermögen zurückverwiesen geben wir es allerdings nicht

auf, die 'geistigen' Verbindungen zu konstruieren. Man will es ja vermeiden,
dass das "intellectuelle Anschauen" mit der "Unmittelbarkeit" gepaart "wieder

in die träge Einfachheit zurückfällt".27 Husserl wird von den "menschlichen

intellektualen Formen" sprechen, an die Erkenntnis gebunden sei.2"

Und er verbindet - längst beim "Bildbewußtsein" angelangt - nunmehr ganz
anders: Es gehöre "zu jeder möglichen Wahrnehmungsvorstellung eine

mögliche Phantasievorstellung".29 So werden die alten, die 'Anschauung'
bildenden Welten, der "Mundus sensibilis", der "Mundus imaginabilis" und

der "Mundus Intellectualis", so wie sie Robert Fludd als Illustration zu De

triplici animae in corpore visione in eine berühmt gewordene Darstellung bringen

liess (Taf. II), neu in ein Ganzes gebunden.3" Auch die Abfolge ändert

sich wieder. Plessner hält sich an das Motto: "rem tenere, verba sequentur".3'
Das ging mit seiner Absicht einher, die "Struktureigenschaften einer

Sinnesqualität" zu ergründen, somit weder eine Erkenntnistheorie noch eine

psychophysisch auf die Vorgänge von Apperzeption und Perzeption allein

konzentrierte Untersuchung anzustreben.32 Umso ernster nahm er die

Frage des "Sinnesvermögens": so ernst, dass er schnell zur These der "Un-
lösbarkeit des Problems im Rationalismus", oder eben in einer rationalen

Reduktion, gelangte.33

Um es wieder einzuschieben: Paul Frankls Rätsel von der automatischen

Kombination des Optischen und Haptischen wollen und können wir nicht
dadurch auflösen, dass wir die (mathematische) Korrektheit der - so

bezeichneten - "costruzione leggitima" zurate ziehen.34 Das beschriebe nicht
mehr als eine Tautologie und würde - ausserhalb der blossen Versuchsanordnung

(und das sind 'vorerst' jene perspektivischen Bilder) - nichts über

Bildwirklichkeit und Bildbewusstsein aussagen. Es reicht uns auch nicht
der Verweis auf die "symbolischen Formen", so sehr Ernst Cassirer in einer

seiner Erklärungen diese als "Energie des Geistes" beschreibt, wodurch "ein

geistiger Bedeutungsgehalt an ein konkretes sinnliches Zeichen geknüpft
und diesem Zeichen innerlich zugeeignet wird".35 Es geht dort in erster

Linie um Grundsätzliches, um Wesensmerkmale von Kunst oder Sprache.



'Auf einen Blick' 367

Abb. 174: Adolf Kölsch, Hände und was sie sagen, Schaubücher 11, Zürich/Leipzig: Orell

Füssli, 1929, Taf. 44: Pianistenhand (Ferruccio Busoni) "mit der in die Augen springenden,

sehr mächtigen Entwicklung der Mittelhandpartie und dem stets sehr kräftigen Daumen"

Und wir blieben, so besehen, mit unseren konkreteren Fragen des Greifens

und Begreifens und der Griffigkeit vorerst weiterhin aussen vor.36

Wir müssen uns anderswo Rat holen. Nochmals Szenenwechsel! Was setzt

Paul Frankl eigentlich mit seiner Inanspruchnahme sicherer Kombination
des Seh- und Tastsinns als Kennzeichnung des 'reifen Menschen' voraus?

Dass er es fordert, könnte der Hinweis darauf sein, dass nicht jedermann
diese Forderung erfüllt oder schon gar nicht dies voraussetzen möchte. Es ist

ein Distinktivum - ähnlich demjenigen, das in pythagoräischer Tradition
und mit Verweis auf eine Anekdote Aristipps das Erkennen geometrischer

Figuren in Abgrenzung gegen die 'animalia bruta' als Kennzeichnung menschlicher

Vernunftbegabung herausstreichen soll.37 Um aus dem Dunstkreis

solcher Typisierungen zu treten, bräuchten wir jetzt dringlichst Hinweise

und Zeichen aus der Erfahrung im Sehen und Greifen.

Im Jahr der zweiten Ausgabe der Critik der reinen Vernunft 1787 erschien

ein Büchlein, das kaum je Aufnahme in einer Liste bedeutender philosophischer

Publikationen gefunden hat und noch weniger finden wird. Sein Titel
lautet: Anweisungen zum regelmäßigen Studium der Empirischen Psychologie-,

der Autor ist Friedrich Ueberwasser, "Professor der empirischen Psychologie

und der Logik".38 Man merkt schon in der Vorrede, welche Leser ins

Visier genommen werden sollen. Es steht hier lapidar: "Die Bestimmung
der Logik ist Gründlichkeit, und Methode im Denken zu bewirken"; oder:



368 'Auf einen Blick'

"Der Endzweck der Moral ist Bildung des Herzens".39 Wir entfernen uns

vom sicheren Hort der docti und begeben uns zumindest in die Nähe der

mit der voluptas mehr als mit der ratio vertrauten indocti. Und so verhält es

sich wohl auch mit den Anweisungen "für die Candidaten der Philosophie zu

Münster". Didaktische, bildende Zielsetzungen! Es geht hier unter anderem

eben auch ganz besonders um das "Empfindungsvermögen" und um dessen

"Verbesserung und Schwächung".40 Dazu lehrt die Erfahrung gemäss §111

in Ueberwassers psychologischem Lehrbuch:

"Ein Maler sieht mit einem Blicke mehrere Züge in dem Gemälde und

einen jeden dieser klar, er sieht die feinsten Züge, die dem eben scharfen

oder auch schärferen Auge manches Andern völlig entgehen. Ein Kräuterkenner

bemerket an einer Pflanze eine Menge ihrer Merkmaale zu einem

Male, oder doch schnell nach einander, und die kleinern unter ihnen, die

Andere nur mit Mühe sehen, wenn sie ihnen von jenem gewiesen werden.

Ein geübter Tonkünstler empfindet die Harmonie in einem Concerte viel

vollständiger als ein ungeübter, und wenn ein Miston mit unterläuft, so

bemerket er ihn sogleich. Aber es hatte dem Maler, dem Kräuterkenner und

Tonkünstler eine lange Uebung, eine fortgesetzte Bemühung auf alles das in
den empfundenen Gemälden, Pflanzen und Harmonien enthaltene Einzelne

genau zu merken, und dasselbe bestimmt gewahrzunehmen gekostet, ehe

die innere Empfänglichkeit ähnlicher Eindrücke zu einem Grade in ihnen

erweitert, gestärket und verfeinert wurde."41

Gemäss dieser Versuchsanordnung liegt das a priori einer optimalen
Sinneswahrnehmung im durch Übung perfektionierten Sinnesvermögen selbst,

was Ueberwaser folgern lässt, dass hier Vervollkommnung angezeigt sei und

diese "durch die selbstthätige Anwendung der Aufmerksamkeit und Gewahr-

nehmungskraft auf die sinnlichen Objecte bewirket" werden könne.42 In einer

"Anmerkung" erklärt Ueberwasser den Endzweck einer solchen Verbesserung
des Empfindungsvermögens: "erstens: klar und deutlich, und zweitens:

geschwind zu empfinden".43 Solches Zugreifen und Erfassen 'auf einen Blick'
sei nötig, "damit der Mensch gewöhnt wird vieles zugleich zu empfinden,
anhaltend zu empfinden, gelassen zu empfinden, und munter aufzufassen".44

Nun sind wir längst auf der Spur, auf der etwa A. W. Volkmann am

20. März 1858 vor der königlich sächsischen Gesellschaft der Wissenschaften

zu Leipzig den Einfluss der Uebung auf das Erkennen räumlicher Distanzen45

erklären wird, wobei er sich auf - gemeinsam mit Fechner und Weber

angestellte - Versuche am Tastorgane und ganze Versuchsreihen verliess, wozu
dann sechs (respektive sieben) Messpunkte bestimmt wurden:



'Auf einen Blick' 369

Abb. 175: Fritz Giese, Psychologie der Arbeitshand (Handbuch der biologischen

Arbeitsmethoden), 1928, Fig. 232: Sommers Apparat zur Prüfung der Handbewegungen

Fig. 232. Sommers Apparat zur Prüfung von Handbewegungen.

1) dritte Phalanx des Zeigefingers, Volarseite,

2) dieselbe von der Dorsalseite,

3) die Mitte des Handtellers,

4) die Mitte des Rückens der Hand,

5) die Mitte des Unterarms, Volarseite,

6) dieselbe von der Dorsalseite

und zudem, aus einer weiteren Versuchsreihe die "Volarseite des Oberarms".46

Wir sind bei der Hand, beim Tastorgan und seiner Analyse angelangt. Von

hier aus gehen die Beobachtungen und auch - man muss beinahe anfügen:

'trotz' der empirischen Anlage der Analyse - die Verallgemeinerungen und

die Suche nach Gesetzmässigkeiten. Fechner fügte zu Volkmanns Studie

seine, respektive die ihm von Weber mitgeteilten Beobachtungen hinzu,
wonach bei fortgesetzter Übung der rechten Hand im Schreiben "in einem

geringeren Grade zu gleicher Zeit auch die linke Hand die Geschicklichkeit
erwerbe symmetrische Bewegungen auszuführen".47 Man wusste um die

Verallgemeinerung und brauchte wohl kaum den Verlust der Fähigkeit zur

Spekulation zu befürchten.

Am Bedürfnis eines grundsätzlichen Verstehens und Erkennens hat sich

bei der Annäherung an die 'Griffigkeit' nichts geändert. In Pestalozzis Wie

Gertrud ihre Kinder lehrt von 1801 wird der Satz "Er sucht zu allen Operationen

des Geistes entweder Data oder Rubriken oder leitende Ideen zu liefern"
wie folgt erklärt:



370 'Auf einen Blick'

"Dieses sollte heißen: er sucht im ganzen Umfange der Kunst und Natur, die

Fundamentalpunkte, die Anschauungsweisen, die Thatsachen, welche durch

ihre Bestimmtheit und Allgemeinheit als fruchtbares Mittel zur Erleichterung

der Erkenntnis und Beurtheilung, vieler ihnen untergeordneten und

sich an sie anschließende Gegenstände aufmerksam machen."48

Bestimmtheit und Allgemeinheit stehen hier ebenso ungezwungen
nebeneinander wie die Anschauungsweisen und die Tatsachen. Eierbart
kommentiert Pestalozzis Zielsetzung so:

"Wie, wenn man im Stande wäre, zuerst den Sinn beym Geiste zu fassen?

Der Gedanke mag paradox scheinen; nichts desto weniger wissen wir alle,

daß das Auge nichts ist, ohne die Disciplin des Geistes, - daß wir nun
dadurch allmählig Entfernungen schätzen gelernt haben; daß das kleine Kind
den Gegenstand, den es sieht, nicht zu greifen weiß; daß wir unaufhörlich die

perspectivischen Ansichten der Dinge in ihre wahren Gestalten übersetzen."49

Bei Pestalozzi führen also die Überlegungen zu dem 'beim Geiste genommenen

Sinn' schnell mit dem zu 'greifen wissen' zusammen. Es gehe ihm

darum, "ein System reifer Anschauungen und Imaginationen zu erzeugen"
und dieses seinem Unterricht - junger, später reifer Menschen - zugute
kommen zu lassen.50 Die Einsicht, die sich nach diesen Überlegungen als

begründet einstellt, lautet dann: "Der Sinn findet leicht, wenn der Geist zu

suchen versteht."5'

Nun sind wir doch dem Rätsel der Frankl'schen Fussnote auf die Spur

gekommen. Herbarts Erläuterungen zum erhofften "System reifer Anschauungen"

finden sich in den Bemerkungen zu Pestalozzis Idee eines ABC der

Anschauung als ein Cyklus von Vorübungen im Auffassen der Gestalten (hier nach

der zweiten Ausgabe von 1804 zitiert). Schon im Titel des ersten Kapitels
erscheint die Hypothese: "Die Anschauung ist der Bildung fähig."5' Es

wird unterstellt, "daß das Sehen eine Kunst ist". Und sehr schnell gelangt

man - wie bei Ueberwasser - zur Feststellung, dass "nicht Alle [...] Alles

gleich" sehen.53 "In der gleichen Landschaft sucht der Knabe die bekannten

Thürme, Schlösser, Dörfer, Menschen - hängt immer an einzelnen Puncten,

während der Maler die Parthien gruppirt, und der Geometer die Höhen der

Berge vergleicht."54 Von hier aus führt der Gedanke zum abstrakteren 'Sehen'

von Farbe, "Figur oder Form" und gelangt so insgesamt zur "Auffassung
der Gestalten durch Begriffe", womit wir nun wieder beim "Greifen" und

beim "den Sinn beym Geiste [...] fassen" angelangt sind.55 Und da es sich

um pädagogische Erläuterungen handelt, ist ihm, Herbart, die Beobachtung

wichtig, "daß doch eigentlich alles, was Wissenschaft heißt, ursprünglich aus



'Auf einen Blick' 371

Abb. 176: Adolf Kölsch, Hände und was sie sagen, Schaubücher 11, Zürich/Leipzig:
Orell Füssli, 1929, Fig. 237: "Filmausdruckshandstudie"

einem wahren und unschätzbaren Wohlgefühl des Geistes bey dem Erfinder

hervorging", "daß", so die weitere Verdeutlichung Herbarts, "eben daher

Erheiterung und Erhebung seine wahre Bestimmung bleibt".50 "Wohlgefühl
des Geistes"! Ratio und voluptas sind vereint - und so wohl auch (zumindest

gemäss der didaktischen Absicht) die docti und die indocti! Herbart quittiert,
dass auf diese Weise "Empfindungen mit immer neuer Wärme" jenen 'Erfinder'

erquicken, statt ihn zu "erkälten und [zu] tödten".57

Herbart plädiert also dafür, dass Anschauung und Erkenntnis, Sinn und

Geist zusammenbleiben, und dass dieses Ineinander in der pädagogischen

Versuchsanordnung - nur darauf hat er Einfluss! - respektiert würde. Dass

er in diesem Zusammenhang auf die Mathematik zu sprechen kommen muss,
leuchtet ein. Denn hier wird sich ja nach jahrhundertealtem Zählen mit und

an den Fingern - seit dem De computo per gestum digitorum des Beda Vene-

rabilis - die Frage der Anschauung ohnehin bewähren müssen. Es ist doch

tröstlich, dass sich selbst die Unendlichkeitsvorstellungen - von Bernard

Bolzano zu Gregor Cantor - vom ganz konkreten Abzählen (wenn nötig mit
den Fingern) nähren müssen.

"Wozu Bildung der Anschauung? - Sieht das Auge nicht von selbst? Ist es

zur Auffassung der Natur nicht von Natur aus genug? - Woher Bildungsmittel

für die Anschauung? Warum Dreyecke? Welcher Lohn für die Rechnung?

Für so frühe mathematische Arbeiten? - Welcher Uebergang von Dreyecken

zur Welt? die doch nicht aussieht wie ein Haufe von Dreyecken?"'8 Eine
Kaskade rhetorischer Fragen, die nur immer und immer wieder den

Zusammenhang der Sinneswahrnehmung mit der Anschauung und dem Erkennen



372 'Auf einen Blick'

beschwören wollen. Einen Mechanismus postuliert Herbart nicht, den sieht

er lediglich für seine pädagogischen Methoden vor. Dazu Pestalozzi selbst:

"Es ist unglaublich, wie diese Freyheit in dieser Beschränkung in den

Gebrauch der Einbildungskraft im frühesten Alter Einfachheit, Ordnung und

Geschmack hineinlegt, das Augenmaß schärft, und frühe einen hohen Grad

von Kunstkraft in ihre Hand legt."59

Da scheinen in einem einzigen Satz alle Bildungshoffnungen auf, und

das 'Augenmaß' findet sich zusammen mit der 'Kunstkraft', die in die 'Hand'

gelegt wird. Bevor es genauerer Prüfung zugewiesen wird, erscheinen allein

schon in der sprachlichen Metapher Optisches und Haptisches auf dieselbe

Zielsetzung eingeschworen. Jene Einfachheit ist - optisch - in dem Wunsch

'auf einen Blick' und - haptisch - in der 'Griffigkeit' gefasst. Und es ist klar,
dass diese Qualitäten in erster Linie dann gefordert sind, wenn aus dem

Optischen der 'Blick' und aus dem Haptischen das 'Greifen' - oder wenn Sie

wollen, etwas allgemeiner gefasst: der Gestus - hervorgeht.
Helmuth Plessner hat in seiner Darstellung "die Einheit der Sinne" die

"Griffigkeit" auf das "Sehding" bezogen: "Originäre Erfassung dieser

Griffigkeit ist nur im Sehstrahl möglich."60 Ohne Psychologie geht es auch bei

ihm nicht, wenn es denn ums Handeln, genauer: dem "griffig unserem Handeln

Ansatzpunkte bieten" geht.61 Plessner, weiter: "Daß freilich das Sehen

gelernt sein will und die strahlige Funktion, mit der sich Ferne und Tiefe
und damit die Elemente des Raumes erschließen, nicht angeboren, sondern

zu erwerben ist, wissen wir aus der Psychologie."62 Offensichtlich gilt das

auch vom Zusammengehen von 'optisch' und 'haptisch'. Man kann es bis auf

De sensu et sensato in guter aristotelischer Tradition zurückverfolgen.
Entscheidend bei einem solchem Zusammenspiel scheint aber jenes

Moment der Einfachheit, der Kürze zu sein. Dem 'greifenden' Blick
ist gerade dies zu Eigen: "Der Sehstrahl trifft jedoch das Ding an seinem

Ort selbst."63 So schreibt Plessner und umschreibt damit so etwas wie die

Treffsicherheit des Blickes: 'auf einen Blick'! Nun lässt sich eine solche Ge-

richtetheit schnell in den Gestus verkehren, so wie es gemäss dem Dillinger
Professor J. K Schmid der "freye Anschauungsakt" ist, der einen Gedanken

letztlich "durch die Vereinigung der Form" mit einem noch unbestimmten

"Stoff zur Realität empor hebt".64 Wir befinden uns in der realen, unseren
Sinnen zugänglichen Welt und bemerken, wie durch die Versuchsanordnung,
durch Ausrichtung (wie beim Sehstrahl), durch Verkürzung und 'Griffigkeit',
damit auch immer mit dem Vorteil schnellen Zufassens und wenn nötig
Uberlistens dem Gedanken zum Ziel verholfen wird. 'SpiKpà ëvSeiÇiç' nennt



'Auf einen Blick' 373

es Piaton und meint damit, wie man gleichsam in einer kurz gefassten

Unterweisung sich in die entsprechende Lage versetzen kann.65

Ist es - umgekehrt gefragt - ein Paradox, dass gerade die unerklärlichsten

Dinge sich eines 'Bildlichen', eines Bild-Vorwandes, bedienen und dabei,

dank des Vorzugs eines schnellen Erfassens, alle Unbestimmtheit und Un-

gewissheit verschleiern helfen? Daraus ergab sich für den Theologen
Bellarmin die These der "imagines utiles" und der Vorteil eines Festhaltens am

Bilderkult.66 In gleicher Weise rechtfertigte Schelling die Anpassung an die

menschliche Sinnesabhängigkeit.67 Der Vorteil des Herabholens theologischer

Wahrheiten in unsere sinnliche Welt - der Kirche - erschien ihm und

vielen mehr so allemal plausibel: weil jene auf diese Weise 'auf einen Blick'
und griffig vermittelt werden konnten. Darin ist der Fingerzeig, der Verweis

stellvertretend für die Sache, notwendigerweise längst enthalten. Bei

Bernard Bolzano wird dieser subtile Bereich zwischen göttlicher Wahrheit
und menschlicher Erkenntnis etwa so umschrieben:

"Bloß darum also, weil eine christliche Lehre, wenn sie als Darstellung der

Sache, wie sie an sich ist, betrachtet werden sollte, schwer zu vertheidigen

wäre, ja auf erweisliche Ungereimtheiten führte: bloß darum sind wir noch

gar nicht berechtiget, sie zu verwerfen, wenn sie doch brauchbar als ein Bild

ist, d.h. wenn die Gefühle und Entschließungen, welche die Vorhaltung
einer solchen Ansicht in unserem Gefühle anregen kann, ersprießlich und

wohlthätig sind."68

"Darstellung der Sache" und "brauchbar als ein Bild" bilden hier das

Korrelat. Man muss es wiederum umdrehen: Hätte man kein Bild, man hätte

nichts, worauf man zeigen könnte. Nur so kann man auf etwas verweisen.
Wie viele Sehstrahlen - in Gold gefasst, um damit göttliche Wahrheit zu

symbolisieren - finden sich in barocken Deckenfresken hingemalt, die unseren

Blick sicher zum Objekt führen, ihn 'greifen' lassen! Es sind, so besehen,

Zeichen, "signa", die ihre Prägnanz und auch ihre Unmittelbarkeit mit den

geometrischen Figuren teilen. Wie solches Hinweisen mittels Zeichen
auch der Sprache einverleibt werden könne und welche unübersehbaren

Vorteile damit verbunden wären, hat Karl Christian Friedrich Krause in

seiner Sprachphilosophie erprobt. Man möge, so schreibt er, "von der

deutschen Sprache alle einsilbigen Wurzelwörter und alle vorhandenen Vor- und

Endlinge verbinden", und so gelange man zu "Begriffsbezeichnungen, die

[er] noch nicht zusammengedacht" habe; es würde "eine solche Sprache

gedankenweckend in noch höherem Grade, als bei dem Dichter Versmaß

und Reim".69



374 'Auf einen Blick'

Die Quintessenz dieser Hindeut-Sprache liegt darin, dass Krause - einmal

mehr - glaubt, auf diese Weise auch unsinnliche Dinge anschaulich zu
machen. Ihm dient ein auf Sprache beruhender Pythagorismus, der ihn zu Symbol,

Figur und Zahl führt: alles Vorstellungen, denen 'Griffigkeit' und das

'auf einen Blick' eigen sind.

Eingangs meinte ich - salopp -, ich würde Ihnen einige Bilder zeigen,

falls Sie meinem Text nicht folgen wollten. Das war zwar eine Regiebemerkung

(im Sinne der platonischen apucpä svSeiÇiç), aber durchaus Teil des

Ganzen. Die 'Griffigkeit', so unterstelle ich, erwies sich in mancher Hinsicht
im Bild und 'auf einen Blick' erfüllt. Der Sehstrahl, der auf das Bild fällt, sei

griffig. Und vielleicht ist auch aufgefallen, dass die an Metaphern so reiche

Sprache die Zuordnung zu den einzelnen Sinnen sowieso durcheinander

bringt und Blicke eben 'greifen'. Mittelbar, spätestens mit Pestalozzi, der

einem die ganze "Kunstkraft" der Sinne "in die Hand" legen möchte, sind

wir über den Anschauungs-Akt auch längst beim Zeigen angelangt. Allein,
bevor man dies, den Gestus und das Zeigen, ausführlich beschreibe, dachte

ich, müsste man das Greifen, und mit dem Greifen den Blick und mit dem

Blick die 'Griffigkeit' begreifen wollen.

Sollte ich nachtragen, in welchen grösseren Zusammenhang Paul Frankl
seine Fussnote zum "reifen Menschen" stellt, der Optisches und Haptisches
sicher zu kombinieren versteht? Vielleicht besser nicht. Denn, so sehr er

vorerst zurecht vom Gesichtseindruck, dem Bild spricht, das "wir erfah-

rungsgemäss in die Körpervorstellungen" umdeuten würden, so sehr verliert

er sich gleich wieder in kunstgeschichtliche Kategorien, um dann

Architekturen - entwicklungsgeschichtlich - nach den vier Grundbegriffen von
Raum, Körper, Licht und Zweck geordnet in eine Reihe zu setzen. Das

interessiert hier nicht; eher die Tatsache, dass auch der Kunstgeschichte jener
subtilere Zusammenhang des Optischen und Haptischen kaum hinlänglich
bewusst ist. Wir sind es wohl ohnehin alle zufrieden, die wir in unserem

täglichen Leben als indocti mit unseren Sinneswahrnehmungen umgehen,
dass wir uns auf den Gesamteindruck verlassen können und ihn nicht in

jedem einzelnen Akt analytisch zerlegen müssen. Es ginge sonst der Vorteil
des Einfachen, Schnellen und Griffigen verloren. Der steht im Zeichen des

'auf einen Blick'. Und die Griffigkeit nimmt diese Täuschung in Kauf, ja,

sie verlässt sich auf sie. Mit der Gestik begeben wir uns ohnehin in die

Zuständigkeit der Rhetorik. Schliesslich war es Quintilian, der die indocti
und die docti, die Sinnesabhängigen von den - scheinbar rein rational -
Erkennenden geschieden hat. Bei Quintilian finden wir auch das Bild vom



'Auf einen Blick' 375

speculum des Demosthenes. Demosthenes habe vor dem Spiegel geübt, um
das Zusammenspiel von Bild und Gestik zu überprüfen. Das Optische und

Haptische bleibt verwoben wie die 'Griffigkeit' und das 'auf einen Blick'.
Und daraus wird sich, dachte ich, auch die Deixis immer wieder nähren

wollen. Die Anekdote von Demosthenes und dem Spiegel im elften Buch

von Quintilians Rhetorik (XI 3,68) erklärt den Zusammenhang im Wortlaut
so: "adeo, quamvis fulgor ille sinistras imagines reddat, suis demum oculis

credidit, quod efficerit" (so sehr schenkte er, obwohl der Schimmer ihm die

Bilder seitenverkehrt zeigte, nur erst den eigenen Augen Vertrauen darüber,

wie das Gebärdenspiel wirkte).



376 'Auf einen Blick'

1 Der nachfolgende Text gibt den genauen Wortlaut des in Marbach gehaltenen Vortrages wie¬

der, den der Autor 'gegen seine Gewohnheit' zu Papier gebracht und - demzufolge - 'abgelesen'

hat. Da das Thema der Deixis gewidmet war, sollte hier die "Griffigkeit" des Sehsinns

in analoger 'synästhetischer' und zudem sinnesübergreifender Auffassung zur Darstellung

gebracht werden. Um das zu verdeutlichen, zeigte der Vortragende - gleichsam in einem

begleitenden, selbständigen Diskurs - Bilder, die allesamt Hände in Bewegung zeigten, und

so der 'Griffigkeit' als der Kennzeichnung eines evidenten Aspektes des Tastsinns eine ständige

Bildbegleitung hinzufügen sollten. Damit hat er - ganz offensichtlich im Widerspruch

zu dem im Motto "auf einen Blick" gefassten, einfachen und unmittelbaren Zugang und

Verständnis - eher verwirrt, was der Schreibende wiederum dahingehend deutet, dass der

Sachverhalt, wenn er denn aus dem unmittelbaren Wirkzusammenhang gelöst und der Reflexion

zugeführt werden sollte, durchaus anspruchsvoll und komplex ist. Das ist alles andere als

neu und schon von Quintilian in dem Satz "docti rationem, indocti voluptatem intelligunt"
zusammengefasst, der sich in der kunsttheoretischen Diskussion bis in die Moderne hinein

auf vielfältigste Weise niedergeschlagen hat. (Cf. dazu unten.) - Der Beitrag fügt sich ein in
die Untersuchungen, die der Autor seit längerer Zeit zum Problemkreis der 'Wissensformen'

vorantreibt. Eine Ausstellung zu "Wissensformen in Figur und Bild" wurde anlässlich der

Eröffnung der Bibliothek Werner Oechslin in Einsiedeln am 9. Juni 2006 gezeigt. 2008

erschienen die Akten des Barocksommerkurses 2005, der ebenfalls dem Thema "Wissensformen"

gewidmet war.

2 Helmuth Plessner, Die Einheit der Sinne. Grundlinien einer Aesthesiologie des Geistes,

Bonn: F. Cohen, 1923.

3 Zu dieser Verdeutlichung im Sinne einer Abgrenzung gegenüber der vorausgegangenen
'Psychophysik' siehe die Einführung Plessners, Plesner 1923, S. 5 ff.; S. 14-15: "Aesthesiologie

nennen wir jene Disziplin, Wahrnehmungs- oder Empfmdungslehre, doch ausdrücklich

mit dem eben gerechtfertigten Zusatz: des Geistes, die scharfe Trennungslinie zwischen der

neuen und der psychophysiologischen Fragestellung betonend, welche im Verlauf der

Untersuchung deutlicher hervortreten wird."

4 Plessner 1923, S.247. Dazu die Präzisierung: "Der Sehstrahl trifft jedoch das Ding an sei¬

nem Ort selbst."

5 Paul Frankl, Die Entwicklungsphasen der neueren Baukunst, Leipzig/Berlin: Teubner, 1914.
6 Id., S.14.

7 Id., S. 14.

8 Id., S. 14, Anm. 1.

9 Eine solche Deutung ist zumindest seit Panofskys Verbindung der im italienischen 15. Jahr¬

hundert entwickelten künstlerischen Perspektive mit Cassirers Begriff der "symbolischen
Form" gang und gäbe und hat - umgekehrt - massgeblich zur Ausgestaltung und zum
Verständnis des Begriffs 'Renaissance' beigetragen.

10 Dass dies, diese Vereinfachung, in der gesamten Perspektivliteratur meist ohne weiteren

Kommentar mitgeführt wird, ist zumindest bemerkenswert, zumal unser 'räumliches' (und

'körperliches') Wahrnehmen ja bekanntlich mit dem binokularen Sehen gekoppelt ist.

11 Was für eine erschreckende, 'abnorme' Wirkung von einäugigen menschlichen oder

menschähnlichen Gesichtern ausgehen kann, erhellt aus der Analyse einer Missgeburt, die

Tarsizio Riviera (Storia dt un Monocolo con alcune rißessioni, Bologna: Per le stampe di

S. Tommaso d'Aquino, 1793) als erklärbare Ausnahme vom 'Standard' der Natur vorlegte
und zu allen erdenklichen Argumenten gegen 'phantastische' Interpretationen der "Imma-

ginarj" veranlasste.



'Auf einen Blick' 377

12 Immanuel Kant, Critik der reinen Vernunft, Zweyte hin und wieder verbesserte Auflage,

Riga: Johann Friedrich Hartknoch, 1787, S.xiii.

13 Id., S.xiii: "daß sie mit Principien ihrer Urtheile nach beständigen Gesetzen vorangehen
und die Natur nöthigen müsse auf ihre Fragen zu antworten, nicht aber sich von ihr allein

gleichsam am Leitbande gängeln lassen müsse".

14 Id., S.xiii.

15 Id., S.xv.

16 Id., S.xiv.

17 Id., S.xxxv.

18 Id., S.xv.

19 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Differenz des Fichte'sehen und Schelling'schen Systems

der Philosophie, Jena: Akademische Buchhandlung, 1801, Vorerinnerung (Vorrede), S.(iii) ff.

20 Id., S.vii.

21 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, System der Wissenschaft. Erster Theil, die Phänomeno¬

logie des Geistes, Bamberg/Würzburg: Joseph Anton Goebhardt, 1807, S.xvii.

22 Id., S.xviii.

23 Id., S.xix.

24 Id., S.xxi.

25 Id., S.xxiii.

26 Hegel 1801, S.vii-viii.

27 Hegel 1807, S.xxi.

28 Edmund Husserl, Die Idee der Phänomenologie. Fünf Vorlesungen, hrsg. und eingeleitet

von Walter Biemel, in: Husserliana, Bd. II, Den Haag: Martinus Nijhoff, 1950, S. 21. Als

Konsequenz menschlicher Erkenntnis, von denen er zuvor sagt: "In allen ihren Ausgestaltungen

ist die Erkenntnis ein psychisches Erlebnis" (S.20).

29 Edmund Husserl, Phantasie und Bildbewusstsein [Vorlesung 1904/03], in: id., Phantasie,

Bildbewusstsein, Erinnerung. Zur Phänomenologie der anschaulichen Vergegenwärtigungen.

Texte aus dem Nachlass (1898-1925), hrsg. von Eduard Marbach, Husserliana,
Bd. XXIII, Den Haag/Boston/London: Martinus Nijhoff, 1980, S. 1-108, hier S. 15.

30 Robert Fludd, Tomus secundus de Supernaturali, Naturali, Praeternaturali et Contranaturali

Microcosmi historia, Oppenheim: Johann Theodor de Bry, 1619, S. 204ff. und Tafel S. 217.

31 Plessner 1923, Motto der Titelseite.

32 Id., Vorrede, S.(vii)ff.
33 Id., S. 106 ff.

34 Dass dieses künstliche Modell des Sehvorgangs der "perspectiva artificialis" zum Erfolg
verhalf, ist unbestreitbar und belegt die Vorteile jener anderen Seite 'rationaler Reduktion'.

35 Das Leib-Seele-Verhältnis erscheint bei Cassirer (Philosophie der symbolischen Formen, Dritter
Teil: Phänomenologie der Erkenntnis, Berlin: Bruno Cassirer, 1929, S. 117 ff.) als Musterbild
"für eine rein symbolische Relation". Er spricht gar von einer "magischen Kraft" (S. 119),

die Körperliches und Geistiges im Denken zusammenhält und ist dann andererseits auf

"feste Substrate" verwiesen, wo die Wirklichkeit zu begreifen sei.

36 In einer Fussnote (id., S. 119, Anm. 1) kommt Cassirer auf die "primären Ausdruckserleb¬

nisse" und die "Parallelen" zu "anderen 'primitiven' Bewußtseinsgestaltungen" und schliesslich

auf die Kinderpsychologie zu sprechen.

37 Die Anekdote, mit der Aussage "vestigia hominum video" illustriert, erscheint bei Vitruv

(VI, Proemio). - Cf. Werner Oechslin, Geometrie und Linie. Die vitruvianische 'Wissenschaft'

von der Architekturzeichnung, in: Daidalos, 1, 1981, S. 20-36, hier S.2Öff.



378 'Auf einen Blick'

38 Ferdinand Ueberwasser, Anweisungen zum regelmäßigen Studium der Empirischen Psy¬

chologie für die Candidaten der Philosophie zu Münster, Münster: Friedrich Christian

Theißing, 1787.

39 Id., S.xvii und S.xix.

40 Id., S. 82 ff.

41 Id., S. 83-84.

42 Id., S.84.

43 Id., S.84.

44 Id., S.85.

45 A. W. Volkmann, Über den Einfluß der Uebung auf das Erkennen räumlicher Distanzen, in:

Berichte über die Verhandlungen der Königlich Sächsischen Gesellschaft der Wissenschaften

zu Leipzig. Mathematisch-Physische Classe. 1858 I, Leipzig: S. Hirzel, 1858, S. 38 ff.

46 Id., S. 39.

47 Gustav Theodor Fechner, Beobachtungen, welche zu beweisen scheinen daß durch die

Uebung der Glieder der einen Seite die der andern zugleich mit geübt werden. Zusatz zur

vorhergehenden Abhandlung, in: Berichte/Leipzig I 1858, S. 70-76, hier S.71.

48 Heinrich Pestalozzi, Wie Gertrud ihre Kinder lehrt, ein Versuch den Müttern Anleitung zu

geben, ihre Kinder selbst zu unterrichten, in Briefen, Bern/Zürich: Heinrich Geßner, 1801,

S. 56-57.

49 Johann Friedrich Herbart, Pestalozzis Idee eines ABC der Anschauung als ein Cyklus von

Vorübungen im Auffassen der Gestalten wissenschaftlich ausgeführt, Göttingen: Johann

Friedrich Röwer, 1804, S. 16.

50 Id., S. 16.

51 Id, S. 16.

52 Id., S. 1.

53 Id, S.i.
54 Id., S. 1-2.

55 Id., S. 16.

56 Id., S. 38.

57 Id., S. 39.

58 Id., S.223.

59 [Heinrich Pestalozzi], ABC der Anschauung, oder Anschauungs-Lehre der Massverhält¬

nisse, Erstes Heft, Zürich/Bern/Tübingen: Heinrich Geßner und J. G. Cotta, 1803,

Vorrede, S.x.

60 Plessner 1923, S.246.
61 Id., S. 247.
62 Id., S. 247.

63 Id., S. 247.

64 J.K. Schmid, Tabellarischer Entwurf der Prinzipien aller Wissenschaften in ihrem nothwen-

digen Zusammenhange unter sich, und mit dem obersten Prinzip des Wissens. Sammt der

Darstellung der gänzlichen Grundlosigkeit des Kantischen Kriticism, und des Schelling-
schen Idealism [...], Ulm: Wühlerische Buchhandlung, 1812, S.214.

65 Cf. Platon, Brief 7, 341e. - Die Übersetzung von Friedrich Schleiermacher/Dietrich Kurz

formuliert das "ôià apucpâç èvSeiÇefflç" so: "nach wenigen Hinweisen (herausfinden können)".
66 Cf. Werner Oechslin, "Quantum homini licet": 'Aesthetik' zu heilsgeschichtlichen Bedin¬

gungen, in: Sebastian Schütze (Hg.), Estetica barocca. Atti del convegno internazionale te-

nutosi a Roma dal 6 al 9 marzo 2002, Rom: Campisano Editore, 2004, S. 61-87, hier S.62 ff.



'Auf einen Blick' 379

67 Id., S.65 ff. (mit Bezug auf Schellings "historische Construction des Christenthums" sowie

auf die Formulierungen Solgers). Cf. auch: Werner Oechslin, Grundsätzliches zum

Zusammenhang von Religion und Kunst, in: Werner Oechslin/Anja Buschow Oechslin, Die

Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz. Einsiedeln I: Das Benediktinerkloster Einsiedeln,

Bern: Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte, 2003, S.46ff.
68 Bernard Bolzano, Athanasia oder Gründe für die Unsterblichkeit der Seele, Sulzbach: Sei¬

deische Buchhandlung, 1827, S. 322; zuvor S. 320: "Ein ähnlicher Fehler ist auch derjenige,
dessen wir oben gedenken, Lehren für ungereimt zu halten, bloß weil sie bildlich sind; weil

sie den Gegenstand, von dem sie handeln, nicht wie er uns in der Stunde der speculativen

Untersuchung erscheint, sondern so darstellen, wie es für uns am Ersprießlichsten ist, ihn

uns zu denken, wenn wir uns in dem Kreise des thätigen Lebens bewegen."

69 Karl Christian Friedrich Krause, Zur Sprachphilosophie, Philipp August Wünsche (Hg.),

Leipzig: Otto Schulze, 1891, S.64.




	'Auf einen Blick'

