Zeitschrift: Scholion : Bulletin
Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 14-15 (2023)

Artikel: 'Auf einen Blick'

Autor: Oechslin, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1044536

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1044536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ziber X EracI0epotentijs

Demedio videndiz noculucie yndelumen babeant/zquare in

s oicnonvidenturinluminepropeio,  Lapiulin X, @i - .
2 g videndi g5 €2 T2, opus plbicki 2 perufi alrems
yeinek ottty e qus coosteontinetd el ach Dsapboniis Herell it e ok
ve 2 lvirie cpeitard vevuliim ok 2argprer materialinae vaneg fuans
wifi fe satinfiine ingerere porefl.qignit ergo e fe fpecies a inaria depuraras: Ga
fry Lrmine 2 fmnagiae Licis rands tn pnaiptd 1o oclo inpiteit, 223 i wifiblia §
wagsilneas necruluca Dieunt ¢ fntrinfecd 2 conanit lum: babeit end in nocmis reneby
yisden peffiats vi fuas qdain ligna pucrida yeraneisfanaie pilan 2 lupila

Abb. 170: Gregor Reisch, Margarita Filosofica nova [...],

Strassburg: Johannes Griininger, 1508, f1 v



‘Aur EINEN Brick’ 361

‘Aur EINEN Brick’'

[2007]

Gegen meine Gewohnheit habe ich versucht, genauer: mich genétigt, einen
Text aufzuschreiben, bei dem gerade dies, die unterschiedliche Erschei-
nungsweise und Form des Gedachten, eine betrichtliche Rolle spielt. An-
stelle eines Vortrages ‘horen’ Sie also einen abgelesen Text — und machen
sich dabei vielleicht Vorstellungen. Das Vorlesen eines aufgeschriebenen,
verknappten Textes mag die Mitteilung vielleicht verkiirzen; aber einfacher
wird die (noch zu bezeichnende) Sache dadurch nicht. Und ob das insgesamt
mit einer postulierten Einheit der Sinne gemiss dem Titel des Buches von
Helmuth Plessner zu tun hat, ist keineswegs von Anfang an gesichert.” Jenem
Buch hatte er den Untertitel “Grundlinien einer Aesthesiologie des Geistes”,
also einer ‘Lehre vom Sinnesvermégen — des Geistes!’ hinzugegeben.?
Und daran, an der Brisanz dieses Zusammenhangs, kann man schwerlich
vorbeisehen!

Er holt die alte Klamotte des Leib-Seele-Problems aus der Kiste, den-
ken Sie. Ja, aber es geht um einen ganz konkreten Sachverhalt. ‘Auf einen
Blick’: Ich moéchte am Ende zur Griffigkeit gelangen, die sich — bei
Plessner — mit dem “Sehstrahl” als “reiner Erfassung der Dinglichkeit einer
Inhaltsfiille” und, so die Prizisierung, eben nicht aus einem “allgemeinen
Charakter der Sinne” erschliesst.*

Ich beginne konkret mit einer Fussnote aus Paul Frankls Entwicklungs-
phasen der neueren Baukunst, die 1914, neun Jahre vor Plessners Buch, er-
schienen sind.” Dort steht ein hochst irritierender Satz, der prizisiert, was
Frankl in seinem Buch einleitend zu den ‘primiren’ Gesichtseindriicken,
die er als “Bild” begreift, sagt.® Die These lautet dort: “Dieses Bild deuten
wir erfahrungsgemif} in die Korpervorstellungen um.”” An dieser Stelle fiigt
Frankl eine Fussnote ein, die erginzend klarzustellen versucht:

“Es ist dabei gleichgiiltig, dafi diese Korpervorstellungen haptische sind,
denn der reife Mensch kontrolliert seinen optischen Eindruck nicht durch
Abtasten; wer optische Phinomene noch nicht mit haptischen sicher kombi-
nieren kann, ist iiberhaupt nicht imstande, Architektur aufzufassen.”

Eine kithne Behauptung, zumal ja kaum ein Mensch nicht in irgendeiner
Weise mit Bauten in Berithrung kommt, sie also in irgendeiner Weise ‘auf-

fasst’, und sie auch ‘begreifen’ miisste! Hitten sich die Architekten, damals



362 ‘Aur EINEN Brick’

Abb. 171: Adolf Kélsch, Hinde und was sie sagen, Schaubiicher 11,
Ziirich /Leipzig: Orell Fiissli, 1929, Taf. 8: “Typus” der “ins Intellektuellere

und Sinnlich-Sensitivere” gesteigerten Hand

wie heute, so sehr aufs Bild kapriziert, wenn es doch nur den Korpervorstel-
lungen dienen sollte und es eben nicht um das Bild als Bild gehen wiirde?
Was setzt Frankl mit seiner Vorstellung vom Umgang des reifen Menschen
mit den Sinnen voraus? Perspektivkenntnis? Postuliert er einen Automa-
tismus, wenn er von der sicheren Kombination optischer und haptischer
Phinomene, wohlgemerkt im optischen Eindruck, spricht? Hat er die dama-
ligen Vorstellungen zur Perspektive als einer symbolischen Form - ante
litteram — im Sinne einer umfassenden weltanschaulich gegrindeten Con-
dition humaine des fortgeschrittenen modernen — also ‘reifen’ — Menschen
begriffen?’

Umgekehrt: Dass Frankl dies betont und dass er diesem Umstand des
Zusammenwirkens unterschiedlicher Sinne eigens eine Fussnote widmet,
konnte darauf hindeuten, dass er — gegen die eigene These und gegen die
bemiihte Erfahrung — keineswegs jedermann die Befihigung des sicheren
Kombinierens optischer und haptischer Phinomene zutraut.

Wir haben also ein Problem. Und wir briauchten — nebst der Erfahrung
im Sehen — Hinweise und Zeichen, um den Zusammenhang zu begreifen.
Nun verlasst sich Frankl offensichtlich auf jenes rationale Modell der -
deswegen ‘perspectiva artificalis’ genannten — Perspektive, dank dem wir
es offensichtlich, denkt er, gelernt haben, verlisslich (“sicher”!) das Bild in
den Korper zuriickzuversetzen. Er meint wohl jene Reduktion auf die allein



‘AuF EINEN Brick’ 363

Psychologie der Arbeitshand 843

Abb. 172: Fritz Giese, Psychologie der Arbeitshand, Berlin/Wien: Urban &
Schwarzenberg, 1928 (260. Lieferung des Handbuches der biologischen Arbeitsmethoden,
Abt. VI, Teil B, S.803-1124), Fig. 1112 und b: Tastarten der Hand



364 ‘AuF EINEN Brick’

mit der einfachen geometrischen Konstruktion vertrigliche monokulare
Versuchsanordnung,' die wir ansonsten, ‘kulturgeschichtlich’ gesehen, kei-
neswegs dem Homo sapiens, sondern jenem wilden Wesen des eben so be-
nannten, eindugigen Zyklopen Polyphem zuordnen, der durch menschlichen
Witz — und wegen der Einidugigkeit mit einem Schlag — ausgetrickst wird."

‘Rationale’ Modelle, wir geben vor, es zu wissen, und vergessen es doch
standig, sind Reduktionen; und spitestens seit Kant wissen wir, “daf} die Ver-
nunft nur das einsieht, was sie selbst nach ihrem Entwurfe hervorbringt”."
Und dem fiigte Kant ja — stets in der Vorrede zur zweiten Auflage der Critik
der reinen Vernunft von 1787 — noch hinzu, sie, die Vernunft, miisse die Natur
durchaus “néthigen” und sich von ihr nicht “allein gleichsam am Leitbande
gingeln lassen”.” Das Vernunftdenken macht sich selbstindig und verschafft
sich auf diese Weise — ‘vorangehend’ — den Zugang zu “bestindigen Geset-
zen”, weil es ja, so Kant, ein ‘notwendiges Gesetz’ sei, “welches doch die Ver-
nunft sucht und bedarf”."* Wo sind bei dieser Versuchsanordnung die Sinne
geblieben, wo die ‘Lehre vom Sinnesvermogen’?

Krasser Szenenwechsel, der rhetorische Grundsatz meint: “docti ratio-
nem intelligunt, indocti voluptatem.” Quintilians Diktum haftet — auch, aber
mit anderer Gewichtung — etwas Ausschliessliches an: entweder wir begrei-
fen die Dinge oder wir geniessen sie. Der Verstandesmensch steht gegen den
Sinnesmensch. Und so klafft vorerst zwischen der Sinneswahrnehmung und
dem Erkennen eine Liicke, und sind wir weit entfernt von jenem Postulat
der Einheit der Sinne, aus der das Erkennen dann herausbricht — nicht
‘vorangeht’: so wie das Paul Frankl ganz offensichtlich als Grundlage und
Befihigung des ‘reifen Menschen’ — blindlings, miissen wir sagen — voraus-
setzt. Kant hatte sich selbst die Frage gestellt, weshalb “noch kein sicherer
Weg der Wissenschaft hat gefunden werden kénnen”."” Die Vernunft geriete
kontinuierlich ins Stocken, wann immer sie “Gesetze, welche die gemeinste
Erfahrung bestitigt (wie sie sich anmaafit) a priori einsehen will”." Die ge-
forderte ‘Noétigung’ trigt das Risiko einer ‘Anmafiung’, die Kant am Ende
verurteilt und als “Dogmatism” brandmarkt.” Und auch das Folgende be-
schreibt Kant in der Vorrede von 1787: “Noch mehr, wie wenig haben wir
Ursache, Vertrauen in unsere Vernunft zu setzen, wenn sie uns in einem der
wichtigsten Stiicke unserer Wifibegierde nicht bloff verlifit, sondern durch
Vorspiegelungen hinhilt, und am Ende betriigt!”® Vorspiegelungen? Das
kann in der Tat kaum befriedigen, wiirde uns ja beim Versuch der Riick-
verwandlung von Bildern in die korperliche Wirklichkeit ins Leere greifen
lassen. (Zu den Spiegeln am Ende!)



‘Aur EINEN Brick’ 365

Abb. 173: Adolf Kolsch, Hinde und was sie sagen, Schaubiicher 11,

Ziirich/Leipzig: Orell Fiissli, 1929, Taf. 22: “Ausdrucksvolle und gut
durchgearbeitete Darstellung des sensitiven Typs”

Da stecken wir nun mittendrin in jenen Problemen, die uns quer durch die
Geschichte hindurch in allen Schattierungen und Formulierungen immer
wieder aufgetischt werden. Soll man “Verstand mit Vernunft” oder “Vernunft
mit Verstand” behandeln, fragt Hegel in der Differenzschrift von 18o1.”
Letzteres ist schnell in die Aporie gefiihrt. “So wie aber die Spekulation, aus
dem Begriff, den sie von sich selbst aufstellt, heraustritt, und sich zum System
bildet”, so Hegel, “so verlifit sie sich und ihr Princip und kommt nicht in
dasselbe zuriick; sie iibergibt die Vernunft dem Verstand, und geht in die
Kette der Endlichkeiten des Bewufitseyns iiber, aus welchen sie sich zur Iden-
titdit und zur wahren Unendlichkeit nicht wieder rekonstruirt.”*® Sackgasse
also! In der Vorrede zur Phinomenologie des Geistes (1807) wird das noch dras-
tischer in Erinnerung gerufen, insofern wissenschaftliche Usancen — “eine
Menge Material, nemlich das schon Bekannte und Geordnete” auf den Boden
zu ziehen, um es zusammen mit dem “noch Ungeregelten” der “absoluten
Idee zu unterwerfen” — an den Pranger gestellt werden.” Eine solche “fiir sich
wohl wahre Idee” bliebe nur am Anfang bestehen. Einen “einfirbigen Forma-
lismus” nennt es Hegel.”* Und er sagt voraus, dass ein solcher “Formalismus,
den die Philosophie neuerer Zeit verklagt und geschmiht, und der sich in ihr
selbst wieder erzeugte [...] aus der Wissenschaft nicht verschwinden” werde.*

Wie wahr! Wenn so “abstracte Allgemeinheit” mit dem Absoluten fest ge-

figt und so zum “esoterischem Besitztum” (die Worte Hegels!) wird, versteht



366 ‘Auf EINEN Bricx’

man die Sehnsucht nach der “lebendigen Substanz”.** “Das Wahre ist das
Ganze.”” Und da die Kant’sche ‘Notigung’ doch nur riskiert, sich im Sys-
tem zu erschopfen und — so Hegel in der Differenzschrift — “hierdurch die
schiefe Stellung eines Entgegengesetzten” erhilt,” ist der Drang, das Ganze
mdoglichst ungehindert und auf direktem Wege zu erfassen, verstindlich: ‘auf
einen Blick’, mit einem Griff!

Auf die Sinnesvermdgen zuriickverwiesen geben wir es allerdings nicht
auf, die ‘geistigen’ Verbindungen zu konstruieren. Man will es ja vermeiden,
dass das “intellectuelle Anschauen” mit der “Unmittelbarkeit” gepaart “wie-
der in die trige Einfachheit zurickfillt”.?” Husserl wird von den “mensch-
lichen intellektualen Formen” sprechen, an die Erkenntnis gebunden sei.**
Und er verbindet - lingst beim “Bildbewufitsein” angelangt — nunmehr ganz
anders: Es gehore “zu jeder moglichen Wahrnehmungsvorstellung eine
mogliche Phantasievorstellung”.” So werden die alten, die ‘Anschauung’
bildenden Welten, der “Mundus sensibilis”, der “Mundus imaginabilis” und
der “Mundus Intellectualis”, so wie sie Robert Fludd als Illustration zu De
triplici animae in corpore visione in eine berithmt gewordene Darstellung brin-
gen liess ('Taf. II), neu in ein Ganzes gebunden.’” Auch die Abfolge andert
sich wieder. Plessner hilt sich an das Motto: “rem tenere, verba sequentur”.*
Das ging mit seiner Absicht einher, die “Struktureigenschaften einer Sin-
nesqualitit” zu ergriinden, somit weder eine Erkenntnistheorie noch eine
psychophysisch auf die Vorginge von Apperzeption und Perzeption allein
konzentrierte Untersuchung anzustreben.’” Umso ernster nahm er die
Frage des “Sinnesvermégens”: so ernst, dass er schnell zur These der “Un-
lésbarkeit des Problems im Rationalismus”, oder eben in einer rationalen
Reduktion, gelangte.*

Um es wieder einzuschieben: Paul Frankls Ritsel von der automatischen
Kombination des Optischen und Haptischen wollen und kénnen wir nicht
dadurch auflosen, dass wir die (mathematische) Korrektheit der — so be-
zeichneten — “costruzione leggitima” zurate ziehen.** Das beschriebe nicht
mehr als eine Tautologie und wiirde — ausserhalb der blossen Versuchsan-
ordnung (und das sind ‘vorerst’ jene perspektivischen Bilder) — nichts iiber
Bildwirklichkeit und Bildbewusstsein aussagen. Es reicht uns auch nicht
der Verweis auf die “symbolischen Formen”, so sehr Ernst Cassirer in einer
seiner Erklirungen diese als “Energie des Geistes” beschreibt, wodurch “ein
geistiger Bedeutungsgehalt an ein konkretes sinnliches Zeichen gekniipft
und diesem Zeichen innerlich zugeeignet wird”.*® Es geht dort in erster
Linie um Grundsitzliches, um Wesensmerkmale von Kunst oder Sprache.



‘Aur EINEN Brick’ 367

LI TN
FETG

i
By

Abb. 174: Adolf Kélsch, Hinde und was sie sagen, Schaubiicher 11, Ziirich/Leipzig: Orell
Fiissli, 1929, Taf. 44: Pianistenhand (Ferruccio Busoni) “mit der in die Augen springenden,
sehr michtigen Entwicklung der Mittelhandpartie und dem stets sehr kriftigen Daumen”

Und wir blieben, so besehen, mit unseren konkreteren Fragen des Greifens
und Begreifens und der Griffigkeit vorerst weiterhin aussen vor.*

Wir miissen uns anderswo Rat holen. Nochmals Szenenwechsel! Was setzt
Paul Frankl eigentlich mit seiner Inanspruchnahme sicherer Kombination
des Seh- und Tastsinns als Kennzeichnung des ‘reifen Menschen’ voraus?
Dass er es fordert, konnte der Hinweis darauf sein, dass nicht jedermann
diese Forderung erfiillt oder schon gar nicht dies voraussetzen mochte. Es ist
ein Distinktivum - dhnlich demjenigen, das in pythagoriischer Tradition
und mit Verweis auf eine Anekdote Aristipps das Erkennen geometrischer Fi-
guren in Abgrenzung gegen die ‘animalia bruta’ als Kennzeichnung mensch-
licher Vernunftbegabung herausstreichen soll.’” Um aus dem Dunstkreis
solcher Typisierungen zu treten, briuchten wir jetzt dringlichst Hinweise
und Zeichen aus der Erfahrung im Sehen und Greifen.

Im Jahr der zweiten Ausgabe der Critik der reinen Vernunft 1787 erschien
ein Biichlein, das kaum je Aufnahme in einer Liste bedeutender philosophi-
scher Publikationen gefunden hat und noch weniger finden wird. Sein Titel
lautet: Anweisungen zum regelmifSigen Studium der Empirischen Psychologie;
der Autor ist Friedrich Ueberwasser, “Professor der empirischen Psycho-
logie und der Logik”.** Man merkt schon in der Vorrede, welche Leser ins
Visier genommen werden sollen. Es steht hier lapidar: “Die Bestimmung
der Logik ist Griindlichkeit, und Methode im Denken zu bewirken”; oder:



368 ‘Aur EINEN Brick’

“Der Endzweck der Moral ist Bildung des Herzens”.* Wir entfernen uns
vom sicheren Hort der docti und begeben uns zumindest in die Nihe der
mit der voluptas mehr als mit der ratio vertrauten indocti. Und so verhilt es
sich wohl auch mit den Anweisungen “fir die Candidaten der Philosophie zu
Miinster”. Didaktische, bildende Zielsetzungen! Es geht hier unter anderem
eben auch ganz besonders um das “Empfindungsvermégen” und um dessen
“Verbesserung und Schwichung”.* Dazu lehrt die Erfahrung gemiss § 111
in Ueberwassers psychologischem Lehrbuch:

“Ein Maler sieht mit einem Blicke mehrere Ziige in dem Gemailde und
einen jeden dieser klar, er sieht die feinsten Ziige, die dem eben scharfen
oder auch schirferen Auge manches Andern véllig entgehen. Ein Kriuter-
kenner bemerket an einer Pflanze eine Menge ihrer Merkmaale zu einem
Male, oder doch schnell nach einander, und die kleinern unter ihnen, die
Andere nur mit Miihe sehen, wenn sie ihnen von jenem gewiesen werden.
Ein getibter Tonkiinstler empfindet die Harmonie in einem Concerte viel
vollstindiger als ein ungeiibter, und wenn ein Miston mit unterlduft, so be-
merket er ihn sogleich. Aber es hatte dem Maler, dem Kriuterkenner und
Tonkiinstler eine lange Uebung, eine fortgesetzte Bemithung auf alles das in
den empfundenen Gemilden, Pflanzen und Harmonien enthaltene Einzelne
genau zu merken, und dasselbe bestimmt gewahrzunehmen gekostet, ehe
die innere Empfinglichkeit dhnlicher Eindriicke zu einem Grade in ihnen
erweitert, gestirket und verfeinert wurde.”*

Gemiss dieser Versuchsanordnung liegt das a priori einer optimalen Sin-
neswahrnehmung im durch Ubung perfektionierten Sinnesvermégen selbst,
was Ueberwaser folgern ldsst, dass hier Vervollkommnung angezeigt sei und
diese “durch die selbstthitige Anwendung der Aufmerksamkeit und Gewahr-
nehmungskraft auf die sinnlichen Objecte bewirket” werden konne.* In einer
“Anmerkung” erklirt Ueberwasser den Endzweck einer solchen Verbesserung
des Empfindungsvermogens: “erstens: klar und deutlich, und zweitens: ge-
schwind zu empfinden”.” Solches Zugreifen und Erfassen ‘auf einen Blick’
sei notig, “damit der Mensch gew6hnt wird vieles zugleich zu empfinden,
anhaltend zu empfinden, gelassen zu empfinden, und munter aufzufassen”.*

Nun sind wir lingst auf der Spur, auf der etwa A. W. Volkmann am
20. Miirz 1858 vor der koniglich sichsischen Gesellschaft der Wissenschaften
zu Leipzig den Einfluss der Uebung auf das Evkennen viumlicher Distanzen®
erkliren wird, wobei er sich auf — gemeinsam mit Fechner und Weber an-
gestellte — Versuche am Tastorgane und ganze Versuchsreihen verliess, wozu

dann sechs (respektive sieben) Messpunkte bestimmt wurden:



‘Aur EINEN Brick’ 369

Fig. 232. Sommers Apparat zur Prifung von Handbewegungen.

Abb. 175: Fritz Giese, Psychologie der Arbeitshand (Handbuch der biologischen
Arbeitsmethoden), 1928, Fig. 232: Sommers Apparat zur Priifung der Handbewegungen

1) dritte Phalanx des Zeigefingers, Volarseite,

2) dieselbe von der Dorsalseite,

3) die Mitte des Handtellers,

4) die Mitte des Riickens der Hand,

5) die Mitte des Unterarms, Volarseite,

6) dieselbe von der Dorsalseite

und zudem, aus einer weiteren Versuchsreihe die “Volarseite des Oberarms”.**

Wir sind bei der Hand, beim Tastorgan und seiner Analyse angelangt. Von
hier aus gehen die Beobachtungen und auch — man muss beinahe anfiigen:
‘trotz’ der empirischen Anlage der Analyse — die Verallgemeinerungen und
die Suche nach Gesetzmissigkeiten. Fechner fiigte zu Volkmanns Studie
seine, respektive die ihm von Weber mitgeteilten Beobachtungen hinzu, wo-
nach bei fortgesetzter Ubung der rechten Hand im Schreiben “in einem
geringeren Grade zu gleicher Zeit auch die linke Hand die Geschicklichkeit
erwerbe symmetrische Bewegungen auszufithren”.¥ Man wusste um die
Verallgemeinerung und brauchte wohl kaum den Verlust der Fihigkeit zur
Spekulation zu befiirchten.

Am Bediirfnis eines grundsitzlichen Verstehens und Erkennens hat sich
bei der Anndherung an die ‘Griffigkeit’ nichts geindert. In Pestalozzis Wie
Gertrud ibre Kinder lebrt von 1801 wird der Satz “Er sucht zu allen Operatio-
nen des Geistes entweder Data oder Rubriken oder leitende Ideen zu liefern”
wie folgt erklart:



370 ‘Aur EINEN Brick’

“Dieses sollte heifien: er sucht im ganzen Umfange der Kunst und Natur, die
Fundamentalpunkte, die Anschauungsweisen, die Thatsachen, welche durch
ihre Bestimmtheit und Allgemeinheit als fruchtbares Mittel zur Erleichte-
rung der Erkenntnis und Beurtheilung, vieler ihnen untergeordneten und
sich an sie anschlieflende Gegenstinde aufmerksam machen.”*

Bestimmtheit und Allgemeinheit stehen hier ebenso ungezwungen ne-
beneinander wie die Anschauungsweisen und die Tatsachen. Herbart kom-
mentiert Pestalozzis Zielsetzung so:

“Wie, wenn man im Stande wire, zuerst den Sinn beym Geiste zu fassen?
Der Gedanke mag paradox scheinen; nichts desto weniger wissen wir alle,
dafl das Auge nichts ist, ohne die Disciplin des Geistes, — dafi wir nun da-
durch allmihlig Entfernungen schitzen gelernt haben; daf§ das kleine Kind
den Gegenstand, den es sieht, nicht zu greifen weif}; dafly wir unauthérlich die
perspectivischen Ansichten der Dinge in ihre wahren Gestalten iibersetzen.”*

Bei Pestalozzi fiihren also die Uberlegungen zu dem ‘beim Geiste genom-
menen Sinn’ schnell mit dem zu ‘greifen wissen’ zusammen. Es gehe ihm
darum, “ein System reifer Anschauungen und Imaginationen zu erzeugen”
und dieses seinem Unterricht — junger, spiter reifer Menschen — zugute
kommen zu lassen.’”® Die Einsicht, die sich nach diesen ﬁberlegungen als
begriindet einstellt, lautet dann: “Der Sinn findet leicht, wenn der Geist zu
suchen versteht.”"

Nun sind wir doch dem Ritsel der Frankl’schen Fussnote auf die Spur
gekommen. Herbarts Erlduterungen zum erhofften “System reifer Anschau-
ungen” finden sich in den Bemerkungen zu Pestalozzi’s Idee eines ABC der
Anschauung als ein Cyklus von Voriibungen im Auffassen der Gestalten (hier nach
der zweiten Ausgabe von 1804 zitiert). Schon im Titel des ersten Kapitels
erscheint die Hypothese: “Die Anschauung ist der Bildung fihig.”* Es
wird unterstellt, “dafl das Sehen eine Kunst ist”. Und sehr schnell gelangt
man — wie bei Ueberwasser — zur Feststellung, dass “nicht Alle [...] Alles
gleich” sehen.’® “In der gleichen Landschaft sucht der Knabe die bekannten
Thiirme, Schlgsser, Dorfer, Menschen — hingt immer an einzelnen Puncten,
wihrend der Maler die Parthien gruppirt, und der Geometer die Héhen der
Berge vergleicht.”** Von hier aus fithrt der Gedanke zum abstrakteren ‘Sehen’
von Farbe, “Figur oder Form” und gelangt so insgesamt zur “Auffassung
der Gestalten durch Begriffe”, womit wir nun wieder beim “Greifen” und
beim “den Sinn beym Geiste [...] fassen” angelangt sind.” Und da es sich
um pidagogische Erlduterungen handelt, ist ihm, Herbart, die Beobachtung
wichtig, “dafl doch eigentlich alles, was Wissenschaft heifit, urspriinglich aus



‘AuF EINEN Brick’ 371

Abb. 176: Adolf Kélsch, Hinde und was sie sagen, Schaubiicher 11, Ziirich/Leipzig:
Orell Fissli, 1929, Fig. 237: “Filmausdruckshandstudie”

einem wahren und unschitzbaren Wohlgefiihl des Geistes bey dem Erfinder
hervorging”, “daf”, so die weitere Verdeutlichung Herbarts, “eben daher
Erheiterung und Erhebung seine wahre Bestimmung bleibt”.’* “Wohlgefiihl
des Geistes”! Ratio und voluptas sind vereint — und so wohl auch (zumindest
gemiiss der didaktischen Absicht) die docti und die indocti! Herbart quittiert,
dass auf diese Weise “Empfindungen mit immer neuer Wirme” jenen ‘Erfin-
der’ erquicken, statt ihn zu “erkilten und [zu] todten”.”

Herbart pliddiert also dafiir, dass Anschauung und Erkenntnis, Sinn und
Geist zusammenbleiben, und dass dieses Ineinander in der pidagogischen
Versuchsanordnung — nur darauf hat er Einfluss! — respektiert wiirde. Dass
er in diesem Zusammenhang auf die Mathematik zu sprechen kommen muss,
leuchtet ein. Denn hier wird sich ja nach jahrhundertealtem Zihlen mit und
an den Fingern — seit dem De computo per gestum digitorum des Beda Vene-
rabilis — die Frage der Anschauung ohnehin bewihren miissen. Es ist doch
trostlich, dass sich selbst die Unendlichkeitsvorstellungen — von Bernard
Bolzano zu Gregor Cantor — vom ganz konkreten Abzihlen (wenn notig mit
den Fingern) nahren missen.

“Wozu Bildung der Anschauung? — Sieht das Auge nicht von selbst? Ist es
zur Auffassung der Natur nicht von Natur aus genug? — Woher Bildungsmit-
tel fir die Anschauung? Warum Dreyecke? Welcher Lohn fiir die Rechnung?
Fiir so frithe mathematische Arbeiten? — Welcher Uebergang von Dreyecken
zur Welt? die doch nicht aussieht wie ein Haufe von Dreyecken?”*® Eine
Kaskade rhetorischer Fragen, die nur immer und immer wieder den Zusam-

menhang der Sinneswahrnehmung mit der Anschauung und dem Erkennen



372 ‘Aur EINEN Brick’

beschwiren wollen. Einen Mechanismus postuliert Herbart nicht, den sieht
er lediglich fiir seine pidagogischen Methoden vor. Dazu Pestalozzi selbst:
“Es ist unglaublich, wie diese Freyheit in dieser Beschrinkung in den Ge-
brauch der Einbildungskraft im frithesten Alter Einfachheit, Ordnung und
Geschmack hineinlegt, das Augenmaf} schirft, und friithe einen hohen Grad
von Kunstkraft in ihre Hand legt.”*

Da scheinen in einem einzigen Satz alle Bildungshoffnungen auf, und
das ‘Augenmaf}’ findet sich zusammen mit der ‘Kunstkraft’, die in die ‘Hand’
gelegt wird. Bevor es genauerer Priifung zugewiesen wird, erscheinen allein
schon in der sprachlichen Metapher Optisches und Haptisches auf dieselbe
Zielsetzung eingeschworen. Jene Einfachheit ist — optisch — in dem Wunsch
‘auf einen Blick’ und - haptisch — in der ‘Griffigkeit’ gefasst. Und es ist klar,
dass diese Qualititen in erster Linie dann gefordert sind, wenn aus dem
Optischen der ‘Blick’ und aus dem Haptischen das ‘Greifen’ - oder wenn Sie
wollen, etwas allgemeiner gefasst: der Gestus — hervorgeht.

Helmuth Plessner hat in seiner Darstellung “die Einheit der Sinne” die
“Griffigkeit” auf das “Sehding” bezogen: “Originire Erfassung dieser Grif-
figkeit ist nur im Sehstrahl méglich.”® Ohne Psychologie geht es auch bei
ihm nicht, wenn es denn ums Handeln, genauer: dem “griffig unserem Han-
deln Ansatzpunkte bieten” geht.”" Plessner, weiter: “Daf} freilich das Sehen
gelernt sein will und die strahlige Funktion, mit der sich Ferne und Tiefe
und damit die Elemente des Raumes erschlieflen, nicht angeboren, sondern
zu erwerben ist, wissen wir aus der Psychologie.”” Offensichtlich gilt das
auch vom Zusammengehen von ‘optisch’ und ‘haptisch’. Man kann es bis auf
De sensu et sensato in guter aristotelischer Tradition zuriickverfolgen.

Entscheidend bei einem solchem Zusammenspiel scheint aber jenes
Moment der Einfachheit, der Kiirze zu sein. Dem ‘greifenden’ Blick
ist gerade dies zu Eigen: “Der Sehstrahl trifft jedoch das Ding an seinem
Ort selbst.” So schreibt Plessner und umschreibt damit so etwas wie die
Treffsicherheit des Blickes: ‘auf einen Blick’! Nun lisst sich eine solche Ge-
richtetheit schnell in den Gestus verkehren, so wie es gemiss dem Dillinger
Professor J.K Schmid der “freye Anschauungsakt” ist, der einen Gedanken
letztlich “durch die Vereinigung der Form” mit einem noch unbestimmten
“Stoff zur Realitit empor hebt”.”* Wir befinden uns in der realen, unseren
Sinnen zuginglichen Welt und bemerken, wie durch die Versuchsanordnung,
durch Ausrichtung (wie beim Sehstrahl), durch Verkiirzung und ‘Griffigkeit’,
damit auch immer mit dem Vorteil schnellen Zufassens und wenn notig

Uberlistens dem Gedanken zum Ziel verholfen wird. ‘Spucpa Evdeiéic’ nennt



‘Aur EINEN Brick’ 373

es Platon und meint damit, wie man gleichsam in einer kurz gefassten Un-
terweisung sich in die entsprechende Lage versetzen kann.*

Ist es — umgekehrt gefragt — ein Paradox, dass gerade die unerklirlichsten
Dinge sich eines ‘Bildlichen’, eines Bild-Vorwandes, bedienen und dabei,
dank des Vorzugs eines schnellen Erfassens, alle Unbestimmtheit und Un-
gewissheit verschleiern helfen? Daraus ergab sich fir den Theologen Bel-
larmin die These der “imagines utiles” und der Vorteil eines Festhaltens am
Bilderkult.”” In gleicher Weise rechtfertigte Schelling die Anpassung an die
menschliche Sinnesabhingigkeit.”” Der Vorteil des Herabholens theologi-
scher Wahrheiten in unsere sinnliche Welt — der Kirche — erschien ihm und
vielen mehr so allemal plausibel: weil jene auf diese Weise ‘auf einen Blick’
und griffig vermittelt werden konnten. Darin ist der Fingerzeig, der Ver-
weis stellvertretend fiir die Sache, notwendigerweise lingst enthalten. Bei
Bernard Bolzano wird dieser subtile Bereich zwischen gottlicher Wahrheit
und menschlicher Erkenntnis etwa so umschrieben:

“Blof darum also, weil eine christliche Lehre, wenn sie als Darstellung der
Sache, wie sie an sich ist, betrachtet werden sollte, schwer zu vertheidigen
wire, ja auf erweisliche Ungereimtheiten fiihrte: blofi darum sind wir noch
gar nicht berechtiget, sie zu verwerfen, wenn sie doch brauchbar als ein Bild
ist, d.h. wenn die Gefiihle und Entschlieffungen, welche die Vorhaltung
einer solchen Ansicht in unserem Gefiihle anregen kann, erspriefilich und
wohlthitig sind.””

“Darstellung der Sache” und “brauchbar als ein Bild” bilden hier das
Korrelat. Man muss es wiederum umdrehen: Hitte man kein Bild, man hitte
nichts, worauf man zeigen konnte. Nur so kann man auf etwas verweisen.
Wie viele Sehstrahlen — in Gold gefasst, um damit gottliche Wahrheit zu
symbolisieren — finden sich in barocken Deckenfresken hingemalt, die unse-
ren Blick sicher zum Objekt fithren, ihn ‘greifen’ lassen! Es sind, so besehen,
Zeichen, “signa”, die ihre Prignanz und auch ihre Unmittelbarkeit mit den
geometrischen Figuren teilen. Wie solches Hinweisen mittels Zeichen
auch der Sprache einverleibt werden kénne und welche uniibersehbaren
Vorteile damit verbunden wiren, hat Karl Christian Friedrich Krause in
seiner Sprachphilosophie erprobt. Man mdoge, so schreibt er, “von der deut-
schen Sprache alle einsilbigen Wurzelworter und alle vorhandenen Vor- und
Endlinge verbinden”, und so gelange man zu “Begriffsbezeichnungen, die
[er] noch nicht zusammengedacht” habe; es wiirde “eine solche Sprache
gedankenweckend in noch hoherem Grade, als bei dem Dichter Versmaf}

und Reim”.%



374 ‘Aur EINEN Brick’

Die Quintessenz dieser Hindeut-Sprache liegt darin, dass Krause - einmal
mehr — glaubt, auf diese Weise auch unsinnliche Dinge anschaulich zu ma-
chen. Thm dient ein auf Sprache beruhender Pythagorismus, der ihn zu Sym-
bol, Figur und Zahl fiihrt: alles Vorstellungen, denen ‘Griffigkeit’ und das
‘auf einen Blick’ eigen sind.

Eingangs meinte ich — salopp —, ich wiirde Ihnen einige Bilder zeigen,
falls Sie meinem Text nicht folgen wollten. Das war zwar eine Regiebemer-
kung (im Sinne der platonischen opikpd &vdei€ig), aber durchaus Teil des
Ganzen. Die ‘Griffigkeit’, so unterstelle ich, erwies sich in mancher Hinsicht
im Bild und ‘auf einen Blick’ erfiillt. Der Sehstrahl, der auf das Bild fillt, sei
griffig. Und vielleicht ist auch aufgefallen, dass die an Metaphern so reiche
Sprache die Zuordnung zu den einzelnen Sinnen sowieso durcheinander
bringt und Blicke eben ‘greifen’. Mittelbar, spitestens mit Pestalozzi, der
einem die ganze “Kunstkraft” der Sinne “in die Hand” legen mochte, sind
wir dber den Anschauungs-Akt auch lingst beim Zeigen angelangt. Allein,
bevor man dies, den Gestus und das Zeigen, ausfithrlich beschreibe, dachte
ich, miisste man das Greifen, und mit dem Greifen den Blick und mit dem
Blick die ‘Griffigkeit’ begreifen wollen.

Sollte ich nachtragen, in welchen grosseren Zusammenhang Paul Frankl
seine Fussnote zum “reifen Menschen” stellt, der Optisches und Haptisches
sicher zu kombinieren versteht? Vielleicht besser nicht. Denn, so sehr er
vorerst zurecht vom Gesichtseindruck, dem Bild spricht, das “wir erfah-
rungsgemiss in die Korpervorstellungen” umdeuten wiirden, so sehr verliert
er sich gleich wieder in kunstgeschichtliche Kategorien, um dann Archi-
tekturen — entwicklungsgeschichtlich — nach den vier Grundbegriffen von
Raum, Korper, Licht und Zweck geordnet in eine Reihe zu setzen. Das in-
teressiert hier nicht; eher die Tatsache, dass auch der Kunstgeschichte jener
subtilere Zusammenhang des Optischen und Haptischen kaum hinlinglich
bewusst ist. Wir sind es wohl ohnehin alle zufrieden, die wir in unserem
tiglichen Leben als indocti mit unseren Sinneswahrnehmungen umgehen,
dass wir uns auf den Gesamteindruck verlassen kénnen und ihn nicht in
jedem einzelnen Akt analytisch zerlegen miissen. Es ginge sonst der Vorteil
des Einfachen, Schnellen und Griffigen verloren. Der steht im Zeichen des
‘auf einen Blick’. Und die Griffigkeit nimmt diese T4duschung in Kauf, ja,
sie verlisst sich auf sie. Mit der Gestik begeben wir uns ohnehin in die
Zustindigkeit der Rhetorik. Schliesslich war es Quintilian, der die indocti
und die docti, die Sinnesabhingigen von den - scheinbar rein rational -

Erkennenden geschieden hat. Bei Quintilian finden wir auch das Bild vom



‘Aur EINEN Brick’ 37

speculum des Demosthenes. Demosthenes habe vor dem Spiegel getibt, um
das Zusammenspiel von Bild und Gestik zu tberpriifen. Das Optische und
Haptische bleibt verwoben wie die ‘Griffigkeit’ und das ‘auf einen Blick’.
Und daraus wird sich, dachte ich, auch die Deixis immer wieder nihren
wollen. Die Anekdote von Demosthenes und dem Spiegel im elften Buch
von Quintilians Rhetorik (XI 3, 68) erklirt den Zusammenhang im Wortlaut
so: “adeo, quamvis fulgor ille sinistras imagines reddat, suis demum oculis
credidit, quod efficerit” (so sehr schenkte er, obwohl der Schimmer ihm die
Bilder seitenverkehrt zeigte, nur erst den eigenen Augen Vertrauen dartber,

wie das Gebardenspiel wirkte).



376

‘AUF EINEN Brick’

O LI W

10

b d

Der nachfolgende Text gibt den genauen Wortlaut des in Marbach gehaltenen Vortrages wie-
der, den der Autor ‘gegen seine Gewohnheit’ zu Papier gebracht und - demzufolge - ‘abge-
lesen’ hat. Da das Thema der Deixis gewidmet war, sollte hier die “Griffigkeit” des Sehsinns
in analoger ‘synisthetischer’ und zudem sinnesiibergreifender Auffassung zur Darstellung
gebracht werden. Um das zu verdeutlichen, zeigte der Vortragende - gleichsam in einem
begleitenden, selbstindigen Diskurs — Bilder, die allesamt Hinde in Bewegung zeigten, und
so der ‘Griffigkeit’ als der Kennzeichnung eines evidenten Aspektes des Tastsinns eine stin-
dige Bildbegleitung hinzufiigen sollten. Damit hat er — ganz offensichtlich im Widerspruch
zu dem im Motto “auf einen Blick” gefassten, einfachen und unmittelbaren Zugang und
Verstindnis — eher verwirrt, was der Schreibende wiederum dahingehend deutet, dass der
Sachverhalt, wenn er denn aus dem unmittelbaren Wirkzusammenhang gelost und der Refle-
xion zugefithrt werden sollte, durchaus anspruchsvoll und komplex ist. Das ist alles andere als
neu und schon von Quintilian in dem Satz “docti rationem, indocti voluptatem intelligunt”
zusammengefasst, der sich in der kunsttheoretischen Diskussion bis in die Moderne hinein
auf vielfiltigste Weise niedergeschlagen hat. (Cf. dazu unten.) — Der Beitrag fiigt sich ein in
die Untersuchungen, die der Autor seit lingerer Zeit zum Problemkreis der ‘Wissensformen’
vorantreibt. Eine Ausstellung zu “Wissensformen in Figur und Bild” wurde anlisslich der
Eroffnung der Bibliothek Werner Oechslin in Einsiedeln am 9. Juni 2006 gezeigt. 2008
erschienen die Akten des Barocksommerkurses 2005, der ebenfalls dem Thema “Wissens-
formen” gewidmet war.

Helmuth Plessner, Die Einheit der Sinne. Grundlinien einer Aesthesiologie des Geistes,
Bonn: F. Cohen, 1923.

Zu dieser Verdeutlichung im Sinne einer Abgrenzung gegeniiber der vorausgegangenen
‘Psychophysik’ siehe die Einfithrung Plessners, Plesner 1923, S. 5 ff.; S. 14-15: “Aesthesiolo-
gie nennen wir jene Disziplin, Wahrnehmungs- oder Empfindungslehre, doch ausdriicklich
mit dem eben gerechtfertigten Zusatz: des Geistes, die scharfe Trennungslinie zwischen der
neuen und der psychophysiologischen Fragestellung betonend, welche im Verlauf der Un-
tersuchung deutlicher hervortreten wird.”

Plessner 1923, S.247. Dazu die Prizisierung: “Der Sehstrahl trifft jedoch das Ding an sei-
nem Ort selbst.”

Paul Frankl, Die Entwicklungsphasen der neueren Baukunst, Leipzig/Berlin: Teubner, 1914.
Id., S.14.

Id, S.14.

Id., S. 14, Anm. 1.

Eine solche Deutung ist zumindest seit Panofskys Verbindung der im italienischen 15. Jahr-
hundert entwickelten kiinstlerischen Perspektive mit Cassirers Begriff der “symbolischen
Form” gang und gibe und hat — umgekehrt — massgeblich zur Ausgestaltung und zum Ver-
stindnis des Begriffs ‘Renaissance’ beigetragen.

Dass dies, diese Vereinfachung, in der gesamten Perspektivliteratur meist ohne weiteren
Kommentar mitgefithrt wird, ist zumindest bemerkenswert, zumal unser ‘raumliches’ (und
‘korperliches”) Wahrnehmen ja bekanntlich mit dem binokularen Sehen gekoppelt ist.

Was fiir eine erschreckende, ‘abnorme’ Wirkung von eindugigen menschlichen oder
menschiahnlichen Gesichtern ausgehen kann, erhellt aus der Analyse einer Missgeburt, die
Tarsizio Riviera (Storia di un Monocolo con alcune riflessioni, Bologna: Per le stampe di
S. Tommaso d’Aquino, 1793) als erklirbare Ausnahme vom ‘Standard’ der Natur vorlegte
und zu allen erdenklichen Argumenten gegen ‘phantastische’ Interpretationen der “Imma-

ginarj” veranlasste.



‘Aur EINEN Brick’ 377

12

13

14
15
16

17
18

19

20

21

22
23
24
25
26

2]

29

30
31
32
33
34

35

36

37

Immanuel Kant, Critik der reinen Vernunft, Zweyte hin und wieder verbesserte Auflage,
Riga: Johann Friedrich Hartknoch, 1787, S.xiii.

Id., S.xiii: “dafl sie mit Principien ihrer Urtheile nach bestindigen Gesetzen vorangehen
und die Natur néthigen miisse auf ihre Fragen zu antworten, nicht aber sich von ihr allein
gleichsam am Leitbande gingeln lassen miisse”.

1d., S.xiii.

Id., S.xv.

Id., S.xiv.

Id., S.xxxv.

Id., S.xv.

Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Differenz des Fichte’schen und Schelling’schen Systems
der Philosophie, Jena: Akademische Buchhandlung, 1801, Vorerinnerung (Vorrede), S. (iii) ff.
Id., S.vii.

Georg Wilhelm Friedrich Hegel, System der Wissenschaft. Erster Theil, die Phinomeno-
logie des Geistes, Bamberg/Wiirzburg: Joseph Anton Goebhardt, 1807, S.xvii.

Id., S.xviii.

Id., S.xix.

Id., S.xxi.

Id., S.xxiii.

Hegel 1801, S.vii-viii.

Hegel 1807, S.xxi.

Edmund Husserl, Die Idee der Phinomenologie. Fiinf Vorlesungen, hrsg. und eingeleitet
von Walter Biemel, in: Husserliana, Bd. II, Den Haag: Martinus Nijhoff, 1950, S.21. Als
Konsequenz menschlicher Erkenntnis, von denen er zuvor sagt: “In allen ihren Ausgestal-
tungen ist die Erkenntnis ein psychisches Erlebnis” (S.20).

Edmund Husserl, Phantasie und Bildbewusstsein [Vorlesung 19o4/05], in: id., Phantasie,
Bildbewusstsein, Erinnerung. Zur Phinomenologie der anschaulichen Vergegenwirtigun-
gen. Texte aus dem Nachlass (1898-1925), hrsg. von Eduard Marbach, Husserliana,
Bd. XXIII, Den Haag/Boston/London: Martinus Nijhoff, 1980, S. 1-108, hier S. 15.
Robert Fludd, Tomus secundus de Supernaturali, Naturali, Praeternaturali et Contranaturali
Microcosmi historia, Oppenheim: Johann Theodor de Bry, 1619, S.204 ff. und Tafel S.217.
Plessner 1923, Motto der Titelseite.

Id., Vorrede, S. (vii) ff.

Id., S. 106 ff.

Dass dieses kiinstliche Modell des Sehvorgangs der “perspectiva artificialis” zum Erfolg
verhalf, ist unbestreitbar und belegt die Vorteile jener anderen Seite ‘rationaler Reduktion’.
Das Leib-Seele-Verhiltmis erscheint bei Cassirer (Philosophie der symbolischen Formen, Dritter
Teil: Phinomenologie der Erkenntnis, Berlin: Bruno Cassirer, 1929, S.117ff.) als Musterbild
“fir eine rein symbolische Relation”. Er spricht gar von einer “magischen Kraft” (S. 119),
die Kérperliches und Geistiges im Denken zusammenhilt und ist dann andererseits auf
“feste Substrate” verwiesen, wo die Wirklichkeit zu begreifen sei.

In einer Fussnote (id., S. 119, Anm. 1) kommt Cassirer auf die “primiren Ausdruckserleb-
nisse” und die “Parallelen” zu “anderen ‘primitiven’ Bewufitseinsgestaltungen” und schliess-
lich auf die Kinderpsychologie zu sprechen.

Die Anekdote, mit der Aussage “vestigia hominum video” illustriert, erscheint bei Vitruv
(VI, Proemio). — Cf. Werner Oechslin, Geometrie und Linie. Die vitruvianische ‘Wissen-
schaft’ von der Architekturzeichnung, in: Daidalos, 1, 1981, S.20-36, hier S. 26 ff.



‘AUufr EINEN Brick’

38

39
40
41
42
43
44
45

46
47

48

49

50
51
52
53
54
55
56
57
58
59

60
61
62
63
64

65

66

Ferdinand Ueberwasser, Anweisungen zum regelmifligen Studium der Empirischen Psy-
chologie fiir die Candidaten der Philosophie zu Miinster, Miinster: Friedrich Christian
Theifling, 1787. )

Id., S.xvii und S. xix.

Id., S.82 ff.

Id., S.83-84.

Id., S.84.

Id., S.84.

Id., S.85.

A. W. Volkmann, Uber den Einfluf§ der Uebung auf das Erkennen ridumlicher Distanzen, in:
Berichte iiber die Verhandlungen der Koniglich Sichsischen Gesellschaft der Wissenschaf-
ten zu Leipzig. Mathematisch-Physische Classe. 1858 I, Leipzig: S. Hirzel, 1858, 5.38 ff.
Id., S.39.

Gustav Theodor Fechner, Beobachtungen, welche zu beweisen scheinen dafi durch die
Uebung der Glieder der einen Seite die der andern zugleich mit geiibt werden. Zusatz zur
vorhergehenden Abhandlung, in: Berichte /Leipzig I 1858, S.70—76, hier S.71.

Heinrich Pestalozzi, Wie Gertrud ihre Kinder lehrt, ein Versuch den Miittern Anleitung zu
geben, ihre Kinder selbst zu unterrichten, in Briefen, Bern/Ziirich: Heinrich Gefiner, 1801,
S.56-57.

Johann Friedrich Herbart, Pestalozzi’s Idee eines ABC der Anschauung als ein Cyklus von
Voriibungen im Auffassen der Gestalten wissenschaftlich ausgefiihrt, Gottingen: Johann
Friedrich Réwer, 1804, S. 16.

1d., S.16.

1d, S. 16.

Id., S. 1.

Id, S.1.

Id., S.1-2.

Id., S.16.

Id., S.38.

Id,; S.39.

Id; Siz23:

[Heinrich Pestalozzi], ABC der Anschauung, oder Anschauungs-Lehre der Massverhilt-
nisse, Erstes Heft, Ziirich/Bern/Tibingen: Heinrich Gefiner und J. G. Cotta, 1803, Vor-
rede, S.x.

Plessner 1923, S.246.

Id., S.247.

Id.; S:247

Id., S.247.

J. K. Schmid, Tabellarischer Entwurf der Prinzipien aller Wissenschaften in ihrem nothwen-
digen Zusammenhange unter sich, und mit dem obersten Prinzip des Wissens. Sammt der
Darstellung der ginzlichen Grundlosigkeit des Kantischen Kriticism, und des Schelling-
schen Idealism [...], Ulm: Wohlerische Buchhandlung, 1812, S.214.

Cf. Platon, Brief 7, 341e. — Die Ubersetzung von Friedrich Schleiermacher /Dietrich Kurz
formuliert das “81& opkpdg £voeibews” so: “nach wenigen Hinweisen (herausfinden konnen)”.
Cf. Werner Oechslin, “Quantum homini licet”: ‘Aesthetik’ zu heilsgeschichtlichen Bedin-
gungen, in: Sebastian Schiitze (Hg.), Estetica barocca. Atti del convegno internazionale te-
nutosi a Roma dal 6 al 9 marzo 2002, Rom: Campisano Editore, 2004, S.61-87, hier S. 62 ff.



‘Aufr EINEN Brick’ 379

67 Id., S.65 ff. (mit Bezug auf Schellings “historische Construction des Christenthums” sowie
auf die Formulierungen Solgers). Cf. auch: Werner Oechslin, Grundsitzliches zum Zusam-
menhang von Religion und Kunst, in: Werner Oechslin/Anja Buschow Oechslin, Die
Kunstdenkmiler des Kantons Schwyz. Einsiedeln I: Das Benediktinerkloster Einsiedeln,
Bern: Gesellschaft fiir Schweizerische Kunstgeschichte, 2003, S. 46 ff.

68 Bernard Bolzano, Athanasia oder Griinde fiir die Unsterblichkeit der Seele, Sulzbach: Sei-
delsche Buchhandlung, 1827, S.322; zuvor S.320: “Ein dhnlicher Fehler ist auch derjenige,
dessen wir oben gedenken, Lehren fiir ungereimt zu halten, blof weil sie bildlich sind; weil
sie den Gegenstand, von dem sie handeln, nicht wie er uns in der Stunde der speculativen
Untersuchung erscheint, sondern so darstellen, wie es fir uns am Erspriefilichsten ist, ihn
uns zu denken, wenn wir uns in dem Kreise des thitigen Lebens bewegen.”

69 Karl Christian Friedrich Krause, Zur Sprachphilosophie, Philipp August Wiinsche (Hg.),
Leipzig: Otto Schulze, 1891, S.64.






	'Auf einen Blick'

