Zeitschrift: Scholion : Bulletin
Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 14-15 (2023)

Artikel: “Ineinander ..."

Autor: Oechslin, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1044534

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1044534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

/

Abb. 138: Anton Joseph Kirchweger, Aurea Catena Homeri. Das ist:
Eine Beschreibung von dem Ursprung Der Natur und natiirlichen
Dingen, Neue Auflage, Leipzig: Samuel Benjamin Walther, 1728,
Fol. Xo3 vor Abyssus



“INEINANDER ...” 307

“INEINANDER ...”

[2021]

“Wollt Ihr zum Ganzen, seid Thr auf dem Wege dahin, so kénnt IThr
zuversichtlich annehmen, Thr werdet nirgends eine natiirliche Grinze
finden, nirgends einen objectiven Grund zum Stillstande, ehe Thr
nicht an den Mittelpunct gekommen seid. Dieser Mittelpunct
ist der Organismus aller Kiinste und Wissenschaften, das Gesetz
und die Physik der Fantasie und der Kunst dirfte wohl eine eigene
Wissenschaft sein, ich mochte sie Encyclopidie nennen:
aber diese Wissenschaft ist noch nicht vorhanden.

Und eben weil sie noch nicht vorhanden ist, diese Wissenschaft,
darf ich fiir meine im Geiste derselben entworfenen kritischen Versuche
und Bruchstiicke die ernstlichste Aufmerksamkeit

und Theilnahme fordern.”

Friedrich Schlegel, Ueber Lessing, in: August Wilhelm Schlegel /
Friedrich Schlegel, Charakteristiken und Kritiken, Bd. 1,
Konigsberg: Nicolovius, 1801, S.259

“Eine wahrhaft wissenschaftliche und wissenschaftlich brauchbare Idee
hingt aber eben defiwegen vor allem wesentlich und genau zusammen mit
dem Fundamente der innern Gewifiheit fiir diese wirklich erreichbare
Moglichkeit des Gegenstandes, welcher ihre Aufgabe, oder der Aufgabe,
welche ihren Gegenstand bildet; also hier mit dem intelligenten Gefiihl
oder Urtheil iiber diese innere Gewiffheit und Wahrheit im Wissen.
Das ganz vollendete und vollkommne Verstehen selbst aber — — — — — ”

Friedrich von Schlegel, Philosophische Vorlesungen,
Wien: Schaumburg, 1830, S.313

Als 1996 das Projekt unserer Bibliothek den Weg in die Offentlichkeit suchte
und wir um Interesse und Zustimmung warben, stand das erste dieser beiden
Zitate Friedrich Schlegels iiber der ersten Textseite der in wenigen Exem-
plaren vervielfiltigten Broschiire. “Kritische Versuche”, “Bruchstiicke”! Es

war der “Wunsch nach Ganzheit” in der “raumlichen Beschrinkung” ganz im



308 “INEINANDER ...”

Sinne der Schlegel’schen Geste, die diesen anspruchsvollen Weg aufzeigte.
Der Grundsatz, wonach Bibliotheken offentlich, der ‘utilitas publica’ zu-
gewandt sein sollen, bestimmte das Ziel; es folgten eine Volksabstimmung in
der Gemeinde des Standorts, im Bezirk Einsiedeln, die wir gewannen, die
Zustimmung des kantonalen Parlaments und danach, 1998, die Grindung
der Stiftung. Als 2002 das erste Heft Scholion erschien, war es wiederum das
Schlegel-Zitat, das den Blick 6ffnen und ein radikales Plidoyer fiir diesen
Blick auf das Ganze ablegen sollte, wobei von Anfang klar war, dass der
Weg dorthin entscheidend ist und die 6konomische Bedingung rdumlicher
Beschrinkung eine Herausforderung darstellte. Die Zielsetzung betraf einen
Mangel und ein Bediirfnis, die sich beide seither verschirft und verstarkt
haben.

Auf diesem Weg in die Offentlichkeit sind wir zu einer Forschungs-
bibliothek geworden, der dies, die Forschung, die stetige forschende Beti-
tigung mit der eigenen Bibliothek und ihren Bestinden, die zentrale Aufgabe
und ein dringendes und unverzichtbares Anliegen ist; sie betreibt ihre For-
schung auch ganz besonders deshalb, um dem noch nicht mit der Bibliothek
vertrauten Besucher und auswirtigen Benutzer den Zugang zu er6ffnen und
Wege aufzuzeigen. Und natiirlich geht es stets um Wissenserwerb und tie-
feres Begreifen und Verstehen dieses Wissens und — in Friedrich Schlegels

Worten — um die “innere Gewissheit”, dies erreichen zu konnen und deshalb
zu wollen (Abb. 139).

L.

‘WISSEN IST DAS LEBENDIGE DENKEN EINES WIRKLICHEN’

Was Schlegel in seinem letzten Vorlesungszyklus in Dresden beschreibt und
was dann unter dem Titel Philosophie der Sprache im folgenden Jahr 1830 pu-
bliziert wurde, ist die innige Beziehung und Verbundenheit forschender Ti-
tigkeit mit dem Leben und der sie bestimmenden Wirklichkeit. Nichts kann
von diesem totalen Blick auf das Ganze ablenken, keine scharfe Trennung von
intelligibilis und intellectualis, keine Einschrinkung einer “productiven
Einbildungskraft” und alles erfassenden Imagination, kein Zweifel an der nie
aufhoérenden “Perfektibilitit der philosophierenden Vernunft”. Nichts von all
dem, was man in der Zeit Friedrich Schlegels intensivst wie kaum je zuvor mit
den Moglichkeiten unseres Denkens behandelt hat, steht der Wirklichkeit
entgegen. Es ist vielmehr Teil davon. Man schreckt nicht vor den Grenzen



“INEINANDER ...” 300

- Pbilofopbifche Botlefungen

ingbefondere dber

Pbilofopbieder Sprache b bes Wortes,

. Bon

Feievrid von Sdhlegel. .

@efdeicben und vorgetvagen 5{; Dretben, i December 1828
unb i den etften Tagen des Januard 1829,

Mit dem Bildniffe ded Berfaffecs.

FRIDEIDIRICE wore SCIHILIRGHEIL. TWxivn, 1880,
- Bep Coarl{ Shaumburg und Compagnie

Dat Bildnif wicd in dev Lelpgiger Oftermeffe 1830 nadgetisherts

Abb. 139: Friedrich Schlegel, Philosophische Vorlesungen, insbesondere iiber Philosophie der
Sprache und des Wortes, Wien: Carl Schaumburg, 1830, Frontispiz und Titel

einer “Erfahrungsseelenlehre” zuriick und scheut die Ansicht nicht, das
“ganze System menschlicher Erkenntnis” konne letztlich auf Wahrscheinlich-
keit griinden; Induktion und Analogie in besonderer Weise nutzend und -
Leibniz’ “blinden Zufall der Epikurier” in Erinnerung — liesse sich die Welt
des Zufalls in Betracht ziehen, die ja, wie Laplace betont, mit “Glickspunk-
ten” versetzt ist (Abb. 140). Allumfassend ist diese Wirklichkeit, natiirlich
ausgehend von dem, was in dieser Welt iiber die Sinne erfahrbar ist und un-
vermeidbar, ohne Verzogerung gleich in unser Bewusstsein eintritt, sich dort
wirksam ausweitet und zur ‘eigentlichen Wirklichkeit’ wird. Wer méchte dort
Grenzen aufbauen, wo doch gerade die Verbindung und der hergestellte Zu-
sammenhang entscheidend sind? Wer freut sich nicht dariiber, dass sich Vor-
stellung und Wirklichkeit mindestens so eng und intim berithren wie beim
gefeierten Rastertunnelmikroskop von Gerd Binnig und Heinrich Rohrer
und zugleich auch unerreichbar weit auseinanderliegen. Es ist einerlei, ob wir
die Wirklichkeit vorerst bei unseren Vorstellungen oder bei den materiellen

Bedingungen einer Erfahrung ansetzen. Es ist Leben!



310 “INEINANDER ...”

Friedrich Schlegels Insistieren auf dem “lebendigen Denken eines Wirk-
lichen” als dem “Wissen” fiihrt noch weiter und macht auch da nicht Halt,
wo er im Gefiihl die “Quintessenz des Bewufitseyns” ausmacht: “Immer
bleibt jeder Ausdruck, auch der beste und treffendste weit hinter dem Gefiihl
zuriick; Gefiihl ist Alles, die volle Mitte des innern Lebens, der Punkt von
dem die Philosophie ausgeht, und zu welchem sie immer wieder zuriick-
kehrt.” Es stort ithn nicht, dass der Sinn des Wortes Gefiihl von einer “fla-
chen oder seichten Ansicht herstammt”, hatte er doch in seiner “siebente[n]
Vorlesung” gleich einleitend seinen Satz “Gefiihl ist Alles” kommentiert, nur
in den Worten lige der “Mifiverstand”. Man muss es aus dem Kontrast be-
greifen, der sich im Vergleich zu der gegen Ende der Vorlesung behandelten
“todten Gedankenformel des leeren Absoluten” einstellt. Schlegel hatte fiir

4

sein “lebendiges Denken” vier Eckpunkte, die “vier Hauptvermdgen: Ver-
stand und Willen, Vernunft und Fantasie” als die “vier entgegengesetzten
Endpunkte der innern Welt” formuliert, denen er als fiinften nun das Gefiihl
hinzusetzt; jene bezeichnet er auch als “Richtungen” einer dusseren Wirk-
samkeit, denen auf diese Weise eine “Mitte des Bewufitseins” zukomme.
Natiirlich wird hier die Notwendigkeit schirfster Analyse gefordert, um
die “innerlich-dialogischen” und “scheinbar-rhapsodischen” Gedankenginge
dem ‘Aus-druck’, dem “wirklichen Gesprich” und dem “gegenseitigen Ein-
verstindnify zur Sprache” zufiithren zu kénnen. Dieser grosse Bogen ist not-
wendig, wenn die Wirklichkeit nicht einfach beiseitegelegt oder iiberwunden,
sondern ganz und gar beriicksichtigt werden soll. Es konnte sonst “irgend
ein leeres Trugbild der wissenschaftlichen Einbildungskraft” entstehen. Nun
ist also doch die Grenze erkannt: “Das sind alles leere Worte ohne innern
Gehalt und Werth, weil nichts davon aus dem wirklichen Leben genommen,
und in eigener Erfahrung selbstgefiihlt ist.” Und dazu im Kontrast: “Wo
aber der Inhalt der rechte und ein in der Wirklichkeit gegebener des innern
Lebens ist, da kann im Einzelnen manches noch liickenhaft bleiben, hie und
da ein Wort fehlen, der Periodenbau des ganzen Systems oder die allgemeine
Ordnung nicht klar und deutlich genug gestellt, einiges sogar fehlerhaft
ausgedriickt seyn; und das Ganze doch einen Fortschritt auf dem Wege zur
hohern Erkenntnif§ bezeichnen, und einen Beytrag zu dieser liefern.”
Friedrich Schlegel befasst sich natiirlich auch mit dem, was seinem “le-
bendigen Denken eines Wirklichen” diametral gegeniiberzustehen scheint,
mit dem mathematischen Denken und auch mit dem, was er als “hohere
grammatische Gedankenrichtigkeit” bezeichnet. Er beschreibt diese Diffe-
renz, die sich fiir ihn aus dem geforderten Bezug des “lebendigen Denkens”



“INEINANDER ...” 311

Des Grafen Laplace

: %Bilvfovbifd)er'%»Aeﬁ'fwa)‘ S
; by, o .

Wabefdeinligteiten.

RNach der dritten Parifer Auflage

igberfebt
von ‘

C Griederid Wiloelm Tounies,

uls wiffenfchaftliche Anleitung §
% ¥ sur AL 3 .
Berichtigung: unfever Wrtheile in Fdllen der Ungewifibeit;,
fite Pilofophen, Nerste, Ridter, Theologen, Maturforfeher
: © und Stoatsmdinner, g

mit c:ia"umnb'm Anmerfungen

hevausgegeben

bonm

Ravl Chrifiian Cangsdoef

Heidelberg, 1810,
Shene alademifdhe mdjbanbm,ng von Sarl Groog.

i

Abb. 140: Laplace, Philosophischer Versuch iiber Wahrscheinlichkeiten,
Heidelberg: Karl Groos, 1819, Titel

zur Wirklichkeit ergeben muss. Mit der Vernunft verbindet er “einheimi-
sche wissenschaftliche” Irrtimer wie das “Trugbild des Unbedingten, oder
die Tiuschung der unbedingten Nothwendigkeit”. Insofern fillt die Tren-
nung scharf aus: “Dieser falsche Vernunftschein von einem nothwendigen
Wissen, nach Art der mathematischen Beweisform, entsteht unmittelbar, so
wie die Vernunft, als das Vermégen der logischen Verkniipfung im Denken,
und des in dieser Verkniipfung logisch nothwendigen Denkens, den festen
Boden des Wirklichen verlifit, nach dem fiir alle Erkenntniff dem Menschen



312 “INEINANDER ...”

dreyfach, von innen, von oben und von aufien Gegebenen, - in der innern,
hohern und #duflern, geschichtlich=verniinftigen oder naturwissenschaftli-
chen Erfahrung, — und ganz in sich selbst begriindet auch aus sich selbst, was
sie nie vermag, allein ihren Anfang nehmen will.”

In seinem Zugriff auf das Ganze finden alle ‘wissenschaftlichen’ Metho-
den ihren Nutzen, so sie denn den Boden der Wirklichkeit nicht verlassen,
die er gleichsam in allen — seinen — drei Dimensionen verdeutlicht und somit
erfasst, was sich schon damals als Zwist zwischen Geistes- und Naturwissen-
schaften herausbildet. Die Vernunft als “Vermoégen des logischen Denkens”
sei ein “Vermogen der unendlich fortschreitenden Entwicklungen in diesem
Denken; nur aber erfinden, aus sich hervorbringen, kann sie nichts, und
verliert ihr eignes Gebiet der ihr angewiesenen und natiirlich angemessenen
Wirksamkeit”. Wirklichkeit und Wirksamkeit gehoren zusammen. Schle-
gel nimmt sie auf, all die Fragen, die sich aus dem schwierigen Verhiltnis
von Erfahrung und Vernunft — und dem Risiko eines von der Wirklichkeit
losgelosten Denkens — ergeben. Kant beniitzte dazu in seinen Prolegomena
zu einer jeden kiinftigen Metaphysik die als Wissenschaft wird auftreten konnen
(1783) Bilder, wie jenes von dem “viel weitliuftigeren Nebengebiude”, das
“sich der Verstand unvermerkt an das Haus der Erfahrung” anbaut, “ohne
es einmal zu merken, daf} er sich mit seinen sonst richtigen Begriffen iiber
die Grenzen ihres Gebrauchs verstiegen habe”. Und man mag auch ob der
Dringlichkeit der Schlegel’schen Ermahnungen, die dem tiefen Gefiihl sehr
viel mehr Wirklichkeitssinn zumessen als dem befreiten logischen Denken,
selbst an Husserls Aufruf am Ende seines Aufsatzes zur “Philosophie als
strenger Wissenschaft” denken: Es 6ffnete sich “ein endloses Arbeitsfeld”
“und eine Wissenschaft, die ohne alle indirekt symbolisierenden und ma-
thematisierenden Methoden, ohne den Apparat der Schliisse und Beweise,
doch eine Fiille strengster und fiir alle weitere Philosophie entscheidender
Erkenntnisse gewinnt”.

Ein offener, letzter Satz, der den Fortgang im Auge hat! Auch Husserl
hatte eine Seite zuvor die — weitgefasste — Wirklichkeit beschworen und
ein radikales Verfahren gefordert: “Nicht von den Philosophien sondern
von den Sachen und Problemen mufi der Antrieb zur Forschung ausgehen.”
Schlegels letzte Vorlesung ging einmal mehr vom “ITrugbild des Unbeding-
ten” aus, stellte dagegen den “Standpunkt des Lebens” und fiihrte auch das
“Denkfaktum” an das “Erste in der Erfahrung von innen Gegebene” heran.
Von dem “in der ersten Gefiihlswahrnehmung erfafiten Wirklichen” und

den sich daraus ergebenden Moglichkeiten gelangt er — “in dieser ganzen



“INEINANDER ...” 313

5 rove 313 evene
me[cbei' ibre Anfgabe, oder dev Aufgabe, weldhe ihren Gegen: ]
ftand bifdets alfo hier mit dem intelligenten Gefllfl oder Urs I
theil {iber diefe inneve Gewifbeit und Wabrbeit im Wifen.
Das gang vollenbete und volfommne Berfiehen felbf aber —~—

Abb. 141: Fr. Schlegel, Philosophische Vorlesungen, Wien: C. Schaumburg, 1830, S.313

Entwicklung des innern und hohern Lebens” — zum Bewusstsein und zur
Idee der Wissenschaft. Es ist “mehr nur eine Indikation und Richtschnur,
oder Regel des Moglichen”. “Eine wahrhaft wissenschaftliche und wissen-
schaftlich brauchbare Idee”, so beginnt der letzte noch zu Ende gefiihrte
Satz Friedrich Schlegels, hinge wesentlich und genau zusammen “mit dem
Fundamente der innern Gewifiheit fiir diese wirklich erreichbare Méglich-
keit des Gegenstandes”, “also hier mit dem intelligenten Gefiihl oder Urtheil
iiber diese innere Gewifiheit und Wahrheit im Wissen”. Und dann folgt der

nicht zu Ende gefiithrte Satz, dem der Herausgeber die vielsagenden fiinf



314 “INEINANDER ...”

" Dev Engel bes Tobes entrifi bem Schreibenden bie Fe:
ber! &8 war ibm — die unerforfhten Rathfblfiffe Gottes
verhinderten es — nidyt vergonn, ben vollenbenden Edluf,
bag leite Wort hinguzufigen fiber einen Gegenftand, den er
mit foldem Edarffinn, folder Tiefe, mit eben fo Elaver
Befonnenbelt als Reidythum bdes Geflibls bis ju diefern leh:
ten Xltjerlbligfe feines Qebens wie feines ivdiffen Denkens,
entwickelt und davgeftellt batte. &5 war am @onntag ben
414. Januar 41820 Abends pwifden 40 und 44 Ubr, al3 ev

* bie @eiten diefer jebnten Vorlefung fdrieb, bdie er big jum
Mittwod) ben 44. vorzutragen Willens wav. Diefelbe Radye
um 4 ilbt Datte ev {dhon é,u Tebent aufgebdres und war —
bevor ev jenes Wevftehen in Worte fdfen Fonnte, dev
Anfdauung deffen e:atgeéen géﬁib\'t, was er-big babin
fo ftatE al§ innig geandet und gefliblt, und weldes ex

" bem Begeifterten %nvuﬁtfer)ﬁ, und der glanbenden Hofnung
néber ju bringen fo vedlid bemilbe war,

Abb. 142: Fr. Schlegel, Philosophische Vorlesungen, Wien: C. Schaumburg, 1830, S. [314]

langen Gedankenstriche hinzusetzte: “Das ganz vollendete und vollkommne
Verstehen selbst aber — — — — — ” (Abb. 141).

Auf der Riickseite dieses Blattes liest man den kurzen Bericht des Heraus-
gebers (Abb. 142): “Der Engel des Todes entriff dem Schreibenden die Feder!
Es war ihm — die unerforschten Rathschliisse Gottes verhinderten es — nicht
vergonnt, den vollendenden Schluf}, das letzte Wort hinzuzufiigen iiber einen
Gegenstand, den er mit solchem Scharfsinn, solcher Tiefe, mit eben so klarer
Besonnenheit als Reichthum des Gefiihls bis zu diesem letzten Augenblicke
seines Lebens wie seines irdischen Denkens, entwickelt und dargestellt hatte.



“INEINANDER ...” 315

Es war am Sonntag den 11. Januar 1829 Abends zwischen 1o und 11 Uhr,
als er die Seiten dieser zehnten Vorlesung schrieb, die er bis zum Mittwoch
den 14. vorzutragen Willens war. Dieselbe Nacht um 1 Uhr hatte er schon
zu leben aufgehort; und war — bevor er jenes Verstehen in Worte fassen
konnte, der Anschauung dessen entgegen gefiihrt, was er bis dahin so stark
als innig geahndet und gefiihlt, und welches er dem begeisterten Bewufitseyn,
und der glaubenden Hoffnung niher zu bringen so redlich bemiiht war.”
Das Unvermdgen, tieferes Verstehen durch die Sprache abzubilden, das
Schlegel thematisierte, wird hier in eine religiose Sphire gehoben. Jener Ab-
bruch des Textes, die ‘fehlende’ Antwort, was jenes vollkommene Verstehen
denn sei, ergibt hinterher, ganz unabhingig vom plé6tzlich eingetretenen
Tod, Sinn; es muss offenbleiben. Denn es geht um die Méglichkeit: “eine
Indikation und Richtschnur, oder Regel des Méglichen” schrieb Schlegel
Zeilen zuvor. Die ewige Bewegung verbindet sich mit der Lebendigkeit, die
Schlegel dem Denken zumisst, soll es denn der Wirklichkeit zugeordnet sein
und mit dieser schritthalten. Auf der Vorderseite dem letzten Satz folgend
findet sich auf der auf diese Weise freigesetzten Seite ein allegorisches Bild.
Es zeigt einen schwebenden Engel — oder doch eher eine Genie — mit einer
zerrissenen Kette, die beides, das Ende des Lebens und die Freisetzung aus
den irdischen Zwingen, symbolisiert; er schwebt zwischen der Erde, deren
Horizont in den Wolken verschwindet, und der gottlichen Weisheit, die
im iiblichen Bild des in ein Dreieck gesetzten gottlichen Auges erscheint.
Nachstehend haben die Herausgeber nebst den Inhaltsangaben zu den
einzelnen Kapiteln respektive Vorlesungen den Plan des Ganzen mitsamt
dessen Ankiindigung wiedergegeben, einen Plan, der das Ganze in die Per-
spektive einer umfassenden geistigen Titigkeit von grundsitzlicher und
existentieller Bedeutung riickt. Demnach folgte der — im Titel des Buches
hervorgehobenen — Philosophie der Sprache eine “Religionsphilosophie oder
Philosophie der Offenbarung” und schliesslich in den Vorlesungen VIII. bis
XI. eine “Naturphilosophie, nimlich christliche, im hochsten Sinne”, was in
der Ankiindigung erliutert wird: “Der Inhalt der vier letzten wird seyn die
Bedeutung der Natur aus dem Verstindnis des Ganzen, und die Bestimmung
des Menschen nach der héchsten Erkenntnifi.” Natiirlich bildet sich hier ab,
was in der Entwicklung der Philosophie nach Kant bei Fichte, Schelling und
Hegel zur umfassenden Aufgabe eines iiber die reine Vernunftlehre hinaus-
greifenden und der Vorstellung des Ganzen gewidmeten Denkens fithrte. In
der Vorrede betonten die Herausgeber den unvollendeten Charakter die-

ses umfassenden Ganzen im Buch Schlegels, der sein “in Gedanken lange



316 “INEINANDER ...”

vorbereitetes Geisteswerk, jedesmahl erst unmittelbar vor dem miindlichen
Vortrage desselben verfafite und niederschrieb”.

Selbst dies, dass die Einsichten und Erkenntnisse erst zum jeweiligen
Anlass angezeigt und besprochen werden, passt zur Bewegung und Beweg-
lichkeit, deren sich eine Bibliothek tiglich vergewissern muss. Der Antiquar
und Bibliothekar Paciaudi hat im Wissen um die stindige Verinderung
einer Bibliothek die Formel “interinalmente” beniitzt, um - im Blick auf
das Ganze — den jeweiligen, ‘voriibergehenden’ Zustand bei der Aufstellung
der Biicher zu beschreiben. Die Bibliothek ist genau so offen und auf wei-
terfiihrende Fragen ausgerichtet wie unser eigener geistiger Haushalt. Und
sie schafft es, dies mit einer zuverlissigen grosseren Ordnung zu verkniipfen,
die ihren Auftrag als Gedéichtnismaschine erfiillt. Dies ist der gekonnte, auf
langer Erfahrung basierende Umgang mit dem Problem vom Teil und dem
Ganzen, dessen ‘Architektonik’ gemiss Kant auf einer “articulatio” beruht,
somit gegliedert ist, weil alle Teile im Ganzen aufeinander bezogen sind und
‘kongruieren’. Es bietet gleichzeitig Schutz vor Willkiir, hilt das Ganze, “den
Zweck und die Form” zusammen. Kant definiert Architektonik als “Kunst der
Systeme”, weil eine — verniinftige — Ordnung mit Kunst und Kompetenz ge-
schaffen wird. Nach dieser Massgabe hebt sich die Forschungsbibliothek von
der iiblichen Anhidufung von Biichern ab und orientiert sich stattdessen an
dem “lebendigen Wissen einer Wirklichkeit” ganz im Sinne Friedrich Schle-
gels. Fiir Kant ist dies der Anlass, die ‘Architektonik’ seiner Methodenlehre
zuzuweisen; es ist der Vorgang, mithin der Gebrauch der Bibliothek und
ihrer Biicher, der jene Ausrichtung auf ein lebendiges Wissen unterstreicht
und zur Bedingung und Grundlage einer Forschungsbibliothek erklirt. “Der
Verwandtschaft willen” und im Blick auf das Ganze wird die Architek-
tonik hergestellt, was Kant an dieser Stelle mit dem “obersten und inneren
Zwecke” verbindet, weil niemand eine Wissenschaft zustande zu bringen
versuchte, “ohne dafl ihm eine Idee zum Grunde liege”. Mit dieser Vorstel-
lung verbindet sich seit Aristoteles’ Zeiten der Vorgang der Wissensbildung
iiberhaupt, die mit den in den Vergleich von Ahnlichkeiten hineingefiihrten
verschiedenen Erfahrungen ansetzt. In dieser Tradition empfiehlt sich die
Forschungsbibliothek als Modell der Wissensbildung, und sie bietet zudem
den Vorteil, dass jene Wirklichkeit in der korperlichen Prisenz von Buch und
Bibliothek ‘ad oculos’ demonstriert und als unmittelbar benutzbares Instru-
ment vorgegeben und angeboten wird.

Fiir jenes Ganze hat Friedrich Schlegel — gemiss obigem ersten Zitat von

1801 - eine Formel postuliert, die von der Grenzenlosigkeit des Wissens



“INEINANDER ...” 317

ausgeht, weil es keinen Grund zum Stillstand gibt; den Mittelpunkt, der Zu-
sammenbhalt schafft, nennt er “Organismus aller Kiinste und Wissenschaften”
sowie “Gesetz und Physik der Fantasie und der Kunst”, wie ja auch Kant
die Architektonik als “Kunst der Systeme” eingefiihrt hat. Schlegel will dies
“Encyklopidie” nennen und fiigt dann, das Prozesshafte der Erstellung einer
solchen Ordnung unterstreichend, hinzu: “aber diese Wissenschaft ist noch
nicht vorhanden”. Die Betonung des Lebendigen iiberwiegt, lisst ihn vorei-
lige, festgezurrte Resultate hintanstellen; entscheidend ist der Weg: “Wollt
Ihr zum Ganzen, seid Thr auf dem Wege dahin, so kénnt Ihr zuversichtlich
annehmen, Thr werdet nirgends eine natiirliche Grinze finden, nirgends
einen objectiven Grund zum Stillstande, ehe Thr nicht an den Mittelpunct
gekommen seid. Dieser Mittelpunct ist der Organismus aller Kiinste und
Wissenschaften, das Gesetz und die Physik der Fantasie und der Kunst diirfte
wohl eine eigene Wissenschaft sein, ich méchte sie Encyclopiddie nennen:
aber diese Wissenschaft ist noch nicht vorhanden.”

Doch die ‘Idee’, wie es Kant als Voraussetzung jeder Bildung von Wissen-
schaft annimmt, ist vorhanden und gibt Orientierung. Wiirde sich nicht dort,
wo sich Wissen bildet, ein solcher Hang gleich einstellen? Fur die Architek-
tur hat dies Vitruv (I, 1, 12) getan und stellt damit der masslosen, alles Wissen
voraussetzenden Forderung des Pytheos eine brauchbare Losung entgegen.
Vitruv geht von der Tatsache miteinander verwobener und kommunizieren-
der Disziplinen aus und spricht deshalb von der Ganzheit (“uti corpus unum
ex his membris est composita”), fiir die er das griechische Wort “encyclios”
verwendet. Wie mangelhaft wiire eine Architekturbibliothek, wenn sie dieser
enzyklopiddischen Vorstellung der architektonischen Bildung nicht folgte?

IT.

. MAN SOLLE SCHLECHTHIN AUF GEWISSE WEISE VERFAHREN’

Die Bibliothek, wenn sie sich denn dem “lebendigen Denken eines Wirk-
lichen” zuneigt, ist also stets in Bewegung, und diese Bewegung ist dem
Prozess der Wissensbildung zutiefst einbeschrieben. Das ist vorerst nicht
einfach ein linearer Vorgang; man muss erst noch ein Verfahren finden, wie
sich diese Entwicklung herausbilden soll, wie strikt sie ihre Ziele verfolgt,
wie sehr sie sich — begriindet oder zufillig — biegen, umlegen und verzweigen
soll. Gleichwohl — so viel ldsst sich vorausahnen und ist in unserem Vorurteil

verankert — muss und wird es Regeln geben, Wege und (synonym) Methoden!



318 “INEINANDER ...”

Selbst Schlegel bringt Gesetz und Fantasie zusammen. Es ist eine Herausfor-
derung, von der unsere Kultur lebt; es ist lingst Wirklichkeit geworden und
bestimmt unser Leben. Schlegel hat es in der ersten seiner Dresdener Vorle-
sungen auf den Punkt gebracht. Der “innere Widerstreit, und angeborne,
oder angeerbte Zwiespalt zwischen Verstand und Willen, Vernunft und Fan-
tasie” konne “gliicklich gelost” werden und “diese sonst vereinzelt getrenn-
ten, oder feindlich gegen einander strebenden Krifte wenigstens theilweise,
und fiir eine einzelne Lebens-Erscheinung oder Wirkung und Hervorbrin-
gung fruchtbar zusammenstimmen, und harmonisch in Einklang gebracht
werden”. Es biete “Stiitz- und Anhaltspunkte” fiir die M6glichkeit der “Wie-
derherstellung eines vollstindigen Bewufitseyns und Lebens-Ganzen”. Die
Zielsetzung ergibt sich aus dem Blick auf das Ganze und dessen innerer
Dynamik und legitimiert die Regel, bevor sie im Einzelnen definiert ist.

Ein solcher Sachverhalt hat sich lingst in der Praxis erwiesen. Forscher
neigen dazu, in — nachgereichten — Vorworten ihre Methoden, den eigenen
Weg darzulegen. Und diese zeitliche Verschiebung (und Manipulation) hat
System! Karl Otfried Miiller beschreibt 1825 in seinen Prolegomena zu einer
wissenschaftlichen Mythologie diesen Vorgang so: “Nun weiss, wer dergleichen
an sich oder an Andern beobachtet, wie es dabei zugeht; die wissenschaftliche
Thitigkeit ist da, ehe man die Grundsitze derselben sich zum Bewusstsein
gebracht hat; erst wenn man sein Verfahren durch die Probe befriedigend
gefunden hat, entwickelt man sich selbst daran die Regeln nach denen man
schon vorher verfahren ist.”

Edmund Husserl hat in seinem Bemiihen, gegen ‘naiv in die Welt gelegte
Kausalititen’ und gegen die Missachtung “verborgener geistiger Leistungen”
anzugehen, die mit den Erfahrungsgegenstinden verbunden sind, derlei
Uberlegungen zu Verfahren und deren zeitlichen Abliufen ins Grundsitz-
liche gehoben und Kant hinterhergeschickt. In seinem Aufsatz zur “Krisis
der europiischen Wissenschaften” (1936) schreibt er: “Kant aber sagt sich:
Zweifellos erscheinen Dinge, aber nur dadurch, dass die sinnlichen Daten,
im Verborgenen schon in gewissen Weisen durch apriorische Formen zu-
sammengenommen, im Wandel logifiziert werden — ohne dass die als Logik,
Mathematik offenbar gewordene Vernunft befragt worden und zu einer nor-
mativen Funktion gekommen wire.”

Er fragt, ob jenes “quasi-logische” ein “psychologisch Zufilliges” sei und
ob man mit Mathematik und Logik tiberhaupt Objekte erkennen konne. Es
fiihrt zur Feststellung einer doppelten Weise, in der die Vernunft ‘fungiert’,
zum einen ist da die “systematische Selbstauslegung, Selbstoffenbarung im



“INEINANDER ...” 319

Critif

ber

boti

Smmanuel Kant

"'.)c ‘ 7k

o miﬁﬂ' : 2 §
bey Sobant 3-rtfbre¢ Hatttiod

% '1‘7 3‘91

el
iEi

Abb. 143: Kant, Critik der practischen Vernunft, Riga, 1788, Titel

freien und reinen Mathematisieren”, zum anderen das aus jener “bestindig
verborgen fungierenden Vernunft” hervorgeholte Rationalisieren in der sub-
jektivem Vermoégen zugeordneten sinnlich-anschaulichen Gegenstandswelt,
der empirischen Voraussetzung alles naturwissenschaftlichen Denkens. Somit
sind “Sinnlichkeit” und “Vernunft” (oder “Verstand”) im Zusammenspiel und
in einer “gebundenen Leistung” vereint und der “faktischen Mannigfaltigkeit”
sinnlicher Daten zugeordnet. Auch Husserl lisst letzte Schlussfolgerungen
offen: “Die letzten Voraussetzungen der Moglichkeit und Wirklichkeit objek-

tiver Erkenntnis konnen nicht objektiv erkennbar sein.”



320 “INEINANDER ...”

Umso mehr sind wir auf den Weg verwiesen und orientieren uns am “leben-
digen Denken eines Wirklichen”, beniitzen die Vorteile, die sich darin finden
und ergeben. Es ist ein Vorgang, den bei Kant die praktische Vernunft
regelt und dort als “Grundgesetz” festgeschrieben ist: “Handle so, daff die
Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Princip einer allgemeinen Ge-
setzgebung gelten kénne.” Es fiithrt zur — nun von der Geometrie hergeleite-
ten — Empfehlung: “Hier aber sagt die Regel; man solle schlechthin auf
gewisse Weise verfahren.”

Und Kant verdeutlicht, was nunmehr als “categorisch praktischer Satz”
den Lichtblicken unserer Philosophiegeschichte zugerechnet worden ist,
dass nimlich eine “practische Regel” unbedingt “a priori vorgestellt” wird
und “durch die practische Regel selbst, die also hier Gesetz ist” objektiv be-
stimmt wird (Abb. 143).

Nach solchen ‘Mustern’ haben sich Forscher wie K. O. Miiller — in der
Praxis! — bewegt (Abb. 144). Und wie praktikabel, ja unvermeidbar derlei
Verfahren sind, miisste jeder Bibliothekar bestitigen kénnen. Man muss
“auf gewisse Weise verfahren”. Dem stehen nicht nur alle grundsitzlichen —
hier ausfithrlich bemiihten — Uberlegungen zu Gebote; es zihlt auch die
(gerade im Fall der Bibliothek uniibersehbare) Faktizitit des Gegebenseins
von Dingen, die mit sich selbst und in ihrer Einbindung ‘Ordnungen im
Ansatz’ bilden, Artikulationen wie bei Kant, alles, was derlei auxilia, Hilfs-
konstruktionen, Ansitze von Konfiguration bis zur “collocatio”, was der
Bibliothekar ganz konkret und 6rtlich auffassen kann und soll, mit sich fiihrt.
Es steht auch als grundsitzliche Voraussetzung der Wissensbildung zu Be-
ginn der Zweiten Analytik des Aristoteles: “Omnis doctrina et omnis discip-
lina intellectiva ex preexistente fit cognitione.” (Jede Unterweisung und
jedes verstindige Erwerben von Wissen entsteht aus bereits vorhandener
Kenntnis.)

Es ist immer schon etwas da! Und das sind nicht ‘bloss’ die Gegenstinde,
sondern der an ihnen entwickelte und geiibte intelligente Gebrauch. Es
befinden sich dort, was Husser] ganz besonders beschwért, “verborgene
geistige[n] Leistungen”. Und dass aus dem Gebrauch und der Erfahrung
allgemeine wissenschaftliche Erkenntnisse hervorgehen kénnen, beschreibt —
schon lange vor Kants ‘Setzung’ im kategorischen Imperativ — Aristoteles zu
Beginn der Metaphysik (981a). Auch dies gehort zu den ‘Gegebenheiten’, den
gegebenen Voraussetzungen in unserer Wirklichkeit. Schliesslich hat uns
Aristoteles auch schon die Einsicht vermittelt, dass etwas ist, was es ist, und

‘dass es der Fall ist’ (ti 10 Aeyouevov éoty; Zweite Analytik, 71a).



“INEINANDER 321

PROLEGOMENA
;v nlxi'n S

WISSENSCHAFTLICHEN

MYTHOLOGIE

VON i . 5

KARL OTFRIED MULLER:

MIT EINER ANTIKRITISCHEN ZUGABE,

~ GOTTINGEN ‘
BEI VANDENHOECK UND RUPRECHT.
1825,

| Yk ; : 4 >
B =
| .

f

|

Abb. 144: Karl Otfried Miiller, Prolegomena zu einer wissenschaftlichen Mythologie,
Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht, 1825, Titel

Man muss all dies erst entdecken, um es sinnvoll einzusetzen, wofiir die Her-
meneutik die passenden Werkzeuge bereithilt. Fiir die Kunst hat es Konrad
Levezow 1834 in seiner Abhandlung Uber archiologische Kritik und Hermeneu-
tik auf exemplarische Weise dargestellt und ausgebreitet (Abb. 145). Wieder
geht es um den inneren Zusammenhang der Dinge und der Vorstellungen
und letztlich um deren Vergleichung. Der Erkenntnisgrund liegt dabei ge-
miss Levezow ganz deutlich bei den Vorstellungen und Ideen des Kiinstlers
selbst und in dessen Erkenntnismitteln; er fasst es in den Begriffen von “For-

men und Ideen” zusammen und schliesst: “Es muss demnach ein nothwendiges,



322 “INEINANDER ...7

erklirendes Band zwischen den Formen und Ideen Statt finden, und dieses
wird wohl in nichts Anderem enthalten sein, als in der, der menschlichen
Vorstellungskraft nothwendigen Beziehung des Zeichens auf das Bezeich-
nete; entweder durch die Nothwendigkeit der Natur, kyriologisch, wo der
Begriff unmittelbar an die dussere Form gekniipft ist, als Thier, Mensch, oder
Freude, Schmerz, Zorn; oder der Tradizion, als Caesar, Friedrich; oder der
Ubereinkunft, als Homer, Christus; oder als Symbol, Allegorie, durch Analo-
gie, Ideenassoziation, Metapher u.s.w.”

Levezow bemiiht die auch bei Vitruv (I, 1, 3) verhandelte ‘semiotische’ Be-
ziehung von “quod significatur et quod significat”, das Saussure’sche “signifié
et signifiant”, und ist schnell bei gewissen Formen von derlei Verbindungen
bis zu Symbol und Allegorie angelangt; und er erginzt dies durch die allge-
meinere Bezeichnung solcher Mittel wie “Analogie, Ideenassoziation, Meta-
pher”, dem ein “u.s.w.” hintangesetzt wird. Schliesslich fiigt er hinzu, dass dies
“vornehmlich durch das Geschift der Vergleichung” geschehe, womit
auch er sich zu den Anfingen der Wissensbildung iiber die Ahnlichkeiten ge-
miss aristotelischem Muster begibt. Er nennt es auch Parallelismus, womit er
jenem “verbindenden Band” gleichsam die Bezeichnung der Methode beigibt.

Es ist ein guter Zufall, dass die vergleichende Methode nicht nur von
Bildern (wie es die Kunstgeschichte mittels der Doppelprojektion in ihrem
didaktischen Geschift lange betrieben hat), sondern noch viel mehr von
inhaltlichen Beziigen und Konstellationen in der Person Aby Warburgs eine
bewunderte wissenschaftliche Autoritit hervorgebracht hat, der wir auch die
Erfindung und den Aufbau einer ebenso gefeierten Bibliothek zu verdanken
haben. Einer Bibliothek, der ihr Griinder den ganz besonders ausgeprigten
Akzent einer Forschungsbibliothek gegeben hat; sie lebt heute — mit-
samt dieser besonderen Kennzeichnung - in London weiter. Es gereicht
uns zur grossen Ehre, dass man unsere Bibliothek zuweilen mit jener von
Aby Warburg verglichen hat, die Ernst Cassirer 1926 in seinem Nachruf auf
Aby Warburg als “wie von einem Zauberhauch umwittert” und wie in “einen
magischen Bann” gehiillt beschrieb. Am Ende seiner Rede riickte Cassirer
Warburg gar an die Seite Giordano Brunos!

Wir nehmen es zum Anlass, hier kurz auf wenige Aspekte seiner ‘Ver-
fahren’ einzugehen. Weniger beachtet als sein ‘Bilderatlas’ sind die
gelegentlichen Bemerkungen, mit denen sich Aby Warburg gegen falsch-
verstandene Auffassungen zur Wehr setzte. In seiner berithmten Studie
“Italienische Kunst und internazionale Astrologie im Palazzo Schifanoja zu
Ferrara” (1922) hat er nebst der blossen Zuweisung von Sternbildern die



“INEINANDER ...” 323

Uber

archiologische
Kritik und Hermeneutik.

Eine Abhandlung

gelesen in der Koniglichen Akademie der Wi haften zu Berlin
am 21. November 1833.

you

Dr. KONRAD LEVEZOW,
Director des Anuqmnmm im Kﬁmgl Museam, Professor der Allarlhmkundc ‘and Mydwlngw
on der Koniglichen Akademie der Kinste, Ritter des rothen ‘Adlerordens 3. Klasse,
Mitgliede der Kﬂnlgl Akademie der Wuum:luﬂn, Ehrenmxlghcde dnr Kumgl Ahdzmle dcr
Kiinste zu Berlin, Mitgliede der

Kanig: , der N
ologudnm Instituts in Bom der humnsd:--uqu
rischen Gesellschaften zu Stettin un ipzig, und der Kénigl. Societit und Akademie der

‘Wissenschaflen zu Gollingen und Miinchen Correspondenten.

Berlin.

Gedruckt in der Druckerei der Konigl. Akademie
‘issenschaften.

1834.

3» Commission bei F. Dammlcr
.

Abb. 145: Konrad Levezow, Uber archiologische Kritik und Hermeneutik, Berlin: Druckerei
der Konigl. Akademie der Wissenschaften, 1834, Titel

“Sichtbarkeitsverhiltnisse” hervorgehoben, die im Kontext betrachtet
die Wirklichkeit beziiglich des “Einfluss der Sternenwelt auf das Menschen-
leben” beleuchten, um dann bei der spiteren Riickbildung der realen Beob-
achtung nur noch von einem “primitiven Sternnamenkult” und einem “auf
die Zukunft projizierten Namensfetischismus” zu sprechen (Abb. 147). Es
zeigt, dass sich Warburg natiirlich nicht mit blossen Zuordnungen zufrie-
dengibt, sondern deren besonderen Wert aus dem Kontext geschopft und
am konkreten Fall beobachtet erschliessen will. Aby Warburg bemerkt dazu:

“Kommilitonen! Die Auflésung eines Bilderritsels — noch dazu wenn man



324 “INEINANDER ...”

G

L, !j‘

73
2

PHILOSOPHIRA

PHILOSOPHORUM NOSTRI TEMPORIS
VOX UNIVERSA

SUMPTIBUS
SOCIETATIS ,PHILOSOPHIAE*

AUXILIANTIBUS ALIIS PHILOSOPHORUM SOCIETATIBUS
MULTORUMQUE SODALIUM CONSILIO

EDIDIT

DrR. ARTHUR LIEBERT
UNIVERSITATIS BELGRADENSIS PROFESSOR

Vol. 1 MCMXXXVI Fasc. 1—4

EX OFFICINA SOCIETATIS ,PHILOSOPHIAE"
BELGRAD!

Abb. 146: Liebert (Hg.), Philosophia, Vol. 1, Belgrad, 1936, Fasc. 1—4, Umschlag

nicht einmal ruhig beleuchten, sondern nur kinematographisch scheinwerfen
kann — war selbstverstindlich nicht Selbstzweck meines Vortrages.”

Es geht ihm dabei stets um eine “methodische Grenzerweiterung unse-
rer Kunstwissenschaft in stofflicher und riaumlicher Beziehung”. Es zihlt
also nicht nur das ‘man verfahre in gewisser Weise’; er will dies vielmehr
prizis qualifizieren und ist damit schon lingst bei einer grésseren, das Ex-
empel grundsitzlich, exemplarisch betrachtenden Sichtweise angelangt.
Das so anvisierte Verfahren beschreibt er als “historische Psychologie
des menschlichen Ausdrucks”. Die Kunstgeschichte habe diesen Gang



“INEINANDER ...” 32§

A. WARBURG
e Ay e,

%, G, 75‘4«(“7

s

ITALIENISCHE KUNST UND INTERNAZIO-

NALE ASTROLOGIE IM PALAZZO SCHI-

FANOJA ZU FERRARA

o o o ROMA o o o

MAGLIONE & STRINI
5 (SUccessorl E. LOESCHER) o

o0 0 1922 - o o.:0

Abb. 147: Aby Warburg, Italienische Kunst und internazionale Astrologie
im Palazzo Schifanoja zu Ferrara, Rom: Maglione & Strini, 1922, Titel

“durch unzulingliche allgemeine Entwicklungs-Kategorien” behindert. Hier
wie anderswo wendet er sich gegen jeglichen ‘Schematismus’ im methodi-
schen Ansatz. Bevor er sich seiner Aufgabe zuwendet, muss er zudem die an
summarische Begriffe (wie Stil und Epoche) gekniipften Vorurteile ebenso
wie die Trennung von freier und angewandter Kunst beseitigen. Nur die
radikale Freilegung lisst seine Methode zu, “indem sie sorgfiltig sich um
die Aufhellung einer einzelnen Dunkelheit bemiiht, die grossen allgemeinen
Entwicklungsvorginge in ihrem Zusammenhange beleuchtet”. So findet man

keine “glatte Losung”, und umso mehr ergeben sich neue Probleme.



326 “INEINANDER ...”

BIBLIOTHEK WARBURG .’:

VORTRAGE
1921122

S ——————
B.GTEUBNER/LEIPZIG1923

Abb. 148: Bibliothek Warburg, Vortrige 1921/22, Leipzig: B. G. Teubner, 1923, Umschlag

Es ist auffillig, wie wenig sich Fritz Saxl im Beitrag “Bibliothek Warburg und
ihr Ziel”, der 1923 an den Beginn des ersten Heftes der Vortrige 1921/22
gestellt wurde, um eine grundsitzliche Darstellung einer ‘Methode Warburg’
bemiiht zeigt (Abb. 148). Es geht vielmehr um die konkrete, einzelne For-
schung, um den Fall und das Verfahren, das gleichwohl, aber nur wenige
Verallgemeinerungen zulisst, etwa die, dass Warburgs Interessen der Frage
nach Ausbreitung und Wesen des Einflusses der Antike auf die nachantiken
Kulturen galten. Immerhin, ein grossangelegtes, ambititses Projekt. Doch
wichtig ist, dass in der einzelnen konkreten Forschung der Ansatz zum Er-
kenntnisgewinn liegt. Warburgs Bibliothek soll die Grundlagen und die
Mittel zur Losung entsprechender Fragen bereitstellen. Fritz Saxl sieht darin
den spezifischen Charakter der Bibliothek von Aby Warburg; er nennt es



“INEINANDER ...” 327

eine “Problembibliothek”. Dementsprechend seien die Abteilungen der
Bibliothek in den Schrinken geordnet, “zuerst das Problem” und dann die
Belege, der weiterfithrende Kontext und schliesslich die grundsitzlichen
(philosophischen) Erérterungen. Saxl betont, dass Warburg zwischen Reli-
gionsgeschichte und Geschichte der Philosophie die Geschichte der Natur-
wissenschaften eingeordnet hat, und er verweist auf die alte Tradition, in der
Medizin und Philosophie zusammengingen, wie auch Orient und Okzident
einer Synthese zugefiihrt worden seien. Dies bleibt der Bezugspunkt, wenn
vom Einzelnen zum Ganzen vermittelt werden soll. Saxl beschreibt es als das
fiir Warburg verbindliche “Ineinanderarbeiten verschiedener Disizi-
plinen, was letztlich der Losung eines speziellen Problems zudienen soll”,
von dem alles ausging. Verfahren!

11
D1t GERADE LINIE, DER RICHTIGE WEG UND DIE AUSRICHTUNG

AUF DAS (ERKENNTNIS-)ZIEL

So schwierig es in Anbetracht des Fehlens “natiirlicher Grinzen” auch sein
mag, Friedrich Schlegel mahnt uns, es gebe auch keinen Grund zum Still-
stand. Das Ziel vor Augen sind wir aufgefordert, nicht nachzulassen im Stre-
ben, dorthin zu gelangen. Ob die kiirzeste, geometrische — oder auch ‘nur’
die gerade — Linie den richtigen Weg vorzeichnet, ist allerdings mehr als
fraglich. Dante bedient uns mit seinem “Che la diritta via era smarrita” zu
Beginn seiner Reise mit einer tiefer griindenden, grundsitzlichen Metapher;
noch haben wir keine Ahnung, wohin der Weg fiihrt. Schlegel hatte sich am
Ende mit Hinweisen wie “Indikation und Richtschnur” oder “Regel des
Moglichen” begniigt. Kein Schimmer geometrischer Stringenz, die Notwen-
digkeit der Ausrichtung auf ein Ziel mag ihm noch so deutlich auf die Stirne
geschrieben sein! “Wollt Thr zum Ganzen”, die absolute Forderung steht am
Beginn, und der Verweis auf den Weg folgt ihr gleich. Wohin der wohl fiihrt?

Ob gerade oder krumm, wir haben es mit einer abstrakten Vorstellung
zu tun, auch wenn schon die euklidische Definition der Linie als kiirzeste
Distanz und ohne Ausdehnung gelegentlich gleichwohl auf weitere Dimen-
sionen rekurriert (“Linea vero, longitudo latitudine expers”). Spitestens
dann, wenn “gerade und gekriimmte Linien als Gestaltelemente” — wie in
der Biihler’schen Darstellung der Gestaltwabrnebhmungen (1913) — aufgefasst

werden, sind wir wieder in der materiellen Wirklichkeit angekommen. Doch



328 “INEINANDER ...”

vorerst ist die Gerade eine Angelegenheit der Geometrie. Francesco Patrizi
fiihrt in seiner umfassenden Staatslehre De Regno, & regis institutione das Ka-
pitel zu den mathematischen Disziplinen mit der Erklirung der Geometrie
“Geometria quae a nostris linealis nonnunquam appellatur [...]” ein. Man
denkt an die damals von Astronomen und Kartographen wie Waldseemiiller
beanspruchte “linearita”, an die gerade Linie, die auf dem kiirzesten Weg
schnurstracks von einem Punkt zum andern fiihrt. Jedoch, erst wenn die
Geometrie gemiss Platons Darlegung in seiner Politeiz aus den Hohen rei-
ner Abstraktion heruntergesunken ist und sich vermischt, gerit das Ganze in
Bewegung. Proklus spricht dann — gemiss der Ubersetzung von Francesco
Barozzi (1560) — von “coniunctio” und “communitas” und stellt diese Be-
trachtungen unter den Titel einer “Dialectica Mathematicarum scien-
tiarum”. Hier steht die vermittelnde Rolle, die “medietas” der Mathematik
im Vordergrund. Es ist nur der Anfang einer nie endenden Betrachtung zum
Thema, wie die Mathematik in die Welt gelangt. Sie bildet sich ihre eigenen
Formen und isthetischen Theorien; und sie vermengt sich auch immer wie-
der mit der Erfahrung und der Natur, wie sie sind.

In ihr, in der Natur, in der “selva oscura” hat sich Dante verirrt und sucht
den Weg. Erst hier stellen sich die wirklichen Fragen, ob es einen Weg gibt,
ob er klug gewihlt, ob er 6konomisch angelegt und zielfithrend ist. Was,
wenn sich die Linie in eine Falte gelegt hat? Worauf kommt es an? Ist es der
‘procédé’, der Prozess und die konkrete Ausrichtung, die jenem Weg, den
Schlegel empfiehlt, niherkommt als irgendein verallgemeinertes ‘more geo-
metrico’? Drastisch fillt die Wegbeschreibung “mors ultima linea rerum” auf
dem Revers der Medaille von Erasmus aus und weniger verbindlich klingt
das allgegenwirtige Motto “nulla dies sine linea”. Linie und Weg begleiten
uns iiberall. Und da Schlegel all dies trotz der ausbleibenden Beschreibung
auf einen Endpunkt bezieht und Dante seine Verwirrung unzweifelhaft mit
der Sorge um das Ziel verbindet, ist all dem die Ausrichtung, das ‘Gerichtet-
sein’ und eben auch das Bewegungs-Ziel hinzuzusetzen.

Es ist auffillig, dass Gottfried Semper in seinem Sti/ (1860) die Richtung
zusammen mit der Symmetrie und der Proportionalitit zu den notwendigen
Bedingungen des “Formal-Schonen” zihlt, sie somit in die Nihe abstrakter
Prinzipien riickt. Doch bei Semper gilt zuvorderst die Natur, in die derlei
Phinomene wie eben die “Bewegungseinheit” der Richtung integriert er-
scheinen. (Semper schliesst hier seine Beobachtung zu den “Emanationen”
der Sonne an, die zu den geschweiften Bewegungen der Kometen fiihren,
und verweist auf Newton, der sich dieser Probleme annahm!) Nichts ist



“INEINANDER ...” 329

| Bage 955

Abb. 149: Isaac Newton, Philosophiae Naturalis Principia Mathematica, Amsterdam:
Sumptibus Societatis, 1723, Taf. zur S.465, Kometen

Abb. 150: Gottfried Semper, Der Stil in den technischen und tektonischen Kiinsten [...],
Frankfurt a.M.: Verlag fiir Kunst und Wissenschaft, 1860, S. XXXVI, Emanationen der Sonne

gerade im Kosmos und — umgekehrt und bewunderungswiirdig — die gerade
Linie eine grossartige Erfindung menschgemachter Kultur. Es beschiftigt
uns und fihrt uns hinein in die Welt der immerwihrenden Dynamik von
Vorstellung und Wirklichkeit (Abb. 149-150).

Kant beniitzt das Bild der Linie, um - in seinen Prolegomena zu einer jeden
kiinftigen Metaphysik die als Wissenschaft wird auftreten kinnen (1783) — einmal
mehr zu betonen, dass synthetische Urteile, “sofern sie objectiv gelten”, keines-
wegs blosser Anschauung geschuldet seien, sondern dass da stets noch “ein
reiner Verstandesbegriff” dazukommt; und er bezieht es auf die einfachsten
Axiome der reinen Mathematik: “Der Grundsatz: die gerade Linie ist die kur-

zeste zwischen zweyen Puncten, setzt voraus, daff die Linie unter den Begrif der



330 “INEINANDER ...”

Grofie subsumirt werde, welcher gewif§ keine blosse Anschauung ist, sondern
lediglich im Verstande seinen Sitz hat, und dazu dient, die Anschauung (der
Linie) in Absicht auf die Urtheile, die von ihr gefillet werden mogen, in Anse-
hung der Quantitit derselben, nimlich der Vielheit (als iudicia plurativa) zu
bestimmen, indem unter ihnen verstanden wird, dafi in einer gegebenen An-
schauung vieles gleichartige enthalten sey.” So kommt das Abstractum (doch
noch) in die Welt! Und Kant kann nach diesem kurzen Ausflug in die Geo-
metrie wieder zu seiner Untersuchung des Erfahrungsbegriffes zuriickkehren.

Allein, wo wiirde die abstrakte Linie nicht auf die Wirklichkeit bezogen!
Allzu offensichtlich sind ihre lingst akkulturierten Vorteile. Und doch, was
als einfache geometrische Linie so leicht als vorteilhaft zu erkennen ist, wird
schnell gewunden und gedreht und miandert dahin — und wird deshalb zur
stindigen Herausforderung fiir neuerliche Begradigung und Korrektur. Die
“phantastischen” Linien, die Tommaso Ceva 1699 in seinen Opuscula Ma-
thematica bespricht, sind allein deshalb ‘phantastisch’, weil sie auf unseren
Sehsinn bezogen und damit den ihm eigenen Bewegungen und Té4uschungen
(“ex allucinatione oculi motus”) ausgesetzt sind, wobei dann aus einem Punkt
eine Linie entsteht. Fiir Ceva ist der Punkt das “Phantastische”, von dem
aus gemiss einer beriihmten Anekdote ja Archimedes die Welt aushebeln
zu kénnen glaubte, die Linie das — mathematisch — Wahre (Abb. 151). All
dem - dem verwendeten Begriff des Phantastischen zuvorderst — hingt etwas
Willkiirliches an. Tommaso Cevas Schiiler Giovanni Girolamo Saccheri, mit
dessen Bruder Giovanni, Autor von De /ineis rectis (1678), er sehr befreundet

“amicissimus”) war, liberschrieb seine frithe Schrift, in der er auf eine Un-
tersuchung von Ruggero de Ventimiglia reagierte, bei zweiter Behandlung
1694 mit dem Titel “Sphinx Geometra” (Abb. 152). Fragen, Spekulation,
‘Denkaufgaben’ standen im Vordergrund, und in jenem jesuitischen Umfeld
ging es ohnehin mehr um Logik als um Geometrie im engeren Sinn; Euklid
begegnete Saccheri priifend mit der ‘reductio ad absurdum’. Seine Euklid-
kritik liess ihn spiter fiir die Nachwelt zu einem Vorginger nichteuklidischer
Geometrie iiber Gauss zu Bolyai und Lobatschewski werden.

Nein, keine absolute Gewissheit durch abgehobene Mathematik! Ritsel
und Fernparallelismus, bei dessen verbesserter begrifflicher Fassung Ein-
stein 1928 beildufig formulierte: “der Richtungsbegriff existiert nicht fiir das
Endliche”. Nein, keine Versicherung beim Gang aus der “selva oscura”. Man
ist — auf seinem Weg — den Abgriinden stets nah, umso mehr als man den
Boden der Wirklichkeit verlisst. Seit Platons Liniengleichnis oszilliert diese
Betrachtung von Wahrnehmung, Erfahrung und — abgehobener - Vorstellung,



“INEINANDER ...” 331

OPNSCNTA o ' e
MATHEMATICA ,--,SGEOH INX

THOM®AE CEV A
¢ Soc, IEsy.

METRA,

S E U :

QUASITA GEOMETRICA
'PROPOSITA, ET SOLUTA.

RURSUS PRODEUNT

Sur AuUsPICIIS

FRANCISCI

FARNESII

MEDIOLANI,

ypis Iofephi Pandulfi Malateftz . 1699. EXCUDEBANT PARM.E, MDCXCIV.
: Albercus P , & Panjus Montius Socii
SVPERIORVM PERMISSY . s LA SR

Abb. 151: [Tommaso Ceva], Opuscula Mathematica, Mailand: Typis 1. P. Malatestae, 1699, Titel

Abb. 152: [Giovanni Girolamo Saccheri], Sphinx Geometra,
Parma: Pazzonus & Montius, 1694, Titel

irritiert unablissig und bildet doch die unbestrittene Grundlage unserer er-
weiterten, die ganze Gedankenwelt mitnehmenden Wirklichkeit. Die Linie
wird zum Modellfall und prominent in der Politeia diskutiert. Es kiimmert
hier kaum, dass die verschiedenen Formen der Wahrnehmung und Er-
kenntnis bei Platon nicht nur in einer Reihenfolge, sondern auch in einer
Rangfolge — von unten nach oben zur Noesis, der hochsten Vorstellung reiner
Erkenntnis, zu wirklichem (!) Wissen — vorgestellt werden. (Auch er verfihrt
auf eine gewisse Weise!) Niemand bezweifelt umgekehrt, dass gerade auch
die Geometrie mit ihren (gezeichneten) Figuren den Kompromiss einer
‘kérperlichen’ Ausdehnung zugunsten moéglicher Sinneswahrnehmung durch
den ‘Federstrich’ noch so gern eingeht; Albrecht Diirer rechtfertigt es so:
“Auff das die unsichtig Lini, durch den geraden ryff im gemiit verstanden
wird. Dann durch solche weyfl mufy der innerlich verstand im eussern werck
angetzeigt werden.” Die Architekten haben sich lange Zeit gegen den calcu-
lus entschieden, weil sich ihnen in der — gezeichneten — geometrischen Figur
die abstrakte Geometrie sinnenhaft manifestierte.

Nein, diese Welten gehoren zusammen, die Linie und erst recht der
Weg, den wir gehen und denken, und denken und gehen. Die Wirklich-
keit zeigt uns diese durchmischte, aufeinander bezogene und ineinander



332 “INEINANDER ...”

verschrinkte Welt, der auch die Mathematik nicht entwischen kann und will.
Es steht jedem Forscher vor Augen!

All dies betrifft auch die Kunst — in alter und neuer Auffassung als Kom-
petenz und Vermogen wie auch als kreativer Vorgang. Sie nimmt schnell
Distanz zu den aufdringlichen Anspriichen der geraden geometrischen Linie.
In seinem Le Chef-d’euvre inconnu, Teil der Comédie Humaine und spiter von
Picasso fiir Ambroise Vollard illustriert, lisst Honoré de Balzac Poussin bei
einem Besuch im Atelier von Pourbus auftreten. Die Szene wird zur Parabel,
die in Sachen falscher Erwartungen an die Linie belehrt. Natiirlich ldsst sich
mit Hilfe der Linie die Wirkung des Lichts auf den Gegenstinden in scharfen
Konturen abbilden, wie Pourbus konzediert; die Erfindungslegende der Ma-
lerei bezieht sich ja auf das Festhalten einer sich im Kontrast von Licht und
Schatten abzeichnenden Physiognomie. Aber, so Pourbus: “mais il n’y a pas de
lignes dans la nature ou tout est plein: c’est en modeland qu’on dessine [...]".
Und die Bedenken werden weiter mit Blick auf Poussins gekiinstelte Malweise
illustriert: “Vous colorez ce linéament avec un ton de chair fait d’avance sur
votre palette.” Es ist das Mindeste, was der Maler der abstrakten Linie hinzu-
geben muss, damit sie gesehen werden kann. Pourbus — oder besser Balzac —
verallgemeinert seine Kritik: “Il ne suffit pas pour étre grand poéte de savoir a
fond la syntaxe et de ne pas faire de faute de langue.” Darf man die Bedenken
des Kinstlers auf unser Anliegen des ‘richtigen Weges’ beziehen? Nochmals
der alte Pourbus zu Poussin: “Non, mon ami, le sang ne court pas sous cette
peau d’ivoire.” “Froide comme du marbre!”

Immer wieder sucht der Blick — und mit ihm auch die Geometrie und die
Linie — die Wirklichkeit, um nicht vom Weg abzuweichen, wie immer der
auch gewunden oder gedreht sein mag. Der gerade Weg bleibt als Metapher
mit ethischem Unterton durchaus eine Empfehlung, die in erster Linie der
Ausrichtung auf das Ziel dient. Dies fordert die Okonomie, das Mass- und
Haushalten, heraus, wie der aus oikos fir Haus und nomos fiir Regel ge-
bildete Begriff es sagt. In natiirlichen Grenzen, im Haus, nach Massgabe von
Raum und Zeit findet die Forschungsbibliothek mitsamt ihrer Architektonik
ihren Weg und ihre Ordnung. Das blosse Verfahren wird durch seine Ziel-
setzung auf den richtigen Weg gefiihrt.

“Nel mezzo del camin di nostra vita | Mi ritrovai per una selva oscura”:
Dantes Situierung in den ersten Versen seiner Divina Commedia nennt die
Rahmenbedingungen, den Ort und die Zeit prizis, woraus der Weg rekon-
struiert und wieder gefunden werden kann. Vorstellung und Wirklichkeit

sind sich sehr nahe und wirken zusammen. Es ist eine stetige Aufgabe und



“INEINANDER ...” 333

unaufhorliche Herausforderung einer Forschungsbibliothek, in der konkre-
ten auf die einzelnen Fragen und den einzelnen Gegenstand gerichteten
Forschung mit Blick auf das Ganze voranzukommen, um dies unverziiglich
der Forschung am Einzelnen wieder zugutekommen zu lassen. Dafiir steht —
mit leiser Kritik an den ‘Gelehrten’ — ein Bild wie dasjenige von Tommaso
Ceva des “internarsi a linea diritta per li piu tortuosi meandri dell’orecchie
de’ Dotti ...”; es verspricht die Losung in der miandernden dusseren Wirk-
lichkeit durch die Vorstellung eines geraden Weges.

Offen bleibt dabei, in welcher Abfolge dies jeweils geschieht; doch die
Differenz und der Abstand bleiben — wie im Rastertunnelmikroskop — so
minim, dass sie unerheblich und erst gar nicht ‘erwiinscht’ sind. Wesentlicher
ist die Qualifizierung dieser Differenz. Sie wird zum Thema in Newtons
“Praefatio ad Lectorem”, die er 1687 seinen Philosophiae Naturalis Principia
Mathematica voranstellt. Der Titel spricht — typographisch stirker her-
ausgestellt — von “mathematischen Prinzipien” (die zu finden sind!), doch
der Gegenstand der Untersuchung ist die “Philosophie der Natur”, die in
den Texten “De Mundi Systemate” und dem spiter erweiterten “Scholium
generale” endet (Abb. 153-154). Dort prizisiert Newton, dass er nicht phi-
losophische, sondern mathematische Prinzipien diskutiere, die jedoch die
(Natur-)Philosophie betreffen (“ad Philosophiam maxime spectant”). Und
damit es nicht allzu steril wiirde (“ne sterilia videantur”), habe er einige
philosophische Scholien hinzugesetzt. Hauptsache, es dient der “constitutio
Systematis Mundani”. Newton steckt mittendrin in jenem ‘commercium’
exakter Beobachtung und grundsitzlicher Deutung, auch in jenem von Vor-
stellung und Wirklichkeit! In der “Praefatio” umschreibt er die Beurteilung
seiner Lage, indem er seine Absicht der Riickfiihrung mechanischer Fragen
“ad leges Mathematicas” vorgibt, so: “quicquid accuratum sit ad Geome-
triam referatur, quicquid minus accuratum ad Mechanicam” (Was prizis ist,
gehort der Geometrie, weniger Prizises der Mechanik). Die Differenz von
Mathematik und Mechanik liegt also im Grad der Exaktheit. Doch Newton
stellt klar, der Fehler liege bei uns, nicht bei der “T'heorie’: “Attamen errores
non sunt Artis sed Artificam.” Der Mensch ist die Schwachstelle im ‘System’,
weshalb den Verfahren die notwendige Beachtung geschenkt werden muss
und die herausragende Rolle der Mathematik umso mehr ins Licht geriickt
wird. Dem Erfahrungsbereich der ‘praktischen’ Mechanik wird die ‘rationale’
Mathematik als verbindliche Instanz hinzugesetzt, was auch Newton am Bei-
spiel geometrischer Linien exemplifiziert: “Has lineas describere Geometria
non docet sed postulat.” Das ‘more geometrico’ dringt sich uns auf!



334 “INEINANDER ...”

PHILOSOPHIE
N T U R A LTS
P RING I PITA

MATHEMATICA

AUCTORE
W 1SAACO NEWTONO,
EQUITE, e4UR ATO.
EDITIO ULI]\IA :

Cui accedit AN ALY 1S per.deﬂmﬂm Snmgs FruxioNes ac Dln:nm
; TIAS cum enumerations me.uum TERTII ORDINIS.

: AMSTAELODAMI, \
SUMPTIBUS SOCIETATIS

M. D. CCXXIIL

Abb. 153: Newton, Philosophiae Naturalis Principia Mathematica, Amsterdam, 1723, Titel

Kant spricht 1787 in der “Vorrede zur zweyten Auflage” seiner Critik der
reinen Vernunft vom gleichen Verlangen nach einem “sicheren Gang einer
Wissenschaft” von N6étigung. Auch vom “strengen Beweise”, wie dies spiter
in Husserls Philosophie als strenge Wissenschaft (1910) aufscheint, ist die Rede.
Getrieben vom “Vernunftgeschift” sind wir stindig unterwegs, suchen den
“sicheren Gang einer Wissenschaft” und bemerken, dass es “ein blofies Her-
umtappen sey”, wie es Kant zu Beginn seiner Critik der reinen Vernunft for-
muliert. Und wir suchen Hilfe bei Mathematik und Physik (oder Mechanik)
und lassen uns die Objekte gemiss der gleichen Differenzierung wie bei

Newton “die erstere ganz rein, die zweyte wenigsten zum Theil rein” bestim-



PHILOSOPHIE NATURALIS
DE
Mo "UF oIN Gy

SYSTEMATE

TREDBEELRCETE RAT 1 °US:

356

Dz Muxo
SysTamaty,

N Libris dentibus principia Philofophi2 tradidi, non ta-
Imen Philofophica fed Mathematica tantum , ex. quibus videlicet
in rebus Philofophicis difputari poflit, Hwec funt motwum & vi-
rium leges & conditi , quee ad Philofopt ‘maxime fpetant,
Eadem tamen., ne fterilia videantur , illoftravi Scholiis quibufdam
Philofophicis , ea traftans qua generalia funt , & in quibns Philo-
fophia maxime fundari videtur , uti corporum denfitatem & refif-
tentiam, fpatia_corporibus vacua, motumque Lucis & Sonorum.
Supereft ut ex iifdem pri d condlituti Syltema-
tis. Mundani. De hoc Y pofi Librum tertium
methodo populari, uc a pluribus legeretur. . Sed quibug Principia
pofita fatis intellefta non fuerint , ii vim confequentiarum mini-
me percip » neque i deponent quibus a multis retro
annis infueverunt: & terea ne res in difputationes trahatar,
fommam libri illius tranftull in Propofitiones , more Mathematico,
ut ab iis folis legantur qui Principia prius evolverint, Veruntamen
quoniam Propofitiones ibi guam plurime occurrunt , que Le&o-
ribus etiam Mathematice doétis moram nimiam injicere poflint ,
auétor effe nolo ut quifquam eas omnes evolvat ; foffecerit fiquis
Definitiones, Leges motuum & fetiones tres priores Libri primi
fedulo legat, dein tranfeat ad hune Librum de Mundi Syftemare ,
& reliquas Librorum priorum Propofitiones hic citatas pro labitu
confulat.

REGULE

“INEINANDER ...”

PRINCIPIA MATHEMATICA,

R EGE e iR

REGULA L

aufas rerum naturalium non plares admini debere , quam

que & vere fins & earnm Phaenomenis explicandss
Suffeciant.

Tcunt utique Philofophi : Natura nihil agit fruftra, & fruftea fit

per plura quod fieri poteft per pauciora. Natura enim {implex

t & rerum caufis fuperfluis non luxuriat.

REGULA IL

Heoque Effecunm naturalinm ejufdem generis eadem
Sums Cagfee.

Ut refpirationis in Homine & in Beftia; defcenfus lapidum in Eu=

;.lginm;miu; Lucis in Igne culinari & in Sole; reflexionis:

ucis in Terra & in Planetis. %

REGULA IIL

allates corporum que intends & remitsi mequewnt, . que-
- que corporsbus omnibus competnnt in quibus experimensa

fiitucre licet , pro qualitasibus corporum univer[oruns.
 habenda funt. : ;
Nam qualitates corporum nont nifi per experimenta innotefcunt ,
deo1ue generales dee funt g cum exp ge-
eraliter quadrant; & que minui non pofTunt , non poffunt auferri.
erte conira experimentorum tenorem fomnia temere confinger-
da non funt, nec a Natre analogia recedendum cft, cum

357

335

Liver
Tanzivs

Yy e

Abb. 154: Newton, Principia, 1723, S.356-357, De Mundi Systemate, Regulae Philosophandi

men, weil da noch anderes als bloss Vernunft hinzutritt. Alles, so ruft Kant
aus, ist ein “herrlicher Probirstein” fir unsere “Denkungsart”; er erklirt —
und relativiert — es so: “Was Gegenstinde betrifft, so fern sie bloff durch
Vernunft und zwar nothwendig gedacht, die aber (so wenigstens, wie die
Vernunft sie denkt) gar nicht in der Erfahrung gegeben werden konnen, so
werden die Versuche sie zu denken (denn denken miissen sie sich doch las-
sen) hernach einen herrlichen Probirstein desjenigen abgeben, was wir als
die verinderte Methode der Denkungsart annehmen, dafl wir nemlich von
den Dingen nur das a priori erkennen, was wir selbst in sie legen.”

Der Drang nach Wissen und Erkenntnis lasst Kant auf diesem Wege
gehen, mit den Prinzipien in einer und den Experimenten in der andern
Hand, gerade so wie Newton Mathematik und Mechanik zusammenfiihrt und
in Beziehung setzt. Die ewige, immer wiederkehrende Versuchsanordnung,
die Richtung des (‘geraden’) Weges zu bestimmen, auf die Natur gerichtet ...
und ‘genétigt’! Wie man mit den Hindernissen, die vom geraden Weg ab-
fithren kénnen — namlich 6konomisch — umgeht, findet sich in den “Regulae

Philosophandi” beschrieben, die den Principia Newtons hinzugegeben sind:



336 “INEINANDER ...”

“Natura nihil agit frustra, & frustra fit per plura quod fieri potest per pau-
ciora” (Abb. 154). Ockhams Rasiermesser, lange bevor der Begriff populir
wurde! Sparsamer Umgang, Einfachheit! Unvermeidbar in der Forschungs-
bibliothek, die sich in der Beschrinkung von Raum und Zeit einrichtet, selbst
auf einen Weg gestellt ist und durch ihre Nutzer in Bewegung gehalten wird,
ein Labor, vibrierend zwischen Rastlosigkeit und Ordnung, ein “Probirstein”,
stets in Aufregung, dem ‘procédé’ und dem ‘grand jeu’, dem Abenteuer der
Einsicht und der Erkenntnis zugeneigt.

Man braucht sich mit derlei Vorstellungen nicht zuriickzuhalten. So wie
Newton sichere Erkenntnis der Geometrie und weniger sichere (“minus
accuratum”) der Mechanik zuweist, so unterscheidet auch Albert Einstein
in seinem Berliner Vortrag Geometrie und Erfabrung vom 27. Januar 1921
die Sitze der Mathematik in ihrem Bezug auf die Wirklichkeit als nicht
sicher und als sicher, insofern sie sich nicht auf die Wirklichkeit beziehen.
Doch das “Ritsel” bleibt bestehen, wie es moglich sei, “daff die Mathematik,
die doch ein von aller Erfahrung unabhingiges Produkt des menschlichen
Denkens ist, auf die Gegenstinde der Wirklichkeit so vortrefflich pafit”
(Abb. 155). Auch er muss sich mit der Erfahrung, mit der “lebendigen Wirk-
lichkeit” mehr befassen, als ihm auf den ersten Blick notwendig erscheint.
Geometrie und Erfahrung, der gerade Weg, die Linie und das Ritsel, sie bil-
den ein vortreffliches Paradigma fiir die offenen Fragen unserer Erkenntnis,
unabdingbare Voraussetzung unseres Forschens. Es war schon im Motto der
platonischen Akademie einbeschrieben und als Bedingung gesetzt.

Der Kunsthistoriker und Philosoph Edgar Wind, ein Schiiler Aby War-
burgs, ist in seiner Habilitationsschrift Das Experiment und die Metaphysik
(1934, Abb. 156) auf Einsteins “praktische Geometrie” eingegangen und hat
deren ‘zyklische’ Natur — wie bei Kant — beschrieben und dann noch eine
andere, dhnlich konstruierte Feststellung von Charles Peirce hinzugesetzt:
“Wenngleich auf keiner moglichen Stufe des Wissens irgendeine Zahl grof§
genug sein kann, um die Beziehung auszudriicken zwischen der Menge
dessen, was unbekannt bleibt, und der Menge des Bekannten, so ist es doch
unphilosophisch anzunehmen, dafi mit Bezug auf irgendeine Frage, welche
eine klare Bedeutung hat, die Untersuchung nicht eine Antwort hervorbrin-
gen wiirde, wenn sie nur weit genug getrieben wird.”

Dem Satz entnimmt man insbesondere, dass die Forschung unaufhérlich
weitergehen — und weitergetrieben werden — muss. Auch ein Imperativ, auf
das Verfahren bezogen und auf ein Ziel gerichtet und in der “lebendigen
Wirklichkeit” grundgelegt. Darauf trifft die grosse Herausforderung des



“INEINANDER ...” 337

GEOMETRIE
UND ERFAHRUNG

ERWEITERTE FASSUNG DES FESTVORTRAGES
GEHALTEN AN DER PREUSSISCHEN AKADEMIE
DER WISSENSCHAFTEN ZU BERLIN
AM 27. JANUAR 1921

ALBERT EINSTEIN

MIT 2 TEXTABBILDUNGEN

BERLIN
VERLAG VON JULIUS SPRINGER
1921

Abb. 155: Albert Einstein, Geometrie und Erfahrung, Berlin: Julius Springer, 1921, Umschlag

Nicht-Wissens, der Wirklichkeit, in der wir uns mit unseren Wahrschein-
lichkeiten, den “verisimilia”, die wir aus dem Vergleich der Ahnlichkeiten ge-
winnen, mit der Sphinx Saccheris und dem “Ritsel” Einsteins befinden und
einrichten miissen. Gute Aussichten! Edgar Wind bezeichnete seine Habili-
tation als Arbeit “aus dem Geist dieser Arbeitsgemeinschaft”, der kulturwis-
senschaftlichen Bibliothek Warburg, erwachsen, “obwohl das Thema dieser
Arbeit” ihrem Problemkreis nur mittelbar angehort. Es ist gleichwohl ein
guter Beweis dafiir, wie Natur- und Geisteswissenschaften — und deren Ziel-
setzungen — zusammenfinden konnen. Edgar Wind hat seiner Studie ganz in
diesem Sinne ein Zitat von Schlegel vorangestellt, in dem die Hoffnung “aus
der Mathematik Nahrung fiir Euren Enthusiasmus zu schaffen” begriindet



338 “INEINANDER ...”

s BEITRAGE ZUR
|| PHILOSOPHIE UND IHRER GESCHICHTE

3

Das FExperiment

und diec Metaphysik

von

Edgar Wind

VERLAG VON J. C. B. MOHR (PAUL SIEBECK)
i TUBINGEN 1034

e —

Abb. 156: Edgar Wind, Das Experiment und die Metaphysik,
Tiibingen: Verlag von J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 1934, Umschlag

ist: “Ich zog die Physik aber auch darum vor, weil hier die Beriihrung am
sichtbarsten ist. Die Physik kann kein Experiment machen ohne Hypothese,
jede Hypothese, auch die beschrinkteste, wenn sie mit Konsequenz gedacht
wird, fihrt zu Hypothesen iiber das Ganze, ruht gelegentlich auf solchen,
wenn gleich ohne Bewufitsein dessen, der sie gebraucht.”

Der Teil und das Ganze! Eine gute Aussicht und Ausrichtung einer For-
schungsbibliothek, der das “Ineinander” Offnung und Experiment iiber alle
Engen hinaus bedeutet, die “mit dem Fundamente der inneren Gewifiheit
fir diese wirklich erreichbare Maglichkeit” den Weg ohne “Stillstand” be-
schreitet, ohne “natiirliche Grenzen” und offen: “Das ganz vollendete und

vollkommne Verstehen selbst aber - — — — —



“INEINANDER ...” 339

BisLiograPHISCHE NoOTIZ

Friedrich von Schlegel, Diirers Unterweysung der Messung (1525), Sempers Stil und die Werke

von Immanuel Kant, Einstein und auch von Newton sind einfach zuginglich und hier nicht

gesondert bibliographisch aufgenommen. Dies betrifft auch weitere Schriften, deren Titel oder

Umschlige im Text abgebildet sind.

Schwer zuginglich sind die kleinen Publikationen von Tommaso Ceva und Giovanni Saccheri:

—  [Tommaso Ceva], Opuscula Mathematica Thomae Cevae € Soc. Iesu, Mailand: Typis losephi
Pandulfi Malatestae, 1699.

—  [Giovanni Girolamo Saccheri], Sphinx Geometra, seu’ quaesita geometrica proposita, et
soluta. Rursus prodeunt sub auspiciis serenissimi principis Francisci Farnesii, Parma: Alber-
tus Pazzonus, & Paulus Montius Socii, 1694.

Der Umschlag mit der Vignette aus Raphaels “Schule von Athen” des ersten Bandes der 1936 in

Belgrad erschienenen kurzlebigen Publikationsreihe Philosophia ist deshalb abgebildet (Abb. 146),

weil sich darin Husserls beriihmter spiter Aufsatz und in diesem der hier zitierte Passus zu Kant

findet:

-~ Edmund Husserl, Die Krisis der europidischen Wissenschaften und die transcendentale
Phinomenologie, in: Arthur Liebert (Hg.), Philosophia, Vol. 1, Fasc. 1-4, Belgrad: Ex Offi-
cina Scoietatis “Philosophiae”, 1936, S.77-176, hier S. 169.

Zu Newton ist nachzutragen, dass wir nebst der Erstausgabe (in Facsimile) auch den bei uns

befindlichen Raubdruck von 1723 benutzt haben, weil darin nach “De Mundi Systemate”

(S. 356) die “Regulae Philosophandi” (S.357) hinzugefiigt sind; dieser Raubdruck folgt der Aus-

gabe Cambridge 1713, die wir jedoch nicht iiberpriifen konnten:

-~ [Isaac Newton], Philosophiae Naturalis Principia Mathematica. Auctore Isaaco Newtono, Equi-
te Aurato., Editio Ultima Cui accedit Analysis [...], Amsterdam: Sumptibus Societatis, 1723.

Proklus wurde in der Ausgabe Barozzis konsultiert:

- Procli Diadochi Lycii Philosophi Platonici Ac Mathematici Probatissimi In Primum Euclidis
Elementorum librum Commentariorum Ad Universam Mathematicam Disciplinam Princi-
pium Eruditionis Tradentium Libri IIII. A Francisco Barocio Patritio Veneto summa opera,
cura, ac diligentia cunctis mendis expurgati: Scholiis, & Figuris, [...]: primum iam Romanae
linguae venustate donati, & nunc recens editi, Padua: Gratiosus Perchacinus, 1560.

Die Darlegung nimmt zum Teil Bezug auf frither publizierte Schriften:

—  Werner Oechslin, ... und welche Vernunft speculirt nicht...”: NEBENGEBAUDE - archi-
tektonische und andere!, in: Wissensformen. Sechster Internationaler Barocksommerkurs,
Stiftung Bibliothek Werner Oechslin, Einsiedeln, 1o.-14. Juli 2005, Ziirich: gta Verlag,
2008, S.16-37.

—  Werner Oechslin, Das Wahre ist das Ganze! ... und die Bibliothek als “das durch seine
Entwicklung sich vollendende Wesen”, in: Rosa Parlavecchia / Paola Zito (Hg.), Scaffali
come segmenti di storia. Studi in onore di Vincenzo Trombetta, Rom: Edizioni Quasar,
2020, S. 17-25, in diesem Buch S. 26-33.

-~ Werner Oechslin, Die Bibliothek und ihre Beweger, in: Scholion 12/13, 2020/21, S. 13-67,

in diesem Buch S.252-305.



	"Ineinander ..."

