
Zeitschrift: Scholion : Bulletin

Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 14-15 (2023)

Artikel: "Ineinander ..."

Autor: Oechslin, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1044534

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1044534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


G"Vot-cLtile

Abb. 138: Anton Joseph Kirchweger, Aurea Catena Horaeri. Das ist:

Eine Beschreibung von dem Ursprung Der Natur und natürlichen

Dingen, Neue Auflage, Leipzig: Samuel Benjamin Walther, 1728,

Fol. X03 vor Abyssus



"INEINANDER ..." 307

"INEINANDER ..."

[2021]

"Wollt Ihr zum Ganzen, seid Ihr auf dem Wege dahin, so könnt Ihr
zuversichtlich annehmen, Ihr werdet nirgends eine natürliche Gränze

finden, nirgends einen objectiven Grund zum Stillstande, ehe Ihr
nicht an den Mittelpunct gekommen seid. Dieser Mittelpunct

ist der Organismus aller Künste und Wissenschaften, das Gesetz

und die Physik der Fantasie und der Kunst dürfte wohl eine eigene

Wissenschaft sein, ich möchte sie Encyclopädie nennen:
aber diese Wissenschaft ist noch nicht vorhanden.

Und eben weil sie noch nicht vorhanden ist, diese Wissenschaft,

darf ich für meine im Geiste derselben entworfenen kritischen Versuche

und Bruchstücke die ernstlichste Aufmerksamkeit
und Theilnahme fordern."

Friedrich Schlegel, Ueber Lessing, in: August Wilhelm Schlegel /
Friedrich Schlegel, Charakteristiken und Kritiken, Bd. 1,

Königsberg: Nicolovius, 1801, S.259

"Eine wahrhaft wissenschaftliche und wissenschaftlich brauchbare Idee

hängt aber eben deßwegen vor allem wesentlich und genau zusammen mit
dem Fundamente der innern Gewißheit für diese wirklich erreichbare

Möglichkeit des Gegenstandes, welcher ihre Aufgabe, oder der Aufgabe,
welche ihren Gegenstand bildet; also hier mit dem intelligenten Gefühl

oder Urtheil über diese innere Gewißheit und Wahrheit im Wissen.

Das ganz vollendete und vollkommne Verstehen selbst aber "

Friedrich von Schlegel, Philosophische Vorlesungen,
Wien: Schaumburg, 1830, S.313

Als 1996 das Projekt unserer Bibliothek den Weg in die Öffentlichkeit suchte

und wir um Interesse und Zustimmung warben, stand das erste dieser beiden

Zitate Friedrich Schlegels über der ersten Textseite der in wenigen Exemplaren

vervielfältigten Broschüre. "Kritische Versuche", "Bruchstücke"! Es

war der "Wunsch nach Ganzheit" in der "räumlichen Beschränkung" ganz im



3O8 "INEINANDER ..."

Sinne der Schlegel'schen Geste, die diesen anspruchsvollen Weg aufzeigte.

Der Grundsatz, wonach Bibliotheken öffentlich, der 'utilitas publica'
zugewandt sein sollen, bestimmte das Ziel; es folgten eine Volksabstimmung in
der Gemeinde des Standorts, im Bezirk Einsiedeln, die wir gewannen, die

Zustimmung des kantonalen Parlaments und danach, 1998, die Gründung
der Stiftung. Als 2002 das erste Heft Scholion erschien, war es wiederum das

Schlegel-Zitat, das den Blick öffnen und ein radikales Plädoyer für diesen

Blick auf das Ganze ablegen sollte, wobei von Anfang klar war, dass der

Weg dorthin entscheidend ist und die ökonomische Bedingung räumlicher

Beschränkung eine Herausforderung darstellte. Die Zielsetzung betraf einen

Mangel und ein Bedürfnis, die sich beide seither verschärft und verstärkt

haben.

Auf diesem Weg in die Öffentlichkeit sind wir zu einer Forschungsbibliothek

geworden, der dies, die Forschung, die stetige forschende

Betätigung mit der eigenen Bibliothek und ihren Beständen, die zentrale Aufgabe
und ein dringendes und unverzichtbares Anliegen ist; sie betreibt ihre

Forschung auch ganz besonders deshalb, um dem noch nicht mit der Bibliothek

vertrauten Besucher und auswärtigen Benutzer den Zugang zu eröffnen und

Wege aufzuzeigen. Und natürlich geht es stets um Wissenserwerb und

tieferes Begreifen und Verstehen dieses Wissens und - in Friedrich Schlegels

Worten - um die "innere Gewissheit", dies erreichen zu können und deshalb

zu wollen (Abb. 139).

I.

'Wissen ist das lebendige Denken eines Wirklichen'

Was Schlegel in seinem letzten Vorlesungszyklus in Dresden beschreibt und

was dann unter dem Titel Philosophie der Sprache im folgenden Jahr 1830

publiziert wurde, ist die innige Beziehung und Verbundenheit forschender

Tätigkeit mit dem Leben und der sie bestimmenden Wirklichkeit. Nichts kann

von diesem totalen Blick auf das Ganze ablenken, keine scharfe Trennung von

intelligibilis und intellectualis, keine Einschränkung einer "productiven

Einbildungskraft" und alles erfassenden Imagination, kein Zweifel an der nie

aufhörenden "Perfektibilität der philosophierenden Vernunft". Nichts von all

dem, was man in der Zeit Friedrich Schlegels intensivst wie kaum je zuvor mit
den Möglichkeiten unseres Denkens behandelt hat, steht der Wirklichkeit

entgegen. Es ist vielmehr Teil davon. Man schreckt nicht vor den Grenzen



"INEINANDER

$>Çilofoplnf$e SSorïcfungen

inôbefonbece ûbec

9>5ftofot>5t'e bec rescue unb beS Iffiottc«.

ÎQ o n

JFritbri® »on S(8U&tl.

®«fôrie6en unb oorgettagen ju S)teébm. im 2>ecem6er 1828
unb in b«n «t|len Sagtn betf Sanuaré 1829-

2Rlt bem Silbniffe btj Serfafltrt.

Wlitn, 1830.
© t 9 Œarl ©Naumburg unbŒompagni».

MBJOiMOïlRÏÏOfit-vo« S(S3BDL»<ffi[B3La

Da« Siibnip nrfrb In brr 8rl|>jig«r S(lcrmciT< i83o na^gclicful.

Abb. 139: Friedrich Schlegel, Philosophische Vorlesungen, insbesondere über Philosophie der

Sprache und des Wortes, Wien: Carl Schaumburg, 1830, Frontispiz und Titel

einer "Erfahrungsseelenlehre" zurück und scheut die Ansicht nicht, das

"ganze System menschlicher Erkenntnis" könne letztlich auf Wahrscheinlichkeit

gründen; Induktion und Analogie in besonderer Weise nutzend und -
Leibniz' "blinden Zufall der Epikuräer" in Erinnerung - liesse sich die Welt
des Zufalls in Betracht ziehen, die ja, wie Laplace betont, mit "Glückspunkten"

versetzt ist (Abb. 140). Allumfassend ist diese Wirklichkeit, natürlich

ausgehend von dem, was in dieser Welt über die Sinne erfahrbar ist und

unvermeidbar, ohne Verzögerung gleich in unser Bewusstsein eintritt, sich dort
wirksam ausweitet und zur 'eigentlichen Wirklichkeit' wird. Wer möchte dort
Grenzen aufbauen, wo doch gerade die Verbindung und der hergestellte
Zusammenhang entscheidend sind? Wer freut sich nicht darüber, dass sich

Vorstellung und Wirklichkeit mindestens so eng und intim berühren wie beim

gefeierten Rastertunnelmikroskop von Gerd Binnig und Heinrich Rohrer

und zugleich auch unerreichbar weit auseinanderliegen. Es ist einerlei, ob wir
die Wirklichkeit vorerst bei unseren Vorstellungen oder bei den materiellen

Bedingungen einer Erfahrung ansetzen. Es ist Leben!



3io INEINANDER ..."

Friedrich Schlegels Insistieren auf dem "lebendigen Denken eines

Wirklichen" als dem "Wissen" führt noch weiter und macht auch da nicht Halt,

wo er im Gefühl die "Quintessenz des Bewußtseyns" ausmacht: "Immer
bleibt jeder Ausdruck, auch der beste und treffendste weit hinter dem Gefühl

zurück; Gefühl ist Alles, die volle Mitte des innern Lebens, der Punkt von
dem die Philosophie ausgeht, und zu welchem sie immer wieder zurückkehrt."

Es stört ihn nicht, dass der Sinn des Wortes Gefühl von einer
"flachen oder seichten Ansicht herstammt", hatte er doch in seiner "siebente[n]

Vorlesung" gleich einleitend seinen Satz "Gefühl ist Alles" kommentiert, nur
in den Worten läge der "Mißverstand". Man muss es aus dem Kontrast

begreifen, der sich im Vergleich zu der gegen Ende der Vorlesung behandelten

"todten Gedankenformel des leeren Absoluten" einstellt. Schlegel hatte für

sein "lebendiges Denken" vier Eckpunkte, die "vier Hauptvermögen:
Verstand und Willen, Vernunft und Fantasie" als die "vier entgegengesetzten

Endpunkte der innern Welt" formuliert, denen er als fünften nun das Gefühl

hinzusetzt; jene bezeichnet er auch als "Richtungen" einer äusseren

Wirksamkeit, denen auf diese Weise eine "Mitte des Bewußtseins" zukomme.

Natürlich wird hier die Notwendigkeit schärfster Analyse gefordert, um

die "innerlich-dialogischen" und "scheinbar-rhapsodischen" Gedankengänge

dem 'Aus-druck', dem "wirklichen Gespräch" und dem "gegenseitigen Ein-
verständniß zur Sprache" zuführen zu können. Dieser grosse Bogen ist
notwendig, wenn die Wirklichkeit nicht einfach beiseitegelegt oder überwunden,
sondern ganz und gar berücksichtigt werden soll. Es könnte sonst "irgend
ein leeres Trugbild der wissenschaftlichen Einbildungskraft" entstehen. Nun
ist also doch die Grenze erkannt: "Das sind alles leere Worte ohne innern
Gehalt und Werth, weil nichts davon aus dem wirklichen Leben genommen,
und in eigener Erfahrung selbstgefühlt ist." Und dazu im Kontrast: "Wo
aber der Inhalt der rechte und ein in der Wirklichkeit gegebener des innern
Lebens ist, da kann im Einzelnen manches noch lückenhaft bleiben, hie und

da ein Wort fehlen, der Periodenbau des ganzen Systems oder die allgemeine

Ordnung nicht klar und deutlich genug gestellt, einiges sogar fehlerhaft

ausgedrückt seyn; und das Ganze doch einen Fortschritt auf dem Wege zur

höhern Erkenntniß bezeichnen, und einen Beytrag zu dieser liefern."

Friedrich Schlegel befasst sich natürlich auch mit dem, was seinem

"lebendigen Denken eines Wirklichen" diametral gegenüberzustehen scheint,

mit dem mathematischen Denken und auch mit dem, was er als "höhere

grammatische Gedankenrichtigkeit" bezeichnet. Er beschreibt diese Differenz,

die sich für ihn aus dem geforderten Bezug des "lebendigen Denkens"



"INEINANDER 311

© c é ©cûfcn £ a place

Wlofopï)ifd)ei; SSevfti#

u 6 e r

^Bafjrfcpeiiîlicjfeiteît
Slacö 6er dritten tarifer Auflage

« ß t v f c ß t
von

g r i e b e r i et) S i i f) e I m -.2 o ti it i t i.

SUS wiffttifdjaftfitfK Slnteitung
i u c

Sömcfltiguiig-mtfetev ttrt&eile m S&tkn kr ttttgeroifs&eiO

für <pf>i(ofopkit/ a«stt, Stidjtet, Ekofogett, SlüturforW«
" uni Staatsmänner/

mit erläuternbett Sfnmerftingett

(jerauSgege&eit
von

$«rl 66rf(ltan üangöborf.

£ e i b « l 6 e r g, 18) 5.

Stent afn&emffc^e SSucbban&tu.ng non Start ® r 00 3.

Abb. 140: Laplace, Philosophischer Versuch über Wahrscheinlichkeiten,

Heidelberg: Karl Groos, 1819, Titel

zur Wirklichkeit ergeben muss. Mit der Vernunft verbindet er "einheimische

wissenschaftliche" Irrtümer wie das "Trugbild des Unbedingten, oder

die Täuschung der unbedingten Nothwendigkeit". Insofern fällt die Trennung

scharf aus: "Dieser falsche Vernunftschein von einem nothwendigen

Wissen, nach Art der mathematischen Beweisform, entsteht unmittelbar, so

wie die Vernunft, als das Vermögen der logischen Verknüpfung im Denken,

und des in dieser Verknüpfung logisch nothwendigen Denkens, den festen

Boden des Wirklichen verläßt, nach dem für alle Erkenntniß dem Menschen



312 "INEINANDER ..."

dreyfach, von innen, von oben und von außen Gegebenen, - in der innern,
höhern und äußern, geschichtlich=vernünftigen oder naturwissenschaftlichen

Erfahrung, - und ganz in sich selbst begründet auch aus sich selbst, was

sie nie vermag, allein ihren Anfang nehmen will."
In seinem Zugriff auf das Ganze finden alle 'wissenschaftlichen' Methoden

ihren Nutzen, so sie denn den Boden der Wirklichkeit nicht verlassen,

die er gleichsam in allen - seinen - drei Dimensionen verdeutlicht und somit

erfasst, was sich schon damals als Zwist zwischen Geistes- und Naturwissenschaften

herausbildet. Die Vernunft als "Vermögen des logischen Denkens"

sei ein "Vermögen der unendlich fortschreitenden Entwicklungen in diesem

Denken; nur aber erfinden, aus sich hervorbringen, kann sie nichts, und

verliert ihr eignes Gebiet der ihr angewiesenen und natürlich angemessenen
Wirksamkeit". Wirklichkeit und Wirksamkeit gehören zusammen. Schlegel

nimmt sie auf, all die Fragen, die sich aus dem schwierigen Verhältnis

von Erfahrung und Vernunft - und dem Risiko eines von der Wirklichkeit

losgelösten Denkens - ergeben. Kant benützte dazu in seinen Prolegomena

zu einer jeden künftigen Metaphysik die als Wissenschaft wird auftreten können

(1783) Bilder, wie jenes von dem "viel weitläuftigeren Nebengebäude", das

"sich der Verstand unvermerkt an das Haus der Erfahrung" anbaut, "ohne

es einmal zu merken, daß er sich mit seinen sonst richtigen Begriffen über

die Grenzen ihres Gebrauchs verstiegen habe". Und man mag auch ob der

Dringlichkeit der Schlegel'schen Ermahnungen, die dem tiefen Gefühl sehr

viel mehr Wirklichkeitssinn zumessen als dem befreiten logischen Denken,

selbst an Husserls Aufruf am Ende seines Aufsatzes zur "Philosophie als

strenger Wissenschaft" denken: Es öffnete sich "ein endloses Arbeitsfeld"

"und eine Wissenschaft, die ohne alle indirekt symbolisierenden und ma-

thematisierenden Methoden, ohne den Apparat der Schlüsse und Beweise,

doch eine Fülle strengster und für alle weitere Philosophie entscheidender

Erkenntnisse gewinnt".
Ein offener, letzter Satz, der den Fortgang im Auge hat! Auch Husserl

hatte eine Seite zuvor die - weitgefasste - Wirklichkeit beschworen und

ein radikales Verfahren gefordert: "Nicht von den Philosophien sondern

von den Sachen und Problemen muß der Antrieb zur Forschung ausgehen."

Schlegels letzte Vorlesung ging einmal mehr vom "Trugbild des Unbedingten"

aus, stellte dagegen den "Standpunkt des Lebens" und führte auch das

"Denkfaktum" an das "Erste in der Erfahrung von innen Gegebene" heran.

Von dem "in der ersten Gefühlswahrnehmung erfaßten Wirklichen" und

den sich daraus ergebenden Möglichkeiten gelangt er - "in dieser ganzen



"INEINANDER ..." 3*3

meldtet* tyre Aufgabe, ober bev 2fufgûbe/ meldte tyren -(Segen*

fianb bifbct; affo £ier mit bcm intelligenten ©efttyl ober Ur*

tyeit über biefe innere ©eunftyett unb 2B<tytyeit im SSBiffeit.

2>a$ gonj »oßenbete unb ooflÉommne 3>erfte$en fefbft aber —

Abb. 141: Fr. Schlegel, Philosophische Vorlesungen, Wien: C. Schaumburg, 1830, S.313

Entwicklung des innern und höhern Lebens" - zum Bewusstsein und zur
Idee der Wissenschaft. Es ist "mehr nur eine Indikation und Richtschnur,
oder Regel des Möglichen". "Eine wahrhaft wissenschaftliche und
wissenschaftlich brauchbare Idee", so beginnt der letzte noch zu Ende geführte
Satz Friedrich Schlegels, hänge wesentlich und genau zusammen "mit dem

Fundamente der innern Gewißheit für diese wirklich erreichbare Möglichkeit

des Gegenstandes", "also hier mit dem intelligenten Gefühl oder Urtheil
über diese innere Gewißheit und Wahrheit im Wissen". Und dann folgt der

nicht zu Ende geführte Satz, dem der Herausgeber die vielsagenden fünf



3 H "INEINANDER

Sev Suget bei Sobeb éntvif) bent ©dmeibeiiben bic §e=

bei- @b root ifcm — bie unerforfcEjten 3îat^fcj)Iûffe ©otteb

»evfcitiberteii eb -— nicft »evgonnt, ben oolleiibeiibcii Ëifiliif;,
bab IcfUe 2Bovt Çiiijujufûgeii üb« einen ©cgenftaiib, ben er

mit foldjem ©efiarffuin, foldjer Siefe, mit eben ft baver

SSefomienfelt aie 9îeic^t^>ttm beb ©efüfilb bib pi biefem Ie(i=

ten 2Iii{)cnbticf"e fcineb Scbenb mie feincb ivbifdien ©enfenb,

entmicbelf unb bavgr|teflt jjatte. ®b mat am Sonntag bcn

11. 3anuar 1829 21benbb jmifcfieii 10 unb 11 Ufcr, atb et

bie <Seiten biefet ^ei)nten 33ortefuiig febrieb, bie et bib pim
SDiittmod; bcn 14. »erjutragen SBiiienb mat. Sieferbe Sîacjit

um 1 U&t flatte et fcfjon ju leben aufgcfiört; unb mat —
bevor et jeneb böetfle^en in Sßovfe faffen faillite, bet

2(itfd>a uung beffen entgegen geführt, mab et bib bajiiii

fo (lafE atb innig gcafcnbet unb gefiifitt, unb meldieb et

bem begcifterten $3emuf)tfei)n, unb bet gtaiibenben ^ojfnung

uaÇev jit bringen fo vebiiiji bemûjit mat.

Abb. 142: Fr. Schlegel, Philosophische Vorlesungen, Wien: C. Schaumburg, 1830, S. [314]

langen Gedankenstriche hinzusetzte: "Das ganz vollendete und vollkommne
Verstehen selbst aber " (Abb. 141).

Auf der Rückseite dieses Blattes liest man den kurzen Bericht des Herausgebers

(Abb. 142): "Der Engel des Todes entriß dem Schreibenden die Feder!

Es war ihm - die unerforschten Rathschlüsse Gottes verhinderten es - nicht

vergönnt, den vollendenden Schluß, das letzte Wort hinzuzufügen über einen

Gegenstand, den er mit solchem Scharfsinn, solcher Tiefe, mit eben so klarer
Besonnenheit als Reichthum des Gefühls bis zu diesem letzten Augenblicke
seines Lebens wie seines irdischen Denkens, entwickelt und dargestellt hatte.



"INEINANDER ..." 315

Es war am Sonntag den 11. Januar 1829 Abends zwischen 10 und 11 Uhr,
als er die Seiten dieser zehnten Vorlesung schrieb, die er bis zum Mittwoch
den 14. vorzutragen Willens war. Dieselbe Nacht um 1 Uhr hatte er schon

zu leben aufgehört; und war - bevor er jenes Verstehen in Worte fassen

konnte, der Anschauung dessen entgegen geführt, was er bis dahin so stark

als innig geahndet und gefühlt, und welches er dem begeisterten Bewußtseyn,

und der glaubenden Hoffnung näher zu bringen so redlich bemüht war."

Das Unvermögen, tieferes Verstehen durch die Sprache abzubilden, das

Schlegel thematisierte, wird hier in eine religiöse Sphäre gehoben. Jener
Abbruch des Textes, die 'fehlende' Antwort, was jenes vollkommene Verstehen

denn sei, ergibt hinterher, ganz unabhängig vom plötzlich eingetretenen

Tod, Sinn; es muss offenbleiben. Denn es geht um die Möglichkeit: "eine

Indikation und Richtschnur, oder Regel des Möglichen" schrieb Schlegel

Zeilen zuvor. Die ewige Bewegung verbindet sich mit der Lebendigkeit, die

Schlegel dem Denken zumisst, soll es denn der Wirklichkeit zugeordnet sein

und mit dieser schritthalten. Auf der Vorderseite dem letzten Satz folgend
findet sich auf der auf diese Weise freigesetzten Seite ein allegorisches Bild.
Es zeigt einen schwebenden Engel - oder doch eher eine Genie - mit einer

zerrissenen Kette, die beides, das Ende des Lebens und die Freisetzung aus

den irdischen Zwängen, symbolisiert; er schwebt zwischen der Erde, deren

Horizont in den Wolken verschwindet, und der göttlichen Weisheit, die

im üblichen Bild des in ein Dreieck gesetzten göttlichen Auges erscheint.

Nachstehend haben die Herausgeber nebst den Inhaltsangaben zu den

einzelnen Kapiteln respektive Vorlesungen den Plan des Ganzen mitsamt
dessen Ankündigung wiedergegeben, einen Plan, der das Ganze in die

Perspektive einer umfassenden geistigen Tätigkeit von grundsätzlicher und

existentieller Bedeutung rückt. Demnach folgte der - im Titel des Buches

hervorgehobenen - Philosophie der Sprache eine "Religionsphilosophie oder

Philosophie der Offenbarung" und schliesslich in den Vorlesungen VIII. bis

XI. eine "Naturphilosophie, nämlich christliche, im höchsten Sinne", was in
der Ankündigung erläutert wird: "Der Inhalt der vier letzten wird seyn die

Bedeutung der Natur aus dem Verständnis des Ganzen, und die Bestimmung
des Menschen nach der höchsten Erkenntniß." Natürlich bildet sich hier ab,

was in der Entwicklung der Philosophie nach Kant bei Fichte, Schelling und

Hegel zur umfassenden Aufgabe eines über die reine Vernunftlehre

hinausgreifenden und der Vorstellung des Ganzen gewidmeten Denkens führte. In
der Vorrede betonten die Herausgeber den unvollendeten Charakter dieses

umfassenden Ganzen im Buch Schlegels, der sein "in Gedanken lange



3i6 "INEINANDER ..."

vorbereitetes Geisteswerk, jedesmahl erst unmittelbar vor dem mündlichen

Vortrage desselben verfaßte und niederschrieb".

Selbst dies, dass die Einsichten und Erkenntnisse erst zum jeweiligen
Anlass angezeigt und besprochen werden, passt zur Bewegung und

Beweglichkeit, deren sich eine Bibliothek täglich vergewissern muss. Der Antiquar
und Bibliothekar Paciaudi hat im Wissen um die ständige Veränderung
einer Bibliothek die Formel "interinalmente" benützt, um - im Blick auf
das Ganze - den jeweiligen, 'vorübergehenden' Zustand bei der Aufstellung
der Bücher zu beschreiben. Die Bibliothek ist genau so offen und auf
weiterführende Fragen ausgerichtet wie unser eigener geistiger Haushalt. Und
sie schafft es, dies mit einer zuverlässigen grösseren Ordnung zu verknüpfen,
die ihren Auftrag als Gedächtnismaschine erfüllt. Dies ist der gekonnte, auf

langer Erfahrung basierende Umgang mit dem Problem vom Teil und dem

Ganzen, dessen 'Architektonik' gemäss Kant auf einer "articulatio" beruht,
somit gegliedert ist, weil alle Teile im Ganzen aufeinander bezogen sind und

'kongruieren'. Es bietet gleichzeitig Schutz vor Willkür, hält das Ganze, "den

Zweck und die Form" zusammen. Kant definiert Architektonik als "Kunst der

Systeme", weil eine - vernünftige - Ordnung mit Kunst und Kompetenz
geschaffen wird. Nach dieser Massgabe hebt sich die Forschungsbibliothek von
der üblichen Anhäufung von Büchern ab und orientiert sich stattdessen an

dem "lebendigen Wissen einer Wirklichkeit" ganz im Sinne Friedrich Schlegels.

Für Kant ist dies der Anlass, die 'Architektonik' seiner Methodenlehre

zuzuweisen; es ist der Vorgang, mithin der Gebrauch der Bibliothek und

ihrer Bücher, der jene Ausrichtung auf ein lebendiges Wissen unterstreicht
und zur Bedingung und Grundlage einer Forschungsbibliothek erklärt. "Der
Verwandtschaft willen" und im Blick auf das Ganze wird die Architektonik

hergestellt, was Kant an dieser Stelle mit dem "obersten und inneren
Zwecke" verbindet, weil niemand eine Wissenschaft zustande zu bringen
versuchte, "ohne daß ihm eine Idee zum Grunde liege". Mit dieser Vorstellung

verbindet sich seit Aristoteles' Zeiten der Vorgang der Wissensbildung

überhaupt, die mit den in den Vergleich von Ähnlichkeiten hineingeführten
verschiedenen Erfahrungen ansetzt. In dieser Tradition empfiehlt sich die

Forschungsbibliothek als Modell der Wissensbildung, und sie bietet zudem

den Vorteil, dass jene Wirklichkeit in der körperlichen Präsenz von Buch und

Bibliothek 'ad oculos' demonstriert und als unmittelbar benutzbares Instrument

vorgegeben und angeboten wird.

Für jenes Ganze hat Friedrich Schlegel - gemäss obigem ersten Zitat von
1801 - eine Formel postuliert, die von der Grenzenlosigkeit des Wissens



"INEINANDER ..." 317

ausgeht, weil es keinen Grund zum Stillstand gibt; den Mittelpunkt, der

Zusammenhalt schafft, nennt er "Organismus aller Künste und Wissenschaften"

sowie "Gesetz und Physik der Fantasie und der Kunst", wie ja auch Kant
die Architektonik als "Kunst der Systeme" eingeführt hat. Schlegel will dies

"Encyklopädie" nennen und fügt dann, das Prozesshafte der Erstellung einer
solchen Ordnung unterstreichend, hinzu: "aber diese Wissenschaft ist noch

nicht vorhanden". Die Betonung des Lebendigen überwiegt, lässt ihn voreilige,

festgezurrte Resultate hintanstellen; entscheidend ist der Weg: "Wollt
Ihr zum Ganzen, seid Ihr auf dem Wege dahin, so könnt Ihr zuversichtlich

annehmen, Ihr werdet nirgends eine natürliche Gränze finden, nirgends
einen objectiven Grund zum Stillstande, ehe Ihr nicht an den Mittelpunct
gekommen seid. Dieser Mittelpunct ist der Organismus aller Künste und

Wissenschaften, das Gesetz und die Physik der Fantasie und der Kunst dürfte
wohl eine eigene Wissenschaft sein, ich möchte sie Encyclopädie nennen:
aber diese Wissenschaft ist noch nicht vorhanden."

Doch die 'Idee', wie es Kant als Voraussetzung jeder Bildung von Wissenschaft

annimmt, ist vorhanden und gibt Orientierung. Würde sich nicht dort,

wo sich Wissen bildet, ein solcher Hang gleich einstellen? Für die Architektur

hat dies Vitruv (1,1,12) getan und stellt damit der masslosen, alles Wissen

voraussetzenden Forderung des Pytheos eine brauchbare Lösung entgegen.
Vitruv geht von der Tatsache miteinander verwobener und kommunizierender

Disziplinen aus und spricht deshalb von der Ganzheit ("uti corpus unum
ex his membris est composita"), für die er das griechische Wort "encyclios"
verwendet. Wie mangelhaft wäre eine Architekturbibliothek, wenn sie dieser

enzyklopädischen Vorstellung der architektonischen Bildung nicht folgte?

II.
'... MAN SOLLE SCHLECHTHIN AUF GEWISSE WEISE VERFAHREN'

Die Bibliothek, wenn sie sich denn dem "lebendigen Denken eines

Wirklichen" zuneigt, ist also stets in Bewegung, und diese Bewegung ist dem

Prozess der Wissensbildung zutiefst einbeschrieben. Das ist vorerst nicht
einfach ein linearer Vorgang; man muss erst noch ein Verfahren finden, wie
sich diese Entwicklung herausbilden soll, wie strikt sie ihre Ziele verfolgt,
wie sehr sie sich - begründet oder zufällig - biegen, umlegen und verzweigen
soll. Gleichwohl - so viel lässt sich vorausahnen und ist in unserem Vorurteil
verankert - muss und wird es Regeln geben, Wege und (synonym) Methoden!



3'8 "INEINANDER ..."

Selbst Schlegel bringt Gesetz und Fantasie zusammen. Es ist eine Herausforderung,

von der unsere Kultur lebt; es ist längst Wirklichkeit geworden und

bestimmt unser Leben. Schlegel hat es in der ersten seiner Dresdener

Vorlesungen auf den Punkt gebracht. Der "innere Widerstreit, und angeborne,

oder angeerbte Zwiespalt zwischen Verstand und Willen, Vernunft und
Fantasie" könne "glücklich gelöst" werden und "diese sonst vereinzelt getrennten,

oder feindlich gegen einander strebenden Kräfte wenigstens theilweise,
und für eine einzelne Lebens-Erscheinung oder Wirkung und Hervorbringung

fruchtbar zusammenstimmen, und harmonisch in Einklang gebracht
werden". Es biete "Stütz- und Anhaltspunkte" für die Möglichkeit der

"Wiederherstellung eines vollständigen Bewußtseyns und Lebens-Ganzen". Die

Zielsetzung ergibt sich aus dem Blick auf das Ganze und dessen innerer

Dynamik und legitimiert die Regel, bevor sie im Einzelnen definiert ist.

Ein solcher Sachverhalt hat sich längst in der Praxis erwiesen. Forscher

neigen dazu, in - nachgereichten - Vorworten ihre Methoden, den eigenen

Weg darzulegen. Und diese zeitliche Verschiebung (und Manipulation) hat

System! Karl Otfried Müller beschreibt 1825 in seinen Prolegomena zu einer

wissenschaftlichen Mythologie diesen Vorgang so: "Nun weiss, wer dergleichen

an sich oder an Andern beobachtet, wie es dabei zugeht; die wissenschaftliche

Thätigkeit ist da, ehe man die Grundsätze derselben sich zum Bewusstsein

gebracht hat; erst wenn man sein Verfahren durch die Probe befriedigend

gefunden hat, entwickelt man sich selbst daran die Regeln nach denen man

schon vorher verfahren ist."

Edmund Husserl hat in seinem Bemühen, gegen 'naiv in die Welt gelegte
Kausalitäten' und gegen die Missachtung "verborgener geistiger Leistungen"

anzugehen, die mit den Erfahrungsgegenständen verbunden sind, derlei

Überlegungen zu Verfahren und deren zeitlichen Abläufen ins Grundsätzliche

gehoben und Kant hinterhergeschickt. In seinem Aufsatz zur "Krisis
der europäischen Wissenschaften" (1936) schreibt er: "Kant aber sagt sich:

Zweifellos erscheinen Dinge, aber nur dadurch, dass die sinnlichen Daten,

im Verborgenen schon in gewissen Weisen durch apriorische Formen

zusammengenommen, im Wandel logifiziert werden - ohne dass die als Logik,
Mathematik offenbar gewordene Vernunft befragt worden und zu einer
normativen Funktion gekommen wäre."

Er fragt, ob jenes "quasi-logische" ein "psychologisch Zufälliges" sei und

ob man mit Mathematik und Logik überhaupt Objekte erkennen könne. Es

führt zur Feststellung einer doppelten Weise, in der die Vernunft 'fungiert',
zum einen ist da die "systematische Selbstauslegung, Selbstoffenbarung im



"INEINANDER ..." 319

£ r t t i f
t> c c

practtfdctt SBeritunf*

ton

3 m mä tt u e I $<*«*
"tfv

9t t 3 a

»jp 3«N«« Srübrit^ »çâïtfttö4»

11 8 S,

Abb. 143: Kant, Critik der practischen Vernunft, Riga,1788, Titel

freien und reinen Mathematisieren", zum anderen das aus jener "beständig

verborgen fungierenden Vernunft" hervorgeholte Rationalisieren in der

subjektivem Vermögen zugeordneten sinnlich-anschaulichen Gegenstandswelt,
der empirischen Voraussetzung alles naturwissenschaftlichen Denkens. Somit

sind "Sinnlichkeit" und "Vernunft" (oder "Verstand") im Zusammenspiel und

in einer "gebundenen Leistung" vereint und der "faktischen Mannigfaltigkeit"
sinnlicher Daten zugeordnet. Auch Husserl lässt letzte Schlussfolgerungen
offen: "Die letzten Voraussetzungen der Möglichkeit und Wirklichkeit objektiver

Erkenntnis können nicht objektiv erkennbar sein."



320 "INEINANDER ..."

Umso mehr sind wir auf den Weg verwiesen und orientieren uns am "lebendigen

Denken eines Wirklichen", benützen die Vorteile, die sich darin finden

und ergeben. Es ist ein Vorgang, den bei Kant die praktische Vernunft
regelt und dort als "Grundgesetz" festgeschrieben ist: "Handle so, daß die

Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Princip einer allgemeinen

Gesetzgebung gelten könne." Es führt zur - nun von der Geometrie hergeleiteten

- Empfehlung: "Hier aber sagt die Regel; man solle schlechthin auf

gewisse Weise verfahren."

Und Kant verdeutlicht, was nunmehr als "categorisch praktischer Satz"

den Lichtblicken unserer Philosophiegeschichte zugerechnet worden ist,
dass nämlich eine "practische Regel" unbedingt "a priori vorgestellt" wird
und "durch die practische Regel selbst, die also hier Gesetz ist" objektiv
bestimmt wird (Abb. 143).

Nach solchen 'Mustern' haben sich Forscher wie K. O. Müller - in der

Praxis! - bewegt (Abb. 144). Und wie praktikabel, ja unvermeidbar derlei

Verfahren sind, müsste jeder Bibliothekar bestätigen können. Man muss
"auf gewisse Weise verfahren". Dem stehen nicht nur alle grundsätzlichen -
hier ausführlich bemühten - Überlegungen zu Gebote; es zählt auch die

(gerade im Fall der Bibliothek unübersehbare) Faktizität des Gegebenseins

von Dingen, die mit sich selbst und in ihrer Einbindung 'Ordnungen im
Ansatz' bilden, Artikulationen wie bei Kant, alles, was derlei auxilia,
Hilfskonstruktionen, Ansätze von Konfiguration bis zur "collocatio", was der

Bibliothekar ganz konkret und örtlich auffassen kann und soll, mit sich führt.
Es steht auch als grundsätzliche Voraussetzung der Wissensbildung zu

Beginn der Zweiten Analytik des Aristoteles: "Omnis doctrina et omnis disciplina

intellectiva ex preexistente fit cognitione." (Jede Unterweisung und

jedes verständige Erwerben von Wissen entsteht aus bereits vorhandener

Kenntnis.)
Es ist immer schon etwas da! Und das sind nicht 'bloss' die Gegenstände,

sondern der an ihnen entwickelte und geübte intelligente Gebrauch. Es

befinden sich dort, was Husserl ganz besonders beschwört, "verborgene

geistige[n] Leistungen". Und dass aus dem Gebrauch und der Erfahrung
allgemeine wissenschaftliche Erkenntnisse hervorgehen können, beschreibt -
schon lange vor Kants 'Setzung' im kategorischen Imperativ - Aristoteles zu

Beginn der Metaphysik (981a). Auch dies gehört zu den 'Gegebenheiten', den

gegebenen Voraussetzungen in unserer Wirklichkeit. Schliesslich hat uns

Aristoteles auch schon die Einsicht vermittelt, dass etwas ist, was es ist, und

'dass es der Fall ist' (xi tô X.ey6pevov sau; Zweite Analytik, 71a).



"INEINANDER ..." 321

PROLEGOMENA
ZU EINER

WISSENSCHAFTLICHEN

MYTHOLOGIE

VON

KARL ÖTFRIED MÜLLER.

MIT EINER ANTIKRITISCHEN ZUGABE.

GÖTTINGEN

BEI VANDENHOECK UND RUPRECHT.

1 8 2 5,

Abb. 144: Karl Otfried Müller, Prolegomena zu einer wissenschaftlichen Mythologie,

Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht, 1825, Titel

Man muss all dies erst entdecken, um es sinnvoll einzusetzen, wofür die

Hermeneutik die passenden Werkzeuge bereithält. Für die Kunst hat es Konrad

Levezow 1834 in seiner Abhandlung Über archäologische Kritik und Hermeneutik

auf exemplarische Weise dargestellt und ausgebreitet (Abb. 145). Wieder

geht es um den inneren Zusammenhang der Dinge und der Vorstellungen
und letztlich um deren Vergleichung. Der Erkenntnisgrund liegt dabei

gemäss Levezow ganz deutlich bei den Vorstellungen und Ideen des Künstlers

selbst und in dessen Erkenntnismitteln; er fasst es in den Begriffen von "Formen

und Ideen" zusammen und schliesst: "Es muss demnach ein nothwendiges,



322 INEINANDER ..."

erklärendes Band zwischen den Formen und Ideen Statt finden, und dieses

wird wohl in nichts Anderem enthalten sein, als in der, der menschlichen

Vorstellungskraft nothwendigen Beziehung des Zeichens auf das Bezeichnete;

entweder durch die Nothwendigkeit der Natur, kyriologisch, wo der

Begriff unmittelbar an die äussere Form geknüpft ist, als Thier, Mensch, oder

Freude, Schmerz, Zorn; oder der Tradizion, als Caesar, Friedrich; oder der

Ubereinkunft, als Homer, Christus; oder als Symbol, Allegorie, durch Analogie,

Ideenassoziation, Metapher u.s.w."

Levezow bemüht die auch bei Vitruv (1,1,3) verhandelte 'semiotische'

Beziehung von "quod significatur et quod significat", das Saussure'sche "signifié
et signifiant", und ist schnell bei gewissen Formen von derlei Verbindungen
bis zu Symbol und Allegorie angelangt; und er ergänzt dies durch die

allgemeinere Bezeichnung solcher Mittel wie "Analogie, Ideenassoziation,

Metapher", dem ein "u.s.w." hintangesetzt wird. Schliesslich fügt er hinzu, dass dies

"vornehmlich durch das Geschäft der Vergleichung" geschehe, womit
auch er sich zu den Anfängen der Wissensbildung über die Ähnlichkeiten
gemäss aristotelischem Muster begibt. Er nennt es auch Parallelismus, womit er

jenem "verbindenden Band" gleichsam die Bezeichnung der Methode beigibt.
Es ist ein guter Zufall, dass die vergleichende Methode nicht nur von

Bildern (wie es die Kunstgeschichte mittels der Doppelprojektion in ihrem

didaktischen Geschäft lange betrieben hat), sondern noch viel mehr von
inhaltlichen Bezügen und Konstellationen in der Person Aby Warburgs eine

bewunderte wissenschaftliche Autorität hervorgebracht hat, der wir auch die

Erfindung und den Aufbau einer ebenso gefeierten Bibliothek zu verdanken

haben. Einer Bibliothek, der ihr Gründer den ganz besonders ausgeprägten

Akzent einer Forschungsbibliothek gegeben hat; sie lebt heute -
mitsamt dieser besonderen Kennzeichnung - in London weiter. Es gereicht

uns zur grossen Ehre, dass man unsere Bibliothek zuweilen mit jener von

Aby Warburg verglichen hat, die Ernst Cassirer 1926 in seinem Nachruf auf

Aby Warburg als "wie von einem Zauberhauch umwittert" und wie in "einen

magischen Bann" gehüllt beschrieb. Am Ende seiner Rede rückte Cassirer

Warburg gar an die Seite Giordano Brunos!

Wir nehmen es zum Anlass, hier kurz auf wenige Aspekte seiner

'Verfahren' einzugehen. Weniger beachtet als sein 'Bilderatlas' sind die

gelegentlichen Bemerkungen, mit denen sich Aby Warburg gegen
falschverstandene Auffassungen zur Wehr setzte. In seiner berühmten Studie

"Italienische Kunst und internazionale Astrologie im Palazzo Schifanoja zu

Ferrara" (1922) hat er nebst der blossen Zuweisung von Sternbildern die



"INEINANDER ..." 323

Über

archäologische

Kritik und Hermeneutik.

Eine Abhandlung

gelesen in der Königlichen Akademie der Wissenschaften zu Berlin
am 21. November 1833.

von

Dr. KONRAD LEVEZOW,
Director de» Anliquariums im König!. Museum, Professor der Altertumskunde und Mythologie
an der Königlichen Akademie der Künste, Ritter des rothen Adlcrordens 3. Klasse, ordentlichem

Mitgliede der Königl. Akademie der Wissenschaften, Ehrcnmitglicde der Königl. Akademie der
Künste zu Berlin, Mitgliede der Königl. deutschen Gesellschaft zu Königsberg, der Nordischen
Altertumsforscher zü Kopenhagen, des archäologischen Instituts in Rom, der h is torisch-antiqua¬

rischen Gesellschaften zu Stctlih und Leipzig, und der Königl. Socictät und Akademie der
Wissenschaften zu Göttingen und München Correspondcntcn.

Berlin.
Gedruckt in der Druckerei der Königl. Akademie

der Wissenschaften.

1834.

Abb. 145: Konrad Levezow, Über archäologische Kritik und Hermeneutik, Berlin: Druckerei

der Königl. Akademie der Wissenschaften, 1834, Titel

"Sichtbarkeitsverhältnisse" hervorgehoben, die im Kontext betrachtet

die Wirklichkeit bezüglich des "Einfluss der Sternenwelt auf das Menschenleben"

beleuchten, um dann bei der späteren Rückbildung der realen

Beobachtung nur noch von einem "primitiven Sternnamenkult" und einem "auf
die Zukunft projizierten Namensfetischismus" zu sprechen (Abb. 147). Es

zeigt, dass sich Warburg natürlich nicht mit blossen Zuordnungen
zufriedengibt, sondern deren besonderen Wert aus dem Kontext geschöpft und

am konkreten Fall beobachtet erschliessen will. Aby Warburg bemerkt dazu:

"Kommilitonen! Die Auflösung eines Bilderrätsels - noch dazu wenn man



324 "INEINANDER ..."

<y1'
'X

V'. V

PHILOSOPHIH
PHILOSOPHORUM NOSTRI THMPORIS

VOX UNIVERSA

SUMPTIBUS

SOCIETATIS „PHILOSOPHIAE"

AUXIUANTIBUS ALMS PHILOSOPHORUM SOCIETATIBUS

MULTORUMQUE SODALIUM CONSILIO

EDIDIT
DR. ARTHUR LIEBERT

UNI VERSITATI S BELGRADENSIS PROFESSOR

Vol. 1 MCMXXXVI Fasc. 1-4

EX OFFICINA SOCIETATIS „PHILOSOPHIAE"
B E L G R A D I

Abb. 146: Liebert (Hg.), Philosophia, Vol. i, Belgrad, 1936, Fasc. 1-4, Umschlag

nicht einmal ruhig beleuchten, sondern nur kinematographisch scheinwerfen

kann - war selbstverständlich nicht Selbstzweck meines Vortrages."
Es geht ihm dabei stets um eine "methodische Grenzerweiterung unserer

Kunstwissenschaft in stofflicher und räumlicher Beziehung". Es zählt

also nicht nur das 'man verfahre in gewisser Weise'; er will dies vielmehr

präzis qualifizieren und ist damit schon längst bei einer grösseren, das Ex-

empel grundsätzlich, exemplarisch betrachtenden Sichtweise angelangt.
Das so anvisierte Verfahren beschreibt er als "historische Psychologie
des menschlichen Ausdrucks". Die Kunstgeschichte habe diesen Gang



"INEINANDER ..." 325

A. WARBURG

f ^

/i-yr-Vf
ITALIENISCHE KUNST UND INTERNAZIO-

NALE ASTROLOGIE IM PALAZZO SCHI-

FANOJA ZU FERRARA :: :: :: :: :: " ::

00. ROMA .00
MAGLIONE & STRINI
o (SUCCESSOR! £. LOESCHER) 0

Abb. 147: Aby Warburg, Italienische Kunst und internazionale Astrologie
im Palazzo Schifanoja zu Ferrara, Rom: Maglione & Strini, 1922, Titel

"durch unzulängliche allgemeine Entwicklungs-Kategorien" behindert. Hier
wie anderswo wendet er sich gegen jeglichen 'Schematismus' im methodischen

Ansatz. Bevor er sich seiner Aufgabe zuwendet, muss er zudem die an

summarische Begriffe (wie Stil und Epoche) geknüpften Vorurteile ebenso

wie die Trennung von freier und angewandter Kunst beseitigen. Nur die

radikale Freilegung lässt seine Methode zu, "indem sie sorgfältig sich um
die Aufhellung einer einzelnen Dunkelheit bemüht, die grossen allgemeinen

Entwicklungsvorgänge in ihrem Zusammenhange beleuchtet". So findet man

keine "glatte Lösung", und umso mehr ergeben sich neue Probleme.



32Ö INEINANDER

BIBLIOTHEKWARBURG

VORTRÄGE
1921/22

B.G.TEUBNER/LEIPZIG1923

Abb. 148: Bibliothek Warburg, Vorträge 1921/22, Leipzig: B.G. Teubner, 1923, Umschlag

Es ist auffällig, wie wenig sich Fritz Saxl im Beitrag "Bibliothek Warburg und

ihr Ziel", der 1923 an den Beginn des ersten Heftes der Vorträge 1921/22

gestellt wurde, um eine grundsätzliche Darstellung einer 'Methode Warburg'
bemüht zeigt (Abb. 148). Es geht vielmehr um die konkrete, einzelne

Forschung, um den Fall und das Verfahren, das gleichwohl, aber nur wenige

Verallgemeinerungen zulässt, etwa die, dass Warburgs Interessen der Frage
nach Ausbreitung und Wesen des Einflusses der Antike auf die nachantiken

Kulturen galten. Immerhin, ein grossangelegtes, ambitiöses Projekt. Doch

wichtig ist, dass in der einzelnen konkreten Forschung der Ansatz zum

Erkenntnisgewinn liegt. Warburgs Bibliothek soll die Grundlagen und die

Mittel zur Fösung entsprechender Fragen bereitstellen. Fritz Saxl sieht darin

den spezifischen Charakter der Bibliothek von Aby Warburg; er nennt es



"INEINANDER ..."

eine "Problembibliothek". Dementsprechend seien die Abteilungen der

Bibliothek in den Schränken geordnet, "zuerst das Problem" und dann die

Belege, der weiterführende Kontext und schliesslich die grundsätzlichen

(philosophischen) Erörterungen. Saxl betont, dass Warburg zwischen

Religionsgeschichte und Geschichte der Philosophie die Geschichte der

Naturwissenschaften eingeordnet hat, und er verweist auf die alte Tradition, in der

Medizin und Philosophie zusammengingen, wie auch Orient und Okzident

einer Synthese zugeführt worden seien. Dies bleibt der Bezugspunkt, wenn

vom Einzelnen zum Ganzen vermittelt werden soll. Saxl beschreibt es als das

für Warburg verbindliche "Ineinanderarbeiten verschiedener Disizi-
plinen, was letztlich der Lösung eines speziellen Problems zudienen soll",

von dem alles ausging. Verfahren!

III.
Die gerade Linie, der richtige Weg und die Ausrichtung

AUF DAS (ErKENNTNIS-)ZiEL

So schwierig es in Anbetracht des Fehlens "natürlicher Gränzen" auch sein

mag, Friedrich Schlegel mahnt uns, es gebe auch keinen Grund zum
Stillstand. Das Ziel vor Augen sind wir aufgefordert, nicht nachzulassen im Streben,

dorthin zu gelangen. Ob die kürzeste, geometrische - oder auch 'nur'
die gerade - Linie den richtigen Weg vorzeichnet, ist allerdings mehr als

fraglich. Dante bedient uns mit seinem "Che la diritta via era smarrita" zu

Beginn seiner Reise mit einer tiefer gründenden, grundsätzlichen Metapher;
noch haben wir keine Ahnung, wohin der Weg führt. Schlegel hatte sich am

Ende mit Hinweisen wie "Indikation und Richtschnur" oder "Regel des

Möglichen" begnügt. Kein Schimmer geometrischer Stringenz, die Notwendigkeit

der Ausrichtung auf ein Ziel mag ihm noch so deutlich auf die Stirne

geschrieben sein! "Wollt Ihr zum Ganzen", die absolute Forderung steht am

Beginn, und der Verweis auf den Weg folgt ihr gleich. Wohin der wohl führt?

Ob gerade oder krumm, wir haben es mit einer abstrakten Vorstellung

zu tun, auch wenn schon die euklidische Definition der Linie als kürzeste

Distanz und ohne Ausdehnung gelegentlich gleichwohl auf weitere Dimensionen

rekurriert ("Linea vero, longitudo latitudine expers"). Spätestens

dann, wenn "gerade und gekrümmte Linien als Gestaltelemente" - wie in
der Bühler'schen Darstellung der Gestaltwahrneh?nungen (1913) - aufgefasst

werden, sind wir wieder in der materiellen Wirklichkeit angekommen. Doch



328 "INEINANDER ..."

vorerst ist die Gerade eine Angelegenheit der Geometrie. Francesco Patrizi
führt in seiner umfassenden Staatslehre De Regno, & regis institutione das

Kapitel zu den mathematischen Disziplinen mit der Erklärung der Geometrie

"Geometria quae a nostris linealis nonnunquam appellatur [...]" ein. Man

denkt an die damals von Astronomen und Kartographen wie Waldseemüller

beanspruchte "linearità", an die gerade Linie, die auf dem kürzesten Weg
schnurstracks von einem Punkt zum andern führt. Jedoch, erst wenn die

Geometrie gemäss Piatons Darlegung in seiner Politeia aus den Höhen reiner

Abstraktion heruntergesunken ist und sich vermischt, gerät das Ganze in

Bewegung. Proklus spricht dann - gemäss der Ubersetzung von Francesco

Barozzi (1560) - von "coniunctio" und "communitas" und stellt diese

Betrachtungen unter den Titel einer "Dialectica Mathematicarum scien-
tiarum". Hier steht die vermittelnde Rolle, die "medietas" der Mathematik

im Vordergrund. Es ist nur der Anfang einer nie endenden Betrachtung zum

Thema, wie die Mathematik in die Welt gelangt. Sie bildet sich ihre eigenen

Formen und ästhetischen Theorien; und sie vermengt sich auch immer wieder

mit der Erfahrung und der Natur, wie sie sind.

In ihr, in der Natur, in der "selva oscura" hat sich Dante verirrt und sucht

den Weg. Erst hier stellen sich die wirklichen Fragen, ob es einen Weg gibt,
ob er klug gewählt, ob er ökonomisch angelegt und zielführend ist. Was,

wenn sich die Linie in eine Falte gelegt hat? Worauf kommt es an? Ist es der

'procédé', der Prozess und die konkrete Ausrichtung, die jenem Weg, den

Schlegel empfiehlt, näherkommt als irgendein verallgemeinertes 'more geo-
metrico'? Drastisch fällt die Wegbeschreibung "mors ultima linea rerum" auf
dem Revers der Medaille von Erasmus aus und weniger verbindlich klingt
das allgegenwärtige Motto "nulla dies sine linea". Linie und Weg begleiten

uns überall. Und da Schlegel all dies trotz der ausbleibenden Beschreibung
auf einen Endpunkt bezieht und Dante seine Verwirrung unzweifelhaft mit
der Sorge um das Ziel verbindet, ist all dem die Ausrichtung, das 'Gerichtetsein'

und eben auch das Bewegungs-Ziel hinzuzusetzen.

Es ist auffällig, dass Gottfried Semper in seinem Stil (i860) die Richtung

zusammen mit der Symmetrie und der Proportionalität zu den notwendigen

Bedingungen des "Formal-Schönen" zählt, sie somit in die Nähe abstrakter

Prinzipien rückt. Doch bei Semper gilt zuvorderst die Natur, in die derlei

Phänomene wie eben die "Bewegungseinheit" der Richtung integriert
erscheinen. (Semper schliesst hier seine Beobachtung zu den "Emanationen"
der Sonne an, die zu den geschweiften Bewegungen der Kometen führen,
und verweist auf Newton, der sich dieser Probleme annahm!) Nichts ist



"INEINANDER ..." 329

Abb. 149: Isaac Newton, Philosophiae Naturalis Principia Mathematica, Amsterdam:

Sumptibus Societatis, i72 3,Taf. zur S.465, Kometen

Abb. 150: Gottfried Semper, Der Stil in den technischen und tektonischen Künsten [...],
Frankfurt a.M.: Verlag für Kunst und Wissenschaft, i860, S.XXXVI, Emanationen der Sonne

gerade im Kosmos und - umgekehrt und bewunderungswürdig - die gerade

Linie eine grossartige Erfindung menschgemachter Kultur. Es beschäftigt

uns und führt uns hinein in die Welt der immerwährenden Dynamik von

Vorstellung und Wirklichkeit (Abb. 149-150).
Kant benützt das Bild der Linie, um - in seinen Prolegomena zu einer jeden

künftigen Metaphysik die als Wissenschaft wird auftreten können (1783) - einmal

mehr zu betonen, dass synthetische Urteile, "sofern sie objectiv gelten", keineswegs

blosser Anschauung geschuldet seien, sondern dass da stets noch "ein

reiner Verstandesbegriff' dazukommt; und er bezieht es auf die einfachsten

Axiome der reinen Mathematik: "Der Grundsatz: die gerade Linie ist die

kürzeste zwischen zweyen Puncten, setzt voraus, daß die Linie unter den Begrif der



33° "INEINANDER

Größe subsumirt werde, welcher gewiß keine blosse Anschauung ist, sondern

lediglich im Verstände seinen Sitz hat, und dazu dient, die Anschauung (der

Linie) in Absicht auf die Urtheile, die von ihr gefället werden mögen, in Ansehung

der Quantität derselben, nämlich der Vielheit (als iudicia plurativa) zu

bestimmen, indem unter ihnen verstanden wird, daß in einer gegebenen

Anschauung vieles gleichartige enthalten sey." So kommt das Abstractum (doch

noch) in die Welt! Und Kant kann nach diesem kurzen Ausflug in die

Geometrie wieder zu seiner Untersuchung des Erfahrungsbegriffes zurückkehren.

Allein, wo würde die abstrakte Linie nicht auf die Wirklichkeit bezogen!

Allzu offensichtlich sind ihre längst akkulturierten Vorteile. Und doch, was

als einfache geometrische Linie so leicht als vorteilhaft zu erkennen ist, wird
schnell gewunden und gedreht und mäandert dahin - und wird deshalb zur

ständigen Herausforderung für neuerliche Begradigung und Korrektur. Die

"phantastischen" Linien, die Tommaso Ceva 1699 in seinen Opuscula Ma-
thematica bespricht, sind allein deshalb 'phantastisch', weil sie auf unseren
Sehsinn bezogen und damit den ihm eigenen Bewegungen und Täuschungen

("ex allucinatione oculi motus") ausgesetzt sind, wobei dann aus einem Punkt

eine Linie entsteht. Für Ceva ist der Punkt das "Phantastische", von dem

aus gemäss einer berühmten Anekdote ja Archimedes die Welt aushebeln

zu können glaubte, die Linie das - mathematisch - Wahre (Abb. 151). All
dem - dem verwendeten Begriff des Phantastischen zuvorderst - hängt etwas

Willkürliches an. Tommaso Cevas Schüler Giovanni Girolamo Saccheri, mit
dessen Bruder Giovanni, Autor von De lineis rectis (1678), er sehr befreundet

("amicissimus") war, überschrieb seine frühe Schrift, in der er auf eine

Untersuchung von Ruggero de Ventimiglia reagierte, bei zweiter Behandlung

1694 mit dem Titel "Sphinx Geometra" (Abb. 152). Fragen, Spekulation,

'Denkaufgaben' standen im Vordergrund, und in jenem jesuitischen Umfeld

ging es ohnehin mehr um Logik als um Geometrie im engeren Sinn; Euklid

begegnete Saccheri prüfend mit der 'reductio ad absurdum'. Seine Euklidkritik

liess ihn später für die Nachwelt zu einem Vorgänger nichteuklidischer

Geometrie über Gauss zu Bolyai und Lobatschewski werden.

Nein, keine absolute Gewissheit durch abgehobene Mathematik! Rätsel

und Fernparallelismus, bei dessen verbesserter begrifflicher Fassung
Einstein 1928 beiläufig formulierte: "der Richtungsbegriff existiert nicht für das

Endliche". Nein, keine Versicherung beim Gang aus der "selva oscura". Man

ist - auf seinem Weg - den Abgründen stets nah, umso mehr als man den

Boden der Wirklichkeit verlässt. Seit Piatons Liniengleichnis oszilliert diese

Betrachtung von Wahrnehmung, Erfahrung und - abgehobener - Vorstellung,



INEINANDER ..." 331

SPHINX
GEOMETRA,

SEW
QLLESITA GEOMETRICA

PROPOSITA, ET SOLUT.A.
RURSUS PRODEUNT

Sus A uspicus
SERENISSIMI PRINCIPIS

FRANCISCI
F A R N E S I I.

EXCUDEBANT PARMAS, MDCXCIV.
Albertus Pazzonus Öc Paulus Montius Socii.

SWEKJOB&M TEHMISSV.

Abb. 151: [Tommaso Ceva], Opuscula Mathematica, Mailand: Typis I.P. Malatestae, 1699, Titel

Abb. 152: [Giovanni Girolamo Saccheri], Sphinx Geometra,

Parma: Pazzonus & Montius, 1694, Titel

irritiert unablässig und bildet doch die unbestrittene Grundlage unserer

erweiterten, die ganze Gedankenwelt mitnehmenden Wirklichkeit. Die Linie
wird zum Modellfall und prominent in der Politeia diskutiert. Es kümmert

hier kaum, dass die verschiedenen Formen der Wahrnehmung und

Erkenntnis bei Piaton nicht nur in einer Reihenfolge, sondern auch in einer

Rangfolge - von unten nach oben zur Noesis, der höchsten Vorstellung reiner

Erkenntnis, zu wirklichem Wissen - vorgestellt werden. (Auch er verfährt
auf eine gewisse Weise!) Niemand bezweifelt umgekehrt, dass gerade auch

die Geometrie mit ihren (gezeichneten) Figuren den Kompromiss einer

'körperlichen' Ausdehnung zugunsten möglicher Sinneswahrnehmung durch

den 'Federstrich' noch so gern eingeht; Albrecht Dürer rechtfertigt es so:

"Auff das die unsichtig Lini, durch den geraden ryß im gemüt verstanden

wird. Dann durch solche weyß muß der innerlich verstand im eussern werck

angetzeigt werden." Die Architekten haben sich lange Zeit gegen den calculus

entschieden, weil sich ihnen in der - gezeichneten - geometrischen Figur
die abstrakte Geometrie sinnenhaft manifestierte.

Nein, diese Welten gehören zusammen, die Linie und erst recht der

Weg, den wir gehen und denken, und denken und gehen. Die Wirklichkeit

zeigt uns diese durchmischte, aufeinander bezogene und ineinander

OPVSCVLA
MATHEMATICA

THOMJE CEVi
c Soc. Ies v.

MEDIOLANI,
Typis Iofephi Pandulfi Malatefta:. 1699-

SvPSRIORVJi KRMISSV



"INEINANDER ..."

verschränkte Welt, der auch die Mathematik nicht entwischen kann und will.
Es steht jedem Forscher vor Augen!

All dies betrifft auch die Kunst - in alter und neuer Auffassung als

Kompetenz und Vermögen wie auch als kreativer Vorgang. Sie nimmt schnell

Distanz zu den aufdringlichen Ansprüchen der geraden geometrischen Linie.

In seinem Le Chef-d'œuvre inconnu, Teil der Comédie Humaine und später von
Picasso für Ambroise Vollard illustriert, lässt Honoré de Balzac Poussin bei

einem Besuch im Atelier von Pourbus auftreten. Die Szene wird zur Parabel,

die in Sachen falscher Erwartungen an die Linie belehrt. Natürlich lässt sich

mit Hilfe der Linie die Wirkung des Lichts auf den Gegenständen in scharfen

Konturen abbilden, wie Pourbus konzediert; die Erfindungslegende der
Malerei bezieht sich ja auf das Festhalten einer sich im Kontrast von Licht und

Schatten abzeichnenden Physiognomie. Aber, so Pourbus: "mais il n'y a pas de

lignes dans la nature où tout est plein: c'est en modeland qu'on dessine [...]".
Und die Bedenken werden weiter mit Blick auf Poussins gekünstelte Malweise

illustriert: "Vous colorez ce linéament avec un ton de chair fait d'avance sur

votre palette." Es ist das Mindeste, was der Maler der abstrakten Linie hinzugeben

muss, damit sie gesehen werden kann. Pourbus - oder besser Balzac -
verallgemeinert seine Kritik: "Il ne suffit pas pour être grand poète de savoir à

fond la syntaxe et de ne pas faire de faute de langue." Darf man die Bedenken

des Künstlers auf unser Anliegen des 'richtigen Weges' beziehen? Nochmals

der alte Pourbus zu Poussin: "Non, mon ami, le sang ne court pas sous cette

peau d'ivoire." "Froide comme du marbre!"

Immer wieder sucht der Blick - und mit ihm auch die Geometrie und die

Linie - die Wirklichkeit, um nicht vom Weg abzuweichen, wie immer der

auch gewunden oder gedreht sein mag. Der gerade Weg bleibt als Metapher
mit ethischem Unterton durchaus eine Empfehlung, die in erster Linie der

Ausrichtung auf das Ziel dient. Dies fordert die Ökonomie, das Mass- und

Haushalten, heraus, wie der aus oikos für Haus und nomos für Regel
gebildete Begriff es sagt. In natürlichen Grenzen, im Haus, nach Massgabe von
Raum und Zeit findet die Forschungsbibliothek mitsamt ihrer Architektonik
ihren Weg und ihre Ordnung. Das blosse Verfahren wird durch seine

Zielsetzung auf den richtigen Weg geführt.
"Nel mezzo del camin di nostra vita I Mi ritrovai per una selva oscura":

Dantes Situierung in den ersten Versen seiner Divina Commedia nennt die

Rahmenbedingungen, den Ort und die Zeit präzis, woraus der Weg
rekonstruiert und wieder gefunden werden kann. Vorstellung und Wirklichkeit
sind sich sehr nahe und wirken zusammen. Es ist eine stetige Aufgabe und



"INEINANDER ..." 333

unaufhörliche Herausforderung einer Forschungsbibliothek, in der konkreten

auf die einzelnen Fragen und den einzelnen Gegenstand gerichteten

Forschung mit Blick auf das Ganze voranzukommen, um dies unverzüglich
der Forschung am Einzelnen wieder zugutekommen zu lassen. Dafür steht -
mit leiser Kritik an den 'Gelehrten' - ein Bild wie dasjenige von Tommaso

Ceva des "internarsi à linea diritta per Ii piü tortuosi meandri dell'orecchie

de' Dotti es verspricht die Lösung in der mäandernden äusseren

Wirklichkeit durch die Vorstellung eines geraden Weges.

Offen bleibt dabei, in welcher Abfolge dies jeweils geschieht; doch die

Differenz und der Abstand bleiben - wie im Rastertunnelmikroskop - so

minim, dass sie unerheblich und erst gar nicht 'erwünscht' sind. Wesentlicher

ist die Qualifizierung dieser Differenz. Sie wird zum Thema in Newtons

"Praefatio ad Lectorem", die er 1687 seinen Philosophiae Naturalis Principia
Mathematica voranstellt. Der Titel spricht - typographisch stärker

herausgestellt - von "mathematischen Prinzipien" (die zu finden sind!), doch

der Gegenstand der Untersuchung ist die "Philosophie der Natur", die in
den Texten "De Mundi Systemate" und dem später erweiterten "Scholium

generale" endet (Abb. 153-154). Dort präzisiert Newton, dass er nicht

philosophische, sondern mathematische Prinzipien diskutiere, die jedoch die

(Natur-)Philosophie betreffen ("ad Philosophiam maxime spectant"). Und
damit es nicht allzu steril würde ("ne sterilia videantur"), habe er einige

philosophische Scholien hinzugesetzt. Hauptsache, es dient der "constitutio

Systematis Mundani". Newton steckt mittendrin in jenem 'commercium'
exakter Beobachtung und grundsätzlicher Deutung, auch in jenem von
Vorstellung und Wirklichkeit! In der "Praefatio" umschreibt er die Beurteilung
seiner Lage, indem er seine Absicht der Rückführung mechanischer Fragen
"ad leges Mathematicas" vorgibt, so: "quicquid accuratum sit ad Geome-

triam referatur, quicquid minus accuratum ad Mechanicam" (Was präzis ist,

gehört der Geometrie, weniger Präzises der Mechanik). Die Differenz von
Mathematik und Mechanik liegt also im Grad der Exaktheit. Doch Newton
stellt klar, der Fehler liege bei uns, nicht bei der 'Theorie': "Attamen errores

non sunt Artis sed Artificum." Der Mensch ist die Schwachstelle im 'System',
weshalb den Verfahren die notwendige Beachtung geschenkt werden muss

und die herausragende Rolle der Mathematik umso mehr ins Licht gerückt
wird. Dem Erfahrungsbereich der 'praktischen' Mechanik wird die 'rationale'

Mathematik als verbindliche Instanz hinzugesetzt, was auch Newton am

Beispiel geometrischer Linien exemplifiziert: "Has lineas describere Geometria

non docet sed postulat." Das 'more geometrico' drängt sich uns auf!



334 "INEINANDER

PHILOSOPHIE
NATURALIS
PRINCIPIA

MATHEMATICA.
A U C T O R E

ISAACO NEWTON O,
EQJUITE sAVRAro.

EDITIO ULTIMA
Cui accedit Analysis per Quantitätum Series, Fluxiones ac Differen«

tias cum enumerations Line a rum ter tu ordinis.

iAMSTSELODAMI,
•SUMPTIBU S SOCIETATIS,

M. U CGXXilI.

Abb. 153: Newton, Philosophiae Naturalis Principia Mathematica, Amsterdam, 1723, Titel

Kant spricht 1787 in der "Vorrede zur zweyten Auflage" seiner Critik der

reinen Vernunft vom gleichen Verlangen nach einem "sicheren Gang einer

Wissenschaft" von Nötigung. Auch vom "strengen Beweise", wie dies später

in Husserls Philosophie als strenge Wissenschaft (1910) aufscheint, ist die Rede.

Getrieben vom "Vernunftgeschäft" sind wir ständig unterwegs, suchen den

"sicheren Gang einer Wissenschaft" und bemerken, dass es "ein bloßes

Herumtappen sey", wie es Kant zu Beginn seiner Critik der reinen Vernunft
formuliert. Und wir suchen Hilfe bei Mathematik und Physik (oder Mechanik)
und lassen uns die Objekte gemäss der gleichen Differenzierung wie bei

Newton "die erstere ganz rein, die zweyte wenigsten zum Theil rein" bestim-



"INEINANDER 335

HS PHILOSOPHISE NATURALIS

D E

M U N D I

SYSTEMATE
LIBER TERTIUS.

IN Libris prœcedentibus principia Philofophiaî tradidi, non
tarnen Philoiophica fed Mathematics tantum ex quibus videlicet

in rebus Philofophicis difputari poflit. H?cc funt motuum & vi-
rium leges & conditiones, quee ad Philofophiam maxime foeélant.
Eadem tarnen, ne fterilia videantur illuftravi Schnliis quibufdam
Philofophicis, ea traitons quœ generalia funt, & in quibus Philo-
fophia maxime fundari videtur, uti corporum denfitatem & refif-
tentiam, fpatia corporibus vacua, motumque Lucis & Sonorum.
Supereft ut ex iifdem prineipiis doccamus conilitutionem Syftema-
tis Mundani. De hoc argumento compofueram Librum teriium
methodo populari, uc a pluribus legeretur. Sed quibus Principia
pofita fatis intellefl* non fuerint li vim confequentiarum minime

percipient, neque prœjudicia deponent quibus a multis retro
annis infueverunt : & propterea ne res in dil'putationcs trahatur,
fummam libri illius trinilult in Propofuiones, more Mathemadco,
ut ab iisfolis legantur qui Principia prius evolverint. Veruntamen
quoniam Propoliiioncs ibi quam plurimœ occurrunt, qua; Lefto-
ribus etiaro Mathematics doilis moram nimiam injicere pollint,
auftor efl'e nolo ut quifquam eas omnes evolvat ; fuffecerit liquis
Definitiones, Leges motuum & fcfüoncs tres priores Libri pnmi
fedulo legat, dein nanfeat ad hunc Librum de Mundi Syliematc
& reüquas Librorum priorum Propofitioncs hic citatas pro lubitu
confulat.

PRINCIPIA MATHEMATICA. 357

REGULA
PHILOSOPHANDI.

REGULA L

Caufas rerum naturaltum non plures admitti debere, quam
qua & veraßnt & earum Phanomenis explicandis

fufficiant.

Dlcunt utique Philofophi : Natura nihil agit fruftra, & fruftra fit
per plura quod fieri poteft per pauciora. Natura enim fimplex

eil & rerum caufis fuperfluis non luxuriat.

REGULA II.

Ideoque EffcEinum naturallum eju/dem generh eadem

funt Caußc.

Uti refpirationis in Homine & in Beftia ; defeenfus lapidum in
Europa & in America ; Lucis in Igne culinari & in Sole; reflexionis-
Lucis in Terra & in Planetis.

REGULA III.
Qualita/es corporum qua intendi & remitti nequeunt, qua-

que corporibus omnibus competunt in quibus expérimenta
inflituere licet, pro qualitatibus corporum univerforum
habenda funt.
Nam qualitates corporum non nifi per expérimenta innotefennt,

ideoque générales ftatuendte funt quotqnot cum experimentis gc-
pj neraliter quadrant; & qu.-e minui non pofiimt, non pofliint auferri.
i- Certe contra experimentorum tenoreni fomnia temere confingerf-

da non funt, nec a Naturx analogia recedendum eil, cum
Y y 3 ex

Abb. 154: Newton, Principia, 1723, S. 356-357, De Mundi Systemate, Regulae Philosophandi

men, weil da noch anderes als bloss Vernunft hinzutritt. Alles, so ruft Kant

aus, ist ein "herrlicher Probirstein" für unsere "Denkungsart"; er erklärt -
und relativiert - es so: "Was Gegenstände betrifft, so fern sie bloß durch

Vernunft und zwar nothwendig gedacht, die aber (so wenigstens, wie die

Vernunft sie denkt) gar nicht in der Erfahrung gegeben werden können, so

werden die Versuche sie zu denken (denn denken müssen sie sich doch

lassen) hernach einen herrlichen Probirstein desjenigen abgeben, was wir als

die veränderte Methode der Denkungsart annehmen, daß wir nemlich von
den Dingen nur das a priori erkennen, was wir selbst in sie legen."

Der Drang nach Wissen und Erkenntnis lässt Kant auf diesem Wege

gehen, mit den Prinzipien in einer und den Experimenten in der andern

Hand, gerade so wie Newton Mathematik und Mechanik zusammenführt und

in Beziehung setzt. Die ewige, immer wiederkehrende Versuchsanordnung,
die Richtung des ('geraden') Weges zu bestimmen, auf die Natur gerichtet
und 'genötigt'! Wie man mit den Hindernissen, die vom geraden Weg
abführen können - nämlich ökonomisch - umgeht, findet sich in den "Regulae

Philosophandi" beschrieben, die den Principia Newtons hinzugegeben sind:



336 "INEINANDER

"Natura nihil agit frustra, & frustra fit per plura quod fieri potest per pau-
ciora" (Abb. 154). Ockhams Rasiermesser, lange bevor der Begriff populär
wurde! Sparsamer Umgang, Einfachheit! Unvermeidbar in der Forschungsbibliothek,

die sich in der Beschränkung von Raum und Zeit einrichtet, selbst

auf einen Weg gestellt ist und durch ihre Nutzer in Bewegung gehalten wird,
ein Labor, vibrierend zwischen Rastlosigkeit und Ordnung, ein "Probirstein",
stets in Aufregung, dem 'procédé' und dem 'grand jeu', dem Abenteuer der

Einsicht und der Erkenntnis zugeneigt.
Man braucht sich mit derlei Vorstellungen nicht zurückzuhalten. So wie

Newton sichere Erkenntnis der Geometrie und weniger sichere ("minus

accuratum") der Mechanik zuweist, so unterscheidet auch Albert Einstein

in seinem Berliner Vortrag Geometrie und Erfahrung vom 27. Januar 1921

die Sätze der Mathematik in ihrem Bezug auf die Wirklichkeit als nicht
sicher und als sicher, insofern sie sich nicht auf die Wirklichkeit beziehen.

Doch das "Rätsel" bleibt bestehen, wie es möglich sei, "daß die Mathematik,
die doch ein von aller Erfahrung unabhängiges Produkt des menschlichen

Denkens ist, auf die Gegenstände der Wirklichkeit so vortrefflich paßt"

(Abb. 155). Auch er muss sich mit der Erfahrung, mit der "lebendigen
Wirklichkeit" mehr befassen, als ihm auf den ersten Blick notwendig erscheint.

Geometrie und Erfahrung, der gerade Weg, die Linie und das Rätsel, sie

bilden ein vortreffliches Paradigma für die offenen Fragen unserer Erkenntnis,

unabdingbare Voraussetzung unseres Forschens. Es war schon im Motto der

platonischen Akademie einbeschrieben und als Bedingung gesetzt.
Der Kunsthistoriker und Philosoph Edgar Wind, ein Schüler Aby War-

hurgs, ist in seiner Habilitationsschrift Das Experiment und die Metaphysik

(1934, Abb. 156) auf Einsteins "praktische Geometrie" eingegangen und hat

deren 'zyklische' Natur - wie bei Kant - beschrieben und dann noch eine

andere, ähnlich konstruierte Feststellung von Charles Peirce hinzugesetzt:

"Wenngleich auf keiner möglichen Stufe des Wissens irgendeine Zahl groß

genug sein kann, um die Beziehung auszudrücken zwischen der Menge
dessen, was unbekannt bleibt, und der Menge des Bekannten, so ist es doch

unphilosophisch anzunehmen, daß mit Bezug auf irgendeine Frage, welche

eine klare Bedeutung hat, die Untersuchung nicht eine Antwort hervorbringen

würde, wenn sie nur weit genug getrieben wird."
Dem Satz entnimmt man insbesondere, dass die Forschung unaufhörlich

weitergehen - und weitergetrieben werden - muss. Auch ein Imperativ, auf
das Verfahren bezogen und auf ein Ziel gerichtet und in der "lebendigen
Wirklichkeit" grundgelegt. Darauf trifft die grosse Herausforderung des



"INEINANDER ..." 337

GEOMETRIE
UND ERFAHRUNG

ERWEITERTE FASSUNG DES FESTVORTRAGES
GEHALTEN AN DER PREUSSISCHEN AKADEMIE

DER WISSENSCHAFTEN ZU BERLIN
AM 27. JANUAR 1921

VON

ALBERT EINSTEIN

MIT 2 TEXTABBILDUNGEN

BERLIN
VERLAG VON JULIUS SPRINGER

1921

Abb. 155: Albert Einstein, Geometrie und Erfahrung, Berlin: Julius Springer, 1921, Umschlag

Nicht-Wissens, der Wirklichkeit, in der wir uns mit unseren Wahrscheinlichkeiten,

den "verisimilia", die wir aus dem Vergleich der Ähnlichkeiten

gewinnen, mit der Sphinx Saccheris und dem "Rätsel" Einsteins befinden und

einrichten müssen. Gute Aussichten! Edgar Wind bezeichnete seine Habilitation

als Arbeit "aus dem Geist dieser Arbeitsgemeinschaft", der
kulturwissenschaftlichen Bibliothek Warburg, erwachsen, "obwohl das Thema dieser

Arbeit" ihrem Problemkreis nur mittelbar angehört. Es ist gleichwohl ein

guter Beweis dafür, wie Natur- und Geisteswissenschaften - und deren

Zielsetzungen - zusammenfinden können. Edgar Wind hat seiner Studie ganz in
diesem Sinne ein Zitat von Schlegel vorangestellt, in dem die Hoffnung "aus

der Mathematik Nahrung für Euren Enthusiasmus zu schaffen" begründet



33§ "INEINANDER

BEITRÄGE ZUR

PHILOSOPHIE UND IHRER GESCHICHTE

3

Das Experiment
und die Metaphysik

von

Edgar Wind

VERLAG VON J. C. B. MOHR (PAUL SIEBECK)

TÜBINGEN 1934

Abb. 1 jö: Edgar Wind, Das Experiment und die Metaphysik,

Tübingen: Verlag von J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 1934, Umschlag

ist: "Ich zog die Physik aber auch darum vor, weil hier die Berührung am

sichtbarsten ist. Die Physik kann kein Experiment machen ohne Hypothese,

jede Hypothese, auch die beschränkteste, wenn sie mit Konsequenz gedacht

wird, führt zu Hypothesen über das Ganze, ruht gelegentlich auf solchen,

wenn gleich ohne Bewußtsein dessen, der sie gebraucht."
Der Teil und das Ganze! Eine gute Aussicht und Ausrichtung einer

Forschungsbibliothek, der das "Ineinander" Öffnung und Experiment über alle

Engen hinaus bedeutet, die "mit dem Fundamente der inneren Gewißheit

für diese wirklich erreichbare Möglichkeit" den Weg ohne "Stillstand"

beschreitet, ohne "natürliche Grenzen" und offen: "Das ganz vollendete und

vollkommne Verstehen selbst aber "



"INEINANDER 339

Bibliographische Notiz
Friedrich von Schlegel, Dürers Unterweysung der Messung (1525), Sempers Stil und die Werke

von Immanuel Kant, Einstein und auch von Newton sind einfach zugänglich und hier nicht

gesondert bibliographisch aufgenommen. Dies betrifft auch weitere Schriften, deren Titel oder

Umschläge im Text abgebildet sind.

Schwer zugänglich sind die kleinen Publikationen von Tommaso Ceva und Giovanni Saccheri:

- [Tommaso Ceva], Opuscula Mathematica Thomae Cevae è Soc. Iesu, Mailand: Typis Iosephi
Pandulfi Malatestae, 1699.

- [Giovanni Girolamo Saccheri], Sphinx Geometra, seu' quaesita geometrica proposita, et

soluta. Rursus prodeunt sub auspiciis serenissimi principis Francisci Farnesii, Parma: Albertus

Pazzonus, & Paulus Montius Socii, 1694.

Der Umschlag mit der Vignette aus Raphaels "Schule von Athen" des ersten Bandes der 1936 in

Belgrad erschienenen kurzlebigen Publikationsreihe Philosopbia ist deshalb abgebildet (Abb. 146),

weil sich darin Husserls berühmter später Aufsatz und in diesem der hier zitierte Passus zu Kant

findet:

- Edmund Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transcendentale

Phänomenologie, in: Arthur Liebert (Hg.), Philosophia, Vol. 1, Fase. 1-4, Belgrad: Ex Offi-
cina Scoietatis "Philosophiae", 1936, S. 77-176, hier S. 169.

Zu Newton ist nachzutragen, dass wir nebst der Erstausgabe (in Facsimile) auch den bei uns

befindlichen Raubdruck von 1723 benutzt haben, weil darin nach "De Mundi Systemate"

(S. 356) die "Regulae Philosophandi" (S. 357) hinzugefügt sind; dieser Raubdruck folgt der Ausgabe

Cambridge 1713, die wir jedoch nicht überprüfen konnten:

- [Isaac Newton], Philosophiae Naturalis Principia Mathematica. Auetore Isaaco Newtono, Equi¬

té Aurato., Editio Ultima Cui accedit Analysis [...], Amsterdam: Sumptibus Societatis, 1723.

Proklus wurde in der Ausgabe Barozzis konsultiert:

- Prodi Diadochi Lycii Philosophi Platonici Ac Mathematici Probatissimi In Primum Euclidis

Elementorum librum Commentariorum Ad Universam Mathematicam Disciplinam Princi-

pium Eruditionis Tradentium Libri IUI. A Francisco Barocio Patritio Veneto summa opera,

cura, ac diligentia cunctis mendis expurgati: Scholiis, & Figuris, [...]: primum iam Romanae

linguae venustate donati, & nunc recèns editi, Padua: Gratiosus Perchacinus, 1560.

Die Darlegung nimmt zum Teil Bezug auf früher publizierte Schriften:

- Werner Oechslin, "... und welche Vernunft speculirt nicht...": NEBENGEBAUDE - archi¬

tektonische und andere!, in: Wissensformen. Sechster Internationaler Barocksommerkurs,

Stiftung Bibliothek Werner Oechslin, Einsiedeln, 10.-14. Juli 2003, Zürich: gta Verlag,

2008, S.16-37.

- Werner Oechslin, Das Wahre ist das Ganze! und die Bibliothek als "das durch seine

Entwicklung sich vollendende Wesen", in: Rosa Parlavecchia / Paola Zito (Hg.), Scaffali

come segmenti di storia. Studi in onore di Vincenzo Trombetta, Rom: Edizioni Quasar,

2020, S. 17-25, in diesem Buch S. 26-33.

- Werner Oechslin, Die Bibliothek und ihre Beweger, in: Scholion 12/13, 2020/21, S. 13-67,

in diesem Buch S. 252-305.


	"Ineinander ..."

