Zeitschrift: Scholion : Bulletin
Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 14-15 (2023)

Artikel: Wissen in endlichen Raumen : die Bibliothek und das Buch
Autor: Oechslin, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1044531

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1044531
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SVBLIMIVM
INGENIORVM

CRYV X

1AM TANDEM ALIQVANDO
DEPOSITA
A IOANNE CARAMVEL
LosxowrirTs,

Gravium lapfum cum tempore elapfo componente, con=
cordiamgue experimentis ¢ demorg/brationibm
Geometricis firmante.

10N AN LI
Apud PETRVM vanper HEYDEN,
M. DC. XLIV.

Abb. 81: Juan Caramuel Lobkowits, Sublimium Ingeniorum

Crux [...], Leuven: Petrus van der Heyden, 1644, Titel



WISSEN IN ENDLICHEN RAUMEN — DIE BiBLIOTHEK UND DAS BucH 223

WISSEN IN ENDLICHEN RAUMEN — DIE BIBLIOTHEK
UND DAS BucH

[2010]

“Nur fiir uns giebt es Endliches.”

Friedrich Nietzsche, “Zur Genesis der Erkenntniss”, in: Ueber
Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne, in: id., Werke, Bd. 10,
Schriften und Entwiirfe 1872 bis 1876, Leipzig: Naumann, 1896, S.18¢

“Im Unendlichen ist alles moéglich!” Der Satz entstammt einem mathe-
matischen Kontext und bezieht sich auf die Anfinge der nicht-euklidischen
Geometrie." Da, wo der endliche, erfahrbare und vorstellbare ‘euklidische’
Raum verlassen wird, hat sich auch die Gewissheit iiber das Verhalten von
den in die Unendlichkeit verlingerten Parallelen verflichtigt. Es mangelt
nicht nur an Vorstellung, es fehlen auch die Begriffe. Albert Einstein hat
1928 in seinen Uberlegungen zum “Fernparallelismus” seine Kritik an der
Riemann’schen Geometrie dort angesetzt, wo Begriffe fehlen und wo es um
Erginzungen ginge, “welche begriffsreicher sind als diese, in der Hoffnung,
zu einem logischen Gebiude zu gelangen, das alle physikalischen Feldbe-
griffe unter einem einzigen Gesichtspunkte vereinigt” (Abb. 83).

Nicht nur, dass Einstein die — iibliche - architektonische Metapher ver-
wendet, wo es in einem “Gebiude” um Ordnung und Zusammenhalt geht!
Der Mathematiker demonstriert ganz allgemein, wie sehr wir auf unsere
Erfahrungen und die entsprechenden Konventionen angewiesen sind. Kein
Zweifel, es handelt sich dabei um Einschrinkungen, so wie sie auch die lange
Diskussion um unsere Anschauungen und die “reine Anschauung” (der Geo-
metrie) betreffen. Und da beginnt wohl die eigentliche Schwierigkeit kultur-
geschichtlicher Einordnung und Beurteilung. Bertrand Russell hat Einsteins
optimistischer Sicht menschlicher Entwicklung und Entfaltung entgegenge-
halten: “Man has had an existence which is long in relation to historical time,
but short in relation to geological epochs.”* (Abb. 85). Wir leben, insofern wir
uns in menschlichen Gesellschaften bewegen, in einer historischen Zeit — und
nehmen deren Beschrinkungen und Kiirze in Kauf. Und auch unsere Vorstel-
lungen sind gerade deshalb auf diesen Raum beschrinkt und bewegen sich im

Rahmen “mdéglicher Erfahrungen”, so wie das Kant in den Prolegomena zu einer



224 WIisSEN IN ENDLICHEN RAUMEN - DIE BIBLIOTHEK UND Das BucH

Abb. 82: Wolfgang und Johann Bolyai, Geometrische Untersuchungen, Paul Stickel (Hg.),
Erster Teil: Leben und Schriften der beiden Bolyai (= Urkunden zur Geschichte der
nichteuklidischen Geometrie, herausgegeben von Friedrich Engel und Paul Stickel, Bd. IL.1:

Wolfgang und Johann Bolyai), Leipzig/Berlin: B. G. Teubner, 1913, Titel

Abb. 83: Albert Einstein, Riemann-Geometrie mit Aufrechterhaltung des Begriffes
des Fernparallelismus, Berlin: Verlag der Akademie der Wissenschaften, 1928, Umschlag

jeden kiinftigen Metaphysik die als Wissenschaft wird auftreten kinnen 1783 dar-
legt. Dabei ist er ja bemiiht, diesen Rahmen auszudehnen und “weiter hinaus”
zu greifen, um dann gleichwohl auch dies wiederum dem Gebot “nur aus
irgend einer moglichen Erfahrung” anzubinden. Gerade er weiss von
einem “viel weitliufigere[n] Neben-GEBAUDE”, dass der Verstand “an das
Haus der Erfahrung” anbaut. Aber das dndert kaum etwas an der grundsitz-
lichen Bedeutung des wie auch immer gedeuteten aristotelischen Satzes von
der Anbindung des Intellekts an die Sinne (“nihil enim est in intellectu,
quin prius fuerit in sensu”) und des von uns unterstellten Sinns einer
“Verkniipfung gegebener Anschauungen in einer Erfahrung”, ge-
rade weil wir uns zuweilen in einem Grenzbereich von Vorstellung aufhalten.*

Von “produktiver Einbildungskraft” spricht deshalb jemand wie Jacob
Friedrich Fries, und er erliutert dies, um sich der ganzen Problematik und der



WIisSEN IN ENDLICHEN RAUMEN — DIE BiBLioTHEK UND DAS BucH 22§

NEW HOPES
FOR A
CHANGING WORLD

CARLO PARCELLI

. FERN-
PARALLELISMUS

LONDON

GEORGE ALLEN & UNWIN LTD
RUSKIN HOUSE MUSEUM STREET

Abb. 84: Carlo Parcelli, Fernparallelismus, Washington, DC: Paycock Press, 200(0)7, Umschlag

Abb. 85: Bertrand Russell, New Hopes for a Changing World, London:
George Allen & Unwin Ltd., 1951, Titel

hohen Anspriiche zu versichern: “iber das blofie Vorhandenseyn einer Thitig-
keit im Geiste wird noch eine besondere Empfinglichkeit erfordert, damit wir
uns derselben bewufit werden konnen, denn wir haben so eben dunkle Vorstel-
lungen aufgewiesen, deren wir uns nicht bewufit sind, obgleich wir sie haben;
durch den innern Sinn gelangen wir erst zu diesem Bewufitsein, wodurch sie
klar werden.”* Am Ende also wollen wir Klarheit. Im Zusammenhang mit der
“produktiven Einbildungskraft” spricht Fries deshalb auch ganz konkret von
der “Konstruktion der Gegenstinde in den Raum und in die Zeit”, welche
“die anschauliche Vorstellung von Dauer, Gréfie, Gestalt, Lage, Entfernung,
das heifit, die Vorstellung der figurlichen synthetischen Einheit der
Gegenstinde, oder des mathematischen in unsrer Erkenntnif” gibt.’ Das also
sind die Voraussetzungen und Bedingungen, auf dass die ‘Dinge’ erkennbar und
dadurch fur uns ‘erreichbar’ sind. Sie mogen auf den ersten Blick ‘daneben’,
am Rande und nicht im Zentrum unserer Erfahrungen stehen, aber es handelt
sich gleichwohl um “Neben-GEBAUDE”. Der Drang des ‘Bauens’ ist nicht



226 WISSEN IN ENDLICHEN RAUMEN — DIE BiBLIOTHEK UND pAs Buch

zu bremsen. Und man sollte sich auch daran erinnern, dass der Begriff ‘Kon-
struktion’ hiufig genug gleichbedeutend mit ‘Synthese’ verwendet wird.”
Fries nennt das genauer “eine anschauliche Verbindung, anschauliche

” %, und er fiigt hinzu:

synthetische Einheit der Dinge in Raum und Zeit
“So ist sie das Eigenthum der produktiven Einbildungskraft.”’

Die Endlichkeit besitzt die Vorteile, dass sie unsere “produktive Ein-
bildungskraft” doch immer wieder an ‘bekannte’ und deshalb verfiigbare
Erfahrungen anbindet und “kultiviert” — in den Zusammenhang mensch-
licher Kultur setzt. Und dass diese Erfahrungen natiirlich weit iiber unsere
je eigenen individuellen Erfahrungen hinausreichen, macht das aus, was wir
menschliche Kultur nennen. Dazu gehort die ‘Riickversicherung’ — einer
stindig verfiigharen und stets neu gedachten “memoria” genauso, wie die
natiirlich gleichfalls verwurzelte, iber die konkrete Zeit und den jeweiligen
Ort hinaus verweisende Vorstellungswelt. Es gilt — in den Worten Kants — als
‘verniinftig’, sich auf solcherlei Anbindungen einzulassen, sich daran zu orien-
tieren und sich der entsprechenden Vorteile zu vergewissern. Niemand wiirde
voreilig, so méchte man doch annehmen, diesen Zusammenhang aufgeben
und sich in ein ‘ex nihilo’ stiirzen wollen.

Mit den Endlichkeiten sind jene sprachlichen Errungenschaften verbun-
den, die sich als Begriffe verfestigt haben. In ihnen hat die produktive Ein-
bildungskraft ihre ganz eigene Kraft entfaltet. Wilhelm von Humboldt stellt
in Anbetracht seiner vergleichenden Kultur- und Sprachforschung fest, es
fiihre dies zu einer noch “hoheren Erscheinung, der Erzeugung menschlicher
Geisteskraft”.” Es miissen diese Mittel der “Speculation” genauso ernst ge-
nommen werden. Jacob Grimm sieht das mit der Dingwelt von allem Anfang
notwendigerweise verbunden. Zu Beginn seiner Geschichte der deutschen Sprache
schreibt er 1848: “Es gibt ein lebendigeres zeugnis iiber die vélker als knochen,
waffen und griber, und das sind ihre sprachen.”” Und einleitend dusserte
er sich — auch er mit den Haus- und Gebdudemetaphern bestens vertraut —
grundsitzlich: “Sprachforschung der ich anhinge und von der ich ausgehe, hat
mich doch nie in der weise befriedigen kénnen, dafi ich nicht immer gern von
den wortern zu den sachen gelangt wire; ich wollte nicht bloff hauser bauen
sondern auch darin wohnen.”" Wir sollten uns daran erinnern, dass unsere
Kultur uns stets eine solche endliche, erreichbare, ‘hiusliche’ Welt zubereitet
hat, und dass darin auch ihr Vorteil liegt, weil sie in diesen Grenzen einiger-
massen verstindlich ist. Die Sprache, die Begriffe, der Text und die Kontexte,
die Metrik — im Umfeld der euklidischen Geometrie — sind die unabdingbaren
Bausteine bei der Einrichtung dieser Welt und ihrer ‘Gebéude’.



WISSEN IN ENDLICHEN RAUMEN — DIE BiBLIOTHEK UND DAs Buch 227

Methodologisches und
Philosophisches zur ::

3. Dee.1969.

wifat| .

G. MANNOURY,

'd. logischen Grundiagon dor Mathematik an der
Universitit su Amsterdam,

\%‘ dw‘. T nerer oot i Pt B oom il
& orsiiis B Ponn il snfoti et St

e Mf—/,u..yo i A AT B S5 e s A
M,ir{.._.. ? g st // "-.Ima"m-q// R

& S = L P 1
S AT n(.%b/—«r st o s Jlﬂdf/faué J:;.
f /&/ e
R Fr. NIETZSCHE.
Ueber Wahrheit und Liige im assscrmo-

// A2 e RERTET
Hoaarle.
4 Zﬁf “‘:?;;at}"@ oo 13 iy b‘?{/

tLU Ao b—o—;yue f ,f:' r

HAARLEM, P. VISSER Az, 108, 77222
0
%y .

Abb. 86-87: Gerrit Mannoury, Methodologisches und Philosophisches zur:: Elementar-
Mathematik, Haarlem: P. Visser Azn., 1909, Umschlag (mit transp. Schutzumschlag) und Titel

Von hier aus, aus dieser — kulturgebundenen — Perspektive wird der Blick
‘nach draussen’ umso interessanter, aber auch anspruchsvoller und schwieri-
ger. Der hollindische Mathematiker und Philosoph Gerrit Mannoury hat
1909 seiner grundsitzlichen Arbeit Methodologisches und Philosophisches :: zur
Elementar-Mathematik (Abb. 86-87) das Nietzsche-Zitat vorangesetzt: “Das
eigentliche Material alles Erkennens sind die allerzartesten Lust-
und Unlustempfindungen...”” Es geht um Feinheiten. Das mag der
dusseren Prizision zuweilen entbehren. Gleichwohl schreibt Mannoury
dem Mathematiker ins Stammbuch, “dass er bisweilen iiber das ‘Rechnen’
das Denken vernachlissigt hat”."* Alles dreht sich immer wieder um diese
Grenzen und die Art und Weise, wie wir damit umgehen kénnen und sollen.
Bei Nietzsche selbst — in seinen Bemerkungen “Zur Genesis der Erkennt-
nis” — steht fest, dass “alles Erkennen [...] ein Messen an einem
Maassstabe” ist, und, in anderen Worten, dass es “ein Wiederspiegeln in
ganz besonderen Formen, die von vornherein nicht existiren” sei. Die Natur
ist unendlich, “kennt keine Gestalt, keine Grosse”.” Nur im Erkennen tre-
ten solcherlei Vorstellungen auf. Und so ist es auch mit der Zeit. Sie ist in
der Natur unendlich, wihrend fiir die Menschen gilt: “Nur fir uns giebt es
Endliches.””® Das Endliche ist das Geschichtliche und das Konkrete.



228 WISSEN IN ENDLICHEN RAUMEN — DIE BI1BLIOTHEK UND DAS Buch

Es sind Variationen der alten Vorstellungen, wie sich Kunst und Natur kom-
plementir erginzen. Und der Kulturhistoriker weiss, dass dem Menschen
Phantasie, Fiktion und Klimmziige aller Art stets wichtig und verfiighar
waren, um den endlichen, engen in einen erweiterten oder gar unendlichen
Raum zu verwandeln. “Artificii” aller Art, von Menschen erfundene Instru-
mente verschaffen ihm diese Vorteile. (Dazu gehort das Buch und die Biblio-
thek.) Es geht dabei stets um die Grenzen und die Frage, wie weit man sie
zu seinen Gunsten ausdehnen kann bis hin zur “No6tigung”, die Kant in An-
schlag bringt und zur Frage fithrt, zu welchen Bedingungen der Anbindung
und Riickversicherung bei den “méglichen Erfahrungen” das ‘verninfti-
gerweise’ zu empfehlen sei: das Mass, die “Metrik”! Dass sich hier — bei
den menschlichen Vorstellungen — alles bewegt und stets bewegen muss, und
sich zuweilen verfliichtigt oder ganz in Luft auflst, ist nicht vermeidbar.
Und so sagt Galileo zu Aristoteles “un mondo ideale, un mondo di carta” und
lisst den, der ihn zitiert, Gregorio Bressani, kommentieren: “ha fatto quello
che e tenuto a fare chiunque fa professione di filosofo.”"” Eine Vorstellungs-
welt, die auf unsere Wirklichkeit ausgerichtet ist, der bewusste Umgang mit
jener Endlichkeit durch Instrumente des Erkennens ist es doch, was uns die
Dinge verfiighar macht. Also lohnt es sich, sich damit auch griindlich zu be-
fassen, angefangen bei den alten, im Leib-Seele-Zusammenhang gegebenen
Bedingungen. Wir richten uns ein in dieser Welt mit all ihren Mingeln und
Aporien und sollen nicht den “isolirenden Illusionen” und auch nicht einer
idealisierten “absoluten Naturwahrheit” verfallen.”” In der Endlichkeit
Nietzsches sind die kiinstlerischen Krifte schon in unserem Werden begrif-
fen, und der Hang zur Wahrheit ist ein moralisches Phinomen, wird #sthe-
tisch verallgemeinert und erzeugt den “intellectuellen Trieb”. Es geht um die
Anerkennung dieser Einschrinkung: “Nur fir uns giebt es Endliches.” Als ob
das nicht weit genug wire! Es ist vermessen, dagegen einen absoluten Frei-
heitsbegriff zu setzen, dem alles in nicht mehr unterschiedener Weise offen-
stiinde. Es ist uns ohnehin verwehrt. Auch unser Gliicksstreben ist auf end-
liche Grenzen verwiesen. Ein zeitgenossischer Philosoph formuliert dazu:
“Wir betriigen uns, indem wir unsere biologischen Grenzen ausblenden.”"
Tiglich werden wir an dieses Risiko gemahnt. Und trotzdem tun wir, dessen
ungedenk, immer wieder alles, um das Mass, die ‘Metrik’ und die Grenzen zu

verschleiern und auszublenden.

*kk



WisSEN IN ENDLICHEN RAUMEN — DIE BiBLioTHEK UND DAs Buch 229

“El nimero de simbolos ortogrificos es veinticinco.”

Jorge Luis Borges, La Biblioteca de Babel [1941],
in: id., Ficciones, Buenos Aires: Emecé Editores, S.A., 1958 [1956], S.87

“Linguae elementa solummodo viginti duo, & tamen sufficientia

rebus omnibus significandis.”

Juan Caramuel Lobkowits, Sublimium Ingeniorum Crux [...],
Leuven: Petrus van der Heyden, 1644, Epistola Dedicatoria, o.S.

“[...] for as mastication is to meat, so is meditation

on that which wee read.”

Robert Burton, The Anatomy of Melancholy, Oxford: Printed for
Henry Cripps, 1638 (erste Ausgabe 1621), S.280 (nach Hieronymus)

Die Endlichkeit also ist es, mit der wir befasst sind und mit der wir — selbst
endlich — umgehen kénnen und miissen. Von hier aus erscheinen die Ver-
sprechungen unserer “productiven Einbildungskraft” umso bedeutsamer.
Man setze an die Stelle der Gebiude unserer Vorstellungen die realen,
physischen Gegebenheiten, die fiir sie erfunden und gebaut wurden, und
wir haben vor uns die Bibliothek mit ihren gleichfalls korperlich gegebe-
nen Biichern. Diese Welten der Vorstellungen und Phantasien und ihrer
physischen ‘Korrelate’ aufeinander zu beziehen, verschafft uns das tiefere
Verstindnis dessen, was sie sein sollten und was wir vermégen und welche
konkreten Mittel und Bedingungen wir zu diesem Zwecke benétigen und
einsetzen. Es dient dem Verstindnis, die Bedingung der ‘Metrik’ und des
“Verteilungsmodus”, Zahl, Grosse und die “Additions-Korrespondenz” mit
ins Kalkil zu nehmen, genauso wie alle anderen “willkiirlichen Konventio-
nen”, die sich um die Umsetzung mathematischer Raum-und-Zeit-Begriffe
angesammelt haben.” Johann Heinrich Lambert hat das 1771 in seiner
Architectonic beschrieben, der im Titel erklirend “Theorie des Einfachen
und des Ersten in der philosophischen und mathematischen Erkennt-
niff” hinzugefiigt war. Der Vereinfachung ist letztlich der ganze Aufwand
gewidmet. Und Lambert hilt es in seiner Selbstrezension “als eine sehr
wichtige Betrachtung”, dass “die einfachen Begriffe in allen Absichten der
eigentliche Uebergang von der Form zur Materie, vom Hypothetischen



230 WISSEN IN ENDLICHEN RAUMEN — DIE BiBLIOTHEK UND DAS BucH

zum Categorischen, von den Relationen zu den Correlatis sind”.”" Man
kann es auch umdrehen und festhalten: Wo immer sich die Ordnung, das
‘Architektonische’, in der physischen Wirklichkeit erweisen muss, muss auch
die entsprechende Prizisierung notgedrungen erfolgen. Lambert ist sich
bewusst, dass bei solcher ‘kategorieller’ Absicht der Frage, welche Begriffe
das seien, eine grosse Bedeutung zukommt. Er weiss auch, dass wir immer
bei der “Kérperwelt” anfangen, “von daher die Bilder nehmen”, um uns “die
Dinge der Intellectualwelt” vorzustellen.”” Bezogen auf Ausdehnung und
Grosse geht es demnach unter anderem um Einheit, Dimension, um die
“einfache Gestalt der Grosse”, um Massstab, um das “Ausmefibare”
und die “Gleichartigkeit”, das “Einférmige”, wie um die “Schranken”,
das “Zahlengebiude” und die “Vorstellung der Grosse durch Fi-
guren”.” Man hat die Bibliothek mit ihren Einrichtungen, Biichergestellen
aller Art und ihrer Anordnung lingst vor Augen!

Endlichkeiten lassen sich durchaus in Zahlen ausdriicken. Ja, man bedarf
ihrer — und des ganzen Reichtums zugeordneter Begritfe — unzweifelhaft, um
sich darin einzurichten. Denn darum, um das ‘Sich Einrichten’, geht es. Es
betrifft Modalititen und Einschrinkungen, die unserer Korperlichkeit und
deren endlichen Bedingungen in Raum und Zeit auf mannigfaltige Weise
entsprechen. So verstindlich es ist, dass wir solche Grenzziehung immer
wieder zu negieren oder aber, was intelligenter ist, zu tiberlisten trachten, so
sehr bleibt es eine elementare Bedingung unseres Tuns und Seins. Es lisst
sich nicht leugnen, dass unsere ‘Lebenserwartung’ trotz vieler versuchter
Streckungen arg beschrinkt ist. Wir brauchen eine Kultur — auch eine Wis-
senskultur —, die damit haushilterisch umgehen kann. Haushalt, griechisch
oikovouia, ist das entscheidende Stichwort, was einmal mehr die Metapher
des Hauses, des oikog, des Inbegriffs alles Gebauten, mitfithrt und daran das

in irgendeiner Weise Systematisierende und Ordnende, den vduog, hinzufiigt.

Uber wie viel Zeit verfiigen wir, um Wissen anzusammeln und es auch zu nut-
zen; wie viele Biicher lesen und verdauen wir in einem Leben? So oder anders
schockiert uns die Einsicht in plausible, ‘reale Verhiltnisse’ — in Anbetracht
der Unendlichkeitserwartungen und -versprechungen, die, lingst der Religion
und Metaphysik entwachsen, in die tiglichen Geschifte Eingang gefunden
haben. Berechnungen sind erniichternd! Bei einem Buch pro Woche sind das
50 pro Jahr, in zehn Jahren 500, in einem aktiven Leben von 60-70 Jahren
also 3000- 3500 Biicher. Kaum jemand wiirde statt ‘nur’ wochentlich, tiglich

ein Buch verzehren; man kime selbst dann nicht weit iiber die 20 ooo Titel



WissEN IN ENDLICHEN RAUMEN — DIE BiBL1oTHEK UND DAS BucH 231

hinaus. Nichts in Anbetracht des jihrlichen Ausstosses der klagenden Buch-
industrie und der Millionenbestinde in Bibliotheken; und nichts im Vergleich
mit den “Treffern’, die mit jedem eingegebenen Begriff bei Google angezeigt

werden.

Es stimmt etwas nicht im Verhiltnis von iberbordendem Informations-
angebot und unserer beschrinkten Aufnahmemdoglichkeit. Genauer: wenn
wir das nicht bedenken und verschleiern, machen wir uns etwas vor oder
taumeln schlicht im Gréssenwahn. Es scheint gerade so, als ob wir aus der
Euphorie im Umgang mit Information wenigstens die Aussicht auf ein un-
begrenztes, ewiges Leben beziehen méchten. Aber auch das geht wohl kaum.
Es dringt sich vielmehr auf, auch hier nach Ordnungen zu fragen, um der
Menge besser Herr zu werden. Ein alter Grundsatz zihlte gerade dies zu
den Obliegenheiten eines Bibliothekars: “Bibliothecam instructores oportet
animo tenere formas.”** Die Ordnung — und die ‘Form’ — einer Bibliothek
meint natiirlich die Biicher, aber folgerichtig natiirlich auch die Anordnung
der Biichergestelle und, noch konkreter, die ‘Aufstellung’ der Biicher. Dort
muss die Okonomie, die Haushaltung ansetzen — und vermitteln. Auch sie
bedient sich aller Klimmziige oder einfach der Mittel, die zwischen dem
Korperlichen und Intellektualen, ganz nach Massgabe unserer Sinne und
deren unterschiedlichen Vermégen, vermitteln. Wie in einer Bibliothek Seh-
sinn und haptisches Vermégen korrelieren, entspricht ausgekliigelter — und
haushilterisch ausgerichteter — Strategie.

Das Rad lisst sich schwerlich zuriickdrehen, aber es wire doch sehr un-
o6konomisch, wenn man diese in der langen Geschichte von Bibliotheken
als Wissensordnungen erprobten Mittel einfach beiseiteschieben wiirde. Es
bedarf einer adiquaten Fortfilhrung und, wo angezeigt, eines angemessenen
Ersatzes. Die Geschichte hilt uns immer noch Modelle grundsitzlicher und
paradigmatischer Art bereit, die das alte und immerwihrende Bediirfnis einer
kiinstlichen Verlingerung unseres Gedichtnisses durch Bild- und Schrift-
triger mitsamt deren Bedingungen und Priorititen illustrieren. Mit dem
Festhalten von Erfahrung und Wissen durch Schrift ist stets die Frage nach
Tradierung iiber die einzelne Lebenserfahrung hinaus aufgetaucht. Idealiter
hat man damit die Wichtigkeit des Aufzuschreibenden verbunden und postu-
liert und dies nicht einfach dem Zufall {iberlassen. Es braucht einen Grund,
weshalb man gleichsam ‘gegen die Natur’ unser Wissen iber die je eigene
Erfahrung und Endlichkeit hinauswirken und zur (geteilten) Kultur werden
lassen will. Paradigmatisch ist die biblische Erzihlung der Sohne Seths, die



232 WISSEN IN ENDLICHEN RAUMEN — DIE BiBLIOTHEK UND DAs BucH

in Anbetracht der drohenden Sintflut das erste Wissen der Menschheit, die
“prisca philosophia”, auf einen unzerstérbaren Triger, ein festes Monu-
ment, setzten. Was hier aufgeschrieben wurde und wie man dieses Privileg
begriindete, ist die wirkliche Frage. Wiirden wir sie ab und zu wieder stel-
len oder gar losen, wir hitten keine Informationsbedrohung und kimen
mit Uberfluss und Stau einigermassen zurecht. Aber wer will denn hier mit
Autoritit eingreifen und gleichsam Zensur ausiiben? Es muss sich anders
regeln lassen, und am Anfang mag die Einsicht in den Nutzen und Vorteil
jener Okonomie stehen, die als Grundlage gesellschaftlicher Ubereinkunft
und menschlicher Verstindigung — gegen babelsche Irrung und Verwirrung —
unabdingbar ist. Ubersicht und die Postulierung eines Ganzen, gleichsam
eines Wissenskorpers, sind die wirklichen Herausforderungen. Dem dienen
die an bestmdoglicher Erfahrung und Sichtbarkeit orientierten Kriterien von
Ordnung zu.

Ein paradigmatischer ‘Ort’ von Wissensordnung und Denkékonomie
liegt in der Figuren- und Zeichensetzung selbst, so auch im Alphabet be-
griffen. Kluge Kopfe wie Giulio Camillo und Juan Caramuel de Lobkowitz
haben auf das Paradox hingewiesen, wonach sich alles mittels einer Kleinst-
zahl von bloss 22 Zeichen darstellen liesse. Seinem Gonner, Francois I,
hatte Giulio Camillo Unsterblichkeit versprochen, wenn er den Empfeh-
lungen im Sinne seiner Ars Mnemonica folgen wiirde (“[...] queste sono
le vie, per le quali ascenderai alla immortalita”).”” Mnemonik verspricht den
haushilterischen Umgang mit Wissen durch intelligente Erschliessung und
Erreichbarkeit gemiss Ort und Anordnung. Auf diese Weise soll das Ideal
der Verbindung des Universalsten mit dem konkretesten Einzelnen erfiillt
werden. Das Modell — oder auch die Methode — einer entsprechenden
Verkiirzung bietet das Alphabet, von dem Giulio Camillo sagt: “Avertiscan
prego: prima che fussero trovate le ventidue lettere del nostro alphabeto; se
alcun si fusse offerto di dar ventidue caratteri, con li quali tutte le cose, delle
quai parliamo potessero essere scritte; non sarebbe stato beffato? & pur
veggiamo, che queste poche lettere, che sono nell’alphabeto, sono bastanti a
esprimere il tutto. Et la prova che & tutto di nelle mani di color che scrivono,
ne manifesta fede.”*

Das Okonomieprinzip das unser Wissen, so es denn aufgehoben und
verbreitet werden soll, reguliert, ist also schon im Alphabet grundgelegt. Es
ist dies ein ausreichendes Mittel, um eine unendliche Vielfalt, wie sie in der
Welt gegeben ist, abzubilden. Giulio Camillo fithrt diesen Gedanken fort
und wendet ihn auch auf Wissensformen im engeren Sinn an. Wer hitte



WISSEN IN ENDLICHEN RAUMEN — DIE BIBLIOTHEK UND DaAs Buch 233

274

&

DvE TRAT,

TATI DELL’ECCELLEN
TISSIMO MGIVLIO
CAMILLO:
L’VNO DELLE MA TERIE,

che pofforio wenir Jotto lo fiile dell’cloguente :
L’ALTRO DELLA IMITATIONE.

Co’l Privileggio dellIlluftrifl.Sena~
to Venetiano per anni X.

Abb. 88: Giulio Camillo, Due Trattati dell’eccellentissimo M Giulio Camillo: L'Uno
delle Materie, che possono venir sotto lo stile dell’eloquente: I’Altro della Imitatione,
Venedig: Nella stamparia de Farri, 1544, Titel

etwa gedacht, dass sich in den zehn “predicamenti d’Aristotele” alles um-
fassen liesse.’”” Juan Caramuel de Lobkowitz spinnt diesen Gedanken 1644
im Widmungsschreiben seines Sublimium Ingeniorum Crux an Ferdinand III.
fort (Abb. 81 und ¢2): So wie es vier Elemente der Natur gibt, gibt es eben
9 Zahlen und 22 Buchstaben: “Linguae elementa solummodo viginti duo, &
tamen sufficientia rebus omnibus significandis.”**

Das entscheidende dieser Paradigmen ist, dass sich alles um das Ausrei-

chende — durchaus in Parallele zu unserer Endlichkeit — dreht. Nun kann



234 WISSEN IN ENDLICHEN RAUMEN — DIE BIBLIOTHEK UND DaAs BucH

man das mit dem Hinweis auf den unendlichen Zuwachs an Wissen in allen
Bereichen auszuhebeln versuchen; doch das Verniinftige dieses Ansatzes lisst
sich nicht tibersehen. Es wird lediglich unterstellt, dass wir — aus kulturellen
Erwigungen — die Ordnung dem Chaos vorziehen und dass wir Ubersicht-
lichkeit als Tugend, wenn nicht gar als notwendige Voraussetzung unseres
Tuns in einem durchaus ethisch-moralischen Sinn begreifen.

Das Bild des Alphabets scheint sich universaler Bedeutung zu erfreuen.
Auch Jorge Luis Borges kommt in seinem berithmten Text La Biblioteca de
Babel (1941) darauf zu sprechen: “El nimero de simbolos ortogrificos es
veinticinco.”” Er hat den 22 Buchstaben Punkt und Komma und den Zwi-
schenraum als Zeichen hinzugegeben,** und somit gleichsam Grammatik und
Syntax in das unendliche Kombinationsspiel aufgenommen. Er hat lingst die
moderne Situation von Chaos und Uniibersichtlichkeit erfahren und nihert
sich der méglichen ‘Ordnung’ durch Ausschluss so unsinniger Buchstaben-
kombinationen wie “dhcmrlchtdj” an.** Ob die Welt unendlich oder endlich
sei, will er gar nicht entscheiden. Er sucht nach verniinftigen Argumenten
fir und gegen beide Optionen. Denen, die die Welt als unendlich begreifen,
was nicht grundsitzlich unlogisch ist, hilt er entgegen: “olvidan que los
tiene el nimero posible de libros”.** Mit Zahl und Anzahl bewegen wir uns
in der endlichen Welt. Borges fiihrt dazu noch eine weitere, kleine Parabel
an. Wenn ein ewig Reisender die Geschichte durchmessen wiirde, stiesse er
immer wieder auf die unvermeidbare Wiederholung von Dingen (und auch
von Texten). Auch die Wiederholung ist eine Ordnung, ja DIE Ordnung
schlechthin, so Borges. “Con esa elegante esperanza”, mit dieser Hoffnung
beendet er seinen Text.*

Das schreibt jemand, der Zeilen zuvor bekennt, wie ihn systematisches,
geplantes Schreiben anwidert. Es ist der Poet, der sich bei aller Offenheit
und allem Freiheitsstreben auf den tieferen Sinn und das menschliche Be-
diirfnis von Ordnung einlisst. Seine Autoritit beziiglich der 25 — oder 22
oder 23 — Zeichen findet er iibrigens in Robert Burton und in dessen The
Anatomy of Melancholy (1621). Dort versucht der Autor - seine ‘Melancholie’
begreifend und beschreibend -, das Ganze und Umfassende aus dem Ver-
stindnis des einzelnen Konkreten zu beschreiben, und rit dazu, Hieronymus
folgend, dies grindlich zu tun: “for as mastication is to meat, so is medita-
tion on that which wee read”.** Verstehen erfordert griindliches Kauen und
Verdauen. Die Bibel ist fir ihn “an Apothecaries shop”, in der man Mittel
“for all infirmities of minde” findet.¥ Und weil er nicht bei den religiosen
Schriften halt machen will, empfiehlt er die Autoren der Mnemotechnik



WIsSEN IN ENDLICHEN RAUMEN — DIE BIBLIOTHEK UND DAS BucH 235

und die mathematischen Schriften, Euklid voran, und holt sich dessen Lob
bei Clavius. Daran orientiert er sich und empfiehlt, man mége iiber die
“variation of the 23 letters” nachdenken — und darin das ganze Potential ent-
decken, weshalb er dies auch gleich in Zahlen exemplifiziert. Es iibersteigt,
was “within the compasse of the firmament” Platz findet, und ist doch nur in
wenigen Elementen grundgelegt.*

So besehen kann es niemanden als Einschrinkung oder gar Beengung
bedriicken, wenn er all dies, die Ordnung und Freiheit, die immer gleichen
22 Elemente in unterschiedlichster Zusammenfiigung und dies insgesamt
wieder zwischen zwei Deckeln zu einem Buch zusammengeklemmt vorfin-
det. Das Buch ist in diesem Sinne ein hoch-intelligentes Konstrukt, das so
unendlich vieles zulidsst und dies ‘trotzdem’ in eine iibersichtliche und - ganz
wortlich — ‘handliche’ Form bringt. Will man das ersetzen, muss man sich
wohl iiberlegen, was man einbiisst und wie man es denn allenfalls wettzuma-
chen gedenkt. Dabei ist das alles an der physischen Wirklichkeit des Buches
angebunden. Es wiederholt sich, was unmittelbar iiber die Sinne vermittelt
einsehbar ist, die Endlichkeit des Haushalts, der Ordnung und Anordnung.
Jedermann weiss, dass sich in einem solchen Buch zwischen den zwei Deckeln
ein Mikrokosmos mit eigenen Gesetzen entfaltet, dem wiederum vielerlei
hilfreiche Klimmziige zugute kommen, die Paginierung, derzufolge mittels
Register jedes einzelne Wort — oder eben haushilterisch: die wichtigsten
Worte — erschlossen werden konnen, die kluge Einteilung und Anordnung
und Betitelung, die Heraushebung und das Nachfithren und Prizisieren
im Kleingedruckten der Fussnoten, die Anmerkungen und Metatexte von
Einleitungen, Widmungen, Nachworten. Der ‘inneren’ Okonomie gesellen
sich nunmehr noch andere Kriterien hinzu; es soll das Buch handlich sein,
in die Hand passen, der Grosse der Hand, von der man ja auch stets Masse
(“palmi”) abgelesen hat, angemessen sein, auf dass diese jenes Objekt auch
wirklich bestméglich gebrauchen kann. Man weiss, wie man das Buch mit
Hinden bedient; die eine fasst es an und hilt es, die andere bedient es, blit-
tert von vorn nach hinten und umgekehrt, langsam oder schnell. Das Buch
hilt sich — begriindete Ausnahmen vorbehalten — an Mass und Bewegung, die
auf die Masse und die Motorik des Korpers abgestimmt sind.

All dies ldsst sich wiederum auf die nichst gréssere Einheit iibertragen,
auf das Biicher-Behiltnis einer Bibliothek, in der die einzelnen Biicher ihre
Aufstellung finden. So wie dem einzelnen Buch (“alla portata di mano”!) der
unmittelbare Zugriff der Hand, der haptische Sinn zugeordnet ist, so kann
bei grosserer — aber wiederum angepasster und angemessener — Distanz der



236 WIsSEN IN ENDLICHEN RAUMEN — DIE BIBLIOTHEK UND DAs BucH

Sehsinn die Biicherordnung méglichst ‘auf einen Blick’” wahrnehmen und
verstehen! Die ‘alte’ Bibliothek mit ihren offenen Biicherregalen hat sich den
Sinnen des Beniitzers — “et visui et usui” — unmittelbar geéffnet und auf diese
Weise verfugbar gemacht.’’

Es ergibt sich alles aus der Einsicht in die Endlichkeit und Beschrinkt-
heit von Raum und Zeit und dient der Verkiirzung der Wege und der
‘Friiherkennung’ des Buches iiber die Sinne. Nach Massgabe dieser Uber-
legungen miissten die neuen Moglichkeiten an dem gemessen werden, was
die alten schon boten; das wire 6konomisch. Ansitze, etwa die ‘Abbildung’
von Ordnungssystemen mittels Sensoren zwecks besserer oder schnellerer
Erschliessung und Benutzung sind gegeben und grundsitzlich problemlos
moglich. Schwieriger ist es, jene alten, historisch gewachsenen Wissens-
ordnungen, die sich ja nicht nur bewihrt haben, sondern die nach wie vor
wichtige Grundlagen unseres Wissensverstindnisses und unseres Haus-
halts an Wissenserfahrung bilden, ‘mitzunehmen’, weiter zu nutzen und
zu entwickeln. Das zu vermeidende Szenario ist wohl jenes, dass man das
alte und das neue Wissen voneinander separiert, wie das leider lingst der
Fall ist: dusserlich zum Beispiel in der physischen Abgrenzung von “rare
book libraries” und mittelbar der Musealisierung des alten Wissens. Umso
gewichtiger ist die Frage nach jenem von Robert Burton veranschlagten
Kau- und Verdauungsvorgang. Die formalen Systeme bieten doch nur Auf-
zeig- und Hinweishilfe. Und es kommt auf die Dinge selbst, in diesem Fall
auf die Erkenntnis und nicht bloss auf die ‘Daten’ an. Die Endlichkeit und
der Haushalt erfahren aus dieser Einsicht heraus ihren wirklichen Sinn
der notwendigen Vertiefung, Uberpriifung und Einsicht. Kein Hilfsgerit
ersetzt diesen geistigen Vorgang; man mag davon ablenken und sich in
die Quantititen fliichten, wie das in noch ganz anderen Lebensbereichen
zu beobachten ist — und zu Krisen fithrt. Und natiirlich miisste man auch
die Geisteswissenschaften an diese Aufgabe und an diese Chance erinnern,
nimlich in alle Wissensbereiche verstehend, begreifend, fragend und er-
klirend, verbindend und weiterfithrend einzugreifen, auf dass der Wissen-
schaftsgesellschaft die Wissensbildung und die Bildung insgesamt nicht
abhanden komme.



WIsSEN IN ENDLICHEN RAUMEN — DIE BIBLIOTHEK UND pAs BucH 237

L b BT
. THEATRO, DELLO

ECCELLENTE M,
Ginlio Camillo.

I VINECTS,
L_Jppmﬂé di Agoftino Bindori.
. MQ Di " In 2 _

¢

Abb. 89: Giulio Camillo, I’idea del theatro [...], Venedig: Agostino Bindoni, 1550, Titel



10

IX

12

13

14
15

16
17

18
19

20

21

22

23

WIiSSEN IN ENDLICHEN RAUMEN — DIE BiBLIOTHEK UND DAS Buch

Cf. Paul Stickel (Hg.), Wolfgang und Johann Bolyai. Geometrische Untersuchungen, Bd. 1,
Leipzig/Berlin: B. G. Teubner, 1913, S. 49.

Cf. Albert Einstein, Riemann-Geometrie mit Aufrechterhaltung des Begriffes des Fern-
parallelismus, Sonderabdruck aus den Sitzungsberichten der Preussischen Akademie der
Wissenschaften Phys.-Math. Klasse. 1928. XVII, Berlin: Verlag der Akademie der Wissen-
schaften in Kommission bei Walter de Gruyter U. Co. 1928, S.(3).

Cf. Bertrand Russell, New Hopes for a Changing World, London 1951, S. 21 (“Chapter III.
Mastery over Physical Nature”) — Russell lasst auf der gleichen Seite den Satz folgen, dem
man auch aus heutiger Sicht kaum etwas entgegensetzen kann: “Man by the mastery of
nature has emerged gradually into a degree of liberty for which he seems as yet insuffi-
ciently adult.”

Cf. dazu: Werner Oechslin, “...und welche Vernunft speculirt nicht...”: NEBENGE-
BAUDE - architektonische und andere!, in: Wissensformen. Sechster Internationaler
Barocksommerkurs, Stiftung Bibliothek Werner Oechslin, Einsiedeln, 10.-14. Juli 2005,
Ziirich: gta Verlag, 2008, S.16-37, insbesondere S.18f. und S.22f.

Cf. Jacob Friedrich Fries, Neue oder anthropologische Kritik der Vernunft, Erster Band,
Zweyte Auflage, Heidelberg: Christian Friedrich Winter, 1828, S.117.

Id., S.172.

So beispielsweise bei du Bois-Reymond: cf. Paul du Bois-Reymond, Uber die Grundlagen
der Erkenntnis in den Exacten Wissenschaften, Tiibingen: Laupp’sche Buchhandlung,
1890, S.15. (Auch an dieser Stelle - id., Fussnote * — wird die Frage der Bezeichnung und
Erklirung aufgegriffen, was in der Minimalforderung Kirchhoffs mit der Formulierung
wiedergegeben wird: “wenn es nur gelinge, damit die Erscheinung ‘darzustellen’.)

Cf. Fries 1828, S.171.

Id., S.17:2.

Cf. Wilhelm von Humboldt, Uber die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues und
ihren Einfluss auf die geistige Entwickelung des Menschengeschlechts, Berlin 1836, S.[1].
Cf. Jacob Grimm, Geschichte der deutschen Sprache, Bd. 1, Leipzig 1848, S.5.

Id., Vorrede, S.xiii.

Cf. Gerrit Mannoury, Methodologisches und Philosophisches: zur Elementar-Mathematik,
Haarlem: Visser, 1909, Umschlag und Titel.

Id., S. 1.

Cf. Friedrich Nietzsche, Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne, [1873], in:
id., Werke, Bd. 1o, Leipzig: Naumann, 1896, S.189.

1d., S.189.

Cf. Gregorio Bressani, Discorsi sopra le obbiezioni fatte dal Galileo alla dottrina di Aristo-
tele, Padova: Nella Stamperia Penada, Appresso Angelo Comino, 1760, S. 54.

Cf. Nietzsche 1896, S.184f.

Michael Hampe in einem Podiumsgesprich (cf. NZZ, 28. Mai 2010) im Nachgang zu sei-
nem Buch: Das vollkommene Leben. Vier Meditationen iber das Gliick, Miinchen 2009.
Cf. dazu: Mannoury 1909, hier besonders S.g ff. und S.112 ff.

Cf. Johann Heinrich Lambert, Lamberts eigene Recension seiner Architektonik, in: Joh.
Heinrich Lamberts logische und philosophische Abhandlungen, Joh. Bernoulli (Hg.), Bd. II,
Berlin/Leipzig: Bernoulli und de la Garde/Beer, 1787, Nachdruck, Hildesheim: Olms,
1969, S.413—428, hier S.415—416.

Id., S.421.

Id., S.423.



WIsSEN IN ENDLICHEN RAUMEN — DIE BIBLIOTHEK UND DAS Buch 239

24

25

26

27
28

29

30
31
32
33
34
35
36
37

Cf. Oliverii Legipontii Dissertationes Philologico-Bibliograhicae, in quibus De Adornanda,
& ornanda Bibliotheca [...], Niirnberg: Paul Lochner & Mayer, 1746, S.64. — Cf. dazu:
Werner Oechslin, ... als die Bibliotheken (und nicht die Kataloge) noch Wissensordnungen
darstellten ..., in: Blittern & Browsen — 150 Jahre ETH-Bibliothek, Schriftenreihe A der
ETH-Bibliothek, Wissenschaftsgeschichte 7, ETH-Bibliothek (Hg.), Ziirich: ETH-Biblio-
thek, 2005, S.81-93.

Cf. Giulio Camillo, Due Trattati dell’eccellentissimo M Giulio Camillo: I’Uno delle Mate-
rie, che possono venir sotto lo stile dell’eloquente: L’Altro della Imitatione, Venedig: Nella
stamparia de Farri, 1544, Fol. 367.

Id., Fol. 37v.

Id., Fol. 38r.

Cf. Juan Caramuel Lobkowits, Sublimium Ingeniorum Crux [...], Leuven: Petrus van der
Heyden, 1644, Epistola dedicatoria, o.S.

Cf. Jorge Luis Borges, La Bibioteca de Babel [1941], in: id., Ficciones, Buenos Aires: Emecé
Editores, S.A., 1958 [1956], S.85 ff., hier S.87.

So die “Nota del Editor™: id., Anmerkung 1.

Id., S.94.

Id., S.95.

Id,, S.95.

Cf. Robert Burton, The Anatomy of Melancholy, Oxford 1638 [1621], S.280.

Id., S.280.

Id., S.280.

Cf. dazu: Werner Oechslin, Die Bibliothek und ihre Biicher — des Menschen Nahrung, in:
Scholion o, 2001, S.7-39, hier im Buch S.34-65; id., “Auf einen Blick”, in: deixis — Vom
Denken mit dem Zeigefinger, Marbacher Schriften Neue Folge 1, Heike Gfrereis /Marcel
Lepper (Hg.), Gottingen: Wallstein, 2007, S.62-80, hier im Buch S.360-379.



	Wissen in endlichen Räumen : die Bibliothek und das Buch

