
Zeitschrift: Scholion : Bulletin

Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 14-15 (2023)

Artikel: Wissen in endlichen Räumen : die Bibliothek und das Buch

Autor: Oechslin, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1044531

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1044531
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5 V B L I M I V M

INGENIO R V M

C R V X.
I AM TANDEM ALIQVANDO

DEPOSITA
A IOANNE C AR AM VE E

Lobkowits,
GrtPohm lap/urn cum tempore elapfo componente, con-

cordiamque experimentis is- demonßrationibus
Geometricis firmante.

t O V A N I r,
Apud Petrvm vander HbydeiS

M. DC. XLIV.

Abb. 81 : Juan Caramuel Lobkowits, Sublimium Ingeniorum
Crux [...], Leuven: Petrus van der Heyden, 1644, Titel



Wissen in endlichen Räumen - die Bibliothek und das Buch "3

Wissen in endlichen Räumen - die Bibliothek
und das Buch

[2010]

"Nur für uns giebt es Endliches."

Friedrich Nietzsche, "Zur Genesis der Erkenntniss", in: Ueber

Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne, in: id., Werke, Bd. 10,

Schriften und Entwürfe 1872 bis 1876, Leipzig: Naumann, 1896, S.189

"Im Unendlichen ist alles möglich!" Der Satz entstammt einem
mathematischen Kontext und bezieht sich auf die Anfänge der nicht-euklidischen

Geometrie.1 Da, wo der endliche, erfahrbare und vorstellbare 'euklidische'

Raum verlassen wird, hat sich auch die Gewissheit über das Verhalten von
den in die Unendlichkeit verlängerten Parallelen verflüchtigt. Es mangelt
nicht nur an Vorstellung, es fehlen auch die Begriffe. Albert Einstein hat

1928 in seinen Überlegungen zum "Fernparallelismus" seine Kritik an der

Riemann'schen Geometrie dort angesetzt, wo Begriffe fehlen und wo es um

Ergänzungen ginge, "welche begriffsreicher sind als diese, in der Efoffnung,

zu einem logischen Gebäude zu gelangen, das alle physikalischen Feldbegriffe

unter einem einzigen Gesichtspunkte vereinigt" (Abb. 83).'
Nicht nur, dass Einstein die - übliche - architektonische Metapher

verwendet, wo es in einem "Gebäude" um Ordnung und Zusammenhalt geht!

Der Mathematiker demonstriert ganz allgemein, wie sehr wir auf unsere

Erfahrungen und die entsprechenden Konventionen angewiesen sind. Kein

Zweifel, es handelt sich dabei um Einschränkungen, so wie sie auch die lange

Diskussion um unsere Anschauungen und die "reine Anschauung" (der

Geometrie) betreffen. Und da beginnt wohl die eigentliche Schwierigkeit
kulturgeschichtlicher Einordnung und Beurteilung. Bertrand Russell hat Einsteins

optimistischer Sicht menschlicher Entwicklung und Entfaltung entgegengehalten:

"Man has had an existence which is long in relation to historical time,
but short in relation to geological epochs."3 (Abb. 85). Wir leben, insofern wir

uns in menschlichen Gesellschaften bewegen, in einer historischen Zeit - und

nehmen deren Beschränkungen und Kürze in Kauf. Und auch unsere Vorstellungen

sind gerade deshalb auf diesen Raum beschränkt und bewegen sich im
Rahmen "möglicher Erfahrungen", so wie das Kant in den Prolegomena zu einer



224 Wissen in endlichen Räumen - die Bibliothek und das Buch

UXKUIPRff zun «cum: »Kl! MITMLI»«« (lIMinillK
uunonnn vo* FRIEDRICH ENGEL l» PAUL STACHEL

IL i. WOLFGANG UND JOHANN BOLYAI

WOLFGANG UND JOHANN

BOLYAI
GEOMETRISCHE UNTERSUCHUNGEN

MIT UNTERSTÜTZUNG

DER UNGAR18CIIBN AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN

HERAUSGEGEBEN' VON

PAUL STÀCKEL

ERSTER TEIL:
LEBEN UND SCHRIFTEN DER BEIDEN BOLYAI

LEIPZIG UND BERLIN
DRUCK UND VERLAG VON B.G.TEUBNER

1913

RIEMANN-GEOMETRIE
MIT AUFRECHTERHALTUNG

DES BEGRIFFES DES

FERNPARALLELISMUS
VON

A. EINSTEIN

SOXDKRABDRUCK AUS DEN SITZUNGSBERICHTEN

DER PREUSSISCIIEN AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN

PHYS.-MAT1I. KLASSE 11)28. XVII

BERLIN 1928

VERLAG DER AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN
IN KOMMISSION BEI WALTER DE GRUYTEK U.CO.

(WKW *Jt L-»

Abb. 82: Wolfgang und Johann Bolyai, Geometrische Untersuchungen, Paul Stäckel (Hg.),
Erster Teil: Leben und Schriften der beiden Bolyai Urkunden zur Geschichte der

nichteuklidischen Geometrie, herausgegeben von Friedrich Engel und Paul Stäckel, Bd. II. 1 :

Wolfgang und Johann Bolyai), Leipzig/Berlin: B.G.Teubner, 1913, Titel

Abb. 83: Albert Einstein, Riemann-Geometrie mit Aufrechterhaltung des Begriffes
des Fernparallelismus, Berlin: Verlag der Akademie der Wissenschaften, 1928, Umschlag

jeden künftigen Metaphysik die als Wissenschaft wird auftreten können 1783

darlegt. Dabei ist er ja bemüht, diesen Rahmen auszudehnen und "weiter hinaus"

zu greifen, um dann gleichwohl auch dies wiederum dem Gebot "nur aus

irgend einer möglichen Erfahrung" anzubinden. Gerade er weiss von
einem "viel weitläufigere[n] Neben-GEBÄUDE", dass der Verstand "an das

Haus der Erfahrung" anbaut. Aber das ändert kaum etwas an der grundsätzlichen

Bedeutung des wie auch immer gedeuteten aristotelischen Satzes von
der Anbindung des Intellekts an die Sinne ("nihil enim est in intellectu,
quin prius fuerit in sensu") und des von uns unterstellten Sinns einer

"Verknüpfung gegebener Anschauungen in einer Erfahrung",
gerade weil wir uns zuweilen in einem Grenzbereich von Vorstellung aufhalten.4

Von "produktiver Einbildungskraft" spricht deshalb jemand wie Jacob

Friedrich Fries, und er erläutert dies, um sich der ganzen Problematik und der



Wissen in endlichen Räumen - die Bibliothek und das Buch

CARLO PARCELLI

FERNPARALLELISMUS

BERTRAND RUSSELL

NEW HOPES
FOR A

CHANGING WORLD

LONDON
GEORGE ALLEN & UNWIN LTD

RUSKIN HOUSE HUSEUU STREET

Abb. 84: Carlo Parcelli, Fernparallelismus, Washington, DC: Paycock Press, 200(0)7, Umschlag

Abb. 85: Bertrand Russell, New Hopes for a Changing World, London:

George Allen & Unwin Ltd., 1951, Titel

hohen Ansprüche zu versichern: "über das bloße Vorhandenseyn einer Thätig-
keit im Geiste wird noch eine besondere Empfänglichkeit erfordert, damit wir

uns derselben bewußt werden können, denn wir haben so eben dunkle Vorstellungen

aufgewiesen, deren wir uns nicht bewußt sind, obgleich wir sie haben;

durch den innern Sinn gelangen wir erst zu diesem Bewußtsein, wodurch sie

klar werden."5 Am Ende also wollen wir Klarheit. Im Zusammenhang mit der

"produktiven Einbildungskraft" spricht Fries deshalb auch ganz konkret von
der "Konstruktion der Gegenstände in den Raum und in die Zeit", welche

"die anschauliche Vorstellung von Dauer, Größe, Gestalt, Lage, Entfernung,
das heißt, die Vorstellung der figurlichen synthetischen Einheit der

Gegenstände, oder des mathematischen in unsrer Erkenntniß" gibt.6 Das also

sind die Voraussetzungen und Bedingungen, auf dass die 'Dinge' erkennbar und

dadurch für uns 'erreichbar' sind. Sie mögen auf den ersten Blick 'daneben',

am Rande und nicht im Zentrum unserer Erfahrungen stehen, aber es handelt

sich gleichwohl um "Neben-GEBAUDE". Der Drang des 'Bauens' ist nicht



2 20 Wissen in endlichen Räumen - die Bibliothek und das Buch

zu bremsen. Und man sollte sich auch daran erinnern, dass der Begriff'Konstruktion'

häufig genug gleichbedeutend mit 'Synthese' verwendet wird.7

Fries nennt das genauer "eine anschauliche Verbindung, anschauliche

synthetische Einheit der Dinge in Raum und Zeit"8, und er fügt hinzu:

"So ist sie das Eigenthum der produktiven Einbildungskraft."9
Die Endlichkeit besitzt die Vorteile, dass sie unsere "produktive

Einbildungskraft" doch immer wieder an 'bekannte' und deshalb verfügbare

Erfahrungen anbindet und "kultiviert" - in den Zusammenhang menschlicher

Kultur setzt. Und dass diese Erfahrungen natürlich weit über unsere

je eigenen individuellen Erfahrungen hinausreichen, macht das aus, was wir
menschliche Kultur nennen. Dazu gehört die 'Rückversicherung' - einer

ständig verfügbaren und stets neu gedachten "memoria" genauso, wie die

natürlich gleichfalls verwurzelte, über die konkrete Zeit und den jeweiligen

Ort hinaus verweisende Vorstellungswelt. Es gilt - in den Worten Kants - als

'vernünftig', sich auf solcherlei Anbindungen einzulassen, sich daran zu orientieren

und sich der entsprechenden Vorteile zu vergewissern. Niemand würde

voreilig, so möchte man doch annehmen, diesen Zusammenhang aufgeben

und sich in ein 'ex nihilo' stürzen wollen.

Mit den Endlichkeiten sind jene sprachlichen Errungenschaften verbunden,

die sich als Begriffe verfestigt haben. In ihnen hat die produktive

Einbildungskraft ihre ganz eigene Kraft entfaltet. Wilhelm von Humboldt stellt
in Anbetracht seiner vergleichenden Kultur- und Sprachforschung fest, es

führe dies zu einer noch "höheren Erscheinung, der Erzeugung menschlicher

Geisteskraft".10 Es müssen diese Mittel der "Speculation" genauso ernst

genommen werden. Jacob Grimm sieht das mit der Dingwelt von allem Anfang

notwendigerweise verbunden. Zu Beginn seiner Geschichte der deutschen Sprache

schreibt er 1848: "Es gibt ein lebendigeres zeugnis über die völker als knochen,

waffen und gräber, und das sind ihre sprachen."11 Und einleitend äusserte

er sich - auch er mit den Haus- und Gebäudemetaphern bestens vertraut -
grundsätzlich: "Sprachforschung der ich anhänge und von der ich ausgehe, hat

mich doch nie in der weise befriedigen können, daß ich nicht immer gern von
den Wörtern zu den Sachen gelangt wäre; ich wollte nicht bloß häuser bauen

sondern auch darin wohnen."" Wir sollten uns daran erinnern, dass unsere

Kultur uns stets eine solche endliche, erreichbare, 'häusliche' Welt zubereitet

hat, und dass darin auch ihr Vorteil liegt, weil sie in diesen Grenzen einiger-

massen verständlich ist. Die Sprache, die Begriffe, der Text und die Kontexte,

die Metrik - im Umfeld der euklidischen Geometrie - sind die unabdingbaren

Bausteine bei der Einrichtung dieser Welt und ihrer 'Gebäude'.



Wissen in endlichen Räumen - die Bibliothek und das Buch 227

Methodologisches und
Philosophisches z iiB-j :

Elementar-Mathematik

O. MANNOURY,>v

m

* '
Fr. NIBTZ3CHS.

i' ; Ûebtr WâlrrllH! ««I LOf« *» •«•w
• *(?•!' MA -'tf y MpyW»A '

.'y' y '^4*f

HAARLEM, P. VISSER AZN., 1809.

Methodologisches und
Philosophisches zur : :

EXil 3. Dec. 1909.

12

fJm.

_
•y-'—

-Äw, ^ yt AU -
\ S ~ r /— *-

A
c ^ y* /fy.

^r^tz./u^' ^ LC -y^U^te^Äs
jfci, iAk<,lA~ kty Lq.o-o •/ eAftf f3c> Z"»' ' o /3 llfy/osyaÂJ///-

KlL
HAARLEM, P. VISSER AZN., 1909. '

Abb. 86-87: Gerrit Mannoury, Methodologisches und Philosophisches zur:: Elementar-

Mathematik, Haarlem: P. Visser Azn., 1909, Umschlag (mit transp. Schutzumschlag) und Titel

Von hier aus, aus dieser - kulturgebundenen - Perspektive wird der Blick
'nach draussen' umso interessanter, aber auch anspruchsvoller und schwieriger.

Der holländische Mathematiker und Philosoph Gerrit Mannoury hat

1909 seiner grundsätzlichen Arbeit Methodologisches und Philosophisches :: zur
Elementar-Mathematik (Abb. 86-87) das Nietzsche-Zitat vorangesetzt: "Das

eigentliche Material alles Erkennens sind die allerzartesten Lust-
und Unlustempfindungen..."13 Es geht um Feinheiten. Das mag der

äusseren Präzision zuweilen entbehren. Gleichwohl schreibt Mannoury
dem Mathematiker ins Stammbuch, "dass er bisweilen über das 'Rechnen'
das Denken vernachlässigt hat".'4 Alles dreht sich immer wieder um diese

Grenzen und die Art und Weise, wie wir damit umgehen können und sollen.

Bei Nietzsche selbst - in seinen Bemerkungen "Zur Genesis der Erkenntnis"

- steht fest, dass "alles Erkennen [...] ein Messen an einem
Maassstabe" ist, und, in anderen Worten, dass es "ein Wiederspiegeln in

ganz besonderen Formen, die von vornherein nicht existiren" sei. Die Natur
ist unendlich, "kennt keine Gestalt, keine Grösse".15 Nur im Erkennen treten

solcherlei Vorstellungen auf. Und so ist es auch mit der Zeit. Sie ist in
der Natur unendlich, während für die Menschen gilt: "Nur für uns giebt es

Endliches.'"6 Das Endliche ist das Geschichtliche und das Konkrete.



228 Wissen in endlichen Räumen - die Bibliothek und das Buch

Es sind Variationen der alten Vorstellungen, wie sich Kunst und Natur
komplementär ergänzen. Und der Kulturhistoriker weiss, dass dem Menschen

Phantasie, Fiktion und Klimmzüge aller Art stets wichtig und verfügbar

waren, um den endlichen, engen in einen erweiterten oder gar unendlichen

Raum zu verwandeln. "Artificii" aller Art, von Menschen erfundene Instrumente

verschaffen ihm diese Vorteile. (Dazu gehört das Buch und die Bibliothek.)

Es geht dabei stets um die Grenzen und die Frage, wie weit man sie

zu seinen Gunsten ausdehnen kann bis hin zur "Nötigung", die Kant in

Anschlag bringt und zur Frage führt, zu welchen Bedingungen der Anbindung
und Rückversicherung bei den "möglichen Erfahrungen" das 'vernünftigerweise'

zu empfehlen sei: das Mass, die "Metrik"! Dass sich hier - bei

den menschlichen Vorstellungen - alles bewegt und stets bewegen muss, und

sich zuweilen verflüchtigt oder ganz in Luft auflöst, ist nicht vermeidbar.

Und so sagt Galileo zu Aristoteles "un mondo ideale, un mondo di carta" und

lässt den, der ihn zitiert, Gregorio Bressani, kommentieren: "ha fatto quello
che è tenuto a fare chiunque fa professione di filosofo."17 Eine Vorstellungswelt,

die auf unsere Wirklichkeit ausgerichtet ist, der bewusste Umgang mit

jener Endlichkeit durch Instrumente des Erkennens ist es doch, was uns die

Dinge verfügbar macht. Also lohnt es sich, sich damit auch gründlich zu

befassen, angefangen bei den alten, im Leib-Seele-Zusammenhang gegebenen

Bedingungen. Wir richten uns ein in dieser Welt mit all ihren Mängeln und

Aporien und sollen nicht den "isolirenden Illusionen" und auch nicht einer

idealisierten "absoluten Naturwahrheit" verfallen.18 In der Endlichkeit
Nietzsches sind die künstlerischen Kräfte schon in unserem Werden begriffen,

und der Hang zur Wahrheit ist ein moralisches Phänomen, wird ästhetisch

verallgemeinert und erzeugt den "intellectuellen Trieb". Es geht um die

Anerkennung dieser Einschränkung: "Nur für uns giebt es Endliches." Als ob

das nicht weit genug wäre! Es ist vermessen, dagegen einen absoluten

Freiheitsbegriff zu setzen, dem alles in nicht mehr unterschiedener Weise

offenstünde. Es ist uns ohnehin verwehrt. Auch unser Glücksstreben ist auf
endliche Grenzen verwiesen. Ein zeitgenössischer Philosoph formuliert dazu:

"Wir betrügen uns, indem wir unsere biologischen Grenzen ausblenden."19

Täglich werden wir an dieses Risiko gemahnt. Und trotzdem tun wir, dessen

ungedenk, immer wieder alles, um das Mass, die 'Metrik' und die Grenzen zu

verschleiern und auszublenden.



Wissen in endlichen Räumen - die Bibliothek und das Buch 229

"EI numéro de sfmbolos ortogräficos es veinticinco."

Jorge Luis Borges, La Biblioteca de Babel [1941],

in: id., Ficciones, Buenos Aires: Emecé Editores, S.A., 1958 [1956], S.87

"Linguae elementa solummodö viginti duo, & tarnen sufficientia

rebus omnibus signifîcandis."

Juan Caramuel Lobkowits, Sublimium Ingeniorum Crux [...],
Leuven: Petrus van der Heyden, 1644, Epistola Dedicatoria, O.S.

"[...] for as mastication is to meat, so is meditation

on that which wee read."

Robert Burton, The Anatomy of Melancholy, Oxford: Printed for

Henry Cripps, 1638 (erste Ausgabe 1621), S. 280 (nach Hieronymus)

Die Endlichkeit also ist es, mit der wir befasst sind und mit der wir - selbst

endlich - umgehen können und müssen. Von hier aus erscheinen die

Versprechungen unserer "productiven Einbildungskraft" umso bedeutsamer.

Man setze an die Stelle der Gebäude unserer Vorstellungen die realen,

physischen Gegebenheiten, die für sie erfunden und gebaut wurden, und

wir haben vor uns die Bibliothek mit ihren gleichfalls körperlich gegebenen

Büchern. Diese Welten der Vorstellungen und Phantasien und ihrer

physischen 'Korrelate' aufeinander zu beziehen, verschafft uns das tiefere

Verständnis dessen, was sie sein sollten und was wir vermögen und welche

konkreten Mittel und Bedingungen wir zu diesem Zwecke benötigen und

einsetzen. Es dient dem Verständnis, die Bedingung der 'Metrik' und des

"Verteilungsmodus", Zahl, Grösse und die "Additions-Korrespondenz" mit
ins Kalkül zu nehmen, genauso wie alle anderen "willkürlichen Konventionen",

die sich um die Umsetzung mathematischer Raum-und-Zeit-Begriffe
angesammelt haben.20 Johann Heinrich Lambert hat das 1771 in seiner

Architectonic beschrieben, der im Titel erklärend "Theorie des Einfachen

und des Ersten in der philosophischen und mathematischen Erkennt-
niß" hinzugefügt war. Der Vereinfachung ist letztlich der ganze Aufwand

gewidmet. Und Lambert hält es in seiner Selbstrezension "als eine sehr

wichtige Betrachtung", dass "die einfachen Begriffe in allen Absichten der

eigentliche Uebergang von der Form zur Materie, vom Hypothetischen



23° Wissen in endlichen Räumen - die Bibliothek und das Buch

zum Categorischen, von den Relationen zu den Correlatis sind".21 Man
kann es auch umdrehen und festhalten: Wo immer sich die Ordnung, das

'Architektonische', in der physischen Wirklichkeit erweisen muss, muss auch

die entsprechende Präzisierung notgedrungen erfolgen. Lambert ist sich

bewusst, dass bei solcher 'kategorieller' Absicht der Frage, welche Begriffe
das seien, eine grosse Bedeutung zukommt. Er weiss auch, dass wir immer
bei der "Körperwelt" anfangen, "von daher die Bilder nehmen", um uns "die

Dinge der Intellectualwelt" vorzustellen.22 Bezogen auf Ausdehnung und

Grösse geht es demnach unter anderem um Einheit, Dimension, um die

"einfache Gestalt der Grösse", um Massstab, um das "Ausmeßbare"
und die "Gleichartigkeit", das "Einförmige", wie um die "Schranken",
das "Zahlengebäude" und die "Vorstellung der Grösse durch
Figuren".23 Man hat die Bibliothek mit ihren Einrichtungen, Büchergestellen
aller Art und ihrer Anordnung längst vor Augen!

Endlichkeiten lassen sich durchaus in Zahlen ausdrücken. Ja, man bedarf

ihrer - und des ganzen Reichtums zugeordneter Begriffe - unzweifelhaft, um
sich darin einzurichten. Denn darum, um das 'Sich Einrichten', geht es. Es

betrifft Modalitäten und Einschränkungen, die unserer Körperlichkeit und

deren endlichen Bedingungen in Raum und Zeit auf mannigfaltige Weise

entsprechen. So verständlich es ist, dass wir solche Grenzziehung immer
wieder zu negieren oder aber, was intelligenter ist, zu überlisten trachten, so

sehr bleibt es eine elementare Bedingung unseres Tuns und Seins. Es lässt

sich nicht leugnen, dass unsere 'Lebenserwartung' trotz vieler versuchter

Streckungen arg beschränkt ist. Wir brauchen eine Kultur - auch eine

Wissenskultur -, die damit haushälterisch umgehen kann. Haushalt, griechisch

oiKovofiia, ist das entscheidende Stichwort, was einmal mehr die Metapher
des Hauses, des oikoç, des Inbegriffs alles Gebauten, mitführt und daran das

in irgendeiner Weise Systematisierende und Ordnende, den vo/joç, hinzufügt.

Uber wie viel Zeit verfügen wir, um Wissen anzusammeln und es auch zu nutzen;

wie viele Bücher lesen und verdauen wir in einem Leben? So oder anders

schockiert uns die Einsicht in plausible, 'reale Verhältnisse' - in Anbetracht

der Unendlichkeitserwartungen und -Versprechungen, die, längst der Religion
und Metaphysik entwachsen, in die täglichen Geschäfte Eingang gefunden
haben. Berechnungen sind ernüchternd! Bei einem Buch pro Woche sind das

50 pro Jahr, in zehn Jahren 500, in einem aktiven Leben von 60-70 Jahren
also 3000-3500 Bücher. Kaum jemand würde statt 'nur' wöchentlich, täglich
ein Buch verzehren; man käme selbst dann nicht weit über die 20000 Titel



Wissen in endlichen Räumen - die Bibliothek und das Buch 231

hinaus. Nichts in Anbetracht des jährlichen Ausstosses der klagenden
Buchindustrie und der Millionenbestände in Bibliotheken; und nichts im Vergleich
mit den 'Treffern', die mit jedem eingegebenen Begriff bei Google angezeigt
werden.

Es stimmt etwas nicht im Verhältnis von überbordendem Informationsangebot

und unserer beschränkten Aufnahmemöglichkeit. Genauer: wenn
wir das nicht bedenken und verschleiern, machen wir uns etwas vor oder

taumeln schlicht im Grössenwahn. Es scheint gerade so, als ob wir aus der

Euphorie im Umgang mit Information wenigstens die Aussicht auf ein

unbegrenztes, ewiges Leben beziehen möchten. Aber auch das geht wohl kaum.

Es drängt sich vielmehr auf, auch hier nach Ordnungen zu fragen, um der

Menge besser Herr zu werden. Ein alter Grundsatz zählte gerade dies zu

den Obliegenheiten eines Bibliothekars: "Bibliothecam instructores oportet
animo tenere formas."24 Die Ordnung - und die 'Form' - einer Bibliothek
meint natürlich die Bücher, aber folgerichtig natürlich auch die Anordnung
der Büchergestelle und, noch konkreter, die 'Aufstellung' der Bücher. Dort
muss die Ökonomie, die Haushaltung ansetzen - und vermitteln. Auch sie

bedient sich aller Klimmzüge oder einfach der Mittel, die zwischen dem

Körperlichen und Intellektualen, ganz nach Massgabe unserer Sinne und

deren unterschiedlichen Vermögen, vermitteln. Wie in einer Bibliothek Sehsinn

und haptisches Vermögen korrelieren, entspricht ausgeklügelter - und

haushälterisch ausgerichteter - Strategie.
Das Rad lässt sich schwerlich zurückdrehen, aber es wäre doch sehr

unökonomisch, wenn man diese in der langen Geschichte von Bibliotheken
als Wissensordnungen erprobten Mittel einfach beiseiteschieben würde. Es

bedarf einer adäquaten Fortführung und, wo angezeigt, eines angemessenen
Ersatzes. Die Geschichte hält uns immer noch Modelle grundsätzlicher und

paradigmatischer Art bereit, die das alte und immerwährende Bedürfnis einer

künstlichen Verlängerung unseres Gedächtnisses durch Bild- und Schriftträger

mitsamt deren Bedingungen und Prioritäten illustrieren. Mit dem

Festhalten von Erfahrung und Wissen durch Schrift ist stets die Frage nach

Tradierung über die einzelne Lebenserfahrung hinaus aufgetaucht. Idealiter
hat man damit die Wichtigkeit des Aufzuschreibenden verbunden und postuliert

und dies nicht einfach dem Zufall überlassen. Es braucht einen Grund,
weshalb man gleichsam 'gegen die Natur' unser Wissen über die je eigene

Erfahrung und Endlichkeit hinauswirken und zur (geteilten) Kultur werden

lassen will. Paradigmatisch ist die biblische Erzählung der Söhne Seths, die



232 Wissen in endlichen Räumen - die Bibliothek und das Buch

in Anbetracht der drohenden Sintflut das erste Wissen der Menschheit, die

"prisca philosophia", auf einen unzerstörbaren Träger, ein festes Monument,

setzten. Was hier aufgeschrieben wurde und wie man dieses Privileg
begründete, ist die wirkliche Frage. Würden wir sie ab und zu wieder stellen

oder gar lösen, wir hätten keine Informationsbedrohung und kämen

mit Uberfluss und Stau einigermassen zurecht. Aber wer will denn hier mit
Autorität eingreifen und gleichsam Zensur ausüben? Es muss sich anders

regeln lassen, und am Anfang mag die Einsicht in den Nutzen und Vorteil

jener Ökonomie stehen, die als Grundlage gesellschaftlicher Ubereinkunft
und menschlicher Verständigung - gegen babelsche Irrung und Verwirrung -
unabdingbar ist. Ubersicht und die Postulierung eines Ganzen, gleichsam

eines Wissenskörpers, sind die wirklichen Herausforderungen. Dem dienen

die an bestmöglicher Erfahrung und Sichtbarkeit orientierten Kriterien von

Ordnung zu.

Ein paradigmatischer 'Ort' von Wissensordnung und Denkökonomie

liegt in der Figuren- und Zeichensetzung selbst, so auch im Alphabet
begriffen. Kluge Köpfe wie Giulio Camillo und Juan Caramuel de Lobkowitz
haben auf das Paradox hingewiesen, wonach sich alles mittels einer Kleinstzahl

von bloss 22 Zeichen darstellen liesse. Seinem Gönner, François Ier,

hatte Giulio Camillo Unsterblichkeit versprochen, wenn er den Empfehlungen

im Sinne seiner Ars Mnemonica folgen würde ("[...] queste sono

le vie, per le quali ascenderai alla immortalità").25 Mnemonik verspricht den

haushälterischen Umgang mit Wissen durch intelligente Erschliessung und

Erreichbarkeit gemäss Ort und Anordnung. Auf diese Weise soll das Ideal

der Verbindung des Universalsten mit dem konkretesten Einzelnen erfüllt
werden. Das Modell - oder auch die Methode - einer entsprechenden

Verkürzung bietet das Alphabet, von dem Giulio Camillo sagt: "Avertiscan

prego: prima che fussero trovate le ventidue lettere del nostro alphabeto; se

alcun si fusse offerto di dar ventidue caratteri, con Ii quali tutte le cose, delle

quai parliamo potessero essere scritte; non sarebbe stato beffato? & pur
veggiamo, che queste poche lettere, che sono nell'alphabeto, sono bastanti a

esprimere il tutto. Et la prova che è tutto di nelle mani di color che scrivono,

ne manifesta fede.'"6

Das Ökonomieprinzip das unser Wissen, so es denn aufgehoben und

verbreitet werden soll, reguliert, ist also schon im Alphabet grundgelegt. Es

ist dies ein ausreichendes Mittel, um eine unendliche Vielfalt, wie sie in der

Welt gegeben ist, abzubilden. Giulio Camillo führt diesen Gedanken fort
und wendet ihn auch auf Wissensformen im engeren Sinn an. Wer hätte



Wissen in endlichen Räumen - die Bibliothek und das Buch 233

D V E TRAT.
TATI DELL' ECCELLEN

TISSIMO MjSIVLIO
• CA MILLO:

L'VNO DELLE MATERIE,
che poffono uenir fotto lo ftile dell'eloquente t

L'ALTRO DELLA IMITATIONS.

ït

Co'l Priuiicggio dell'Uluffriff.Sena#
to Vcnetiano per antii X.

Abb. 88: Giulio Camillo, Due Trattati delTeccellentissimo M Giulio Camillo: L'Uno

delle Materie, che possono venir sotto lo Stile dell'eloquente: L'Altro della Imitatione,

Venedig: Nella stamparia de Farri, 1544, Titel

etwa gedacht, dass sich in den zehn "predicamenti d'Aristotele" alles

umfassen liesse.'7 Juan Caramuel de Lobkowitz spinnt diesen Gedanken 1644

im Widmungsschreiben seines Sublimium Ingeniorum Crux an Ferdinand III.
fort (Abb. 81 und 92): So wie es vier Elemente der Natur gibt, gibt es eben

9 Zahlen und 22 Buchstaben: "Linguae elementa solummodo viginti duo, &

tarnen sufficientia rebus omnibus significandis.'"8

Das entscheidende dieser Paradigmen ist, dass sich alles um das Ausreichende

- durchaus in Parallele zu unserer Endlichkeit - dreht. Nun kann



234 Wissen in endlichen Räumen - die Bibliothek und das Buch

man das mit dem Hinweis auf den unendlichen Zuwachs an Wissen in allen

Bereichen auszuhebein versuchen; doch das Vernünftige dieses Ansatzes lässt

sich nicht übersehen. Es wird lediglich unterstellt, dass wir - aus kulturellen

Erwägungen - die Ordnung dem Chaos vorziehen und dass wir Übersichtlichkeit

als Tugend, wenn nicht gar als notwendige Voraussetzung unseres

Tuns in einem durchaus ethisch-moralischen Sinn begreifen.
Das Bild des Alphabets scheint sich universaler Bedeutung zu erfreuen.

Auch Jorge Luis Borges kommt in seinem berühmten Text La Biblioteca de

Babel (1941) darauf zu sprechen: "El numéro de simbolos ortogräficos es

veinticinco."29 Er hat den 22 Buchstaben Punkt und Komma und den

Zwischenraum als Zeichen hinzugegeben,30 und somit gleichsam Grammatik und

Syntax in das unendliche Kombinationsspiel aufgenommen. Er hat längst die

moderne Situation von Chaos und Unübersichtlichkeit erfahren und nähert
sich der möglichen 'Ordnung' durch Ausschluss so unsinniger
Buchstabenkombinationen wie "dhcmrlchtdj" an.3' Ob die Welt unendlich oder endlich

sei, will er gar nicht entscheiden. Er sucht nach vernünftigen Argumenten
für und gegen beide Optionen. Denen, die die Welt als unendlich begreifen,

was nicht grundsätzlich unlogisch ist, hält er entgegen: "olvidan que los

tiene el numéro posible de libros".32 Mit Zahl und Anzahl bewegen wir uns

in der endlichen Welt. Borges führt dazu noch eine weitere, kleine Parabel

an. Wenn ein ewig Reisender die Geschichte durchmessen würde, stiesse er

immer wieder auf die unvermeidbare Wiederholung von Dingen (und auch

von Texten). Auch die Wiederholung ist eine Ordnung, ja DIE Ordnung
schlechthin, so Borges. "Con esa elegante esperanza", mit dieser Hoffnung
beendet er seinen Text.33

Das schreibt jemand, der Zeilen zuvor bekennt, wie ihn systematisches,

geplantes Schreiben anwidert. Es ist der Poet, der sich bei aller Offenheit
und allem Freiheitsstreben auf den tieferen Sinn und das menschliche

Bedürfnis von Ordnung einlässt. Seine Autorität bezüglich der 25 - oder 22

oder 23 - Zeichen findet er übrigens in Robert Burton und in dessen The

Anatomy ofMelancholy (1621). Dort versucht der Autor - seine 'Melancholie'

begreifend und beschreibend -, das Ganze und Umfassende aus dem

Verständnis des einzelnen Konkreten zu beschreiben, und rät dazu, Hieronymus
folgend, dies gründlich zu tun: "for as mastication is to meat, so is meditation

on that which wee read".34 Verstehen erfordert gründliches Kauen und

Verdauen. Die Bibel ist für ihn "an Apothecaries shop", in der man Mittel
"for all infirmities of minde" findet.35 Und weil er nicht bei den religiösen
Schriften halt machen will, empfiehlt er die Autoren der Mnemotechnik



Wissen in endlichen Räumen - die Bibliothek und das Buch 235

und die mathematischen Schriften, Euklid voran, und holt sich dessen Loh
bei Clavius. Daran orientiert er sich und empfiehlt, man möge über die

"variation of the 23 letters" nachdenken - und darin das ganze Potential
entdecken, weshalb er dies auch gleich in Zahlen exemplifiziert. Es übersteigt,

was "within the compassé of the firmament" Platz findet, und ist doch nur in

wenigen Elementen grundgelegt.36

So besehen kann es niemanden als Einschränkung oder gar Beengung

bedrücken, wenn er all dies, die Ordnung und Freiheit, die immer gleichen

22 Elemente in unterschiedlichster Zusammenfügung und dies insgesamt
wieder zwischen zwei Deckeln zu einem Buch zusammengeklemmt vorfindet.

Das Buch ist in diesem Sinne ein hoch-intelligentes Konstrukt, das so

unendlich vieles zulässt und dies 'trotzdem' in eine übersichtliche und - ganz
wörtlich - 'handliche' Form bringt. Will man das ersetzen, muss man sich

wohl überlegen, was man einbüsst und wie man es denn allenfalls wettzumachen

gedenkt. Dabei ist das alles an der physischen Wirklichkeit des Buches

angebunden. Es wiederholt sich, was unmittelbar über die Sinne vermittelt
einsehbar ist, die Endlichkeit des Haushalts, der Ordnung und Anordnung.
Jedermann weiss, dass sich in einem solchen Buch zwischen den zwei Deckeln

ein Mikrokosmos mit eigenen Gesetzen entfaltet, dem wiederum vielerlei

hilfreiche Klimmzüge zugute kommen, die Paginierung, derzufolge mittels

Register jedes einzelne Wort - oder eben haushälterisch: die wichtigsten
Worte - erschlossen werden können, die kluge Einteilung und Anordnung
und Betitelung, die Heraushebung und das Nachführen und Präzisieren

im Kleingedruckten der Fussnoten, die Anmerkungen und Metatexte von

Einleitungen, Widmungen, Nachworten. Der 'inneren' Ökonomie gesellen

sich nunmehr noch andere Kriterien hinzu; es soll das Buch handlich sein,

in die Hand passen, der Grösse der Hand, von der man ja auch stets Masse

("palmi") abgelesen hat, angemessen sein, auf dass diese jenes Objekt auch

wirklich bestmöglich gebrauchen kann. Man weiss, wie man das Buch mit
Händen bedient; die eine fasst es an und hält es, die andere bedient es, blättert

von vorn nach hinten und umgekehrt, langsam oder schnell. Das Buch

hält sich - begründete Ausnahmen vorbehalten - an Mass und Bewegung, die

auf die Masse und die Motorik des Körpers abgestimmt sind.

All dies lässt sich wiederum auf die nächst grössere Einheit übertragen,
auf das Bücher-Behältnis einer Bibliothek, in der die einzelnen Bücher ihre

Aufstellung finden. So wie dem einzelnen Buch ("alla portata di mano"!) der

unmittelbare Zugriff der Hand, der haptische Sinn zugeordnet ist, so kann

bei grösserer - aber wiederum angepasster und angemessener - Distanz der



236 Wissen in endlichen Räumen - die Bibliothek und das Buch

Sehsinn die Bücherordnung möglichst 'auf einen Blick' wahrnehmen und

verstehen! Die 'alte' Bibliothek mit ihren offenen Bücherregalen hat sich den

Sinnen des Benützers - "et visui et usui" - unmittelbar geöffnet und auf diese

Weise verfügbar gemacht.37

Es ergibt sich alles aus der Einsicht in die Endlichkeit und Beschränktheit

von Raum und Zeit und dient der Verkürzung der Wege und der

'Früherkennung' des Buches über die Sinne. Nach Massgabe dieser Uber-

legungen müssten die neuen Möglichkeiten an dem gemessen werden, was

die alten schon boten; das wäre ökonomisch. Ansätze, etwa die 'Abbildung'
von Ordnungssystemen mittels Sensoren zwecks besserer oder schnellerer

Erschliessung und Benutzung sind gegeben und grundsätzlich problemlos

möglich. Schwieriger ist es, jene alten, historisch gewachsenen

Wissensordnungen, die sich ja nicht nur bewährt haben, sondern die nach wie vor
wichtige Grundlagen unseres Wissensverständnisses und unseres Haushalts

an Wissenserfahrung bilden, 'mitzunehmen', weiter zu nutzen und

zu entwickeln. Das zu vermeidende Szenario ist wohl jenes, dass man das

alte und das neue Wissen voneinander separiert, wie das leider längst der

Fall ist: äusserlich zum Beispiel in der physischen Abgrenzung von "rare
book libraries" und mittelbar der Musealisierung des alten Wissens. Umso

gewichtiger ist die Frage nach jenem von Robert Burton veranschlagten
Kau- und Verdauungsvorgang. Die formalen Systeme bieten doch nur
Aufzeig- und Hinweishilfe. Und es kommt auf die Dinge selbst, in diesem Fall

auf die Erkenntnis und nicht bloss auf die 'Daten' an. Die Endlichkeit und

der Haushalt erfahren aus dieser Einsicht heraus ihren wirklichen Sinn

der notwendigen Vertiefung, Überprüfung und Einsicht. Kein Hilfsgerät
ersetzt diesen geistigen Vorgang; man mag davon ablenken und sich in
die Quantitäten flüchten, wie das in noch ganz anderen Lebensbereichen

zu beobachten ist - und zu Krisen führt. Und natürlich müsste man auch

die Geisteswissenschaften an diese Aufgabe und an diese Chance erinnern,
nämlich in alle Wissensbereiche verstehend, begreifend, fragend und

erklärend, verbindend und weiterführend einzugreifen, auf dass der

Wissenschaftsgesellschaft die Wissensbildung und die Bildung insgesamt nicht
abhanden komme.



Wissen in endlichen Räumen - die Bibliothek und das Buch 237

L 7 I B JE B JE L
THEATRO, DELLO

ECCELLENTE M.
Giitlio Camillo

*

Abb. 89: Giulio Camillo, L'idea del theatro [...], Venedig: Agostino Bindoni, 1550, Titel



Wissen in endlichen Räumen - die Bibliothek und das Buch

1 Cf. Paul Stäckel (Hg.), Wolfgang und Johann Bolyai. Geometrische Untersuchungen, Bd. i,
Leipzig/Berlin: B.G. Teubner, 1913, S.49.

2 Cf. Albert Einstein, Riemann-Geometrie mit Aufrechterhaltung des Begriffes des Fern¬

parallelismus, Sonderabdruck aus den Sitzungsberichten der Preussischen Akademie der

Wissenschaften Phys.-Math. Klasse. 1928. XVII, Berlin: Verlag der Akademie der

Wissenschaften in Kommission bei Walter de Gruyter U. Co. 1928, S.(3).

3 Cf. Bertrand Russell, New Hopes for a Changing World, London 1951, S. 21 ("Chapter III.
Mastery over Physical Nature") - Russell lässt auf der gleichen Seite den Satz folgen, dem

man auch aus heutiger Sicht kaum etwas entgegensetzen kann: "Man by the mastery of

nature has emerged gradually into a degree of liberty for which he seems as yet insufficiently

adult."

4 Cf. dazu: Werner Oechslin, "...und welche Vernunft speculirt nicht...": NEBENGEBAUDE

- architektonische und andere!, in: Wissensformen. Sechster Internationaler

Barocksommerkurs, Stiftung Bibliothek Werner Oechslin, Einsiedeln, 10.-14. Juli 2003,

Zürich: gta Verlag, 2008, S.16-37, insbesondere S.i8f. und S.22L

5 Cf. Jacob Friedrich Fries, Neue oder anthropologische Kritik der Vernunft, Erster Band,

Zweyte Auflage, Heidelberg: Christian Friedrich Winter, 1828, S. 117.
6 Id., S. 172.

7 So beispielsweise bei du Bois-Reymond: cf. Paul du Bois-Reymond, Über die Grundlagen
der Erkenntnis in den Exacten Wissenschaften, Tübingen: Laupp'sche Buchhandlung,

1890, S. 15. (Auch an dieser Stelle - id., Fussnote * - wird die Frage der Bezeichnung und

Erklärung aufgegriffen, was in der Minimalforderung Kirchhoffs mit der Formulierung

wiedergegeben wird: "wenn es nur gelinge, damit die Erscheinung 'darzustellen'".)
8 Cf. Fries 1828, S. 171.

9 Id., S. 172.

10 Cf. Wilhelm von Humboldt, Uber die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues und

ihren Einfluss auf die geistige Entwickelung des Menschengeschlechts, Berlin 1836, S. [1].

11 Cf. Jacob Grimm, Geschichte der deutschen Sprache, Bd.i, Leipzig 1848, S.5.

12 Id., Vorrede, S.xiii.

13 Cf. Gerrit Mannoury, Methodologisches und Philosophisches : zur Elementar-Mathematik,
Haarlem: Visser, 1909, Umschlag und Titel.

14 Id., S. 1.

15 Cf. Friedrich Nietzsche, Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne, [1873], in:

id., Werke, Bd. 10, Leipzig: Naumann, 1896, S.189.

16 Id., S. 189.

17 Cf. Gregorio Bressani, Discorsi sopra le obbiezioni fatte dal Galileo alla dottrina di Aristo-

tele, Padova: Nella Stamperia Penada, Appresso Angelo Comino, 1760, S. 54.

18 Cf. Nietzsche 1896, S. 184h

19 Michael Hampe in einem Podiumsgespräch (cf. NZZ, 28.Mai 2010) im Nachgang zu sei¬

nem Buch: Das vollkommene Leben. Vier Meditationen über das Glück, München 2009.

20 Cf. dazu: Mannoury 1909, hier besonders S.9ff. und S.112 ff.

21 Cf. Johann Heinrich Lambert, Lamberts eigene Recension seiner Architektonik, in: Joh.

Heinrich Lamberts logische und philosophische Abhandlungen, Joh. Bernoulli (Hg.), Bd. II,
Berlin/Leipzig: Bernoulli und de la Garde/Beer, 1787, Nachdruck, Hildesheim: Olms,

1969, S.413-428, hier S.415-416.

22 Id., S.421.

23 Id., S.423.



Wissen in endlichen Räumen - die Bibliothek und das Buch 239

24 Cf. Oliverii Legipontii Dissertationes Philologico-Bibliograhicae, in quibus De Adornanda,

& ornanda Bibliotheca [...], Nürnberg: Paul Lochner & Mayer, 1746, S.64. - Cf. dazu:

Werner Oechslin, als die Bibliotheken (und nicht die Kataloge) noch Wissensordnungen

darstellten in: Blättern & Browsen - 150 Jahre ETH-Bibliothek, Schriftenreihe A der

ETH-Bibliothek, Wissenschaftsgeschichte 7, ETH-Bibliothek (Hg.), Zürich: ETH-Biblio-
thek, 2005, S. 81-93.

25 Cf. Giulio Camillo, Due Trattati dell'eccellentissimo M Giulio Camillo: L'Uno delle Mate¬

rie, che possono venir sotto lo Stile dell'eloquente: L'Altro della Imitatione, Venedig: Nella

stamparia de Farri, 1544, Fol. 36 r.

26 Id., Fol. 37V.

27 Id., Fol. 38r.
28 Cf. Juan Caramuel Lobkowits, Sublimium Ingeniorum Crux [...], Leuven: Petrus van der

Heyden, 1644, Epistola dedicatoria, O.S.

29 Cf. Jorge Luis Borges, La Bibioteca de Babel [1941], in: id., Ficciones, Buenos Aires: Emecé

Editores, S.A., 1958 [1956], S. 85 ff., hier S.87.

30 So die "Nota del Editor": id., Anmerkung 1.

31 Id., S.94.

32 Id., S.95.

33 Id., S.95.

34 Cf. Robert Burton, The Anatomy of Melancholy, Oxford 1638 [1621], S. 280.

35 Id., S.280.

36 Id., S. 280.

37 Cf. dazu: Werner Oechslin, Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung, in:

Scholion o, 2001, S.7-39, hier im Buch S. 34-65; id., "Auf einen Blick", in: deixis - Vom

Denken mit dem Zeigefinger, Marbacher Schriften Neue Folge 1, Heike Gfrereis/Marcel

Lepper (Hg.), Göttingen: Wallstein, 2007, S.62-80, hier im Buch S. 360-379.


	Wissen in endlichen Räumen : die Bibliothek und das Buch

