
Zeitschrift: Scholion : Bulletin

Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 14-15 (2023)

Artikel: ... als die Bibliotheken (und nicht die Kataloge) noch Wissensordnungen
darstellten ...

Autor: Oechslin, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1044529

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1044529
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sftebjî

©cnm î>a^u gehörigen

gcgijict«
i\kt Me elften 3n>of

Oeffmmaem

Abb. 21: Neuer Bücher-Saal der Gelehrten Welt, Nebst denen dazu gehörigen Registern
über die ersten Zwölf Oeffnungen, Leipzig: Ludwig Gleditsch und Moritz Georg Weidmann,
1710/1711, Frontispiz und Titel



als die Bibliotheken noch Wissensordnungen darstellten

als die Bibliotheken (und nicht die Kataloge)
noch Wissensordnungen darstellten

[2005]

Die Ordnung der Dinge! Es sollte eine "archéologie du savoir", ein Suchen

und Ergründen von Wissensformen und natürlich keinerlei Beschreibung

festgefügter Ordnungen und schon gar nicht eine Festlegung in Strukturen
sein. Michel Foucault hatte sich 1971 im Vorwort zur deutschen Ausgabe

deutlich gegen das Etikett des 'Strukturalisten' - und mittelbar gegen das

Prinzip der 'Ordnung an und für sich' - abgesetzt.1 Schliesslich lautete der

Originaltitel undeutsch, offener und weniger geordnet - "les mots et les

choses"! Hier, bei den grundsätzlichen Fragen des Denkens, setzte er an -
und hielt sich an jenen dünnen Faden, der die Dinge und 'deren' Bezeichnungen

zusammenhält: Ähnlichkeit, Analogie! Es war - wieder einmal - ein

Rütteln an den Pfeilern von Gewissheit und mittelbar an einem wie auch

immer 'gesicherten' Wissensgebäude, was ja mit dem voreiligen Entdecken

eines 'Strukturalismus' schon in der Metapher wieder ins Gegenteil verkehrt
erschien. Foucault hatte jedoch seine Analyse nicht mit sicheren

wissenschaftlichen Erkenntnissen oder Positionen eingeleitet, sondern mit einem

Verweis auf einen Text von Jorge Luis Borges, in dem dieser auf eine erstaunliche,

'chinesische' Taxonomie verweist, gemäss welcher dem Kaiser gehörige

Tiere, einbalsamierte Tiere, Milchschweine, Sirenen und herrenlose

Hunde auf eine Reihe gesetzt wurden.2 Das liest Foucault nicht als 'exotischen

Zauber' oder blosse Kuriosität. Er bezieht es vielmehr auf die Frage
nach der Möglichkeit des Denkens, genauer: nach den Grenzen, bei der die

Unmöglichkeit des Denkens zur Debatte stünde. Das verwandelt sich schnell

in die Frage nach der Vorstellungskraft. Und so verharrt er vorerst weiter bei

den Phantasten, zitiert Rabelais, der sich dem Buchstaben A folgend "Aspics,

Amphisbènes, Anerudutes, Abedessimons, Aiartnraz, Ammobates, Apinaos,

Alatrabans, Aractes, Asterions, Alcharates, Arges, Araines, Ascalabes, Atte-
labes, Ascalabotes, Aemeroïdes..." und so fort aneinander reiht.3 Die
Sehweise verändert sich nicht wesentlich, wenn Foucault im Text - nach dem

wohlbekannten Exkurs über Velazquez' Las Meninas - gleichwohl nach

strukturierteren Formen von Ähnlichkeit oder gar nach einem "Ordnungsraum
des Wissens" fragt. Im Syntaxes, Artis Mirabilis des Pierre Grégoire aus

Toulouse ähneln die angeführten Bedeutungen von Ähnlichkeit allerdings eher



92 als die Bibliotheken noch Wissensordnungen darstellten

jener chinesischen 'enzyklopädischen' Auflistung von Tieren als einer heutigen

Erwartungen entsprechenden, einigermassen kohärenten Taxonomie.4

Es ist alles andere als gewiss, dass Ordnungen, nur weil sie als Ordnungen

daherkommen, auch stimmig oder gar sinnvoll seien. Bei Foucault sind es also

vorerst Giovanni Battista della Porta, Ulisse Aldrovandi, Paracelsus und
Raymond Roussel, die ihn anleiten und inspirieren (Abb. i und Taf. VIII). 'Nur',
weil ihm Borges keine Handhabe, "keine Gestalt" für das Bewältigen jener

Unmöglichkeiten gibt, die sich mit der 'chinesischen Enzyklopädie' verbindet,
macht sich Foucault selbst auf den Weg und wird zum Wissensarchäologen.
Das befreite, sinnentleerte Alphabet ist der Antrieb: "Es handelt sich um ein

maskiertes oder vielmehr durch die alphabetische Serie unseres ABCs auf
lächerliche Weise indiziertes Verschwinden, das als (einzig sichtbarer) Leitfaden

für die Aufzählungen einer chinesischen Enzyklopädie dienen soll [...]."s
Gemessen am Anspruch, es müssten die Zeichen der Dinge und die

Dinge selbst, die "mots" und die "choses" sich in irgendeiner, an Wahrheit

orientierten Weise entsprechen, gerät die ganze Frage der (Wissens-)Ord-

nungen in Krise. Wir haben uns daran gewöhnt, dass jene beiden Stränge

unterschiedlichen Leitlinien folgen. Und wir haben die Verselbständigung
der Ordnungen - trotz uneingeschränkter Behauptung jeweiliger empirischer

Grundlagen - nicht nur einfach hingenommen, sondern sie gemäss

vielgeteilter Ansicht zum Nadelöhr moderner Wissenschaftlichkeit,
die sich ja erst in der Ordnung zu erkennen gibt, stilisiert.

Wo ein solcher moderner 'Paradigmawechsel' stattfand, ist kaum

umstritten. Kant hat in der Vorrede zur Zweitausgabe seiner Kritik der reinen

Vernunft 1787 von den Experimenten eines Galilei oder Torricelli ausgehend

("so ging allen Naturforschern ein Licht auf'!) erkannt, dass der dabei

erzielte Erkenntnisgewinn natürlich ein - abgelöstes - Produkt des Geistes sei:

"Sie begriffen, daß die Vernunft nur das einsieht, was sie selbst nach ihrem

Entwürfe hervorbringt, daß sie mit Principien ihrer Urtheile nach beständigen

Gesetzen vorangehen und die Natur nöthigen müsse auf ihre Fragen zu

antworten, nicht aber sich von ihr allein gleichsam am Leitbande gängeln
lassen müsse; denn sonst hängen zufällige, nach keinem vorher entworfenen

Plane gemachte Beobachtungen gar nicht in einem nothwendigen Gesetze

zusammen, welches doch die Vernunft sucht und bedarf."6 Man mag sich also

noch so sehr anstrengen, eine 'natürliche' Ordnung - über den 'Dingen' -
zu erstellen, sie bleibt 'abgehoben', ja, muss abgehoben werden. Nötigung
nennt dies Kant unumwunden, und er präzisiert nachfolgend die Rolle dessen,

der auf diese Weise, nötigend eingreifen soll: nicht als Schüler, "der sich



als die Bibliotheken noch Wissensordnungen darstellten 93

ÏOANNIS MEVRSI

CAP. XIII.
De Btbliotheca.

HAvenus Doftoresvivos, & eorum Auditoria, profe-
quuti ; nunc de mortuis agamus. Ij fiincau&ores prit

ci, loco publico repofiti s ubi ftudia Iuventutis le&ione, ut
auditione alibi, promoventur. Bibliothcca, Grxconomine,

appellatur; nam Latini voce propria deftituuntur, &
Librnrix potius taberna dicitur ill qua libri venum pro-
ftant. Ea initio juxta Academiam erat ; verum ar&iore
loco, inCalyptratarumfanumitidemtranflatafuit; fupra
anteriorem partem, ubi armis exercentur. Et auftorem,

ae

»

*4 I

Abb. 22: Johannes Meursius, Athenae Batavae. Sive, De Urbe Leidensi & Academia,

Virisque claris [...] Libri Duo, Leiden: Andreas Cloucquin/Elsevir, 1625, S.36

alles vorsagen lässt, was der Lehrer will", sondern als "bestallter Richter",
"der die Zeugen nöthigt auf die Fragen zu antworten, die er ihnen vorlegt".7

Damit ist beinahe schon alles ausgesagt, was sich grundsätzlich zum

Problem und zum Risiko von Ordnungen - auch bei der Erfassung und

Aufstellung von Büchern in einer Bibliothek - sagen lässt. Das bedeutet nicht,
dass damit allseits befriedigende Lösungen erzielt seien. Der Foucault'sche

Zweifel steht dem entgegen. Und das bezieht sich mittelbar auf jene
Kant'sche Behauptung, die sich obigen Feststellungen anschliesst: "Hiedurch
ist die Naturwissenschaft allererst in den sicheren Gang einer Wissenschaft



94 ••• als die Bibliotheken noch Wissensordnungen darstellten

gebracht worden."8 Das meint das 'Hineinlegen' einer Ordnung durch die

Vernunft und stellt sich in den Gegensatz des sprichwörtlichen, jetzt für
überwunden erklärten "Herumtappens".

Kritiker Kants haben das alles schon damals in Frage gestellt oder

kommentiert. Für Reinhold besteht der Grund der von ihm diagnostizierten
Krise just in der "Scheidung der Spekulation von der Erfahrung und dem

Gewissen, der blos künstlichen Ueberzeugung von der bloß natürlichen -
mit der sie als Künsteley vermengt war -, der spekulativen und eigentlich

Philosophischen Ansicht und Denkart von der lebendigen und eigentlichen
Ansicht des sogenannten - bisher mehr oder weniger durch mislungene
Spekulation verunstalteten, Menschenverstandes".9 Reinhold fährt fort:
"Die gegenwärtige Krise ist diese - Scheidung der blossen Vernunft von

allem, was sie nicht selber ist, ohne welche der alte Streit zwischen

Naturalismus und Supernaturalismus ewig fortdauern und immer bedenklicher

werden müßte, in der welche aber dieser Streit zunächst durch Berichtigung
der praktischen Begriffe des Einen und der theoretischen des Andern von
selbst wegfallen, und sich in die beyden unzertrennlich vereinigten Resultate

auflösen muß."10 Solches schreibt Reinhold in seinem Sendschreiben an

J. C. Lavater und J. G. Fichte über den Glauben an Gott. Und wir wissen heute,

dass dies, jene Krise, natürlich nicht nur die Fragen des Glaubens und der

Religion, sondern auch all das betrifft, was wir für unseren täglichen
'wissenschaftlichen' Bedarf benötigen und was da wild zwischen Erfahrung und

Spekulation oszilliert.
Nichts steht andererseits der Annahme entgegen, es gehöre zu unserem

(kulturellen) Selbstverständnis, dass der menschliche Geist nach irgendwie

gearteten Ordnungen drängt und sich dadurch Einsicht und Erkenntnis

verspricht. Auch dazu hat Kant - zu den spezifischen Bedingungen einer

(gebauten) Bibliothek genauso passend wie das bereits Ausgeführte - die

Stichworte geliefert. Wiederholt hat er uns eingetrichtert, dass sich die

Vernunft "niemals gerade zu auf einen Gegenstand, sondern lediglich auf den

Verstand und vermittelst desselben auf ihren eigenen empirischen Gebrauch"

bezieht.11 Er schafft also "keine Begriffe (von Obiecten), sondern ordnet sie

nur und giebt ihnen dieienige Einheit, welche sie in ihrer grösstmöglichen

Ausbreitung haben können, d.i. in Beziehung auf die Totalität der Reihen,
als auf welche der Verstand gar nicht sieht, sondern nur auf dieienige

Verknüpfung, dadurch allerwerts Reihen der Bedingungen nach Begriffen zu

Stande kommen"." Dann wiederholt er, dass die Vernunft "eigentlich nur
den Verstand und dessen zweckmässige Anstellung zum Gegenstande" habe,



als die Bibliotheken noch Wissensordnungen darstellten 95

wobei er nun anfügt, dass sie "eine gewisse collective Einheit zum Ziele der

Verstandeshandlungen sezt".'3

Es konnte nicht ausbleiben, dass Kant auf solche Erklärungen zum

"regulativen Gebrauch der Ideen der reinen Vernunft" irgendeinmal die

Diskussion jener Vorstellung folgen lassen würde, in der dieses Ordnen,
Verknüpfen und Reihen und die über dieses Beziehungsnetz gestülpte Vorstellung

einer Einheit in den passenden Begriff - solcher Ordnungen nämlich

und eben nicht der "Obiecte" - gesetzt wird. "Architektonik" nennt dies

Kant und führt es als "Kunst der Systeme" ein, wobei dann eben die damit
beschriebene "systematische Einheit" just den Königsweg zur Wissenschaft

bezeichnet, weil auf diese Weise nämlich "aus einem blossen Aggregat" ein

System, Architektonik entstünde.14 Das erklärt auch, dass die Architektonik
als zur "Methodenlehre" gehörend eingeführt ist. Dass Kant die Modalität
des Ganzen nach 'gegliedert' und 'gehäuft' unterscheidet und dabei die

lateinischen Begriffe von "articulatio" und "coacervatio" verwendet, als ob er sich

in direkter Tradition Leon Battista Albertis befände, kann man hier übergehen.

Auffällig ist jedenfalls, dass er bei seinen Erwartungen gegenüber dem

Begriff der Architektonik wohlbestallte architektonische Einsichten bemüht,

wozu etwa der Zusammenhang von Idee und Schema - Inbegriff der

architektonischen "lineamenta" von Zeichnung und Modell - gehört. Es passt
auch zu den Vorstellungen vom Architekten, wenn Kant Seiten später die

Abgrenzung gegenüber dem Mathematiker und Logiker vollzieht.15 Sie seien

doch "nur Vernunftkünstler", während es doch um die Werkzeuge ginge,
die "wesentlichen Zwecke der menschlichen Vernunft" zu bedienen. Gemäss

dieser Massgabe, nach einem "Weltbegriff', "der das betrift, was iederman

nothwendig interessirt'"6, will er den wahren Philosophen, einen "Lehrer im

Ideal", begreifen, was er ja später, anderweitig, 'anthropologisch' ausführt.

In der Sache der "Architektonik" ist Johann Heinrich Lambert Kant

vorangegangen. Lambert hat 1771 in jener Theorie des Einfachen und des Ersten,

wie der Untertitel der Anlage zur Architectonic lautet, die kategoriellen

Notwendigkeiten im Rahmen von Identität, Ähnlichkeit, Verschiedenheit,

Analogie, Gleichheit geklärt und dabei letztlich eine Art "Organon quanto-
rum" geschaffen, dem die "Gestalt der Grösse" genauso wie die "Vorstellung
der Grösse durch Figuren", das "Ausmessbare" und das "Zahlengebäude"

u.a.m. angelegen waren (Abb. 12). Das stellt Lambert selbst in einer Selbstrezension

heraus.'7 Schliesslich hatte Johann Bernoulli aus Lamberts Nachlass

ein Fragment einer Systematologie herausgegeben, in dem die Ganzheitsvorstellung

an den Begriff des 'Systems' herangerückt und andererseits eine



96 als die Bibliotheken noch Wissensoednungen darstellten

Fülle von Bedingungen in Anschlag gebracht wird, durch die ein System zum

System wird.'8 Die Teile sind dabei genauso wichtig wie die "verbindenden

Kräfte" und das "gemeinsame Band"; das "Beysammenseinkönnen" wie das

"Fortdauernkönnen" sind Ingredienzien der "Einheit" eines Systems.19 Und

natürlich gibt es Regeln, eine "Art von Grundlage" und schliesslich auch

"äussere Form, Gestalt, Zierrathen, Symetrie, locale Ordnung &c".
Wiederum fühlt man sich längst an die Beschreibung einer Bibliothek

und eines Bibliothekssystems gemahnt. Und gerade deshalb muss nochmals

an die Kritik und an die Einwände gegen die Kant'sche und Lambert'sche

Systematik erinnert werden, um auch - in Anbetracht der sich bald abzeichnenden

Lücken und Mängel 'im System' - genügend gewappnet zu sein, und

um der jederzeit drohenden 'leeren Abstraktion' zu entgehen.

In seiner Neuen oder anthropologischen Kritik der Vernunft richtet Jacob

Friedrich Fries seine Aufmerksamkeit von Anbeginn auf das Zutun der

Sinneswahrnehmung und formuliert so: "Wir fanden gleich bey der

Betrachtung der äussern Sinnesanschauungen eine gewisse vereinigende
Anschauung, durch die wir eigentlich erst die Vorstellung der Dinge ausser

uns erhalten, welche nicht in der Empfindung erhalten ist, sondern allen

Empfindungsweisen zugleich zu Grunde liegt, und macht, dass wir durch die

eine und andere denselben Gegenstand erkennen.'"0 Das nennt Fries dann

die "produktive Einbildungskraft", was ja gar nicht so weit von der kantischen

Nötigung als der inneren Konsequenz der Vernunfttätigkeit entfernt

ist. Zusammengefasst lautet dieser Vorgang so: "Durch diese vereinigende

Anschauung wird uns nämlich die Erkenntnis der Körper als Materie im
Räume und in der Zeit.'"' Und nicht ganz zufällig folgt die Erklärung mittels

jener Metaphern, mit denen man Wissensformen mit Vorliebe ins Bild - und

in die Anschauung - setzt: "Wenn wir das einzelne Haus, den einzelnen

Baum oder was sonst erkennen, so beziehen wir uns immer auf diese

verbindende Anschauung, in der wir den nämlichen Gegenstand festhalten, die

Empfindung, durch die er uns erscheint, mag nun dem Ohr, dem Auge oder

der Betastung gehören.'"2 Bei diesem Versuchsmodell ist also die Ordnung

weniger in der nötigenden Vernunft als in der "verbindenden Anschauung"

grundgelegt. Man kann das auch so sehen: der Zweifel an der Allmacht

abgetrennter Vernunfttätigkeit hat sich zugunsten der alten Grundeinsicht

ausgewirkt, wonach eben alles über die Sinne führt. Dort, in den jeweiligen

Kompetenzzuweisungen an die spezifischen Sinneswahrnehmungen, hat man
die ordnenden Kriterien schon immer festgestellt und beschrieben. Was in
Lamberts "Organon quantorum" als einer "Art allgemeiner Mathematik"



als die Bibliotheken noch Wissensordnungen darstellten 97

INCLUT^
BIBLIOTHEQUE

NORIMBERGENSIS

MEMORABILIA,
hoc eft,

Natura: Admiranda,
Ingenii huinani Artificia,

&
Antiquitatis Monumenta.

in Illuftri Noricorum UniverOtato,

JOH. JACOBUS LEIBNITZIUS.
JUSTI JACOB 1

^ BIBL10THECARI1, F.

ldibusjunl, cla lac lxxiii.
JoIIemnitcr recenfitit, ^ Thxur-r-.

addicls Annotationibus neceffariis.

Aecedit

CHRISTOPHORI ARNOLDI, V. C.
Dcj

Hydriotaphia hoc eft, Urnis fcpulchralibus
in agro Anglorum Nortfolcienfi repertis,

Epißola grntulatoriiL..

NORIMBERGJE,
"

Afnd Wolffgnngum Mauritium Endterum & Johannis
Andrea Endteri Heredes.

clo locLXXIV.

Abb. 23: Johann Jacobus Leibnitzius, Inclutae Bibliothecae Norimbergensis Memorabilia

Nürnberg: Wolfgang und Mauritius Endter, 1674, Titel

zusammengefasst wird, ist in jener Tradition - gemäss der bekannten Version

der aristotelischen Schrift "De sensu et sensato" - den einzelnen Sinnesempfindungen

zugewiesen.'3 So sind eben "magnitudo", "motus/quietes", "figura"
und "numerus" allesamt dem "visus", dem Sehsinn zugeordnet und der

Wahrnehmung überantwortet, bevor sie - auch hier - einem "continuum",

einer Einheit zugeführt erscheinen.24 Man mag sich an diese Tradition

erinnern, wenn man dem Bild einer Bibliothek mit der Aufschrift "Et visui et

usui" auf dem Frontispiz zuJ.J. Leibnitz' 1674 in Nürnberg erschienenen

Inclutae Bibliothecae Norimbergensis Memorabilia begegnet (Abb. 2 3, Taf. XXVI).25



98 als die Bibliotheken noch Wissensordnungen darstellten

Will man schliesslich die Kritik an Kant noch deutlicher beschreiben, so

genügt ein Blick in Franz von Baaders Beiträge zur dinamischen Philosophie im

Gegensaze der mechanischen von 1809, wo er das Problem insofern auf den

Punkt bringt, als er Kant vorwirft, die Frage - hier konkret der 'synthetischen

Urteile a priori' - "bloss logisch" zu beantworten.26 Erstaunlich ist

dabei, dass Baader jener Kant'schen Formel nicht nur einen "einfachen Aktus

der Apperzeption a priori" entgegensetzt, sondern dass er diesen Vernunftakt

generell auf einen "Vernunftsinn" zurückführt und dazu und als Gegensatz

zu einer 'mechanischen' Erklärung auch noch das Bild vom "Auge" Gottes

bemüht.27

***

Mit diesen Hinweisen auf Ordnung, ihre unterschiedliche Zuweisung zu

Vernunftakt und der ihr eigenen "Nötigung" und/oder zu einer "vereinigenden

Anschauung" ist eigentlich alles umschrieben, was natürlich die

Autoren und Erfinder von Bibliotheksordnungen seit jeher beschäftigte und

oftmals in die Krise trieb. Der eigentliche Knackpunkt ist wohl mit der

Abhängigkeit von der Sinneswahrnehmung und mit dem Hinweis auf die in
einer Bibliothek unvermeidliche Dynamik (an Stelle blosser Mechanik)
benannt. Jenes zu Beginn erinnerte "indizierte Verschwinden" der Dinge (besser:

der Inhalte) durch das blosse - 'chinesische' - Abc darf man umgekehrt
in der Folge vernachlässigen: wenn man denn mit System mehr als die bloss

abgelöste und sich selbst genügende, abstrakte Ordnung versteht! Es ist ein

solches Abc genauso obsolet, wie es als (reine) Taxonomie - unabhängig vom
"Zwecke der menschlichen Vernunft"! - stimmig ist. (Man kann ja schliesslich,

um nochmals im Bilde von Borges' chinesischer Enzyklopädie zu bleiben,

Bücher genauso nach Grösse, Alter oder eben 'chinesisch' nach den

Tierhäuten ihrer Einbände in eine Ordnung bringen und damit eine solche

behaupten.)

Die Angelegenheit wird allerdings erst dann spannend und zugegebe-

nermassen schwierig, wenn jener Zusammenhang des Zeichens und des

Bezeichneten der Willkür entrissen und einer sinnvollen Ordnung zugewiesen

werden soll.

Danach trachteten Bibliothekssysteme, seitdem wir von ihnen Berichte

haben. Und die reichen - allen anderen Kultureinrichtungen konform - weit

zurück, sind mit 'Ursprungslegenden' verknüpft. Auch wenn man entsprechende

Konstruktionen in Zweifel ziehen mochte, gemäss denen etwa in



als die Bibliotheken noch Wissensordnungen darstellten 99

IVSTI LIPSI
DE BIBLIOTHECIS

SYNTAGMA.
Editio[feClinda, ab <vkm* Auftorismmtt.

A N T V E R f Ii,
EX OF F IC I N A PLANTINIANA,

Apud Ioannem Moretum.

CID. 13C. vii.
Cum frimlegiis C&ßmo <Sr Quorum Tkegum,

Abb. 24: Justus Lipsius, De Bibliothecis Syntagma, Editio secunda [...],
Antwerpen: Johannes Moretus, 1607, Titel

antediluvianischen Zeiten und letztlich seit Adam Bibliotheken existiert hätten,

erschien doch die Formel, mit der Justus Lipsius die Schreib- und damit

die Buchkultur an die Nähe der Ursprünge einer Wissenskultur herangerückt

hatte, zumindest plausibel: "simul ac scire & sapere natum est, mox etiam

scribere"28 (Abb. 24). Damit war in grundsätzlicher Absicht der Anspruch,
eine Bibliothek möge eine Wissenskultur verlässlich abbilden, erhoben und

auch schon beinahe erwiesen: trotz der Unglaubwürdigkeit von Mythen
und Legenden. Der böhmische Benediktinermönch Oliverius Legipontius,
der solches in Erwägung zog, hat dann genauso plausibel die Vor- und



IOO als die Bibliotheken noch Wissensordnungen darstellten

Nachteile einer Bibliotheksaufstellung abgewogen, die Abhängigkeit von der

Sinneswahrnehmung und auch deren gelegentliche Aufhebung ("Nec enim

omnia vidimus omnes") ausgemacht, um schliesslich umso überzeugter das

Ganze keineswegs dem Zufall, sondern einer 'Idea', einem wohlüberlegten

Konzept, zuzuordnen.'9 Diese Idee leitet er von der Legende des Zeuxis und

dessen aus unterschiedlichen Modellen in die Synthese geführten Idealbildes

("collectant ex optimis exemplis") ab, um auf diese Weise die "ichnographia",
die grundrissliche Festlegung der Bücherordnung und damit auch allgemein
den 'Grundriss', die feste Verankerung der Ordnung im Gedächtnis zu

behaupten: "Bibliothecam instructuros oportet animo tenere formas"!3" Das ist

natürlich auf die Bibliothekare in erster Linie gemünzt, die ihre Bibliothek
durch und durch kennen sollen. Aber es besteht kein Zweifel, dass hier auch

ganz allgemein - und in didaktischer Absicht - das 'visuelle Gedächtnis', das

Sich-Einprägen einer Ordnung auf Grund einer vorausgegangenen
Sinneswahrnehmung angesprochen ist.

Die Fabel des Zeuxis und der dort charakterisierte und auf den Begriff der

'Idea' bezogene künstlerische Vorgang (der Synthese) lenken die Aufmerksamkeit

auf beides, auf die kleinste Einzelheit wie auf das Ganze. Letztlich
sind das auch die Ingredienzien und Pole, die der mnemotechnischen
Tradition eingepflanzt sind. Giulio Camillo beschreibt diesen maximalen

Horizont menschlichen Erfahrens und Erkennens mit den beiden 'Eckpunkten'

kleinteiliger, partikulärer Kenntnis und universaler Einsicht. Es solle daraus

ein Ganzes voller Beziehungen entstehen: "che dell'universal artificio, & della

particolar materia havesse a riuscire un corpo solo, pieno di corrispondenze."3'
Das nimmt alle später geäusserten und oben erwähnten Diskussionen vorweg
(Taf. XIV). Giulio Camillos Formulierung unterscheidet deutlich zwischen

der in den Objekten gegebenen spezifischen Eigenart (Partikularität) und

der künstlich gebildeten Ganzheit und Synthese, dem "artificio". Und wenn
derselbe Giulio Camillo in seinem Discorso sopra l'Idee di Hermogene (Abb. 25)

gleich zu Beginn das Bild des entwerfenden Architekten bemüht, so ist hier

nicht nur die 'Architektonik' vorab zitiert, sondern auch die Kant'sche 'Nötigung'

im vorausgedachten Konzept mitberücksichtigt: "Si come l'architetto

non con sana mente si condurrebbe a fabbricar alcuno edifïcio, con le pietre,
& altri semplici, se prima nella mente non havesse con belli, & dotti pensieri
fatta una mental fabbrica: ad imitation di cui, di fuori essercitasse le mani

[,..]."3' Die "mental fabbrica", auch sie ein 'artificio', eine mnemotechnische

Figur, erscheint uns vorerst als geistige Vorstellung und soll sich unseren

Augen schliesslich als 'gebaute', physisch gemachte Wirklichkeit anbieten. So



als die Bibliotheken noch Wissensordnungen darstellten ioi

TOMO DELL'OPERE
DI M. GIVLIO CAAIILLO

DElMINIOj CIOH\
La Topica, ouero dell'EIocutione.
Difcorfo fopra l'Idee di Hermogene.
La Grammatics.
Efpofitione fopra il primo & fecort-

do Sonetto del Petrarca

NVOVAMENTE DATO IN LVCE.

C01{ T 1^1 F I LEGI 0 *

IN VINF.GIA APPR.ESSO G A B R. IE t •
G 10 LI TO DE' FERRARI«

M D L X.

Abb. 25: Giulio Camillo, II secondo tomo dell'opere,

Venedig: Gabriel Giolito de'Ferrari, 1560, Titel

will es auch die zeitgenössische Architekturtheorie in der Nachfolge Albertis!

Die "mental fabbrica" Camillos und das "mentalmente architettato", das der

Parmenser Bibliothekar Paolo Maria Paciaudi später für seine Methode der

Bibliothekseinrichtung geltend macht, beschreiben beides, das System wie

auch dessen 'Ansichtigkeit', und somit letztlich die dem Auge zugängliche

Sinnenhaftigkeit einer geistigen Ordnung.
Mittelbar sind wir bei den konkreten Anliegen des Bibliothekars

angelangt. Der eben zitierte Paciaudi beruft sich bei den Überlegungen zur

Bibliotheksordnung auf seine langen Erfahrungen im Kontakt mit Apostolo



102 als die Bibliotheken noch Wissensordnungen darstellten

Zeno und dem Kardinal Passionei, selbst Gründer einer bedeutenden

Bibliothek." Die daraus gewonnene "non volgar perizia dei libri" verknüpft mit
der eigenen täglichen Erfahrung im Umgang mit Büchern ("colla diuturna

esercitazione") hätten ihn angeleitet zu lernen, welcher der systematischste

Zusammenhang der Bücher untereinander und welche, daraus abgeleitet, die

regelkonformste Aufstellung wäre.34 Auch hier wird - wie bei Camillo - die

Kenntnis aller Teile vorausgesetzt, bevor an eine Ordnung gedacht, bevor das

"tamquam in tabula", die scheinbar so einfache und evidente 'Darstellung' in
Aussicht gestellt wird. Da die entsprechenden Kenntnisse und Erfahrungen
nicht alle auf einmal, sondern in einer gewissen Abfolge gewonnen werden,

ist die Vorstellung einer zu bildenden 'Kette' zur Hand: nicht die festgefügte
"catena aurea", sondern eben die "catena delle successive cognizioni".35 Und
da schliesslich die so aneinandergefügten Dinge auf unterschiedlich begründeten

Beziehungen beruhen, muss der Bibliothekar gleichsam treuhänderisch

zwischen den eher zufälligen und jenen verbindlicheren Zusammenhängen

entscheiden, von denen dann die 'gültigere' und für die Bibliothek
folgenschwere Wertung gilt: "atti a costituire questa corrispondenza delle parti
col tutto che avrä mentalmente architettato".36 Hier also wird das Kantische

"daß die Vernunft nur das einsieht, was sie selbst nach ihrem Entwürfe

hervorbringt" am Beispiel der Bibliotheksordnung vorexerziert. Die Ordnung
bleibt im Ermessen des Bibliothekars, das allerdings auf maximalen Kenntnissen

und Erfahrungen aufgebaut ist. Und dieses Ermessen führt ganz
wörtlich vom geistigen 'Entwurf' zur gebauten Bibliotheksordnung. "Cu-

raeque, catenatique labores" sind dies gemäss jener Vorstellung geduldigen
und allmählichen Herausbildens der Ordnung. Diese Aufgabe ist schwierig
und riskant, zumal die flexiblen Bedingungen des Entstehens einer Ordnung
nicht einfach willkürlich abgebrochen oder gar negiert werden können. Sie

betreffen umgekehrt auch die Zukunft, das Weiterwachsen einer Bibliothek.

Nur den sibyllinischen Büchern, die abgeschlossen und versiegelt einer festen

und ewigen Ordnung zugewiesen sind, ist jener Prozess erspart: "lila ma-

nent immota locis, neque ab ordine cedunt."37 Für alle übrigen Situationen

gilt, dass der Bibliothekar die Bewegung der Bücher bedenken muss. Und
weil zwischen der Partikularität des einzelnen Buches und der universalen

Ordnung Welten liegen, muss er sich mit vorübergehenden, provisorischen

Ordnungen abfinden, in der Hoffnung mittels neuer, wichtiger Zugänge
die gültige Ordnung besser erreichen und einrichten zu können: "[...] deve

disporli interinalmente come puo, aspettando di fare i principali acquisti,

dopo i quali cambiare il sito ai suoi libri, e riordinarli."38



als die Bibliotheken noch Wissensordnungen darstellten 103

IM—s IDEA
SYSTEM ATIS

Pi nSfsSjl
rr«fijFi Wmm

mtiqvitato
LITERARLE

G ENERAL10 RIS
8c

SP ECIALIORIS
desiderati adhuc in republicaeruditorum literaria,NUNC PRJMVM

adumbrati

' MWl>c s WÈ
~~ MB Hn wm

H mm
m4[T. Jacobo Friderjco Reimmanno,

Ecclesiarum Hillesheimensium
Superintendents, consistorii s. asses sore

primär 10, et gymnasii andreani «QUE AC
SCHOUE LAMBERTIN« EPHORO.

j T JT

1 vf,%ca' 6^icma&sf$a\ jp

1 (BBIiBB1 HILLESHEIM Anno M DCCXViilSumtibiis Ludolphi Schröderw-1

Abb. 26: Jacob Friedrich Reimmann, Idea Systematis Antiquitatis Literariae [...],
Hillesheim: Ludolph Schröder, 1718, Frontispiz und Titel

Die Wirklichkeit der Bücher garantiert andererseits, dass dies nicht bloss

abstrakte Ordnungen sind. Jener Vorgang ständigen Suchens nach einem

gültigen - oder zumindest gültigeren - System bezieht sich konkret auf die

physische Aufstellung der Folianten und Bände, wobei dann die bei der

Herausbildung der Ordnung schon längst geforderte Denkökonomie
unweigerlich auch in eine für den Bibliothekar deutlich spürbare Arbeitsökonomie,

insgesamt also in eine "Bibliothéconomie"39, umschlägt. Das äussert sich

dann in 'praktischen' Fragen wie dem Umgang mit den unterschiedlichen

Formaten und der Berücksichtigung der 'natürlichen', der Leserichtung
folgenden horizontalen Anordnung der Bücher.

Paciaudi ist sich der schier unlösbaren Frage des 'richtigen Systems' der

Bücheraufstellung bewusst. Er verlässt das Thema, wendet sich dem andern

eines "catalogo ragionata dei libri" zu, wohlwissend, dass es sich dabei um
eine ganz andere, sehr viel abstraktere und von den Büchern selbst viel



104 ••• ALS DIE Bibliotheken noch Wissensordnungen darstellten

Abb. 27: Oliver Legipont, Dissertationes Philologico-Bibliographicae, in quibus

De Adornanda, & ornanda Bibliotheca [...], Nürnberg: Paul Lochner & Mayer, 1746,

Ansicht der Bücherschränke mit Inschriften



als die Bibliotheken noch Wissensordnungen darstellten 105

entschiedener abgelöste Ordnung handelt. Es ist unübersehbar, dass sich die

Diskussion der Bibliotheksordnungen mit der zunehmenden Zahl der Bücher

bald einmal von den Aufstellungs- zu den Katalogisierungsordnungen,
vorerst beinahe unmerklich, dann umso entschiedener und auf kaum reversible

Weise verschiebt.

Bleiben Erinnerungen und Sehnsüchte! Giuseppe Sanchez bezieht sich -
nur wenig später - auf Francis Bacons, von d'Alembert für die Encyclopédie

übernommene Ordnung des Wissens, somit eben nicht auf eine

Bibliotheksordnung, um dann gleichwohl auf die Ordnung des Wissens in einer
Bibliothek zu schliessen.4° Die Studie des neapolitanischen Bibliothekars

Giuseppe Sanchez ist denn auch mit Saggio di un Sistema di Bibliografia

überschrieben, obwohl damit die Bibliothek ins Visier genommen werden

soll, die andererseits einleitend im "Discorso preliminare" in ihrem ganzen
historischen Schmuck mit Säulen und Büsten evoziert wird. Allein, es sind

jetzt die "cataloghi", die das gesamte Wissen, "tutto lo scibile umano",
abbilden.41 Der Bibliotheksraum ist nur noch Dekor und nicht mehr Wissensund

Gedächtnisstütze. Mit diesem Paradox lebt die Zukunft - bis heute: mit
einigen Nachteilen. Die in der Bibliothek vereinigte Wissensfülle kommt, so

will es häufig scheinen, ohne die in ihr - und im Wissen selbst - angelegten

Beziehungsnetze aus. Diese werden von Fall zu Fall mühsam neu erstellt
und zusammengenäht. Ansonsten sucht und findet man nur noch die

einzelnen Fakten und riskiert so umgekehrt die früher hergestellten und längst
in den Wissenshaushalt eingeflossenen Verbindungen zu vergessen oder zu

vernachlässigen. Bedenkt man, dass dies umfassend ganze Wissenskulturen

betrifft, so kann man sich ausmalen, wie gross der Kulturverlust insgesamt,

vornehmlich mit Blick auf Einsicht und Erkenntnis, Weltverständnis

(mitsamt dem kantischen Weltbegriff des wahren Philosophen) und letztlich

jenem Quäntchen Weisheit ist, das man sich nach all jenen Einsichten erhofft
hat. In einer Zeit des - immer noch alles bestimmenden - naiven Glaubens

an die End- und Grenzenlosigkeit einer eher unstrukturierten Informationsfülle

ist das wenigstens zu bedenken.

Das also ist die Mitteilung, die von der alten Erfahrung des "mentalmente

architettato" ausgehen muss, einer Welt, in der die geistige und die tatsächlich

gebaute Bibliotheksordnung nach Massgabe des Zusammengehens von
Vernunftakt und Sinneswahrnehmung in ein Ganzes - wenigstens modellhaft

- gefügt werden wollte.



io6 als die Bibliotheken noch Wissensordnungen darstellten

1 Cf. Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1971, S.15: Foucault wandte sich gegen die, die er "gewisse

halbgewitzte 'Kommentatoren'" nannte, und gegen deren Begriffe und Schlüsselwörter.

2 Id., S. 17 (Vorwort).

3 Michel Foucault, Les mots et les choses, une archéologie des sciences humaines, Paris:

Gallimard, 1966, S. 8.

4 Foucault 1971, S.46.

5 Id., S. 19.

6 Cf. Immanuel Kant, Critik der reinen Vernunft. Zweyte hin und wieder verbesserte Auflage,

Riga: Johann Friedrich Hartknoch, 1787, S.XIII.

7 Id., S.XIII.
8 Id., S.XIV.

9 Cf. C.L. Reinhold, Sendschreiben an J.C. Lavater und J.G. Fichte über den Glauben an

Gott, Hamburg: Friedrich Perthes, 1799, S.52-53.

10 Id., S. 53.

11 Im "Anhang zur transcendentalen Dialectik. Von dem regulativen Gebrauch der Ideen der

reinen Vernunft": cf. Immanuel Kant, Critik der reinen Vernunft, Riga: Johann Friedrich

Hartknoch, 1781, S.642 ff., hier S. 643.

12 Id., S.643.

13 Id., S. 644.

14 Id., S.832-851: "Der Transcendentalen Methodenlehre Drittes Hauptstück. Die Architec-

tonik der reinen Vernunft": "Ich verstehe unter einer Architectonik die Kunst der Systeme."

15 Id., S.839.

16 Id., S.839 und Anm. *).

17 Cf. Lamberts eigene Recension seiner Architektonik, in: Joh. Heinrich Lamberts logische
und philosophische Abhandlungen, Bd. II, Joh. Bernoulli (Hg.), Berlin/Leipzig: Bernoulli

und de la Garde/Beer, 1787, Nachdruck, Hildesheim: Olms, 1969, S.413-428, hier S.423.

18 Cf. Fragment einer Systematologie, in: Lambert 1787/19693, S.385-413.

19 Id., S. 388-389.

20 Hier zitiert nach der zweiten Ausgabe: Jacob Friedrich Fries, Neue oder anthropologische

Kritik der Vernunft, Erster Band, Zweyte Auflage, Heidelberg: Christian Friedrich Winter,
1828, S. 171.

21 Id., S. 171.

22 Id., S. 171.

23 Ich folge hier der Edition der Parva Naturalia, Venedig: Ottaviano Scoto, 1551, dem "De

sensu et sensato" in der Version Thomas von Aquins an erster Stelle beigegeben ist.

24 Cf. Aristoteles, De sensu et sensato, in: Parva Naturalia, Venedig: Ottaviano Scoto, 1551,

Fol. 3 r.

25 Cf. Werner Oechslin, Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung, in: Scho-

lion, 0/2001, S. 7-39 und Tafel 1, in diesem Buch S. 34-65.
26 Cf. Franz Baader, Beiträge zur dinamischen Philosophie im Gegensaze der mechanischen,

Berlin: In der Realschulbuchhandlung, 1809, S.2.

27 Id., S. 3 und Anmerkung *).

28 Cf. Justus Lipsius, De Bibliothecis Syntagma, Editio secunda [...], Antwerpen: Johannes

Moretus, 1607, S. 9.

29 Oliverii Legipontii Dissertationes Philologico-Bibliographicae, in quibus De Adornanda, &
ornanda Bibliotheca [...], Nürnberg: Paul Lochner & Mayer, 1746, S.64.



als die Bibliotheken noch Wissensordnungen darstellten 107

30 Id., S.64.

31 Cf. Giulio Camillo, Due Trattati deU'eccellentissimo M Giulio Camillo: L'Uno delle Mate¬

rie, che possono venir sotto lo Stile dell'eloquente: L'Altro della Imitatione, Venedig: Nella

stamparia de Farri, 1544, Fol. nv.
32 Cf. Giulio Camillo, Discorso sopra l'Idee di Hermogene, in: id., Tutte le opere, II secondo

tomo delT opere, Venedig: Gabriel Giolito de'Ferrari, 1560, S. 111.

33 Cf. Paolo Maria Paciaudi, Memoria ed Orazione [...] intorno la Biblioteca Parmense,

Parma: Bodoni, 1815, S.36.

34 Id., S.57: " [...] imparare quai sia il più sistematico rapporto che i libri hanno fra loro, e il
più regolar collocamento di essi in una numerosa Biblioteca."

35 Id., S.60.

36 Id., S.60.

37 Id., S.61.

38 Id., S.61.

39 So der Titel des erstmals 1839 in Paris erscheinenden Buches von L.A. Costantin zur Bib¬

liotheksordnung. Flier zitiert nach: Francesco Rossi, Cenni storici e descrittivi all'I.R.
Biblioteca di Brera, Mailand: Tipografia e Libreria Pirotta, 1841, S.73 Anm. 1.

40 Cf. Giuseppe Sanchez, Saggio di un Sistema di Bibliografia disegnato. Sull'ordine osservato

da Giambattista la Porta, da Bacone, da d'Alembert e da Diderot nel quadro sommario delle

conoscenze umane; preceduto da un discorso preliminare, Neapel: Tipografia Francese,

1820.

41 Id., S.ix. Hier - und in Anm. 1 - die konkrete Zuordnung von "sistema bibliografico" und

"scala de'progressi delle cognizioni umane" und die Definition: "Sistema bibliografico si

chiama l'ordine osservato in una classificazione qualunque di opere sia impresse sia ma-

nuscritte, per formare una biblioteca o un catalogo di libri. [...]", als ob dies dasselbe wäre!


	... als die Bibliotheken (und nicht die Kataloge) noch Wissensordnungen darstellten ...

