Zeitschrift: Scholion : Bulletin
Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 14-15 (2023)

Artikel: ... als die Bibliotheken (und nicht die Kataloge) noch Wissensordnungen
darstellten ...

Autor: Oechslin, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1044529

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1044529
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

el
koo

| , Denen bigaﬁgd)étigm
I8 Meaiftern

L giber die evften Swolf
‘ Oeffungen,

Abb. 21: Neuer Biicher-Saal der Gelehrten Welt, Nebst denen dazu gehorigen Registern
iiber die ersten Zwolf Oeffnungen, Leipzig: Ludwig Gleditsch und Moritz Georg Weidmann,
1710/1711, Frontispiz und Titel



.. ALS DIE BIBLIOTHEKEN NOCH WISSENSORDNUNGEN DARSTELLTEN ... QI

... ALS DIE BIBLIOTHEKEN (UND NICHT DIE KATALOGE)
NOCH WISSENSORDNUNGEN DARSTELLTEN ...

[2005]

Die Ordnung der Dinge! Es sollte eine “archéologie du savoir”, ein Suchen
und Ergrinden von Wissensformen und natiirlich keinerlei Beschreibung
festgefigter Ordnungen und schon gar nicht eine Festlegung in Strukturen
sein. Michel Foucault hatte sich 1971 im Vorwort zur deutschen Ausgabe
deutlich gegen das Etikett des ‘Strukturalisten’ — und mittelbar gegen das
Prinzip der ‘Ordnung an und fiir sich’ — abgesetzt.” Schliesslich lautete der
Originaltitel undeutsch, offener und weniger geordnet — “les mots et les
choses”! Hier, bei den grundsitzlichen Fragen des Denkens, setzte er an —
und hielt sich an jenen diinnen Faden, der die Dinge und ‘deren’ Bezeich-
nungen zusammenhilt: Ahnlichkeit, Analogie! Es war — wieder einmal — ein
Riitteln an den Pfeilern von Gewissheit und mittelbar an einem wie auch
immer ‘gesicherten’” Wissensgebidude, was ja mit dem voreiligen Entdecken
eines ‘Strukturalismus’ schon in der Metapher wieder ins Gegenteil verkehrt
erschien. Foucault hatte jedoch seine Analyse nicht mit sicheren wissen-
schaftlichen Erkenntnissen oder Positionen eingeleitet, sondern mit einem
Verweis auf einen Text von Jorge Luis Borges, in dem dieser auf eine erstaun-
liche, ‘chinesische’ Taxonomie verweist, gemiss welcher dem Kaiser geho-
rige Tiere, einbalsamierte Tiere, Milchschweine, Sirenen und herrenlose
Hunde auf eine Reihe gesetzt wurden.” Das liest Foucault nicht als ‘exoti-
schen Zauber’ oder blosse Kuriositit. Er bezieht es vielmehr auf die Frage
nach der Moglichkeit des Denkens, genauer: nach den Grenzen, bei der die
Unmoglichkeit des Denkens zur Debatte stiinde. Das verwandelt sich schnell
in die Frage nach der Vorstellungskraft. Und so verharrt er vorerst weiter bei
den Phantasten, zitiert Rabelais, der sich dem Buchstaben A folgend “Aspics,
Amphisbénes, Anerudutes, Abedessimons, Aiartnraz, Ammobates, Apinaos,
Alatrabans, Aractes, Asterions, Alcharates, Arges, Araines, Ascalabes, Atte-

»

labes, Ascalabotes, Aemeroides...” und so fort aneinander reiht.’ Die Seh-
weise verindert sich nicht wesentlich, wenn Foucault im Text — nach dem
wohlbekannten Exkurs iiber Velazquez’ Las Meninas — gleichwohl nach struk-
turierteren Formen von Ahnlichkeit oder gar nach einem “Ordnungsraum
des Wissens” fragt. Im Syntaxes, Artis Mirabilis des Pierre Grégoire aus Tou-

louse dhneln die angefithrten Bedeutungen von Ahnlichkeit allerdings eher



Q2 ... ALS DIE BIBLIOTHEKEN NOCH WISSENSORDNUNGEN DARSTELLTEN ...

jener chinesischen ‘enzyklopidischen’ Auflistung von Tieren als einer heuti-
gen Erwartungen (!) entsprechenden, einigermassen kohirenten Taxonomie.*
Es ist alles andere als gewiss, dass Ordnungen, nur weil sie als Ordnungen
daherkommen, auch stimmig oder gar sinnvoll seien. Bei Foucault sind es also
vorerst Giovanni Battista della Porta, Ulisse Aldrovandi, Paracelsus und Ray-
mond Roussel, die ihn anleiten und inspirieren (Abb. 1 und Taf. VIII). ‘Nur’,
weil ihm Borges keine Handhabe, “keine Gestalt” fir das Bewiltigen jener
Unmoglichkeiten gibt, die sich mit der ‘chinesischen Enzyklopidie’ verbindet,
macht sich Foucault selbst auf den Weg und wird zum Wissensarchiologen.
Das befreite, sinnentleerte Alphabet ist der Antrieb: “Es handelt sich um ein
maskiertes oder vielmehr durch die alphabetische Serie unseres ABCs auf 14-
cherliche Weise indiziertes Verschwinden, das als (einzig sichtbarer) Leitfa-
den fiir die Aufzihlungen einer chinesischen Enzyklopidie dienen soll [...].”

Gemessen am Anspruch, es miissten die Zeichen der Dinge und die
Dinge selbst, die “mots” und die “choses” sich in irgendeiner, an Wahrheit
orientierten Weise entsprechen, gerit die ganze Frage der (Wissens-)Ord-
nungen in Krise. Wir haben uns daran gewohnt, dass jene beiden Stringe
unterschiedlichen Leitlinien folgen. Und wir haben die Verselbstindigung
der Ordnungen - trotz uneingeschrinkter Behauptung jeweiliger empiri-
scher Grundlagen - nicht nur einfach hingenommen, sondern sie gemiss
vielgeteilter Ansicht zum Nadelohr moderner Wissenschaftlichkeit,
die sich ja erst in der Ordnung zu erkennen gibt, stilisiert.

Wo ein solcher moderner ‘Paradigmawechsel’ stattfand, ist kaum um-
stritten. Kant hat in der Vorrede zur Zweitausgabe seiner Kritik der reinen
Vernunft 1787 von den Experimenten eines Galilei oder Torricelli ausgehend
(“so ging allen Naturforschern ein Licht auf”!) erkannt, dass der dabei er-
zielte Erkenntnisgewinn natiirlich ein — abgelostes — Produkt des Geistes sei:
“Sie begriffen, dafl die Vernunft nur das einsieht, was sie selbst nach ihrem
Entwurfe hervorbringt, dafl sie mit Principien ihrer Urtheile nach bestindi-
gen Gesetzen vorangehen und die Natur nothigen miisse auf ihre Fragen zu
antworten, nicht aber sich von ihr allein gleichsam am Leitbande gingeln
lassen miisse; denn sonst hingen zufillige, nach keinem vorher entworfenen
Plane gemachte Beobachtungen gar nicht in einem nothwendigen Gesetze
zusammen, welches doch die Vernunft sucht und bedarf.”® Man mag sich also
noch so sehr anstrengen, eine ‘natiirliche’ Ordnung - iiber den ‘Dingen’ —
zu erstellen, sie bleibt ‘abgehoben’, ja, muss abgehoben werden. Notigung
nennt dies Kant unumwunden, und er prizisiert nachfolgend die Rolle des-
sen, der auf diese Weise, notigend eingreifen soll: nicht als Schiiler, “der sich



. ALS DIE BIBLIOTHEKEN NOCH WISSENSORDNUNGEN DARSTELLTEN ... 93

36 Toannrs Mevesk -

AR CHOC LR FON}

L AT /7 KT AR s

RIS BIBLIOTHECA PU’BL‘IQ(‘EA,'-'"' o
Car  XIIL |
De Bibliotheca. ‘

A&enus Do&oresvivos, & eorum Auditoria , profe-
quuti; nuncde mortuis agamus. Ij funtauctores prif-

ci, loco publico repofiti ; ubiftudia Iuventutis le&ione , ut
auditione alibi, promoventur. Bibliotheca, Graco nomi-
ne, appellatur; nam Latinivoce propria deftituuntur , &
Libraria potius taberna dicitur , i1 qua libri venum pro-
ftant. Eainitio juxta Academiam erat; verum , aréiore
Yoco, in Calyptrararum fanumitidem tranflata fuit ; fupra
anteriorem partem, ubi armis exercentur. Et au&orem,
ae

LRG|

R |

Abb. 22: Johannes Meursius, Athenae Batavae. Sive, De Urbe Leidensi & Academia,
Virisque claris [...] Libri Duo, Leiden: Andreas Cloucquin/Elsevir, 1625, S.36

alles vorsagen ldsst, was der Lehrer will”, sondern als “bestallter Richter”,
“der die Zeugen nothigt auf die Fragen zu antworten, die er ihnen vorlegt”.’

Damit ist beinahe schon alles ausgesagt, was sich grundsitzlich zum
Problem und zum Risiko von Ordnungen — auch bei der Erfassung und Auf-
stellung von Biichern in einer Bibliothek — sagen lisst. Das bedeutet nicht,
dass damit allseits befriedigende Losungen erzielt seien. Der Foucault'sche
Zweifel steht dem entgegen. Und das bezieht sich mittelbar auf jene
Kant’sche Behauptung, die sich obigen Feststellungen anschliesst: “Hiedurch

ist die Naturwissenschaft allererst in den sicheren Gang einer Wissenschaft



94 ... ALS DIE BIBLIOTHEKEN NOCH WISSENSORDNUNGEN DARSTELLTEN ...

gebracht worden.” Das meint das ‘Hineinlegen’ einer Ordnung durch die
Vernunft und stellt sich in den Gegensatz des sprichwortlichen, jetzt fir
iiberwunden erklirten “Herumtappens”.

Kritiker Kants haben das alles schon damals in Frage gestellt oder kom-
mentiert. Fiir Reinhold besteht der Grund der von ihm diagnostizierten
Krise just in der “Scheidung der Spekulation von der Erfahrung und dem
Gewissen, der blos kiinstlichen Ueberzeugung von der blofi natiirlichen —
mit der sie als Kiinsteley vermengt war —, der spekulativen und eigentlich
Philosophischen Ansicht und Denkart von der lebendigen und eigentlichen
Ansicht des sogenannten — bisher mehr oder weniger durch mislungene
Spekulation verunstalteten, Menschenverstandes”.® Reinhold fihrt fort:
“Die gegenwirtige Krise ist diese — Scheidung der blossen Vernunft von
allem, was sie nicht selber ist, ohne welche der alte Streit zwischen Natu-
ralismus und Supernaturalismus ewig fortdauern und immer bedenklicher
werden miifite, in der welche aber dieser Streit zunichst durch Berichtigung
der praktischen Begriffe des Einen und der theoretischen des Andern von
selbst wegfallen, und sich in die beyden unzertrennlich vereinigten Resul-
tate auflésen muf.”"® Solches schreibt Reinhold in seinem Sendschreiben an
7-C. Lavater und 7. G. Fichte iiber den Glauben an Gott. Und wir wissen heute,
dass dies, jene Krise, natirlich nicht nur die Fragen des Glaubens und der
Religion, sondern auch all das betrifft, was wir fiir unseren tiglichen ‘wis-
senschaftlichen’ Bedarf benétigen und was da wild zwischen Erfahrung und
Spekulation oszilliert.

Nichts steht andererseits der Annahme entgegen, es gehore zu unserem
(kulturellen) Selbstverstindnis, dass der menschliche Geist nach irgendwie
gearteten Ordnungen dringt und sich dadurch Einsicht und Erkenntnis
verspricht. Auch dazu hat Kant — zu den spezifischen Bedingungen einer
(gebauten) Bibliothek genauso passend wie das bereits Ausgefiihrte — die
Stichworte geliefert. Wiederholt hat er uns eingetrichtert, dass sich die Ver-
nunft “niemals gerade zu auf einen Gegenstand, sondern lediglich auf den
Verstand und vermittelst desselben auf ihren eigenen empirischen Gebrauch”
bezieht." Er schafft also “keine Begriffe (von Obiecten), sondern ordnet sie
nur und giebt ihnen dieienige Einheit, welche sie in ihrer grosstmoglichen
Ausbreitung haben konnen, d.i. in Beziehung auf die Totalitit der Reihen,
als auf welche der Verstand gar nicht sieht, sondern nur auf dieienige Ver-
knipfung, dadurch allerwerts Reihen der Bedingungen nach Begriffen zu
Stande kommen”."” Dann wiederholt er, dass die Vernunft “eigentlich nur

den Verstand und dessen zweckmaissige Anstellung zum Gegenstande” habe,



.. ALS DIE BIBLIOTHEKEN NOCH WISSENSORDNUNGEN DARSTELLTEN ... 95

wobei er nun anfiigt, dass sie “eine gewisse collective Einheit zum Ziele der
Verstandeshandlungen sezt”."”

Es konnte nicht ausbleiben, dass Kant auf solche Erklirungen zum
“regulativen Gebrauch der Ideen der reinen Vernunft” irgendeinmal die
Diskussion jener Vorstellung folgen lassen wiirde, in der dieses Ordnen, Ver-
kniipfen und Reihen und die iiber dieses Beziehungsnetz gestiilpte Vorstel-
lung einer Einheit in den passenden Begriff — solcher Ordnungen nimlich
und eben nicht der “Obiecte” — gesetzt wird. “Architektonik” nennt dies
Kant und fiihrt es als “Kunst der Systeme” ein, wobei dann eben die damit
beschriebene “systematische Einheit” just den Konigsweg zur Wissenschaft
bezeichnet, weil auf diese Weise nimlich “aus einem blossen Aggregat” ein
System, Architektonik entstiinde.” Das erklirt auch, dass die Architektonik
als zur “Methodenlehre” gehdrend eingefiihrt ist. Dass Kant die Modalitit
des Ganzen nach ‘gegliedert’ und ‘gehiuft’ unterscheidet und dabei die latei-
nischen Begriffe von “articulatio” und “coacervatio” verwendet, als ob er sich
in direkter Tradition Leon Battista Albertis befinde, kann man hier iiberge-
hen. Auffillig ist jedenfalls, dass er bei seinen Erwartungen gegeniiber dem
Begriff der Architektonik wohlbestallte architektonische Einsichten bemiiht,
wozu etwa der Zusammenhang von Idee und Schema — Inbegriff der archi-
tektonischen “lineamenta” von Zeichnung und Modell — gehort. Es passt
auch zu den Vorstellungen vom Architekten, wenn Kant Seiten spiter die
Abgrenzung gegeniiber dem Mathematiker und Logiker vollzieht.” Sie seien
doch “nur Vernunftkiinstler”, wihrend es doch um die Werkzeuge ginge,
die “wesentlichen Zwecke der menschlichen Vernunft” zu bedienen. Gemiss
dieser Massgabe, nach einem “Weltbegriff”, “der das betrift, was iederman

»16

nothwendig interessirt”*®, will er den wahren Philosophen, einen “Lehrer im
Ideal”, begreifen, was er ja spiter, anderweitig, ‘anthropologisch’ ausfiihrt.
In der Sache der “Architektonik” ist Johann Heinrich Lambert Kant
vorangegangen. Lambert hat 1771 in jener Theorie des Einfachen und des Ers-
ten, wie der Untertitel der Anlage zur Architectonic lautet, die kategoriellen
Notwendigkeiten im Rahmen von Identitit, Ahnlichkeit, Verschiedenheit,
Analogie, Gleichheit geklirt und dabei letztlich eine Art “Organon quanto-
rum” geschaffen, dem die “Gestalt der Grésse” genauso wie die “Vorstellung
der Grosse durch Figuren”, das “Ausmessbare” und das “Zahlengebiude”
u.a.m. angelegen waren (Abb. 12). Das stellt Lambert selbst in einer Selbstre-
zension heraus."’ Schliesslich hatte Johann Bernoulli aus Lamberts Nachlass
ein Fragment einer Systematologie herausgegeben, in dem die Ganzheitsvor-

stellung an den Begriff des ‘Systems’ herangeriickt und andererseits eine



96 ... ALS DIE BIBLIOTHEKEN NOCH WISSENSORDNUNGEN DARSTELLTEN ...

Fiille von Bedingungen in Anschlag gebracht wird, durch die ein System zum
System wird.” Die Teile sind dabei genauso wichtig wie die “verbindenden
Krifte” und das “gemeinsame Band”; das “Beysammenseinkonnen” wie das
“Fortdauernkénnen” sind Ingredienzien der “Einheit” eines Systems.” Und
natiirlich gibt es Regeln, eine “Art von Grundlage” und schliesslich auch
“dussere Form, Gestalt, Zierrathen, Symetrie, locale Ordnung &c”.

Wiederum fiihlt man sich lingst an die Beschreibung einer Bibliothek
und eines Bibliothekssystems gemahnt. Und gerade deshalb muss nochmals
an die Kritik und an die Einwinde gegen die Kant’sche und Lambert’sche
Systematik erinnert werden, um auch — in Anbetracht der sich bald abzeich-
nenden Liicken und Mingel ‘im System’ — gentigend gewappnet zu sein, und
um der jederzeit drohenden ‘leeren Abstraktion’ zu entgehen.

In seiner Newuen oder anthropologischen Kritik der Vernunft richtet Jacob
Friedrich Fries seine Aufmerksamkeit von Anbeginn auf das Zutun der
Sinneswahrnehmung und formuliert so: “Wir fanden gleich bey der Be-
trachtung der dussern Sinnesanschauungen eine gewisse vereinigende
Anschauung, durch die wir eigentlich erst die Vorstellung der Dinge ausser
uns erhalten, welche nicht in der Empfindung erhalten ist, sondern allen
Empfindungsweisen zugleich zu Grunde liegt, und macht, dass wir durch die
eine und andere denselben Gegenstand erkennen.”” Das nennt Fries dann
die “produktive Einbildungskraft”, was ja gar nicht so weit von der kanti-
schen Notigung als der inneren Konsequenz der Vernunfttitigkeit entfernt
ist. Zusammengefasst lautet dieser Vorgang so: “Durch diese vereinigende
Anschauung wird uns nimlich die Erkenntnis der Korper als Materie im
Raume und in der Zeit.”*' Und nicht ganz zufillig folgt die Erklirung mittels
jener Metaphern, mit denen man Wissensformen mit Vorliebe ins Bild — und
in die Anschauung — setzt: “Wenn wir das einzelne Haus, den einzelnen
Baum oder was sonst erkennen, so beziehen wir uns immer auf diese ver-
bindende Anschauung, in der wir den nimlichen Gegenstand festhalten, die
Empfindung, durch die er uns erscheint, mag nun dem Ohr, dem Auge oder
der Betastung gehoren.””” Bei diesem Versuchsmodell ist also die Ordnung
weniger in der notigenden Vernunft als in der “verbindenden Anschauung”
grundgelegt. Man kann das auch so sehen: der Zweifel an der Allmacht
abgetrennter Vernunfttitigkeit hat sich zugunsten der alten Grundeinsicht
ausgewirkt, wonach eben alles iiber die Sinne fithrt. Dort, in den jeweiligen
Kompetenzzuweisungen an die spezifischen Sinneswahrnehmungen, hat man
die ordnenden Kriterien schon immer festgestellt und beschrieben. Was in

Lamberts “Organon quantorum” als einer “Art allgemeiner Mathematik”



.. ALS DIE BIBLIOTHEKEN NOCH WISSENSORDNUNGEN DARSTELLTEN ... 97

INCLUT E

BIBLIOTHECZA

NORIMBERGENSIS

MEMORABILIA,

hoceft,
Natura Admiranda,

Ingenii humani Artificia,

: o
Antiquitatis Monumenta.
U

in llluftei Noricorum Univerfitate,

JOH. JACOBUS LEIBNITZIUS,
FUSTI F4CO0Bl, BIBLIOTHECARII,
| Idibus JunI, cI> Iac LxxIr
5 ' [ollemniter recenfuit o W,.‘
additis Annotationibus neceffariis.
© Ascedis
; CHRISTOPHORI ARNOLDI, V. C.
Hydnotaphxa hoc c{’c Urnis fepulchralibus ;
in agro Anglorum Norzfolcienfi repertis ,
Epiftola gratulatoria.. ‘

NORIMBERGZE,

Apwd Wilffgangum Mauritium Endterum , & Fobannis
i, Andree Endters Heredes,

\ clo IocLXXIV.

Abb. 23: Johann Jacobus Leibnitzius, Inclutae Bibliothecae Norimbergensis Memorabilia [...],
Niirnberg: Wolfgang und Mauritius Endter, 1674, Titel

zusammengefasst wird, ist in jener Tradition — gemiss der bekannten Version

der aristotelischen Schrift “De sensu et sensato” — den einzelnen Sinnesemp-

&« ”»

findungen zugew1esen * So sind eben ¢ magmtudo motus/quietes”, “figura
und “numerus” allesamt dem “visus”, dem Sehsinn zugeordnet und der
Wahrnehmung iiberantwortet, bevor sie — auch hier — einem “continuum?”,
einer Einheit zugefiihrt erscheinen.”* Man mag sich an diese Tradition er-
innern, wenn man dem Bild einer Bibliothek mit der Aufschrift “Et visui et
usui” auf dem Frontispiz zu J.]. Leibnitz’ 1674 in Niirnberg erschienenen /n-

clutae Bibliothecae Norimbergensis Memorabilia begegnet (Abb. 23, Taf. XXVI).”



98 ... ALS DIE BIBLIOTHEKEN NOCH WISSENSORDNUNGEN DARSTELLTEN ...

Will man schliesslich die Kritik an Kant noch deutlicher beschreiben, so
gentgt ein Blick in Franz von Baaders Beitrige zur dinamischen Philosophie im
Gegensaze der mechanischen von 1809, wo er das Problem insofern auf den
Punkt bringt, als er Kant vorwirft, die Frage — hier konkret der ‘syntheti-
schen Urteile a priori’ — “bloss logisch” zu beantworten.” Erstaunlich ist
dabei, dass Baader jener Kant’schen Formel nicht nur einen “einfachen Aktus
der Apperzeption a priori” entgegensetzt, sondern dass er diesen Vernunftakt
generell auf einen “Vernunftsinn” zuriickfithrt und dazu und als Gegensatz
zu einer ‘mechanischen’ Erklirung auch noch das Bild vom “Auge” Gottes

bemiiht.?’

*okk

Mit diesen Hinweisen auf Ordnung, ihre unterschiedliche Zuweisung zu
Vernunftakt und der ihr eigenen “Notigung” und/oder zu einer “vereini-
genden Anschauung” ist eigentlich alles umschrieben, was natiirlich die Au-
toren und Erfinder von Bibliotheksordnungen seit jeher beschiftigte und
oftmals in die Krise trieb. Der eigentliche Knackpunkt ist wohl mit der Ab-
hingigkeit von der Sinneswahrnehmung und mit dem Hinweis auf die in
einer Bibliothek unvermeidliche Dynamik (an Stelle blosser Mechanik) be-
nannt. Jenes zu Beginn erinnerte “indizierte Verschwinden” der Dinge (bes-
ser: der Inhalte) durch das blosse — ‘chinesische’ — Abc darf man umgekehrt
in der Folge vernachlissigen: wenn man denn mit System mehr als die bloss
abgeloste und sich selbst geniigende, abstrakte Ordnung versteht! Es ist ein
solches Abc genauso obsolet, wie es als (reine) Taxonomie — unabhingig vom

”|

“Zwecke der menschlichen Vernunft”! — stimmig ist. (Man kann ja schliess-
lich, um nochmals im Bilde von Borges’ chinesischer Enzyklopidie zu blei-
ben, Biicher genauso nach Grésse, Alter oder eben ‘chinesisch’ nach den
Tierhduten ihrer Einbinde in eine Ordnung bringen und damit eine solche
behaupten.)

Die Angelegenheit wird allerdings erst dann spannend und zugegebe-
nermassen schwierig, wenn jener Zusammenhang des Zeichens und des Be-
zeichneten der Willkiir entrissen und einer sinnvollen Ordnung zugewiesen
werden soll.

Danach trachteten Bibliothekssysteme, seitdem wir von ihnen Berichte
haben. Und die reichen - allen anderen Kultureinrichtungen konform — weit
zuriick, sind mit ‘Ursprungslegenden’ verkniipft. Auch wenn man entspre-

chende Konstruktionen in Zweifel ziehen mochte, gemiss denen etwa in



.. ALS DIE BIBLIOTHEKEN NOCH WISSENSORDNUNGEN DARSTELLTEN ... 99

‘SYNTACM__A_._

Editiofesundn, & ab ltimh Auitoris mons.

AN TV E R P LE

EX OFFICINA PLANTINIANA,
Apud Ioannem Moretum,
clo. Ioc viL

Ciom Prinilsgiis Cafwreo & duorum Regum.

Abb. 24: Justus Lipsius, De Bibliothecis Syntagma, Editio secunda [...],
Antwerpen: Johannes Moretus, 1607, Titel

antediluvianischen Zeiten und letztlich seit Adam Bibliotheken existiert hit-
ten, erschien doch die Formel, mit der Justus Lipsius die Schreib- und damit
die Buchkultur an die Nihe der Urspriinge einer Wissenskultur herangeriickt
hatte, zumindest plausibel: “simul ac scire & sapere natum est, mox etiam
scribere”® (Abb. 24). Damit war in grundsitzlicher Absicht der Anspruch,
eine Bibliothek mége eine Wissenskultur verlisslich abbilden, erhoben und
auch schon beinahe erwiesen: trotz der Unglaubwiirdigkeit von Mythen
und Legenden. Der bohmische Benediktinermonch Oliverius Legipontius,

der solches in Erwigung zog, hat dann genauso plausibel die Vor- und



100 ... ALS DIE BIBLIOTHEKEN NOCH WISSENSORDNUNGEN DARSTELLTEN ...

Nachteile einer Bibliotheksaufstellung abgewogen, die Abhiangigkeit von der
Sinneswahrnehmung und auch deren gelegentliche Aufhebung (“Nec enim
omnia vidimus omnes”) ausgemacht, um schliesslich umso iiberzeugter das
Ganze keineswegs dem Zufall, sondern einer ‘Idea’, einem wohliiberlegten
Konzept, zuzuordnen.” Diese Idee leitet er von der Legende des Zeuxis und
dessen aus unterschiedlichen Modellen in die Synthese gefiihrten Idealbildes
(“collectam ex optimis exemplis”) ab, um auf diese Weise die “ichnographia”,
die grundrissliche Festlegung der Biicherordnung und damit auch allgemein
den ‘Grundriss’, die feste Verankerung der Ordnung im Gedichtnis zu be-
haupten: “Bibliothecam instructuros oportet animo tenere formas”!*® Das ist
natiirlich auf die Bibliothekare in erster Linie gemiinzt, die ihre Bibliothek
durch und durch kennen sollen. Aber es besteht kein Zweifel, dass hier auch
ganz allgemein — und in didaktischer Absicht — das ‘visuelle Gedichtnis’, das
Sich-Einprigen einer Ordnung auf Grund einer vorausgegangenen Sinnes-
wahrnehmung angesprochen ist.

Die Fabel des Zeuxis und der dort charakterisierte und auf den Begriff der
‘Idea’ bezogene kiinstlerische Vorgang (der Synthese) lenken die Aufmerk-
samkeit auf beides, auf die kleinste Einzelheit wie auf das Ganze. Letztlich
sind das auch die Ingredienzien und Pole, die der mnemotechnischen
Tradition eingepflanzt sind. Giulio Camillo beschreibt diesen maximalen Ho-
rizont menschlichen Erfahrens und Erkennens mit den beiden ‘Eckpunkten’
kleinteiliger, partikulirer Kenntnis und universaler Einsicht. Es solle daraus
ein Ganzes voller Beziehungen entstehen: “che dell’universal artificio, & della
particolar materia havesse a riuscire un corpo solo, pieno di corrispondenze.”
Das nimmt alle spiter gedusserten und oben erwihnten Diskussionen vorweg
(Taf. XIV). Giulio Camillos Formulierung unterscheidet deutlich zwischen
der in den Objekten gegebenen spezifischen Eigenart (Partikularitit) und
der kiinstlich gebildeten Ganzheit und Synthese, dem “artificio”. Und wenn
derselbe Giulio Camillo in seinem Discorso sopra I’ldee di Hermogene (Abb. 25)
gleich zu Beginn das Bild des entwerfenden Architekten bemiiht, so ist hier
nicht nur die ‘Architektonik’ vorab zitiert, sondern auch die Kant’sche ‘Noti-
gung’ im vorausgedachten Konzept mitberiicksichtigt: “Si come ’architetto
non con sana mente si condurrebbe a fabbricar alcuno edificio, con le pietre,
& altri semplici, se prima nella mente non havesse con belli, & dotti pensieri
fatta una mental fabbrica: ad imitation di cui, di fuori essercitasse le mani
[...].7** Die “mental fabbrica”, auch sie ein ‘artificio’, eine mnemotechnische
Figur, erscheint uns vorerst als geistige Vorstellung und soll sich unseren
Augen schliesslich als ‘gebaute’, physisch gemachte Wirklichkeit anbieten. So



.. ALS DIE BIBLIOTHEKEN NOCH WISSENSORDNUNGEN DARSTELLTEN ... 101

DI M. GIVLIO CAMILLO
DELMINILIOSs CIOR;

LaTopica, ouero dell'Elocutione.

Difcorfo fopra 'ldee di Hermogene.

La Grammatica.

Efpofitione fopra il primo & fecon -
do Sonetto del Petrarca .

NVOVAMENTE DATO IN LVCE

i "I AL
IN VINEGIA APPRESSO GABRIEE
GIOLITO DE FERRARI,

M oBL

Abb. 25: Giulio Camillo, Il secondo tomo dell’opere,
Venedig: Gabriel Giolito de’Ferrari, 1560, Titel

will es auch die zeitgendssische Architekturtheorie in der Nachfolge Albertis!
Die “mental fabbrica” Camillos und das “mentalmente architettato”, das der
Parmenser Bibliothekar Paolo Maria Paciaudi spiter fiir seine Methode der
Bibliothekseinrichtung geltend macht, beschreiben beides, das System wie
auch dessen ‘Ansichtigkeit’, und somit letztlich die dem Auge zugingliche
Sinnenhaftigkeit einer geistigen Ordnung.

Mittelbar sind wir bei den konkreten Anliegen des Bibliothekars an-
gelangt. Der eben zitierte Paciaudi beruft sich bei den Uberlegungen zur

Bibliotheksordnung auf seine langen Erfahrungen im Kontakt mit Apostolo



102 ... ALS DIE BIBLIOTHEKEN NOCH WISSENSORDNUNGEN DARSTELLTEN ...

Zeno und dem Kardinal Passionei, selbst Griinder einer bedeutenden Bib-
liothek.** Die daraus gewonnene “non volgar perizia dei libri” verkniipft mit
der eigenen tiglichen Erfahrung im Umgang mit Biichern (“colla diuturna
esercitazione”) hitten ihn angeleitet zu lernen, welcher der systematischste
Zusammenhang der Biicher untereinander und welche, daraus abgeleitet, die
regelkonformste Aufstellung wire.** Auch hier wird — wie bei Camillo - die
Kenntnis aller Teile vorausgesetzt, bevor an eine Ordnung gedacht, bevor das
“tamquam in tabula”, die scheinbar so einfache und evidente ‘Darstellung’ in
Aussicht gestellt wird. Da die entsprechenden Kenntnisse und Erfahrungen
nicht alle auf einmal, sondern in einer gewissen Abfolge gewonnen werden,
ist die Vorstellung einer zu bildenden ‘Kette’ zur Hand: nicht die festgefiigte
“catena aurea”, sondern eben die “catena delle successive cognizioni”.** Und
da schliesslich die so aneinandergefiigten Dinge auf unterschiedlich begriin-
deten Beziehungen beruhen, muss der Bibliothekar gleichsam treuhinderisch
zwischen den eher zufilligen und jenen verbindlicheren Zusammenhingen
entscheiden, von denen dann die ‘giiltigere’ und fiir die Bibliothek folgen-
schwere Wertung gilt: “atti a costituire questa corrispondenza delle parti

col tutto che avrd mentalmente architettato”.’* Hier also wird das Kantische

“dafl die Vernunft nur das einsieht, was sie selbst nach ihrem Entwurfe her-
vorbringt” am Beispiel der Bibliotheksordnung vorexerziert. Die Ordnung
bleibt im Ermessen des Bibliothekars, das allerdings auf maximalen Kennt-
nissen und Erfahrungen aufgebaut ist. Und dieses Ermessen fiithrt ganz

wortlich vom geistigen ‘Entwurf’ zur gebauten Bibliotheksordnung. “Cu-
raeque, catenatique labores” sind dies gemiss jener Vorstellung geduldigen
und allmiahlichen Herausbildens der Ordnung. Diese Aufgabe ist schwierig
und riskant, zumal die flexiblen Bedingungen des Entstehens einer Ordnung
nicht einfach willkiirlich abgebrochen oder gar negiert werden konnen. Sie

betreffen umgekehrt auch die Zukunft, das Weiterwachsen einer Bibliothek.
Nur den sibyllinischen Biichern, die abgeschlossen und versiegelt einer fes-
ten und ewigen Ordnung zugewiesen sind, ist jener Prozess erspart: “Illa ma-
nent immota locis, neque ab ordine cedunt.”’ Fiir alle iibrigen Situationen

gilt, dass der Bibliothekar die Bewegung der Biicher bedenken muss. Und

weil zwischen der Partikularitit des einzelnen Buches und der universalen

Ordnung Welten liegen, muss er sich mit voriibergehenden, provisorischen

Ordnungen abfinden, in der Hoffnung mittels neuer, wichtiger Zuginge

die giiltige Ordnung besser erreichen und einrichten zu kénnen: “[...] deve

disporli interinalmente come puo, aspettando di fare i principali acquisti,

dopo i quali cambiare il sito ai suoi libri, e riordinarli.”*



.. ALS DIE BIBLIOTHEKEN NoCH WISSENSORDNUNGEN DARSTELLTEN ... 103

IDEA
| STSTEMATES

&
e SPECIALIORIS
ERATI ADHUC IN
ERUDITORUM LITE&EE‘I’E‘ICA
NUNC PRIMUM
ADUMBRATI
a

l Jacoso FripERICO REmMMANNO,

EccrEesTarun HIiLLESHEIMENSTUM SUPER-
o INTENDENTE, CONSISTORII S. ASSESSORE PRI~
.I_\(ARIO, ET GYMNASII ANDREANI EQIE AG
SCHOLE LAMBERTINA EPHORO,
=

C
— : Z .
= HILLESHEIZM Axx 5
; Sumtibus Lunoun? s”éﬂggg{{fi

Abb. 26: Jacob Friedrich Reimmann, Idea Systematis Antiquitatis Literariae [...],
Hillesheim: Ludolph Schréder, 1718, Frontispiz und Titel

Die Wirklichkeit der Biicher garantiert andererseits, dass dies nicht bloss
abstrakte Ordnungen sind. Jener Vorgang stindigen Suchens nach einem
giiltigen — oder zumindest giiltigeren — System bezieht sich konkret auf die
physische Aufstellung der Folianten und Binde, wobei dann die bei der
Herausbildung der Ordnung schon lingst geforderte Denkéokonomie un-
weigerlich auch in eine fiir den Bibliothekar deutlich spiirbare Arbeitsékono-
mie, insgesamt also in eine “Bibliothéconomie”*, umschligt. Das dussert sich
dann in ‘praktischen’ Fragen wie dem Umgang mit den unterschiedlichen
Formaten und der Beriicksichtigung der ‘natiirlichen’, der Leserichtung fol-
genden horizontalen Anordnung der Biicher.

Paciaudi ist sich der schier unlosbaren Frage des ‘richtigen Systems’ der
Biicheraufstellung bewusst. Er verlisst das Thema, wendet sich dem andern
eines “catalogo ragionata dei libri” zu, wohlwissend, dass es sich dabei um
eine ganz andere, sehr viel abstraktere und von den Biichern selbst viel



104 ... ALS DIE BIBLIOTHEKEN NOCH WISSENSORDNUNGEN DARSTELLTEN

LI

m I

J
i !wu!n i

Abb. 27: Oliver Legipont, Dissertationes Philologico-Bibliographicae, in quibus
De Adornanda, & ornanda Bibliotheca [...], Nirnberg: Paul Lochner & Mayer, 1746,
Ansicht der Biicherschrinke mit Inschriften



.. ALS DIE BIBLIOTHEKEN NOCH WISSENSORDNUNGEN DARSTELLTEN ... 105

entschiedener abgeloste Ordnung handelt. Es ist uniibersehbar, dass sich die
Diskussion der Bibliotheksordnungen mit der zunehmenden Zahl der Biicher
bald einmal von den Aufstellungs- zu den Katalogisierungsordnungen,
vorerst beinahe unmerklich, dann umso entschiedener und auf kaum rever-
sible Weise verschiebt.

Bleiben Erinnerungen und Sehnsiichte! Giuseppe Sanchez bezieht sich —
nur wenig spiter — auf Francis Bacons, von d’Alembert fir die Encyclopédie
tibernommene Ordnung des Wissens, somit eben nicht auf eine Bib-
liotheksordnung, um dann gleichwohl auf die Ordnung des Wissens in einer
Bibliothek zu schliessen.* Die Studie des neapolitanischen Bibliothekars
Giuseppe Sanchez ist denn auch mit Seggio di un Sistema di Bibliografia
tiberschrieben, obwohl damit die Bibliothek ins Visier genommen werden
soll, die andererseits einleitend im “Discorso preliminare” in ihrem ganzen
historischen Schmuck mit Siulen und Biisten evoziert wird. Allein, es sind
jetzt die “cataloghi”, die das gesamte Wissen, “tutto lo scibile umano”, ab-
bilden.* Der Bibliotheksraum ist nur noch Dekor und nicht mehr Wissens-
und Gedichtnisstiitze. Mit diesem Paradox lebt die Zukunft — bis heute: mit
einigen Nachteilen. Die in der Bibliothek vereinigte Wissensfiille kommt, so
will es hdufig scheinen, ohne die in ihr — und im Wissen selbst — angelegten
Beziehungsnetze aus. Diese werden von Fall zu Fall mithsam neu erstellt
und zusammengeniht. Ansonsten sucht und findet man nur noch die ein-
zelnen Fakten und riskiert so umgekehrt die frither hergestellten und lingst
in den Wissenshaushalt eingeflossenen Verbindungen zu vergessen oder zu
vernachlissigen. Bedenkt man, dass dies umfassend ganze Wissenskultu-
ren betrifft, so kann man sich ausmalen, wie gross der Kulturverlust insge-
samt, vornehmlich mit Blick auf Einsicht und Erkenntnis, Weltverstindnis
(mitsamt dem kantischen Weltbegriff des wahren Philosophen) und letztlich
jenem Quintchen Weisheit ist, das man sich nach all jenen Einsichten erhofft
hat. In einer Zeit des — immer noch alles bestimmenden — naiven Glaubens
an die End- und Grenzenlosigkeit einer eher unstrukturierten Informations-
fulle ist das wenigstens zu bedenken.

Das also ist die Mitteilung, die von der alten Erfahrung des “mentalmente
architettato” ausgehen muss, einer Welt, in der die geistige und die tatsich-
lich gebaute Bibliotheksordnung nach Massgabe des Zusammengehens von
Vernunftakt und Sinneswahrnehmung in ein Ganzes — wenigstens modell-

haft — gefiigt werden wollte.



106

.. ALS DIE BIBLIOTHEKEN NOCH WISSENSORDNUNGEN DARSTELLTEN ...

10

II

I
13
14

L5

16
17

18

19
20

21

22

23

24

25

26

27
28

29

Cf. Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der Humanwissenschaften,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1971, S.15: Foucault wandte sich gegen die, die er “gewisse
halbgewitzte ‘Kommentatoren’”
Id., S.17 (Vorwort).

Michel Foucault, Les mots et les choses, une archéologie des sciences humaines, Paris:
Gallimard, 1966, S.8.

Foucault 1971, S. 46.

Id.S; ro;

Cf. Immanuel Kant, Critik der reinen Vernunft. Zweyte hin und wieder verbesserte Auflage,
Riga: Johann Friedrich Hartknoch, 1787, S.XIII.

Id., S.XIII.

Id., S.XIV.

Cf. C.L. Reinhold, Sendschreiben an J.C. Lavater und J.G. Fichte iiber den Glauben an
Gott, Hamburg: Friedrich Perthes, 1799, S.52-53.

Id.,'S. 53

Im “Anhang zur transcendentalen Dialectik. Von dem regulativen Gebrauch der Ideen der

nannte, und gegen deren Begriffe und Schlisselworter.

reinen Vernunft”: cf. Immanuel Kant, Critik der reinen Vernunft, Riga: Johann Friedrich
Hartknoch, 1781, S.642 ff., hier S. 643.

Id., S.643.

Id., S.644.

Id., S.832-851: “Der Transcendentalen Methodenlehre Drittes Hauptstiick. Die Architec-
tonik der reinen Vernunft”: “Ich verstehe unter einer Architectonik die Kunst der Systeme.”
Id., S.830.

Id., S.839 und Anm. *).

Cf. Lamberts eigene Recension seiner Architektonik, in: Joh. Heinrich Lamberts logische
und philosophische Abhandlungen, Bd. II, Joh. Bernoulli (Hg.), Berlin/Leipzig: Bernoulli
und de la Garde/Beer, 1787, Nachdruck, Hildesheim: Olms, 1969, S.413-428, hier S.423.

Cf. Fragment einer Systematologie, in: Lambert 1787/1969a, S.385—413.

Id., S.388-389.

Hier zitiert nach der zweiten Ausgabe: Jacob Friedrich Fries, Neue oder anthropologische
Kritik der Vernunft, Erster Band, Zweyte Auflage, Heidelberg: Christian Friedrich Winter,
1828, S.171.

Tds S pyas

Id., S.171.

Ich folge hier der Edition der Parva Naturalia, Venedig: Ottaviano Scoto, 1551, dem “De

sensu et sensato” in der Version Thomas von Aquins an erster Stelle beigegeben ist.

Cf. Aristoteles, De sensu et sensato, in: Parva Naturalia, Venedig: Ottaviano Scoto, 15571,
Fol. 31

Cf. Werner Oechslin, Die Bibliothek und ihre Biicher — des Menschen Nahrung, in: Scho-
lion, o/2001, S.7-39 und Tafel 1, in diesem Buch S.34-65.

Cf. Franz Baader, Beitrige zur dinamischen Philosophie im Gegensaze der mechanischen,
Berlin: In der Realschulbuchhandlung, 1809, S.z.

Id., S.3 und Anmerkung *).

Cf. Justus Lipsius, De Bibliothecis Syntagma, Editio secunda [...], Antwerpen: Johannes

Moretus, 1607, S. 9.

Oliverii Legipontii Dissertationes Philologico-Bibliographicae, in quibus De Adornanda, &
ornanda Bibliotheca [...], Niirnberg: Paul Lochner & Mayer, 1746, S.64.



.. ALS DIE BIBLIOTHEKEN NOCH WISSENSORDNUNGEN DARSTELLTEN ... 107

30
31
32
33
34
35

36

37
38

39

40

41

Id., S.64.

Cf. Giulio Camillo, Due Trattati dell’eccellentissimo M Giulio Camillo: I’Uno delle Mate-
rie, che possono venir sotto lo stile dell’eloquente: I’Altro della Imitatione, Venedig: Nella
stamparia de Farri, 1544, Fol. 11v.

Cf. Giulio Camillo, Discorso sopra 1'Idee di Hermogene, in: id., Tutte le opere, Il secondo
tomo dell’ opere, Venedig: Gabriel Giolito de’ Ferrari, 1560, S. 111.

Cf. Paolo Maria Paciaudi, Memoria ed Orazione [...] intorno la Biblioteca Parmense,
Parma: Bodoni, 1815, S. 56.

Id., S.57: “ [...] imparare qual sia il piu sistematico rapporto che i libri hanno fra loro, e il
piu regolar collocamento di essi in una numerosa Biblioteca.”

1d., S. 60.

Id., S.60.

Id., S.61.

Id., S.61.

So der Titel des erstmals 1839 in Paris erscheinenden Buches von L.A. Costantin zur Bib-
liotheksordnung. Hier zitiert nach: Francesco Rossi, Cenni storici e descrittivi all’'T.R. Bib-
lioteca di Brera, Mailand: Tipografia e Libreria Pirotta, 1841, S.73 Anm. 1.

Cf. Giuseppe Sanchez, Saggio di un Sistema di Bibliografia disegnato. Sull’ordine osservato
da Giambattista la Porta, da Bacone, da d’Alembert e da Diderot nel quadro sommario delle
conoscenze umane; preceduto da un discorso preliminare, Neapel: Tipografia Francese,
1820.

Id., S.ix. Hier — und in Anm. 1 - die konkrete Zuordnung von “sistema bibliografico” und
“scala de’progressi delle cognizioni umane” und die Definition: “Sistema bibliografico si
chiama l'ordine osservato in una classificazione qualunque di opere sia impresse sia ma-

nuscritte, per formare una biblioteca o un catalogo di libri. [...]”, als ob dies dasselbe wire!



	... als die Bibliotheken (und nicht die Kataloge) noch Wissensordnungen darstellten ...

