Zeitschrift: Scholion : Bulletin
Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 14-15 (2023)

Artikel: "Mentalmente architettato" : geistiges in physischer Form, verfestigt
oder dynamisch? : Der Fall der Bibliothek

Autor: Oechslin, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1044528

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1044528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Anlage
Wedifeconic,

oder

Theotie
Cinfadyen und e Erffen

in der

philofophifchen und mathematifchen
Ereenntnifi,

burch
IS H., Lambert,

Erfier Banbd.

Riga,
Bey obann Fricdvih Havtbnodh, 1771

Abb. 12: Johann Heinrich Lambert, Anlage zur Architectonic,
oder Theorie des Einfachen und des Ersten in der
philosophischen und mathematischen Erkenntnif}, Bd. 1,
Riga: Johann Friedrich Hartknoch, 1771, Titel



“MENTALMENTE ARCHITETTATO” 67

“MENTALMENTE ARCHITETTATO”:
(GEISTIGES IN PHYSISCHER FORM, VERFESTIGT ODER DYNAMISCH?
Der FaLL DER BiBLIOTHEK

[2003]

“Il y a trente ans que je travaille a un livre de douze pages,
qui doit contenir tout ce que nous s¢avons [...].”

Charles-Louis de Secondit de Montesquieu, Le Temple de Gnide [...],
London [Paris]: [Huart], 1742, Préface, S.vii-viii

”

“Verstand und Sinnen haben ihre Grintzen [...].

Gottlieb Stolle, Kurtze Nachricht Von den Biichern [...], Jena:
Joh. Meyers seel. Wittbe, 1733, Vorrede, S.I

Anlisslich der Verleihung des Adornopreises im September 2001 hat Jacques
Derrida, auf sein Verhiltnis zu Theodor W. Adorno befragt, geantwortet,
er triume von einem Buch, dessen erstes Kapitel “ungefihr 10000 Seiten”
enthalten wiirde.” Der Realitit nidher schrieb Charles-Louis de Secondat de
Montesquieu in der “Préface” zu seinem Temple de Gnide: “Il y a trente ans,
que je travaille a un livre de douze pages, qui doit contenir tout ce que nous
scavons sur la Métaphysique, la Politique & la Morale, & tout ce que de
trés-grands Autheurs ont oublié dans les volumes qu’ils ont donnés sur ces

»2

Sciences-1a.”* Beide Urteile sind auf ihre Weise masslos: in der Linge wie
in der Kiirze und enthalten sich des Urteils beziiglich einer einigermassen
proportionierten Zuordnung von Inhalt und dusserer Bemessung der Form.
Das bedarf der Erginzung, um rechtfertigen zu kénnen, was als erster Satz
der Stollischen Bibliothec 1733 vorangestellt wird: “Biicher haben allerdings
ihren Nutzen.”* Was als Begriindung folgt, ist nun ganz deutlich — entgegen
obigen, provokativen Aussagen — am Mass, genauer an den Grenzen des
Wissens und der Wissensaufnahme orientiert:

“Es lisst sich nicht alles Wissen durch eigene Erfahrung und Nachden-
cken erreichen. Verstand und Sinnen haben ihre Grintzen, und unser Leben,

wenn es auch lang ist, wihret dennoch kurtze Zeit, umb, ich will nicht sagen:



68 “MENTALMENTE ARCHITETTATO”

alles, sondern nur so viel zu lernen, als wir bediirffen. Man muss demnach
andrer Erkenntnisse zu Hilffe nehmen. Hundert Augen sehen mehr als
zwey, und wenn viele nachdencken, so konnen sie es weiter bringen, als einer
alleine; wenn dieser auch so scharfsinnig als Leibnitz in theoretischen, und
als Thomasius in practischen Wahrheiten wire. Man muss also auch andre
horen, ja sie nicht nur héren, sondern auch ihre Schrifften und Biicher lesen,
wenn man recht gelehrt werden will. Denn eben darum heissen die Biicher
stumme Lehrmeister.”

Gottlieb Stolle ist also vorerst von der menschlichen Beschrinkung
ausgegangen und gelangt nun gleichwohl zum Horizont unendlichen Wis-
sens, der durch das Buch, das dessen Autor iiberlebt, und durch die Biblio-
thek garantiert wird. Trotzdem stellt er sich unmittelbar anschliessend die
Frage: “Wie aber? soll man alle Biicher lesen? das ist unmoglich.” Es geht
offensichtlich nicht ohne irgendwelche vorausgeplanten Einschrinkungen,
ordnende Eingriffe, Empfehlungen jeglicher Art, denn, so die einleitende
Feststellung, “Verstand und Sinnen haben ihre Grintzen”. Der Haushalt
von Wissen und vielleicht noch mehr der haushilterische Umgang mit den
physischen Formen der Wissensaufbewahrung im Buch und in der
Bibliothek erweist sich als die eigentliche Aufgabe und bietet sich als Mitt-
ler zwischen jenem Anspruch auf umfassendes, grenzenloses Allwissen und
der individuellen Erfahrung und — noch viel priziser — der beschrinkten,
individuellen Lebenszeit an (Abb. 13). Jene spekulativen und provokativen
Ausserungen von Montesquieu bis Derrida erinnern denn auch eher an die
vielfachen Bedenken und Vorkehrungen von Bibliothekaren und Wissenssys-
tematikern, diese ‘Quadratur des Kreises’ des Bezuges unbegrenzten Wissens
auf endliche Zeit und endlichen Raum — und dies auf physisch-konkrete
Weise — zu finden.’ Die einschligige Geschichte der Bibliothek idealisiert
und verschleiert dieses Problem, wenn sie beispielsweise Eratosthenes von
Kyrene rihmt, er habe simtliche Biicher seiner Bibliothek in- und auswen-
dig gekannt. Weiter kommt man, wenn man dort nachliest, wie allenfalls
ein solch ideales Verhiltnis zwischen Vorhandensein und wirklichem Besitz
von Wissen zustande kommen und garantiert werden kénnte. Zu Hyginus
berichtet der Antiquar und Parmenser Bibliothekar Paolo Maria Paciaudi:
“avea quasi dipinti nella sua immaginazione [...] tenendo presente il sito,
ove hanno ad esser collocati”.” Es sind - in der ‘Imagination’ — Hilfsmittel
benannt, um jenes Verhiltnis zu regulieren oder eben das befiirchtete Un-
Verhiltnis durch intelligente Klimmziige zu iiberlisten und wettzumachen.

Paciaudi gehort zu den vielen Bibliothekaren, die, diesem Problem konkret



“MENTALMENTE ARCHITETTATO” 69

CONSEILS
POUR FORMER
UNE

BIBLIOTHEQUE
PEU NOMBREUSE,
M A 1S, CHOISIE.

. ~ . f
NOUI/E;.’;;E FIDITION,\CORRIGEE
ET AUGMENTEE.

Suivie de L’ InTRODUCTION GENERALE @ PEtude des,
Sciences €& Belles-Lettres par M. de la Martinieres

4. BB R :
CHEZ HAUDE ET SPENER;
M DEC L VL

A la Science,

Abb. 13: [Jean Henri Samuel Formey], Conseils pour former une bibliothéque

peu nombreuse, mais choisie, Berlin: Haude et Spener, 1756, Titel

ausgesetzt, sich auch um dessen Lésung bemiiht haben. Gefordert sind aus
seiner Sicht: “il piu sistematico rapporto che i libri hanno fra loro” und “il
piu regolar collocamento di essi in una numerosa Biblioteca”.® Letztlich
geht es also darum, eine innere Ordnung (der Biicher) mit einer dusseren
An-Ordnung so zu verbinden, dass das eine dem andern und das Ganze
dem haushilterischen und praktikablen Umgang mit dem Wissen dient.
Eine Biicheraufstellung — als konkrete Form der Wissensversammlung und



70 “MENTALMENTE ARCHITETTATO”

-systematik — wird im doppelten Zugriff auf Inhalt und Form geregelt: “col
pensiero e poi coll’opra”.® Das reicht aber noch nicht aus. Denn niemand
wird sich mit der Versiegelung der Biicher gemiss Vergils Vers zu den si-
byllischen Texten zufriedengeben wollen: “Illa manent immota locis, neque

10

ab ordine cedunt.”’® Wissen ist nicht statisch, sondern dynamisch, verin-
dert sich unaufhorlich; das ergibt sich notwendigerweise auch aus jener
Vorstellung des die individuellen, natiirlichen “Grinzen” tiberschreitenden
Modells umfassenderen Wissens.

Jene feste Ordnung, jene ‘Ganzheiten’ umfassendster Art entsprechen
einer Zielsetzung; entscheidend ist der Weg dahin.” “Curaeque, catena-

»y1z

tique labores”!”” Das intelligente Vernetzen des Wissens (in Biichern und
Bibliotheken) oder — im alten Bild — das ‘Verketten’ der entsprechenden
physischen Gegenstinde, und wenn es sich dabei auch nur um blosse Bii-
chergestelle und Tablare handelt, bildet die eigentliche Herausforderung:
so man eben mehr als das blosse Ansammeln, nimlich die einer inhaltlichen
Ordnung nachgeformte Aufstellung der Biicher beabsichtigt.” Paciaudi hat
diesbeziiglich die beiden wichtigsten, seiner Meinung nach unabdingbaren
Aspekte ins Auge gefasst: es wird immer Werke geben, die man so oder an-
ders, bezogen auf Anspruch und Giiltigkeit, als ‘Autoritit’ ausweisen méchte,
was Paciaudi als “idee archetipi ed esemplari” beschreibt. Es gibt nicht nur
Verinderung, sondern auch Liicken, die eine Einsicht in eine ‘verniinftige’
Ordnung jener postulierten umfassenden Ganzheit erschweren oder gar
gefihrden: “spesso mancano gli anelli intermedj per conservare questo rigo-
roso concatenamento.”'* Paciaudi findet eine interpolierende Methode, um
solches “interinalmente”, voriibergehend, wenigstens ‘jeweils verbindlich’
und in Anniherung zu l6sen. Und er fugt, die Zufilligkeit dieses Beitrages
zu einer vollfithrten Wissenssystematik bedenkend, hinzu: “Come puo!”*
Das Zusammenbringen von innerer und dusserer Ordnung bezogen auf das
Biicherwissen ist ein schwieriges und riskantes Unterfangen. Aber es besitzt
den uniibersehbaren Vorteil, dass dabei schon im Vorfeld jene menschlichen
“Grintzen” beziiglich Raum und Zeit bedacht und dem - in ausdriicklicher
Anerkennung dieses beschrinkten Wissenshaushaltes — in kluger Voraus-
sicht etwas Handfestes entgegengesetzt wird, sodass der Einzelne sich nicht
im Meer der unendlichen Informationen verliert. “Mentalmente architet-
tato” lautet dazu die Metapher.” Man sorgt sich um einen festen Grund
und ein solides Gedankengebiude, worauf man weiter aufbauen kann. Die
“Architectonik” als die Lehre der Systeme ist bei dieser Vorstellung der
Umsetzung in eine Bibliothek ganz konkret als Kérperlichkeit und deren



“MENTALMENTE ARCHITETTATO” 71

Romz in Atcy quodam s
Sibylla infetibi. fufie ek
hasliteras,quaspo
fteaBedainters
pretatus
cit,

Abb. 14: Marcus Valerius Probus, De Notis Romanorum [...],
Venedig: Giovanni Tacuino, 1525, Fol. (a iv) verso

Wahrnehmung durch die Sinne aufgefasst.”” Von Vorteil ist es, dass auf
diese Weise das Wissen und die Systematik des Wissens voneinander nicht
getrennt, sondern verwoben, aufeinander bezogen sind, wie das Instrument
und Werkzeug auf das zu bearbeitende Material, aus dem dann die Form
entsteht. Wissensformen geraten so zweifelsohne in besonderer Weise
in den Blickwinkel. Man befindet sich diesbeziiglich unversehens in einer
hermeneutischen Situation, den geisteswissenschaftlichen Zielsetzungen
mitsamt der Einsicht in die Unverzichtbarkeit von Verinderung und Ge-

schichtlichkeit nah.™®



72 “MENTALMENTE ARCHITETTATO”

II.

“... ex communi consensu ...”

Marcus Valerius Probus, De Notis Romanorum [...],
Venedig: Giovanni Tacuino, 1525, Fol. 1r

Hinter all dem verbirgt sich eine umfassende kulturgeschichtliche Wirk-
lichkeit, in der das Buch und die Bibliothek ihre ganz besondere Rolle
spielen. Die Frage richtet sich jetzt nach dem ‘wie’ jener Bezugsetzung
innerer und dusserer Ordnung; und ‘wie’ soll insgesamt trotz der Fiille und
Uniibersichtlichkeit der Teile jenem Bediirfnis, das Ganze doch noch zu er-
reichen, stattgegeben werden. Mit einer Sibylle wird jene lingste Abkiirzung
zusammengebracht, die sich in Rom “in Arcu quodam” fand und von Beda
entziffert wurde: das Studium solcher Inschriften sei notwendig, liest man
zu Beginn des einschligigen Textes De Notis Romanorum Interpretandis des
Marcus Valerius Probus™ (Abb. 14). Eingefiithrt werden diese Inschriften mit
dem Hinweis, solche Abkiirzungen dienten der beschleunigten Wahrneh-
mung (“ut celeriter comprehenderunt”).”” Andererseits setze das ein entspre-
chendes Verstindnis, den Konsens iiber den Sinn abgekiirzter Worte und
Begriffe voraus: “ex communi consensu”!”* (Valerius Probus bemiiht dazu die
Vorstellung, dass die Fihigkeit des Lesens sowieso nicht weitverbreitet, dafiir
die Konvention des Ersetzens von Worten durch den ersten Buchstaben
durchaus gebriuchlich gewesen sei.) In der mnemotechnischen Tradition
geht es in analoger Weise darum, alles mit allem mit Hilfe solcher ‘Zeichen’
oder ‘Konventionen’ so zu verbinden, dass sich das Ganze mitsamt der tiefe-
ren Bedeutung in den Einzelheiten erkennbar wiederfindet und umgekehrt.
Giulio Camillo sucht gemiss dieser Zielsetzung ein “alcun artificio ridotto
all’'universale”, eine verbindliche Methode.” Das Rezept dafiir bezieht er von
Galen und der drztlichen Diagnose, weil der gute Arzt sich eben dadurch
auszeichnet, dass er in jedem einzelnen Fall die moglichst prizise Diagnose
zwecks Erreichung des Ziels der Heilung stellt und sich dabei natiirlich nicht
mit allgemeinen medizinischen Einsichten begniigt. Auf diese Weise gelangt
Camillo zur Forderung: “unirlo talmente con quelle, & quelle con lui; che
dell’universal artificio, & della particolar materia havesse a riuscire un corpo
solo, pieno di corrispondenze [...]”."

Von solchen Vorstellungen und Modellen kann man ausgehen, wenn es

denn darum geht, die “Partitio Universalis Doctrinae Humanae” nicht nur



“MENTALMENTE ARCHITETTATO” 73

Abb. 15: Vito Latis, I libri nella casa, Quaderni di Domus 1,
Mailand: Editoriale Domus, 1945, Umschlag

durch grobe Teilung der Disziplinen festzustellen, sondern sie hinein in die
Dinge selbst weiterzufiihren.” Erst danach wird sich entscheiden, ob ein
Buch bloss ein “Storehouse” von “Things New and Old” oder eben ‘mehr’
sei, wobei sich der Autor des so betitelten Buches, John Spencer, “a lover of
Learning and Learned Men”, seinerseits mit dem Hinweis entschuldigt, es
sei ohnehin jedes Buch aus anderen gemacht, stehe somit unter dem Pla-
giatsverdacht: “Some Mens Books are indeed meer Kites-nests, a collection of
stoln things, such are pure Plagiares, without any grateful acknowledgement
[...].”** Ob einem das nun lieb ist oder nicht, es gibt eben stets Voraussetzun-
gen, ob ‘System’, “artificio” oder eben — bloss — “storehouse”, was, wie die
architektonische Metapher anzeigt, unvermeidbar auch schon eine minimale
‘Struktur’ anzudeuten scheint (Abb. 15-16).



74 “MENTALMENTE ARCHITETTATO”

Abb. 16: Vito Latis, I libri nella casa, Quaderni di Domus 1, Mailand: Editoriale Domus, 1945,
Frederick Kieslers an der Columbia University erarbeitete Modell-Bibliothek

Das fordert die Satire letztlich iber das heraus, was sich zwischen zwei De-
ckeln, in einem Biichergestell oder in einer Bibliothek gezwungenermassen
zusammenfindet. Wehe, wenn diese scheinbare Harmonie aufbricht, wenn
jenes “manent immota”, wie es abzusehen ist, in Frage gestellt wird! Claude
Clément hatte in seinem Traktat iiber die Errichtung von Bibliotheken mit
dem Bild des Trojanischen Pferdes die Vereinigung der Heroen, der “Anti-
stites bonarum artium”, von Pythagoras, Platon, Aristoteles und Sokrates
jenseits der Beschrinkung von Raum und Zeit gepriesen.”® Bei Jonathan
Swift befreien sie sich aus der unbequemen Zwangslage im hélzernen Bauch,
in die sie — Aristoteles just neben René Descartes, “poor Plato [...] between
Hobbes and the Seven Wise Masters””” — hineingeraten sind. Das artet zum
“Battel between the Antient and the Modern Books” aus, der dann tatsiachlich
in “St. James’s Library” in London ausgefochten wird (Abb. g). Homer richt
sich, dhnlich heldenhaft wie ehedem sein Held Achill: er hebt Perrault aus
dem Sattel, “then hurl’d him at Fontenelle, with the same Blow dashing out
both their Brains”.*”®

Unordnung ist also riskant, Ordnung die anzugehende, schwierige Auf-
gabe. Sie besteht darin, alles vorzukehren, was eine Orientierung im dro-
henden Chaos moglich macht. So ist die Lull’sche “Ars brevis” zu lesen. Sie

wird als eine “ratio” definiert, das Umfassendere einfacher und schneller



“MENTALMENTE ARCHITETTATO” 75

zu begreifen: “ut ars magna facilius sciatur”.”” Und sie leistet dies durch
die Anwendung von hundert ‘Formen’: “Nam per formarum diffinitiones
intellectus quidem erit conditionatus ad discurrendem illas per principia
& regulas [...].”*° Es gibt also eine — verlissliche — Methode, eine entspre-
chende Basis und einen moglichen Konsens, dorthin zu gelangen. Es setzt
die Kenntnis voraus, was eine “entitas” und eine “pluralitas”, eine “simpli-
citas” und eine “compositio” sei und was sie jeweils unterscheidet, oder
aber auch was “fantasma”, “receptio” und “appetitus” bedeutet. Insgesamt
handelt es sich um die auf eine knappe Aphoristik verkiirzte, gesamte phi-
losophische Tradition: ganz analog zur Zielsetzung, die dieser “Ars brevis”
in grundsitzlicher Absicht mitgegeben wird. Verkiirzung und Konkreti-
sierung gehoren ausdriicklich zu ihren Rezepten (“applicatio”). Also wird
das “implicite” in ein “explicitum”, das “abstractum” in ein “concretum”
iberfihrt und die “quaestio” grundsitzlich “ad loca” zugeordnet und ganz
wortlich ‘verortet’.’" Ein ‘Schliissel’ (“clavis”) in Form einer einfachen Ma-
trix hilft all dies aufeinander zu beziehen und im Sinne eines ‘Netzwerks’ —
entsprechend jenes “corpo solo, pieno di corrispondenze” Camillos — zu
verstehen.”

Johann Heinrich Alsted betont 1630 in seiner Enzyklopidie, dass solche
Operationen natiirlich nicht zum Selbstzweck geschehen. So wie Camillo
fiir sein Modell die prizis auf den betroffenen Patienten bezogene Diagnose
Galens bemiihte, um die konkrete Ausrichtung auf den Gegenstand, das
fundamentum in re, gegen ein blosses geistiges, spekulatives Konstrukt zu
betonen, so formuliert auch Alsted zu dem nun verbindlichen Begriff des
‘Enzyklopidischen’: “Non Cyclus In Cartis Loquitur, Sed Circulus Artis.”?
Die aufgezeigten Beziehungen sind mehr als blosse Symbole, sie sind in den
Dingen selbst und verbinden diese. Dies betonend setzt er an den Beginn
seiner Encyclopaedia eine “Enyclopaedia De Seipsa”, wonach nun jedermann —
gemiss einer besonderen Art der Anwendung des yvd0t covtdv — an seinem
Scheitel die “recta methodus”, in seiner Brust den “virtutis decor” oder an
seinem Bauch die “amoena varietas” ablesen kann.**

Den Ordnungssystemen und Ramifikationen aller Art, aber insbesondere
den ‘systémes figurés’ sind somit alle notwendigen Grundlagen sinnvoller
Begriindung zugewiesen. Und es ist so besehen einerlei, ob Francis Bacon fiir
solches in Allusion auf den gottlichen Schopfungsakt ein “Solomons House,
or, The College of the Six days Works” erfindet, oder ob Johann Heinrich
Lambert und danach Immanuel Kant ausgerechnet die “Architectonik” als
die Kunst der Systeme neu aus der Taufe heben (Abb. 12).



76 “MENTALMENTE ARCHITETTATO”

I1I.

“Ordinat incertis / ars renovata metris.”

Carlo Cesare Osio, Architettura Civile [...], Mailand: nella stampa

archiepiscopale, 1661, Frontispiz

Die Frage richtet sich so vermehrt auf das ‘wie’ solcher Zuordnungs- und
Ordnungskiinste. Jene ‘ratio’ erfiillt am augenfilligsten die Geometrie selbst.
“Ordinat incertis / ars renovata metris” reimt der Mailinder Mathematiker
Carlo Cesare Osio und verkiindet, was die ganze Welt lingst glaubt und be-
folgt: die Rationalisierung ‘more geometrico’ (Abb. 17).>> Aber auch dies be-
darf genauerer Erklirung. Schon bei Roger Bacon ist klar herausgearbeitet,
welches Potential eigenstindiger Symbol- und Sinngebung an diese Prozesse
gekoppelt ist: “per artificium juvans naturam, possunt fieri ea quae mundus
capere non potest”.** So hat es natiirlich auch Camillo mit seinem “artificio”
gesehen. Und auch iiber den Riickbezug solcher ‘kreativer Ansitze’ auf die
Wirklichkeit teilen die beiden die Meinung: “quod de scientiis jam ostensum
est, potest de rebus manifestari”.’” So bleibt es also in der Schwebe, wie weit
die ‘Systeme’ sich selbst darstellen oder aber, sehr viel tiefergehend, die
Wirklichkeit abbilden. Anders gesagt: diese Welt der ‘Wissenssysteme’ lebt
davon, dass es sich stets um beides, um die Manifestation kreativen Geistes,
aber auch immer um die damit umgarnten Dinge selbst handelt. Gerade
das Bild vom ‘Garn’ hat sich — lange nach der labyrinthischen Fabel — bezo-
gen auf jene regulierende Hilfestellung der Geometrie bis in die Moderne
hinein gehalten. In Claude Bragdons The Frozen Fountain zirkelt Sinbad mit
Linien den Raum um sich herum nach geometrischem Muster ab, was den
Autor kommentieren lisst: “[He] protects himself by means of regulating
lines.” (Taf. VI).** Man fillt stets sehr schnell in die allgemeine Symbolwir-
kung der Geometrie zuriick, “le seul langage que nous sachions parler”, wie
der Architekt Le Corbusier, gleichermassen an Ordnung und Poesie inter-
essiert, im Anblick eines Steinsockels in Delphi ausruft.”” Le Corbusier wird
seinerseits die “tracés régulateurs” als regulierendes und proportionierendes
Mittel der Formfindung, aber eben auch als Bezugsgrosse zum Auge, zur
Sinneswahrnehmung in Vorschlag bringen.* Abstrakte und sinnenhafte Vor-
stellung bleiben verkniipft.

Man muss sich im Ubrigen daran erinnern, dass der Umgang mit der
Geometrie oft sehr viel unmittelbarer und konkreter war. Man wird der



“MENTALMENTE ARCHITETTATO”

Abb. 17: Carlo Cesare Osio, Architettura Civile demostrativamente proportionata et
accresciuta di Nuove Regole, Mailand: Stampa Archiepiscopale, 1661, Frontispiz



78 “MENTALMENTE ARCHITETTATO”

formalen Komplexitit ‘barocker’ Architektur natiirlich nicht dadurch ge-
recht, dass man der Geradlinigkeit nun einfach — in abstracto — die Kurvierung
erginzend hinzufigt. Um etwas von jener Konkretheit zu verstehen, muss
man sich vergegenwirtigen, wie Geometrie und Arithmetik, als “qualitas”
und “quantitas” auf den Hylemorphismus, das Wechselverhiltnis von Form
und Materie, mithin auf den Prozess unmittelbarer Formgebung bezogen
waren. Gilles Francois de Gottignies, der in Rom im Collegio Romano un-
terrichtete, beschreibt 1669 in seinen Elementa Geometriae Planae sehr prizis,
wie jene Beziehung aufgefasst wurde: “Geometria finis [...] quantitatem
mensurare, sive invenire quoties ac qualiter quantitas, quae pro mensura

asservitur, in quantitate mensurandae contineatur.”*

De Gottignies geht in
der Beurteilung dieses an und fiir sich bekannten Wechselbezuges von Geo-
metrie und Arithmetik noch weiter und charakterisiert so die Geometrie als
eine Bezugs- und Vergleichsgrosse: “vix unquam absoluta, sed plerumque
respectiva sit, ac comparativa”.* Daraus, aus der stets auf konkrete Korper
gerichteten Bezugssetzung und — modern gesagt — in der dadurch bewirk-
ten Materialisierung formaler Eigenheiten entstehen dann in konkreten
Abmessungen “rectitudo”, “curvitas”, “inclinatio”, “apertura”, die jeder-
mann in den Bauten Francesco Borrominis sehen oder gar anfassen kann.
So braucht man nicht an den abstrakten und allenfalls psychologisierenden
kunstgeschichtlichen A-posteriori-Begriffen wie weiland Alois Riegl zu ver-
zweifeln. (“Jenes Aufierordentliche, das die Barockkunst darstellt, verstehen
wir nicht, es iberzeugt uns nicht, enthilt einen Widerspruch, wirkt unwahr,
wir finden es daher wunderlich.”)® Man kann die Dinge vielmehr auch im
wortlichen Sinne fassen. Der Form-Materie-Zusammenhang ist unabding-
bar und dussert sich konkret, worauf sich ja auch jene These — gemiss obigem
Zitat von Roger Bacon — beruft, wonach, was sich theoretisch beweisen lisst,
auch “potest de rebus manifestari”. Anders gesehen, jener geistige Zugewinn
wirkt sich auf die Dinge aus und bleibt ihnen erhalten, was ja in fritheren
Zeiten jedermann — aus rein logischen Griinden — durch den ‘aristotelischen’
Satz gelaufig sein konnte: “Universale manet in actuali praedicatione.”* Auf
solchen Uberzeugungen beruhen alle jene Modelle, die eben nicht nur das
einzelne Buch oder die Bibliothek zum Inhalt haben, sondern das darin um-
fassend versammelte Wissen durch eben diese Instrumente physisch greifbar

machen und mittelbar zur Darstellung bringen wollen.



“MENTALMENTE ARCHITETTATO” 79

IV.

“Architectemur Musarum domicilium & sacrarium Sapientiae.”

Claude Clément, Musei sive Bibliothecae [...] Libri IV.,
Lyon: Iacobus Prost, 1635, S.1

Sichtbarmachung! Das reicht weit hinein in theologische und metaphysi-
sche Thesen und Fragestellungen und bleibt auch noch in jingerer Zeit
ein Thema arbeitsphysiologischer Beschiftigung mit der Bibliothek. Fiir
Filippo Picinelli gilt: “Invisibilia Dei per ea quae facta sunt.”* Sein “Mundus
symbolicus” dient also letztlich der Vermittlung dieser Grundwahrheit gott-
licher Offenbarung in Gottes Werken selbst, woraus allein mit beschrinkter
menschlicher Vernunft auf Gott zuriickgeschlossen werden kann. Immer
wieder und auf unterschiedlichste Weise erfolgt so der Hinweis auf die
‘wirkliche’ Welt bis zu Giovanni Battista Vicos “verum et factum convertun-
tur”. Solche Argumente lassen sich auch — wie bei Alsted — gegen das Risiko
losgelosten Biicherwissens anbringen. Thomas Browne setzt seinerseits auf
das Titelblatt seiner Psendodoxia Epidemica uberschriebenen Wahrheitssuche
die Mahnung Scaligers, den Biichern und den Autoren zu vertrauen sei ge-
fihrlich, wogegen einmal mehr steht: “Rerum ipsarum cognitio vera e rebus

4 Die Wahrheit liegt in den Dingen selbst, ob man dies nun auf

ipsis est.
die gottgeschaffene Schopfung bezieht oder am Ende doch auf die Biicher
selbst, die ja in ihrer kérperlichen Wirklichkeit mitsamt ihrem Inhalt ‘res’
geworden sind. Jedenfalls bieten sich jene vielfach beschriebenen Verbin-
dungen fiir solche Uberlegungen an. Die ‘Verkérperungen’ des Geistigen
sind lingst Wirklichkeit. Wiederum von Roger Bacon — diesmal mit Bezug
auf Hieronymus - stammt die passende Formulierung: “viae corporales
significent vias spirituales, & loca corporalia significent terminos viarum
spiritualium.” Kérper gewordene Wegmarken also! Was anderes bieten
Bibliotheken als solche “loca corporalia” oder eben “terminos viarum spiri-
tualium”! Jedes Gestell eine solche Wegmarke! Johann Jacob Leibnitz kann
im Wissen um diese Kérperlichkeit das “et visui et usui” auf das Frontispiz
seiner Memorabilia der Niirnberger Bibliothek setzen (Taf. XXVI).* Knapp
dreihundert Jahre spiter bemiiht sich die Abteilung “Design-Correlation”
der Architekturschule der Columbia University unter Leitung von Frederick
Kiesler darum, die optischen und haptischen Zuginge zu den Biichern so

prizis zu erfassen, dass daraus die ideale, ‘korperbezogene’ und ‘korperliche’



80 “MENTALMENTE ARCHITETTATO”

Bibliothek wird (Abb. 15-16, Taf. XXVIII).* Dabei sind die Akzente vielleicht
etwas von jenen “viae spirituales” abgeriickt, aber das Verstindnis dafiir, dass
sich der Mensch den das Wissen verkorpernden ‘res’ gemiss den Moglich-
keiten seiner sinnlichen Wahrnehmung zuwendet, ist geblieben.

Das muss man alles beriicksichtigen, wenn man sich der Bibliothek im
doppelten Sinn des blossen Gehiuses, aber eben auch und noch vielmehr des
darin in eine physische, notwendig begrenzte Ordnung gestellten, versam-
melten Wissens annihert. Fiir Clément, den Autor einer der wohl ausfiihr-
lichsten Theorien zur Bibliothek, Musei sive Bibliothecae tam privatae quam
publicae Extructio, Instructio, Cura, Usus, steht naturgemiss die ganz konkrete
Aufgabe des Bibliotheksbaus am Anfang seiner Darstellung. Er beginnt
also mit der “extructio” und der Aufforderung: “Architectemur Musarum
domicilium & sacrarium Sapientiae”.’® Erst das Gehause erlaubt es, analog
zu andern Bauten und “moenia civitatis” das zu beanspruchen, was als erster
Zweck auch gleich zu Gebot steht, die “utilitas publica”, die Offentlich-
keit." Damit wird wiederum die Bedingung dafiir eingelost, dass Bildung
gleichsam von Hand zu Hand iiber Generationen hinweg weitergegeben
wird. (“Eruditio quasi per manus tradenda posteris, solo publicae utilitates,
& divinae gloriae respectu [...].”) Mit der Offentlichkeit der Bibliothek wird
auch die — verbindliche — Offentlichkeit und Universalitit des Wissens be-
stirkt. Denn die Feststellung ist sinnvoll: “Scire tuum nihil est, nisi te scire
hoc sciat alter.””* Das wiederum fasst Clément unter den zweiten Zweck der
“Eruditionis ostentatio”. Die Bildung vermittelt sich iiber die — kulturelle —
Einbettung in die Offentlichkeit. Ahnlich verhilt es sich mit dem dritten
Zweck der “comparanda eruditio”, was gleichsam den Grundsatz der weite-
ren Verbreitung des Wissens iiber alle Zufilligkeiten zeitlicher und ortlicher
Beschrinktheit hinaus, hin zu universalen Horizonten beschreibt. So bese-
hen ergiebt die Bezeichnung attischer Moses fiir Platon — gemiss iiblicher
Analogiesetzung — Sinn. Und natiirlich kann sich der Bibliotheksbenutzer in
einem einzigen Zugriff das apollinische Orakel, Pythagoras und den Genius
des Aristoteles vergegenwiirtigen und im Vergleich erfahren. “Perlege quod-
cumque est memorabile.”” Insofern ist keinerlei Beschrinkung auferlegt.
Und so folgen sich die weiteren Empfehlungen und auch Mahnungen stets
der universalen Ausrichtung der Bibliothek — trotz ihrer offensichtlichen
physischen Grenzen — eingedenk. Jene werden durch die Vorteile konkreter
Wissensvermittlung — gleichsam in der Handreichung — wettgemacht: “eru-
ditio quasi per manus tradenda posteris”!**



“MENTALMENTE ARCHITETTATO” 81

V.

“[...] d’attacher des signes a tous ces objets, pour les reconnoitre mieux,

et s’en faciliter de nouvelles combinaisons [...]”

Jean Antoine Nicolas de Caritat de Condorcet, Esquisse
d’un Tableau Historique des progrés de I’esprit humain,
Paris: Agasse, Ans III [1794-1795], S.1

Falsch wire es zu glauben, es handle sich bei diesen Vorstellungen (bloss) um
‘barocke’, lingst iiberholte Traditionen. Dass jene Bibliotheken, in denen die
Biicher als Abbild von Ordnung und System des Wissens zur Schau gestellt
wurden, hiufig ersetzt wurden, ist nicht zu iibersehen. Das geschah und ge-
schieht ofters mit dem Argument {iberbordender und ganz offensichtlich
nicht mehr durch Ordnungs- oder gar Aufstellungsrezepte beherrschbarer
Fille. Was zuriickbleibt oder gar was an jene Stelle tritt — wie im jlingsten
prominenten Beispiel der ehemaligen British Library in der Rotunde des
British Museum, in der nun eher aus Verlegenheit eine eilig zusammenge-
stellte Referenzbiicherei eingebracht wurde, fiir die nun der Computer wirk-
lich besten Ersatz leisten konnte! —, ist doch meist der Rubrik ‘Verlust’
zuzuordnen. Jene beschriebenen Ganzheiten, die aus Geschichte und Tradi-
tion (und Konvention) heraus zu Bildungsinstrumenten geworden sind, sind
eben nicht so zufillig und willkiirlich zusammengestellt, wie das beim ersten
Blick erscheinen mag. Viel eher war jener Zwang zur Ordnung und Beschrin-
kung auch ein Zwang zur inhaltlichen Dichte und kulturellen Verlasslichkeit.

Man muss aus dieser Optik Lamberts Architectonic mit Raymund Lulls
“Ars brevis” vergleichen. Dabei wird man kaum erstaunt sein, auch bei
Lambert die Zuordnung von “Bestimmung, Realitit, Ahnlichkeit, Einerley,
Wesen, Affectiones, Eigenschaft, Modification” zu Abstrakta wie “metaphy-
sische Einheit, Wahrheit, Giite” und schliesslich auch zu Fragen wie “quale,
quantum, numerabile, possibile, cogitabile” vorzufinden.” “Von der Anwen-
dung der Categorien auf Gegenstinde der Sinne iiberhaupt”® bleibt auch
in kantischer Tradition noch lange ein Anliegen, und man kann sich fragen,
worin denn der Fortschritt bestehe, dies alles — zugunsten der von solchem
Ballast befreiten, losgelosten, ‘blossen Tatsachen’ — als iiberflissig auf den
Miill der Geschichte geworfen zu haben.

Man verschreie das nicht! Denn jene alten Klimmziige, die mal eher

‘mnemotechnisch’ oder eben mal allgemein ‘systematisch-philosophisch’



82 “MENTALMENTE ARCHITETTATO”

ESQUISSE
D'U N
TABLEAU HISTORIQUE
DES PROGRES DE I’ESPRIT HUMAIN.

Quyrage posthume de CoxpORCET,

AP ARIES,

Chez AGASSE, rue des Poitevins, N°. 18,

¥ = 9
Llax ITIL oz 4 REérubLiQue, vse Ev rxpIviSIGLE,

Abb. 18: Jean Antoine Nicolas de Caritat de Condorcet, Esquisse d’un Tableau Historique
des progres de 'esprit humain, Paris: Agasse, Ans III [1794-1795], Titel

innerhalb jenes hylemorphotischen Haushalts zur Anwendung kamen, er-
freuen sich bis heute der Nutzung in manchem Lebensbereich. Vielleicht
klingt dies alles vertrauter, wenn man sich einer ‘moderneren’ Formulierung
bedient. Jean Antoine Nicolas de Caritat de Condorcet beginnt seine Esquisse
d’un Tableau Historique des progres de Uesprit humain wie viele vor ihm mit den
Uberlegungen zur Abhingigkeit von der menschlichen “faculté de recevoir
des sensations”.’” Wie gehabt, die Sinnesabhingigkeit macht erfinderisch.
“Retenir”, “reconnoitre”, “combiner”, “conserver ou rappeler dans sa mé-
moire” und noch mehr: “comparer entr’elles ces combinaisons”, das sind die

Hilfsmittel, deren sich der Mensch bedient, um iiber seinen beschrinkten



“MENTALMENTE ARCHITETTATO” 83

Horizont hinaus, jenseits der zeitlichen und riaumlichen Beschrinktheiten
seine geistigen Riume auszuweiten und das womdéglich auch noch als eine
Ganzheit zu empfinden und zu interpretieren.”® Zur Kultur wird dies, wenn
sich der Bezug zu Strukturen (irgendwo zwischen blossen “choses extérieu-
res” und Gesetzmissigkeiten) einstellt, die “indépendents de lui” sind.* Das,
so weiss es noch Condorcet, geschieht “par des moyens artificiels”,” was dem
“artificio” eines Camillo (Taf. XIV) und noch weiter zuriick Roger Bacons
“per artificium juvans naturam” gleichkommt. In ‘barocker’ Terminologie
liegt darin die ‘argutezza’, der eigentliche Anreiz und die Herausforderung
und nachfolgend der Beweis der Intelligenz: namlich dieses kiinstliche Sys-
tem so zu bedienen, dass es dem Zwecke einer gewiinschten systematischen
oder doch irgendwie geordneten, modellhaften Darstellung des Ganzen
dient, wobei deren Wahrheitsgehalt durch die immerwihrende Versicherung
beigebracht wird, die Ordnung sei in den Dingen selbst. Darin liegt die ei-
gentliche Brisanz und Schwierigkeit der Versuchsanordnung: sie soll in kei-
nem Falle willkiirlich sein, sondern muss eben in der Tat “e rebus”, von den
Dingen hergeleitet werden, um jene richtig ‘abbilden’ zu kénnen. “Saisir ce

»61

qu’elles ont de commun et ce qui les distingue”' bezieht Condorcet auf den
Systemvergleich, um umso mehr den Nutzen solcher Versuchsanordnungen
unter Beweis stellen zu konnen. Die Rezeptur — letztlich wie in Galens Di-
agnose — lautet also: “d’attacher des signes a tous ces objets, pour les recon-
noitre mieux, et s’en faciliter de nouvelles combinaisons.”®

Letzteres haben andere als ‘Selbsttitigkeit’ und ‘Selbstbewegung’ des
Geistes beschrieben und postuliert. Es ist eine alte und neue Einsicht, dass
sich hier das eine auf das andere bezieht. Selbstbewegung im Urteil und
Auseinandersetzung im zugeordneten Begriffsfeld gehoren zusammen. “Der
Begriff setzt eben den mitgetheilten Inhalt in den ihm eigenen Theilen als
Begriff heraus”,” deutet Gustav Biedermann 1878 in seiner Wissenschaft des
Geistes Hegel’sche Vorgehensweisen. Und er schliesst auf die Notwendigkeit
der “Anerkennung der Gesetzlichkeit dieser auferlegten Denknothigung”.™
Das iiberrascht keinen Hermeneutiker — und keinen Bibliothekssystematiker,
wenn man sich der Empfehlungen etwa Paciaudis und der Vielfalt mnemo-
technischer Systeme und deren vielfachen Anwendungen erinnert: wo immer

es um versammeltes Wissen in der kérperlichen Wirklichkeit von Buch und

Bibliothek geht.



84 “MENTALMENTE ARCHITETTATO”

VI.

“Pour qui? Quand? Et ou?”

Hervé Bazin, in: Raymond Queneau, Pour une Bibliothéque Idéale,
Paris: Gallimard, 1956, S.38

Das erinnernd kann man sich — den auferlegten Grenzen scheinbar sich
entziehend - all jenen Spielen hingeben, die sich an die Wunschvorstellung
einer “Bibliothéque idéale” kniipfen (Abb. 19). Der Leser der entsprechenden
Umfrage und Publikation von Raymond Queneau wird allerdings schnell er-
fahren, wie zwanghaft und gekiinstelt jene Antworten zumeist ausfielen. Die
200 Schriftsteller liessen sich dazu verfiithren, in allzu schneller Weise ‘ihre’
idealen Bibliotheken und Ganzheitsvorstellungen zu Papier und in Listen zu
bringen, die auf hundert Titel “que tout ‘honnéte homme’ se devrait avoir
lu” beschrinkt sein sollte.” Man ersieht daraus, wie anspruchsvoll es ist, auf
tibersichtliche und einigermassen verbindliche Weise ein Ganzes in Sachen
Buch und Bibliothek zu bilden. Vielleicht liegt hier der Grund einer doch
recht erschreckenden Einsicht: nicht nur die Ordnung scheint verloren; es
tehlt der Sinn fiir ein kulturelles Instrument (das mehr ist als eine beliebige
Informationsanhdufung), dessen Struktur selbst eine kulturelle Wirklichkeit
darstellt, so sehr diese auch stets in (Selbst-)Bewegung ist.

Zu viele der Befragten haben Queneaus Ersuchen mit Fiille und Quantitit
und versuchter Vollstindigkeit beantwortet, eine viel zu lange Liste geschickt
oder trickreich die ganze Bibel oder ganze Buchreihen unter eine Nummer
gesetzt. Zu Letzteren gehort Georges Simenon, der unter Position 1 und 2
die “Collection Budé”, die griechische und die lateinische Reihe, setzt und
unter Position 51 auch noch die ganze “Collection La Pléiade” subsumiert.*
Andere haben sich der Moglichkeit oder Unméglichkeit einer “Bibliothéque
idéale” in grundsitzlicher Absicht zugewandt. Hervé Bazin schliesslich gibt
sich irritiert. “Je ne connais rien d’essentiel, rien de négligeable.”” Auf
Queneaus Frage zu antworten hiesse, einer der verderblichsten Tendenzen
“de la mentalité moderne” anzuhingen, die alles vereinfacht und “le sport

%«

par des Cerdan ou des Coppi”, “le cinéma par ses vedettes”, “la politique
par un leader”, “la littérature par une oligarchie de chefs-d’ceuvre” ersetzt.
Wie wiirde er auf die Frage “Quel est le meilleur gouvernement” antworten?
Dazu, so Bazin, hitte ein Weiser geantwortet: “Pour qui? Quand? Et otr?”*
So fiihrt er zuriick zu dem, was — an Stelle einer ‘voreiligen Antwort’ — zwecks

Entwicklung und Aufbau eines “artificio”, einer Ordnung, vorzukehren ist:



“MENTALMENTE ARCHITETTATO” 85

POUR UNE

'BIBLIOTHEQUE
IDEALE

Enquéte présentée par
"RAYMOND QUENEAU

de I'deadémie Goncourt

GALLIMARD

Abb. 19: Raymond Queneau, Pour une Bibliothéque Idéale,
Paris: Gallimard, 1956, Umschlag

die umsichtige Erkundung der Frage, auf dass jener “corpo solo, pieno di
corrispondenze” entstehen konne. Jener Frage nach Ordnungssystemen in
Bibliotheken wird man also nur gerecht, wenn man sich in sie hineinbegibt,
um sie zu verstehen und mit den “choses extérieurs” abzugleichen: alles in

Bewegung, “col pensiero e poi coll’opra”.



86

W B

10

II

12

3

14
15
16

7

18

“MENTALMENTE ARCHITETTATO”

Cf. Uwe Justus Wenzel, Infinite justice: Jacques Derrida erhilt den Adorno-Preis, Neue
Ziircher Zeitung 221, 24.09.2001, S.29.

Charles-Louis de Secondit de Montesquieu, Le Temple de Gnide. Revu corrigé et aug-
menté, London [Paris]: [Huart], 1742, “Préface du Traducteur”, S.vii-viii.

Gottlieb Stolle, Kurtze Nachricht Von den Biichern Und Deren Urhebern In der Stolli-
schen Bibliothec. Der erste Theil, Jena: Joh. Meyers seel. Wittbe, 1733, “Vorrede”, S.1.
Id., S.1.

Id., S.1L.

Cf. Werner Oechslin, “Et Visui Et Usui”/ “comparanda eruditio” — auf der Suche nach der
verlorenen Ordnung der Biicher und ihrem Sinn, in: Joseph Jung (Hg.), Ulrico Hoepli
1847-1935: “... am literarischen Webstuhl ...”: Buchhindler, Verleger, Antiquar, Mizen,
Ziirich: Verlag Neue Ziircher Zeitung, 1997, S.327-338; Werner Oechslin, Die Bibliothek
und ihre Biicher — des Menschen Nahrung, in: Scholion o, 2001, S.7-39, hier S.5-30, in
diesem Buch S.34-65.

Paolo Maria Paciaudi, Memoria ed Orazione [...] intorno la Biblioteca Parmense, Parma:
Bodoni, 1815, S.60.

Id., S.57.

Id., S.60.

Id., S.61.

Cf. Friedrich Schlegel, Ueber Lessing, in: August Wilhelm Schlegel /Friedrich Schlegel,
Charakteristiken und Kritiken, Bd. I, Konigsberg: Friedrich Nicolovius, 1801, S. 170-281,
S.259: “Wollt Ihr zum Ganzen, seid Ihr auf dem Wege dahin, so kénnt Ihr zuversichtlich
annehmen, Thr werdet nirgends eine natiirliche Grinze finden [...].” Cf. dazu: Werner
Oechslin, Das Ganze: Wege und Irrwege, in: Scholion 1, 2002, S. 19-51.

Cf. Paciaudi 1815, S.60: “E giacche le scienze e le discipline nelle loro diramazioni possono
avere diversi rapporti, € d’uopo che il Bibliotecario fissi una volta per sempre quelli, che crede
pil naturali e piu atti a costituire questa corrispondenza delle parti col tutto che avra mental-
mente architettato: nel quale affare puo dirsi, che ricercansi curaeque, catenatique labores.”
Die Verbindung der Vorstellung einer “aurea catena” mit der “universa Mundi fabrica” ist
in fritherer Zeit geliufig, wobei dann Gott und die “Materia prima” als “firmissima univer-
sae Naturae fundamenta” einer solchen ‘Kette’ grundgelegt werden; diese Erlduterung in:
Scipio Gabrielli, Aurea Mundi Catena |[...], Siena 1604, S. 1.

Paciaudi 1815, S.60-61.

Id., S.61.

Id., S.60.

Kant definiert im dritten Hauptstiick der tanszendentalen Methodenlehre: “Ich verstehe
unter einer Architectonik die Kunst der Systeme.” Und er bezieht das auf ein Ganzes, das
“gegliedert (articulatio) und nicht gehiuft (coacervatio)” ist. Immanuel Kant, Kritik der
reinen Vernunft, Riga: Johann Friedrich Hartknoch, 1781, S.832-851, hier 5.832-833. Zu
Johann Heinrich Lamberts Anlage zur Architectonic cf. unten. Zur Charakterisierung der
Philosophie als dapyitextovik| cf. zuvor: Ioan. a Wovver, De Polymathia Tractatio [1603],
[Hamburg]: Froben, 1604, S. 229 ff.

Dazu die Erinnerung an Edmund Husserls Postulat einer “Wissenschaft, die ohne alle indi-
rekt symbolisierenden und mathematisierenden Methoden, ohne den Apparat der Schliisse
und Beweise, doch eine Fiille strengster und fiir alle weitere Philosophie entscheidender
Kenntnisse gewinnt”. Edmund Husserl, Philosophie als strenge Wissenschaft, Logos I,
1910/1911, S.289-341.



“MENTALMENTE ARCHITETTATO” 87

19

20
21

22

23
24

25

26

27
28
29
30
31
32

33

34
35

36

37
38

39

40

Cf. Marcus Valerius Probus, De Notis Romanorum [...], Venedig: Giovanni Tacuino, 1525,
Fol. (a iv) verso: “Romae in Arcu quodam Sibylla inscribi iussit has literas, quas postea Beda
interpretatus est.”

Id., Fol. 1 1.

Id., Fol. 11.

Cf. Giulio Camillo, Due Trattati dell’eccellentissimo M Giulio Camillo: L'Uno delle Mate-
rie, che possono venir sotto lo stile dell’eloquente: L’Altro della Imitatione, Venedig: Nella
stamparia de Farri, 1544, Fol. 111.

Id., Fol. 11v.

Dies die Formulierung bei Francis Bacon mit der Prizisierung “in Historiam; Poesim; Phi-
losophiam” und der — von der Encyclopédie (Diderot/d’ Alembert 1751, Taf. nach S.lij) fiir
ihren Wissensstammbaum iibernommenen - Erklirung: “Secundum tres Facultates Intel-
lectus; Memoriam; Phantasiam; Rationem”. Cf. Francis Bacon, Partitiones Scientiarum, in:
id., De Dignitate & Augmentis Scientiarum Libri IX., London: J. Havilland, 1638, o.S.
(Einleitung/Inhaltsangabe Caput L.); in: id., Operum moralium et Civilium tomus [...]
Adjecti sint, in Calce Operis, Libri duo Instaurationis Magnae, London: Edward Griffin,
1638.

John Spencer, To The Reader, in: id., KAINA KAI I[TAAAIA. Things New and Old. Or,
A Store-house of Similies, Sentences, Allegories, Apophthegms, Adagies [...], London:
W. Wilson /J. Streater, 1658.

Cf. Claude Clément, Musei sive Bibliothecae tam privatae quam publicae Extructio, Inst-
ructio, Cura, Usus, Libri IV, Lyon: Jacob Prost, 1635, S.9.

[Jonathan Swift], A Tale of a Tub. Written for the Universal Improvement of Mankind. To
which is added, An Account of a Battel between the Antient and Modern Books in
St. James’s Library [1704], London: John Nutt, 1710, S. 260.

Id., S.283.

Raymund Lull, Opera Ea Quae Ad Adinventam Ab Ipso Artem Universalem, Scientiarum
Artiumque Omnium [...] pertinent, Strassburg: Zetzner, 1617, S.1.

Id., S.25 ff. (“De Centum Formis. Cap. XXIII”).

Cf.id., S.24-25. (“De Decima Parte, Quae Est de applicatione. Cap. XXII”).

Cf. id: “Tabula ad Artis Brevis”, zweimal eingefiigt, vor S.1 und nach S.44.

Johann Heinrich Alsted, Encyclopaedia Septem tomis distincta [...], Herborn: [Georg Cor-
vinus und Johann-Georg Muderspach], 1630, 0.S. (anschliessend an Praefatio).

Cf. id., 0.S. (anschliessend an Praefatio).

Cf. Carlo Cesare Osio, Architettura Civile demostrativamente proportionata et accresciuta
di Nuove Regole, Mailand: Stampa Archiepiscopale, 1661, Frontispiz.

Roger Bacon, Opus Majus, Samuel Jebb (Hg.), Venedig: Francesco Pitteri, 1750 [1733],
S.50.

Id., S.48.

Claude Bragdon, The Frozen Fountain. Being Essays on Architecture and the Art of Design
in Space, New York: Alfred A. Knopf, 1932, S.36.

Cf. Le Corbusier, Une Maison — Un Palais. A la Recherche d’une unité architecturale, Paris:
Cres, [1928], S.12: “La géométrie qui est le seul langage que nous sachions parler, nous
’avons puisée dans la nature car tout n’est chaos qu’au dehors; tout est ordre au dedans, un
ordre implacable.”

Cf. Le Corbusier, Tracés régulateurs, in: I’Architecture Vivante, printemps/été [1929],

S.13ff; id., S. 18: “Les tracés dont il est parlé ci-dessus [...] intéressent directement ce que



88 “MENTALMENTE ARCHITETTATO”

”, «

Pceil voit.”; “[...] si I'ceil voit, c’est pour transmettre immédiatement a Iesprit des images
presque toujours déformées que I’esprit reconstitue automatiquement dans leur intégrité.”

41 Aegidius Franciscus de Gottignies, Elementa Geometriae Planae, Rom: Typis Angeli
Bernabo, 1669, S.16-17.

42 1Id., S.24.

43 Alois Riegl, Die Entstehung der Barockkunst in Rom, Wien: Anton Schroll, 1908, S. 3.

44 Solche Thesen beispielsweise bei: Johann Georg von Ullersdorf, Pacis Monarchicae Tracta-
tus Secundus Polemicus [...] In Alma Caesarea, Regiaque Carolo-Ferdinandea Universitate
Pragensi [...], Prag: Norbertus Joannes Fitzky, 1730, S.234ff. (Dort auch die These V.:
“Objectum materiale sunt mentis operatione.”).

45 Filippo Picinelli, Mondo simbolico o sia Universita d’Imprese scelte, spiegate, ed illustrate
[...], Mailand: Stampatore Archiepiscopale, 1653, Frontispiz.

46 Cf. Thomas Browne, Pseudodoxia Epidemica: or, Enquiries into very many received
Tenents, And commonly presumed Truths, London: T. H. for Edward Dod, 1646.

47 R.Bacon 1750, S.85.

48 Cf. Joh[ann] Jacobus Leibnitzius, Inclutae Bibliothecae Norimbergensis Memorabilia [...].
Niirnberg: Wolfgang und Mauritius Endter, 1674.

49 Cf. Vito Latis, I libri nella casa, Quaderni di Domus 1, Mailand: Editoriale Domus, 1945,
S.72 ff.

50 CDlaude Clément, Liber Primus Musei, seu Bibliothecae Extructio, in: Clément 1635, S. 1.

s ICFid.S: 3.

52 Id, S.s.

53 Id., S.10.

54 Id., S.4.

55 Cf. Jlohann] Hleinrich] Lambert, Anlage zur Architectonic, oder Theorie des Einfachen
und des Ersten in der philosophischen und mathematischen Erkenntnifi, Bd. 2, Riga: Jo-
hann Friedrich Hartknoch, 1771, § 519, S.136-137: “Man fingt bei dem Unterschiede des
Etwas und Nichts, das will sagen, des Gedenkbaren und des bloss symbolischen (§ 288) an,
und machet den Satz des Widerspruchs zu der Grinzlinie zwischen beyden (§ 502) [...].”

56 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, Werkausgabe, Bd. 3, Wilhelm Weischedel
(Hg.), Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1990, 1. Abt., 1. Buch, § 24.

57 Jean Antoine Nicolas de Caritat de Condorcet, Esquisse d’un Tableau Historique des pro-
gres de I'esprit humain, Paris: Agasse, Ans III [1794-1795], S. 1.

58 Cf.id., S.1.

59 Cf.id., S.2.

6o Id., S.2.

61 Id., S.1.

62 Id.,S.1.

63 Gustav Biedermann, Die Wissenschaft des Geistes, Prag: F. Tempsky, 1878, S.xv.

64 Id., S.xv.

65 Cf. Raymond Queneau, Pour une Bibliothéque Idéale, Paris: Gallimard, 1956.

66 Cf.id., S.292-293.

67 Id., S.38.

68 1Id., S.38.






	"Mentalmente architettato" : geistiges in physischer Form, verfestigt oder dynamisch? : Der Fall der Bibliothek

