
Zeitschrift: Scholion : Bulletin

Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 14-15 (2023)

Artikel: Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung

Autor: Oechslin, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1044527

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1044527
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abb. 3: Guiljelmus Saldenus, De Libris Varioque eorum Usu et
Abusu Libri Duo, Amsterdam: Ex Officina Henrici & Viduae

Theodori Boom, 1688, Kupfertitel



Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung 35

Die Bibliothek und ihre Bücher -
des Menschen Nahrung

[2001]

Der moderne Zugriffaufdie Bücherbestände per Computer, das Herauslösen der

einzelnen Information, der scheinbar so unbegrenzte Zugang zu allem und jedem lässt

zuweilen die physische Wirklichkeit des Buches mitsamt seinen unverkennbaren

Vorzügen vergessen. Die Metapher des Buches als Nahrung suggeriert dessen

Notwendigkeit. Von dem ist auszugehen, wenn man vom. Buch und der Bibliothek

mehr als blosse Informationsbeschaffung und Dienstleistung erwartet. Das 'mehr ' ist

das Wesentliche: ein Blick in die Geschichte von Buch und Bibliothek lässt schnell

erkennen, dass dieser Mehrwert ununterbrochen in systematischer Ausrichtung,
versuchter Gesamtheit und damit natürlich im Abbild menschlicher Kultur gesucht und

bei gleichbleibende?n Ziel in tausendfacher Brechung und Variation erbracht wird.

Buch und Bibliothek formen ein wesentliches Kapitel menschlicher Wissenskonstituierung,

und dies in Rücksicht auf Veränderung und stetigen Wandel. Ihnen kommt

deshalb ein bedeutender kulturgeschichtlicher Stellenwert zu. Das ist kaum

bestritten, aber gleichwohl wenig erkannt und selten genug aus diesem Blickwinkel

heraus beschrieben und dokumentiert. Ein solcher Versuch führt aber notwendigerweise

zur Feststellung einer erstaunlichen Nähe von Buch, Bibliothek tmd

Kulturbegriff selbst, und dies betrifft Wesentliches: das notwendige Zusammengehen

umfassend systematischen Ausgreifens und stets gegebener Einschränkung, die

damit verknüpfte Einheit eines begrifflich-erdachten und eines individuell-bestimmten,

geschichtlichen Seins und nicht zuletzt - aus diesem Geschichtlichen erst hervorgehend

- die Konkretheit des Zeitlichen, der immerwährenden Veränderung. Gerade

damit kontrastiert im Blick aufalte Bücherbestände häufig das äussere Vorurteil. Und

gleichwohl ist nichts lebendiger als gerade dies, die stets in Veränderung begriffene und

immer wieder neu gefasste Vergegenwärtigung des Ganzen aus seinen Teilen. Das

erfährt notwendigerweise, wer diese Nahrung zu sich nimmt.



36 Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung

Die Bücher seien "l'aliment & la nourriture", Nahrung und Ernährung, schreibt

Claude du Molinet, der Bibliothekar der Bibliothèque Sainte-Geneviève in

Paris, zu Beginn seines berühmten, aufwendig gedruckten Sammlungskata-

loges (Abb. 4-5).' Man spricht gelegentlich von 'geistiger Nahrung'; aber die

Vorstellung von Büchern und Bibliotheken wird denn doch meist nicht so

nahe an die elementarsten Bedürfnisse des Menschen herangerückt. Ganz im

Gegenteil! Mit dem Buch - insbesondere mit dem alten - verbindet sich

häufig genug die Vorstellung von Vergangenem, von Staub und Moder. Was

sich in Bibliotheken findet, ist nach einem verbreiteten Vorurteil abgelegt,

rückwärtsgewandt, verblichen, hat sein Leben verwirkt. In einer Welt, in der

trotz gegenteiliger Beteuerungen der Augenblicksvorzug, die "Neutönerei"
das äussere Geschehen beherrscht, scheint das in schierer Konsequenz eine

ausgemachte Sache zu sein.

Vorurteile! Auch die Euphorie einer bald alles Reale ersetzenden virtuellen

Welt ist längst abgeflacht. Die Vorzüge einer physisch wirklichen Welt
sind unverkennbar und so schnell nicht zu ersetzen. Diese Erkenntnis hat

auch vor dem Buch und der Bibliothek nicht haltgemacht. Gerade ältere

Bibliotheken, wie sie beispielsweise in barocken Klöstern von Mafra bis Strahov

dem staunenden Publikum vorgezeigt werden, lösen offensichtlich eine ganz
besondere Faszination aus. Plötzlich sehen Augen (wieder), dass gesammeltes

Wissen Körper und Raum geworden ist, dass Bücher eine wie auch immer
strukturierte Ordnung bilden, die sich - zuerst architektonisch abgebildet -
dem visuellen und haptischen Zugriff unmittelbar erschliesst. Wenige jener
Bibliotheksbesucher wissen, dass sie mit solchen ersten, scheinbar naiven

Eindrücken schon sehr nahe bei den Vorstellungen sind, die Bibliotheksgründer

und Bibliothekare seit dem Bestehen von Bibliotheken selbst

entwickelt und für die Anordnung des gesammelten Wissens festgelegt haben.

Darüber gibt die Geschichte der Bibliotheken umfassenden Aufschluss. Die

virtuelle Welt der modernen Information drohte uns dies vergessen zu lassen.

Jetzt, durch den Informationsüberfluss, durch die Wissensinflation, durch

die neue Unübersichtlichkeit und durch die daraus resultierenden Mängel
sensibilisiert, werden die Augen für die sinnlich wahrnehmbare Wirklichkeit
der Bücher und des Wissens wieder geöffnet: Wissen zum Anfassen im ganz
wörtlichen Sinne.

Wie aber sollen die Bücher als "aliment" und "nourriture" und nicht
bloss als Kuriosität begriffen werden? In den Räumen des ehemaligen
Klosters Ittingen im Schweizer Kanton Thurgau hat der amerikanische

Künstler Joseph Kosuth im Jahre 1999 unter dem Titel "Die verstummte



Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung 37

Abb. 4: Claude du Molinet, Le Cabinet de la Bibliothèque de Sainte Geneviève [...],
Paris: Antoine Dezallier, 1692, Taf. 3

Bibliothek" eine Installation gezeigt: auf Bodenplatten gravierte er in
monumentaler Form den alten Bibliothekskatalog von 1717 ein. Eine

Kritikerin bemerkte, der Effekt von Grabplatten würde sich einstellen.

Sie sprach von "Grabplattenästhetik" und stellte zurecht fest, dass durch

den monumental inszenierten Katalog die Bibliothek selbst nicht besser

greifbar sei als zuvor. Dann aber folgerte sie allzu schnell: "Würde die

Bibliothek denn zu uns sprechen, wenn sie noch vollständig vorhanden wäre?

Wohl kaum, eben weil sich die Ordnung des Wissens geändert hat." Die

Kritikerin beanstandet die Musealisierung der Bibliotheksidee durch die

künstlerische Umsetzung von Joseph Kosuth. Aber bei der Beurteilung der

möglichen Wirkung der Bibliothek übersieht sie, dass - wäre die Bibliothek

1848 nicht aufgehoben, sondern weiter benutzt und gepflegt worden - die

Ordnung sich natürlich, notgedrungen gewandelt hätte. An ihrer Wahrnehmung

von etwas "Verschmocktem" sei wohl die "echte Kathedrale" schuld,

meint sie. Damit bestärkt sie den Eindruck, dass hier in erster Linie die

Aura und weniger das wirklich gegebene Monument diskutiert wird. Ist die

Bibliothek als reale Vorstellung so entrückt, wie dies hier dargestellt wird?



3« Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung

"Grabplattenästhetik", Kathedrale? Das ist weder als Nahrung noch zum

Anfassen gedacht. Viel eher scheint hier beides, Kunst wie Kunstkritik,
vornehmlich mit sich selbst beschäftigt - im Kunstjargon 'selbstreflexiv' - zu

sein. Der "ästhetische Blick" schafft letztlich Distanz und die ist hier, da wir
den tatsächlichen Zugang zum Buch suchen, keineswegs erwünscht.2 Als

Ende 1999 in Kopenhagen die neue Königliche Bibliothek der dänischen

Architekten Schmidt, Hammer & Lassen eingeweiht wurde, schrieb eine

prominente Tageszeitung unter das entsprechende Bild "halb Kaaba und

halb Villa Malaparte". Man hätte ja auch einfach feststellen können, dass

in diesem Bau dekonstruktivistische Verformung und neue Körperlichkeit -
wie beispielsweise in einigen Bauten von Herzog & de Meuron - pünktlich
und zeitkonform eine neue Einheit eingingen. Weshalb also der Verweis auf

Arabien und Capri? Offensichtlich assoziiert und begünstigt die Bindung
an die Funktion Bibliothek solche esoterischen und hermetischen Bilder.3

Immerhin ist auf diese Weise wenigstens die äussere Hülle dieser Bibliothek
auf auffällige Weise wieder ins Bewusstsein gerückt, genauer: der sinnlichen

Wahrnehmung wieder zugeführt worden.

Ist dies Zufall? Die Künste scheinen heute oft genug ihre Aufgabe darin

wiedererkannt zu haben, dass sie der Welt die - anderweitig unsichtbaren

oder verlorengegangenen - emotionalen und intelligiblen Werte wieder

erfahrbar machen. Zuweilen gewinnt man gar den Eindruck, dass die
Menschen in die Kunstausstellung oder ins Kino gehen müssen, um wieder auf

die Möglichkeiten ihrer Sinneswahrnehmung hingewiesen zu werden. Die

Künste haben die Aufgabe der Re-Sensibilisierung des homo sapiens in Zeiten

scheinbar durchrationalisierter Wirklichkeit längst entdeckt. Wenn ein

Architekt und Künstler wie Ben Nicholson monatelang der laurenzianischen

Bibliothek Michelangelos nachspürt, um eben dort der Ordnung - ganz
unabhängig davon, ob diese aktuell sei oder nicht - und Ordnungssystemen an

und für sich sowie deren Sinn auf die Spur zu kommen, so ist das Indiz dafür,
dass diesbezüglich eher Mangel herrscht.

Dessen ungeachtet beherrscht das Informationszeitalter die Diskussion -
oder eben der naive Glauben, alles liesse sich als Information darstellen und

durch Information bewältigen. Wenn die "Zukunft der Bibliothek" mit der

Frage "Haben Bücher als Datenträger ausgespielt?" angegangen wird, muss

man allerdings energisch auf die Einseitigkeit solchen Fragens reagieren.

Denn natürlich ist das Objekt Buch weit mehr als eine blosse

Informationsansammlung, es ist durch alles, was es mitführt - vom Seitenumbruch

und von der Titelei bis zu den Vorworten und den Indices - selbst ein System,



Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung 39

Abb. 5: Claude du Molinet, Le Cabinet de la Bibliothèque de Sainte Geneviève [...],
Paris: Antoine Dezallier, i6p2,Taf. 1

meistens ein intelligentes, zudem ausgestattet mit haptischen und ästhetischen

Qualitäten. Wer das übersieht, hat mindestens die Hälfte, den ganzen

Kontext, in dem das Leben der Bücher steckt, verloren. Ahnlich einseitig ist

es, wenn man die Bibliothek "seit dem Altertum" bloss unter die Rubrik der

Aufbewahrung von Wissen stellt. Dann kann man - quantitativ - sehr wohl

die "konkurrenzierenden modernen Technologien" auf der Gewinnerseite

ansiedeln. Anders sähe es aus, wenn man danach fragen würde, was - im

Kopf, nicht im Computer, im Zusammenhang, nicht als einzelne Information

- bewältigt werden kann und so in den Kreislauf der Kultur zurückfindet.

Nichts sei gegen die Bequemlichkeit und die anderen Vorteile heutiger

Möglichkeiten im Umgang mit Information gesagt. Doch es zeigt sich leider

allzu oft, dass die gute alte Bibliothek in ihrer kulturellen und systematischen

Bedeutung - durchaus nach Massgabe des modernsten Anforderungsprofiles

- völlig unterschätzt und oft schlichtwegs verkannt wird. Nachholbedarf

ist längst von Nöten, um beispielsweise zeigen zu können, dass jene Metapher

vom "l'aliment & la nourriture", mitten im Leben angesiedelt, durchaus

eine sehr sinnvolle ist.



4° Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung

I.

"Il y a trente ans, que je travaille à un livre de douze pages,

qui doit contenir tout ce que nous sçavons sur la Métaphysique,
la Politique & la Morale, & tout ce que de très-grands Autheurs ont oublié

dans les volumes qu'ils ont donnés sur ces Sciences-là."

Charles-Louis de Secondât de Montesquieu, Le Temple de Gnide. Revu

corrigé et augmenté, London [Paris]: [Huart], 1742, Préface, S.VIL

"Il s'agit d'un procédé très spécial. Et, ce procédé, il me semble

qu'il est de mon devoir de le révéler, car j'ai l'impression que des écrivains

de l'avenir pourraient peut-être l'exploiter avec fruit."

Raymond Roussel, Comment j'ai écrit certains de mes livres,

Paris: Alphonse Lemerre, 1935, S. 3.

"[...] & unirlo talmente con quelle, & quelle con lui; che dell'universal

artificio, & délia particolar materia havesse a riuscire un corpo solo,

pieno di corrispondenze."

Giulio Camillo, Due Trattati [...], Venedig: Nella stamparia
de Farri, 1544, Fol. 11 v.

Wenn also die Bibliothek Nahrung bietet, will man doch genauer erfahren, von
welcher Art diese ist, was bekömmlich und verdaubar ist, und wie diese Menu-
karte zusammengestellt wird. Das war zuweilen ein durchaus strittiges Thema.

Jean Henri Samuel Formey, seines Zeichens Sekretär der königlich preussi-
schen Akademie, der immerhin so viel von Büchern und vom Lesen verstand,
dass er Voltaire des Plagiats bezichtigen konnte, gab ein mehrfach aufgelegtes

Werk mit dem Titel Conseils pour former une Bibliothèque peu nombreuse, mais

choisie heraus. Wie der Zusatz der dritten Auflage von 1756 - "corrigée et

augmentée" - verrät, zeigte Formey zwar selbst Mühe mit der Beschränkung.

Doch das Thema blieb für sich genommen unbestritten aktuell. Um dies zu

betonen, druckte er zu Beginn einen Brief von François La Mothe le Vayer ab,

in dem dieser eine Bibliothek von rund einhundert Büchern "pour faire toute

sorte de lecture" als ausreichend erachtet.4 Natürlich folgt hier der Hinweis, es

seien ja anderweitig Bibliotheken überall öffentlich zugänglich. Denn offen-



Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung 41

sichtlich beschränkte sich La Mothe le Vayer auf den notwendig täglichen
Gebrauch. Die Rede ist von Büchern, "qu'il les faut posséder en pleine propriété,

parce qu'ils sont d'un journalier & perpétuel usage".5 Die Liste beginnt, wen

wundert es, mit Nachschlagewerken wie dem lateinisch-französischen

Dictionnaire von Estienne oder dem Wörterbuch der Accademia della Crusca, führt
dann aber schnell zu anspruchsvolleren Wissensenzyklopädien, zu Possevinus

etwa, dessen Werk seinerseits den Titel Bibliotheca selecta trägt. Dann geht es

auch schon zu den einzelnen Disziplinen, genauer zu den jeweils repräsentativen

Vertretern, zu Vitruv beispielsweise für den Bereich Architektur. Sehr

schnell ist die Hundertzahl der Bücher erreicht. Bei seiner rigiden Auswahl

verlässt sich La Mothe le Vayer auf die moralisierenden Empfehlungen zur

Kürze, wie sie bei Seneca zu finden sind: "multo satius est paucis de authoribus

tradere, quam errare per mukös".6 Wie im Einzelnen diese Auswahl zu treffen

sei, das verrät hier keiner. Es geht vorerst um das Prinzip der Beschränkung.

Mittelbar steht die allgemeine Skepsis gegen das versammelte - und bloss

nach aussen demonstrierte - Wissen im Vordergrund. Dies ist der rote Faden,

der den Brief von La Mothe le Vayer vom Anfang bis zum Ende durchzieht.

Das Ganze gipfelt in der Warnung Senecas gegen "la vaine parade" und gegen

"l'ignorante ostentation d'une Librairie". Jenen sei ihre Bibliothek oft noch

unbekannter als die Länder, die sie noch nie besucht hätten. Die Bücher seien

ihnen weniger Instrumente des Studiums als Ornamente von Esszimmern

("non studiorum instrumenta, [...] sed coenationum ornamenta sunt").7 Von

hier zum modernen Spott über bürgerliches Innendekor mit Klavier, Sofa

und anderweitigen "Bibliotheksmöbeln", über Bibliotheken mit Vitrinen und

"Trophäen aller Art", ist nur ein kurzer Schritt.8

Das also, das Esszimmerornament nach Seneca, ist es nicht, was den Büchern

die Eigenschaft von "aliment" und "nourriture" zuerkennen lässt. Mittelbar zeigt

sich, wie schwierig es ist, eine Bibliothek gezielt und systematisch aufzubauen.

Formey beginnt seine Conseils mit einigen Plattitüden zur Nützlichkeit des

Lesens. Nach der Konversation gäbe es kein besseres Mittel, seinen Geist zu

kultivieren, als die Lektüre. Und dies wohl deshalb, weil eine gute Konversation nicht

jedermanns Sache sei, und weil die Ignoranten zu oberflächlich und die Gebildeten

zu pedantisch seien. Gespräche können zu Widerspruch und Verstimmung
führen und hinterlassen dann im besten Fall gemischte Gefühle. Dagegen ist das

Buch nicht nur etwas, was anregt, bildet und erfreut, es ist auch jederzeit - ohne

jene Risiken und Turbulenzen - im umfassenden Sinne zugänglich. Formeys

verallgemeinernde Schlussfolgerung: "Voilà, ce me semble, bien des endroits par
lesquels le commerce des Livres l'emporte sur celui des hommes."9



42 Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung

Der Umgang mit Büchern hat Vorteile gegenüber dem Umgang mit
Menschen. Also beginnt Formey jetzt mit Ratschlägen, wohlwissend, dass dies

nicht so einfach sei und dass jeder Bürger der "République des Lettres"
sowieso davon ausgehe, jeden Winkel und jeden Weg in jener Republik
selbst am besten zu kennen. Da wird für einmal stillschweigend unterstellt,
dass jemand bloss zufällig Bücher anschaffen und anhäufen würde. Denn -
so Formey in Wiederholung des mittlerweile bekannten Topos - wer eine

Bibliothek bloss zum Zweck der Dekoration, "par ostentation, & pour meubler

un de ses appartemens", zusammentragen wolle, der brauche solche

Ratschläge nicht.10 Was danach folgt, ist weniger der angekündigte
Ratschlag, wie man gemäss "l'esprit et le cœur" eine Bibliothek bildet, als der

übliche Vorschlag, in den altgedienten Bahnen der gegebenen

Wissenschaftszweige von der Theologie und Philosophie bis zur Jurisprudenz und

Medizin Altes und Neues zu erwerben. Da fällt höchstens die kleine Abweichung

von der Regel auf, wenn etwa "Morale et Goût" zusammen verhandelt

werden. Man erfährt auf diese Weise, dass die Werke von St. Evremond

eher der Moral als dem Geschmack zuzurechnen seien, und ist wohl darüber

etwas erstaunt, dass der Temple de Gnide mit den Dialogues des Morts von
Fénelon und einer ganzen weiteren Reihe von Dialogen zusammengesehen

wird. Formeys Conseils sind doch 'nur' Ratschläge für den, der sich bei der

Feststellung der wichtigsten und aktuellsten Titel helfen lassen will.
Ansonsten tappt man im Dunkeln: gerade so, wie es der Autor des Temple de

Gnide, Montesquieu, in seiner "préface du traducteur" als durchaus

erwünschte Fiktion einer fremden Autorschaft seines Textes konstruiert: "Un
ambassadeur de France à la Porte ottomane, connu par son goût pour les

lettres, ayant acheté plusieurs manuscrits Grecs, il les porta en France."11

Man verweist auf die, die - wahr oder fiktiv - in Kennerschaft und kluger
Auswahl vorausgegangen sind. Dagegen wird das Ungenügen jeder Regel -
hier bezogen auf die Herstellung des literarischen Textes - betont und der

verbindliche Rahmen grosszügig gefasst: "Mais si l'ouvrage a plu, vous verrez

que le cœur ne leur a pas dit toutes les règles.'"2 Dieser - durchaus

verallgemeinerbaren - Attacke gegen voreilige Systematisierung lässt

Montesquieu auf seine Weise ein Manifest der schwierigen und gleichwohl sehr

erwünschten Zusammenfassung des gesammelten Wissens folgen: "Il y a

trente ans, que je travaille à un livre de douze pages, qui doit contenir tout
ce que nous sçavons sur la Métaphysique, la Politique & la Morale, & tout ce

que de très-grands Autheurs ont oublié dans les volumes qu'ils ont donnés

sur ces Sciences-là.'"3



Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung 43

Ein Alptraum für jeden Bibliothekar, der seine Bibliothek im Rhythmus des

neu Geschriebenen und neu Gedruckten stetig wachsen sehen möchte.

Umgekehrt: die Beschränkung - und dies, um im Bild zu bleiben, ohne Einbusse

des Nährwerts - ist wohl die schwierigste Aufgabe der Bibliothek. An

Montesquieu, der ja auch noch das von den berühmtesten Autoren Unterschlagene

in die zwölf Seiten hineinzwingen möchte, wird man kaum Mass

nehmen wollen. Das bleibt unerreichbar! Über das Gegenteil allerdings, die

Geschwätzigkeit, den Zufall, das Ausufern von Bücherbeständen hat man

sich vergleichsweise schnell geeinigt, ohne dass man diesem Risiko jedoch so

einfach enteilen könnte. Auch Formeys Conseils ähneln zuweilen eher der

üblichen Bibliographie, die sich mit Informationen zu Neuerscheinungen
brüstet. Einen darüber hinausgehenden, umfassenden Anspruch erkennt man

kaum. Es bleibt bei den blossen Klassifizierungen und Unterteilungen
gemäss üblichen Wissensdisziplinen. Wie gehabt!

Formeys Werk zeugt von umfassender Kenntnis im Umgang mit Büchern.

Muralt sei ein Misanthrop, der immer nur grollend die Wahrheit berichte

und dessen Argumente gleichwohl gefielen, "parce qu'il est rare qu'ils ne

soient pas soutenus d'un fonds exquis de bon sens".'4 Der Abbé Le Blanc, das

hört man gern, sei einer seiner Nachahmer. Formey gibt Anleitungen, wie

man wohl die Texte zu lesen - und auch zu verstehen habe. Immerhin! Durch
solche Hinweise auf die Feinheiten zwischen den Zeilen wird die Notwendigkeit

des Buches erst begründet. Denn, so folgert man schnell, jedes ist

anders, es mag noch so ähnliche Inhalte vorgeben. Erst im Wissen um diese

kleine Differenz wird man das auch verstehen und schätzen lernen.

Diese - nicht gerade einfache - Vorstellung lag unter anderem jenem
ebenso berühmten wie kaum je präzis beschriebenen 'Wissens-System'

zugrunde, das Giulio Camillo in bester mnemotechnischer Tradition vorschlug

(Taf. XIV). Von Galen und der notwendigen optimalen Anpassung der

Arzneimittel in jedem einzelnen Fall von Krankheit ausgehend, beschwört
Camillo seine Leser: "cosî non dobbiamo applicar un'artificio fatto universale

ad alcuna particolar materia, se prima non veggiamo, se con le circostanze

di quello esso confar si possa".15 Nichts ist einfacher als irgendwelche
Systeme zu erfinden und sie den Dingen überzustülpen. Davon, von solchen

'Ordnungen', hat unsere Welt - auch im Wissens- und Bibliotheksbereich -
im Uberfluss. Aber jene anderen 'Systeme', die so präzis der Wirklichkeit

nachgeformt sind, dass sie - medizinisch gesprochen - wirkungsvoll und

heilsam sein können, sind schwierig und eher selten. Es lohnt sich, die

Vorgehensweise Giulio Camillos im Wortlaut nochmals zu vergegenwärtigen.



44 Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung

Ausgangspunkt und Aufgabe war es zu prüfen, ob es denn "ne gli ordini miei"

überhaupt irgendetwas gäbe, was sich verallgemeinern und wiederum auf den

gegebenen Sachverhalt zurückbezogen anwenden liesse. Wenn ja, und wenn

es denn gar mehrere solche "artifici" - Methoden, Systeme - gäbe, sollte

man diese mit den konkreten Gegebenheiten zusammenführen, woraus ein

reiches Beziehungsgeflecht aus universalen Betrachtungsweisen und

partikulären, konkreten Dingen entstünde: "[...] & unirlo talmente con quelle, &
quelle con lui; che dell'universal artificio, & della particolar materia havesse

a riuscire un corpo solo, pieno di corrispondenze.'"6

Diese Vorstellung eines das Universale und Partikuläre zusammenfügenden

Körpers dient Giulio Camillo für die Vergegenwärtigung des Wissens im

Hinblick auf Anwendung und Nutzung. Dies bleibt wohl auch das gültige -
und übrigens immer wieder neu umschriebene - Modell für jenen lebendigen

Prozess, aus dem Bibliotheken hervorgehen, wodurch sie nicht bloss

Medizin, sondern eben Nahrung für den Menschen sind. Umgekehrt, jenes

Eindringen in die kapillaren Strukturen kultureller Wirklichkeit liegt dem,

der selber schreibt - und so entstehen doch Bücher und Bibliotheken - meist

viel näher als dem systemsüchtigen Wissensverwalter. Gerade deshalb bedarf

es der Provokation eines Montesquieu und seines unmöglichen Projektes "de

douze pages".

Es ist noch eines anderen Magiers der Wissenskonstruktion zu gedenken. "II
s'agit d'un procédé très spécial", schreibt Raymond Roussel zu Beginn seines

Comment]''ai écrit certains de mes livres.11 Dieses sehr spezielle Verfahren besteht

darin, dass Roussel von zwei beinahe (aber eben nur beinahe) identischen

Wörtern ausgeht, sie in ansonsten gleiche Sätze einfügt, um dann dazwischen

eine ganze Geschichte einzubetten. Aus dem kleinstmöglichen Unterschied

entfaltet sich die ganze Welt. Wesentlich ist, dass nicht aus einer Vielzahl von

Wörtern - oder gar Büchern - ein Ganzes gebildet wird, sondern dass dieses

ausgehend von dem kleinsten Element, in dem eine Differenzierung erkennbar

wird, und nach Massgabe dieser Differenzierung entsteht. Natürlich
versteht Roussel sein - und nur ein solches - Vorgehen als "procédé de création".

Nimmt man etwa das Beispiel der "maison à espagnolettes", so sieht man, wie

schnell - gemäss Roussel - dieser minime (sprachliche) Unterschied ganze
Welten unterschiedlicher Bedeutungen (und Konventionen) auftut und sichtbar

macht. Zum besseren Verständnis: zum einen bezeichnen die "espagnolettes"

die Fenstergriffe, zum andern eben jene "petites Espagnoles", von

denen, so weiss Roussel zu berichten, die Talou-Yaour abstammen.'8



Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung 45

Roussel bemerkt natürlich, dass keinerlei innere Gesetzmässigkeit vom
identischen Wort zur völlig andersartigen Bedeutung führen kann. Der Reim

("due à des combinaisons phoniques") hat sich selbständig gemacht. Daraus

ergibt sich an Stelle irgendeiner Ab- und Herleitung "création imprévue":
"c'est un procédé poétique".19 Das ist die Lektion Roussels, die sich vom
Bücher-Schreiben auf die Bücher und von diesen mühelos auf die Bibliothek

übertragen lässt. Wer dagegen an eine vorgegebene, rigide Gesetzmässigkeit

denkt, wer gemäss der Unterscheidung Montesquieus von den "règles" statt

vom "cœur" ausgeht, wird wohl gerade dies, den unendlichen und oft genug
unberechenbaren Reichtum (auch) der Bücher übersehen. Es war und ist

eine weit verbreitete Ansicht, dass der Vorgang der 'Wissenskonstituierung'
in umgekehrter Reihenfolge, nämlich aus dem System heraus, überhaupt erst

möglich sei. Allein, das Risiko ist dabei - gerade auch im Falle der Bibliothek

- sehr gross, dass ein Ordnungssystem nicht nur in eine Vielfalt

hineingetragen wird, sondern diese auch erdrückt. Die Vielfalt als Ordnung zu

erhalten, das aber ist ein vernünftiges Ziel, auch wenn das Zusammenfassen

auf zwölf Seiten gemäss Montesquieu ein kaum erreichbares Ideal darstellt.

Nach solchen Gesichtspunkten mag man nun all jene - nicht überaus

zahlreichen - Modelle lesen, die Bibliothekare im Laufe der Zeit vorgeschlagen

haben, wann immer sie eben mehr als das blosse Zusammentragen von
Büchern und Informationen zur Diskussion stellten. Natürlich steht die alte

Formel der "aurea catena", der unser heutiges 'vernetztes Denken' nachgebildet

ist, als ideale Wunschvorstellung am Horizont. Doch wird man nach

den obigen Hinweisen solchen festgeschmiedeten Vorstellungen nicht allzu

wörtlich folgen wollen. Das Bild der Kette suggeriert allzu sehr, dass jedes

Glied an das andere solide und kaum trennbar festgemacht sei. Das steht der

Vorstellung der Veränderung - und aus diesem Stoff besteht Kultur, Wissen

und auch die Bibliothek - und noch mehr Roussels Einsicht in das

Unvorhergesehene und in die Poesie entgegen. "Nell'incominciamento di una Bi-
blioteca spesso mancano gli anelli intermedj per conservare questo rigoroso
concatenamento."20 So stellt es Paolo Maria Paciaudi, der Bibliothekar der

Parmenser Bibliothek in seiner 1815 postum erschienenen Memoria ed, Ora-

zione [...] intorno la Biblioteca Parmense dar. Wenn schon Verkettung, dann zu

der Bedingung, dass neue Glieder eingefügt werden, die Kette also dauernd

in Bearbeitung bleibt. Wenn schon System, dann ein offenes.



46 Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung

II.

"Tandem subiit animum meum haec cogitatio, magnum fore

operae pretium si latifundium regni philosophici

uno syntagmate delinearem."

Johann Heinrich Aisted, Cursus Philosophici Encyclopaedia
Libris XXVII complectens [...], Herborn: Christopherus Corvinus,

1620, Praefatio.

"Nec manus nuda, nec intellectus sibi permissus, multum valet;

Instrumentis & auxiliis res perficitur; quibus opus est,

non minus ad intellectum, quam ad manum."

Francis Bacon, Instauratio Magna [1620], in: Operum moralium

et Civilium tomus [...], London: Edward Griffin, 1638, S.47.

"Soit que nous nous élevions, pour parler métaphoriquement,

jusques dans les cieux, soit que nous descendions dans les abîmes,

nous ne sortons point de nous mêmes; & ce n'est jamais

que notre propre pensée que nous appercevons."

Etienne Bonnot, Abbé de Condillac, Essai sur l'origine
des Connoissances humaines. Ouvrage où l'on réduit

à un seul principe tout ce qui concerne l'Entendement Humain, I,

Amsterdam: Pierre Mortier, 1746, S. 1.

Das Systematische bedient sich also der Metapher der Kette; mit dem Bild der

Nahrung ist dagegen der lebendige Mensch angesprochen. Zu seinem Unterhalt

braucht er die Nahrung. Fehlt es daran oder ist sie schlecht auf die

wirklichen Bedürfnisse abgestimmt, so stellt sich ein Mangel oder gar eine Krankheit

ein. Von Galen ausgehend hat Giulio Camillo die angemessene Dosierung der

Medikamente als Modell des Zusammengehens des Universalen mit dem

Partikulären gewählt. Dazu passt jene andere, weit in die Gründungsgeschichte

von Bibliotheken zurückreichende Metapher des Spitals. Diodor berichtet von
der Bibliothek des ägyptischen Königs Osymandyas in Theben, über dessen

Eingang die berühmte Inschrift "v|/uxf|ç iarpsîov", lateinisch übersetzt "animi

medica officina", stand." Justus Lipsius, der an diese Uberlieferung zu Beginn
seiner kurzen Schrift De Bibliothecis Syntagma (1612) anschliesst, verfolgt von

hier ausgehend das Geschick von Bibliotheken und scheint stets all das beson-



Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung 47

ders hervorheben zu wollen, was erkennbar den konkreten Nutzen und

Gebrauch, also das Leben der Bibliothek, ausweist: dass man nebst den Büchern

mittels Standbilder die Kultur - genauer: deren menschliche Verursacher -
vergegenwärtigt, dass man zusätzlich zu den Büchergestellen Lesepulte anbieten

soll, um eben das Lesen ("quibus libri legendi imponerentur") tatsächlich

zu befördern, dass es nicht zuletzt auch der Ort der Zusammenkunft und der

Lesung ("ut certi libri ibi quotannis recitarentur") sei.22 Auf diese Weise wird
auch der Ubergang von der 'bloss' privaten zur öffentlichen Bibliothek erklärt
und begründet. Alles dient letztlich dazu, die Einrichtung Bibliothek den

ureigensten menschlichen Bedürfnissen zuzuordnen. Geradezu zwangsläufig

ergibt sich daraus der Anspruch der Öffentlichkeit: "Constituerant veteres loca

publica, in quibus bibliothecas habebant reconditas, quas legendi gratia intrare

cuilibet permittebant." Die Geschichte der Bibliotheken folgt diesem Topos.

Und natürlich ist das vor dem Hintergrund des - bis vor kurzem unbestrittenen

- Vorrangs des Öffentlichen gegenüber dem Privaten zu lesen. Wenn die

Gelehrten - denn an sie und ihre Aufgabe in der Gesellschaft ist dabei in erster

Linie gedacht - Bibliotheken benützen, tun sie es "in publicum bonum", in der

Ausrichtung auf das öffentliche Wohl, wie wiederum Justus Lipsius betont.

Wenn Claude Clément in der wohl ausführlichsten Systematik zur Bibliothek,
den in Lyon 1635 veröffentlichten Musei, sive Bibliothecae tarn privatae quam

publicae Extructio, Instructio, Cura, Usus Libri IV. (Abb. 8), in einem ersten Teil

die Beweggründe der Gründung und Errichtung einer Bibliothek darlegt, so ist

es zuallererst die "utilitas publica".23 Danach erst folgt die "eruditionis osten-

tatio", der Beleg, die Beweisführung und die Darstellung der Bildung, wozu
Clément von Martial den obligatorischen Hinweis auf das (mit)geteilte Wissen

beizubringen weiss: "Scire tuum nihil est, nisi te scire hoc sciat alter."24 Bildung
und Öffentlichkeit sind miteinander verknüpft. Und so bleibt die Bibliothek
auch in ihrer nächsten, der dritten Zielsetzung, der "comparanda eruditio", in

erster Linie eine verbindende Einrichtung. Sie dient beispielsweise dazu, uns

an früheren Einsichten vorausgegangener Leser und Schreiber teilhaben zu

lassen: "ut tarditatem ingenij lectionis diligentia compensarem", wie es Hieronymus

für Clément formuliert, was man wörtlich als verspätete oder eben

generell als ansonsten verpatzte Teilhabe am umfassenderen Wissen auffassen

kann.25 (Jeder 'ehrliche' Intellektuelle weiss das auf seine Art zu bestätigen!)

Schliesslich folgt bei Clément die "animi voluptas", der geistige Genuss, der

nach Cato unvergleichlich grösser sei als der Genuss von Spiel und Bordellbesuch,

noch bevor dann schliesslich die "morum instructio", die Unterrichtung
im engeren Sinne, erwähnt wird.26



48 Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung

Auf diese Weise also wird die Bibliothek als öffentlich bedeutsame kulturelle

Institution begründet - bevor sie der Systematik im engeren Sinne zugeführt
wird. Damit, mit der Herausstellung der Öffentlichkeit der Bibliothek und

genauer mit dem Hinweis auf den legitimen Anspruch eines öffentlichen und

öffentlich zugänglichen Wissens, wird allerdings bereits wieder die Notwendigkeit

oder zumindest der Nutzen einer (verbindlichen) Ordnung und
Systematik dieses Wissens mitgeführt. Nur ist jetzt - nochmals, und diesmal

umfassend, gesellschaftlich - die Reihenfolge vom öffentlichen Nutzen zur

Ordnung (und nicht umgekehrt) festgeschrieben. Selbstgenügsam sollen

Systeme auf keinen Fall sein, aber gleichwohl so allgemein, dass sie jenes

Bedürfnis nach Verallgemeinerung und Mitteilbarkeit, das im Begriff der

Öffentlichkeit steckt, auch hinlänglich abdecken. Wo wird man hier - nicht
mehr bei der einzelnen Diagnose verharrend, sondern im Spital, im "\|/uxf|ç

iarpeiov" - ansetzen wollen? Wie wird diese geistige Nahrung zubereitet,
damit sie auch wirklich schmeckt - besser als jene sprichwörtliche Spitalkost?

"Mehr mit einem philosophischen Uberblick umfasst, als in allen Theilen

genau durchforscht", ist die Beurteilung, die Carl Ludwig Fernow für die

italienische Sprachlehre von Karl Philipp Moritz - mithin einem Muster
des Umgangs mit der Sprache selbst - bereithält.'7 Die Angemessenheit
eines verallgemeinernden Zugriffs auf die konkrete Welt soll jetzt nochmals

- diesmal im Wissen um den Vorrang von Öffentlichkeit und der davon

abgeleiteten notwendigen öffentlichen Teilhabe an Bildung und Wissen - zur
Diskussion gestellt werden. Die Bibliothekare sind herausgefordert. Eine

abstrakte Ordnung ist schnell gebildet. Ein "sistema bibliografico" mag als

erbracht und als brauchbar gelten, solange irgendeine Klassifikation eine

Ordnung vorgibt, wenn - so beispielsweise Giuseppe Sanchez in seinem Sag-

gio di un Sistema di Bibliografia von 1820 - zumindest zwei Kataloge, ein

alphabetischer und ein Sachkatalog, erstellt seien.28 Sehr schnell ist man dann

bei der Bibliographie, die den roten Faden zu bilden und - in Vertretung -
das Wissen sowie das Wissen über das Wissen darzustellen hat, angelangt.

Die Ordnung selbst, die Wissenskonstituierung als öffentliches Dokument?

Entlassen? Ersetzt? Kein Bedenken gegenüber jener verpatzten Teilhabe an

den Gedanken anderer, der Vordenker? Der zitierte Giuseppe Sanchez, der

sein Traktätchen dem Innenminister des Königreichs beider Sizilien "Signor
Conte Zurlo" widmet, ergänzt sein "sistema di bibliografia" schon im Titel
mit dem Zusatz "disegnato sull'ordine osservato da Giambattista la Prota, da

Bacone, da d'Alembert e da Diderot nel quadro sommario delle conoscenze



Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung 49

umane". Also doch: eine Bibliotheksordnung kann sinnvoll nur in Bezugsetzung,

im Rahmen umfassender menschlicher Kenntnisse verhandelt werden,

"secondo i rapporti delle cognizioni umane, formando un'enciclopedia per-
fetta".29 Jenes enzyklopädische System sei das weiseste, einfachste und nicht
zuletzt auch natürlichste ("il più saggio, il più semplice ed il più naturale")
und dabei bezieht er sich auf Francis Bacon, auf della Porta, auf Leibniz und

schliesslich auf Diderot und d'Alembert.

Das magische Wort der 'Enzyklopädie' ist gefallen. Nur dem oberflächlichsten

Schreiberling kann allerdings 'die' Enzyklopädie als blosser Versuch

der Anhäufung allen Wissens - und dies auch noch in "meinungsmonopolistischer"

Absicht - erscheinen. "Endgültig vorbei ist die Zeit von Diderot
und d'Alembert", wird vor diesem Hintergrund behauptet.3" Die Zeit lässt

im Jahre 2000 schreiben, "gedruckte Enzyklopädien haben ausgedient", um
dann drei Spalten später zu ergänzen: "Die digitalen Enzyklopädien haben

ihre Form noch nicht gefunden, vor allem in technischer Hinsicht bereiten

sie auch versierten Computernutzern erhebliche Probleme. Aber auch bei

den gedruckten Enzyklopädien hat es Jahrhunderte gedauert."3' Also warten

wir ab und hoffen, dass wenigstens einige technische Probleme baldmöglichst

gelöst werden. Diderot und d'Alembert waren allerdings - ganz im Gegensatz

zu Bill Gates - mit anderen Problemen als dem auf Wissensanhäufung

zu errichtenden (und wirtschaftlich verwertbaren) Meinungsmonopol be-

fasst. In dem berühmten "Discours préliminaire" formuliert d'Alembert

gemäss dem doppelten Titel der Encyclopédie, ou Dictionnaire raisonné (Abb. 6),

dass im Sinne der Enzyklopädie - und in Anlehnung an die alte "aurea catena"

(Abb. 69 und 138) - möglichst ausführlich "l'ordre & l'enchaînement des

connoissances humaines", also der Zusammenhang dargestellt werden soll,
dass andererseits gemäss dem Dictionnaire zu jedem und allem "les détails les

plus essentiels" zusammengetragen werden sollen.32 Der zuerst postulierte
innere Zusammenhang wird auf die einfache Tatsache zurückgeführt, dass

sich die verschiedenen Wissenschaften und Künste stets auf andere stützen

würden und deshalb eine "chaîne qui les unit" unmittelbar erkennbar sei. Da

es nun aber gleichwohl sehr schwierig sei, ein solches Ganzes als System

zu begreifen, hätte man sich auf die Frage der "généalogie" und der "filiation"

und auf die Gründe des Entstehens der verschiedenen Wissenszweige

verlegt, was gleichbedeutend mit der Frage nach dem Ursprung und der

Entstehung "de nos idées" sei. Das muss man auch so lesen - und dies macht

den hohen geistesgeschichtlichen Wert der Encyclopédie ganz unabhängig von
der (verlorenen) Aktualität der einzelnen Information aus -, dass nämlich



5° Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung

der mögliche Engpass systematischen Vorgehens im Rückgriff auf die

Geschichte aufgehoben wird, und zudem: dass auf diese Weise die beiden

vorerst divergierenden Zugänge, der systematische und der auf die einzelne

Information ausgerichtete, wieder näher aneinander gerückt werden. Darin

spiegelt sich der wirkliche Reichtum der Welt. Und ein solches Modell lässt

sich - entgegen jeder starren Ordnung - entwickeln. Jene doppelte Ausrichtung

ist nunmehr dem System selbst einverleibt. Die innere Verknüpfung
ist bedacht und selbst zur Bedingung des Wissensaufbaus geworden. Wenn

Diderot und d'Alembert zwischen "connoissances directes" und "connois-

sances réfléchies" unterscheiden," so wird es später Hegel'scher Geschichtsphilosophie

zufolge - gemäss der "Trichotomie" von Seele, Bewusstsein und

Geist - noch deutlicher und in ausgeprägterer Form darum gehen, nicht nur
im Bewusstsein über der Natur, sondern noch mehr im Geistsein "über sich

als Bewusstsein hinaus" alles zusammenzuführen und zusammenzusehen.34

Das übersteigt zugegebenermassen die Möglichkeiten des Computers
und der Wissenschaftspolitik. Aber es ist deswegen nicht weniger
erstrebenswert. Von diesem Blickwinkel aus gesehen ist zumindest der 'Sinn' einer

blossen, auf sich selbst beschränkten Ordnung entlarvt und auf deren kleinst-

mögliche - deswegen noch lange nicht zu verschmähende - Hilfestellung
zurückgeführt. Alles, was mit dem Menschen und seinen geistigen

Befähigungen zusammengebracht wird und was daraus - in der Vorstellung und

Anschauung und in der Sprache - als Kultur entsteht, verlangt nach mehr.

Die Bücher, die Bibliothek haben dem allerdings weit häufiger, als manches

Vorurteil behauptet, Rechnung getragen.

Es mag durchaus sein, dass sich heute mit dem Begriff 'Enzyklopädie' zuweilen

in erster Linie der Umfang, der quantitative Aspekt des Wissens - das,

was man eben heute am meisten bewundert -, und weniger der gesuchte

innere Zusammenhang verbindet.35 Die Wissenschaften haben oft genug selbst

dafür gesorgt, dass Zusammenhängendes zugunsten von Einzelwissenschaften

diskreditiert wurde. Moderne Schlagworte wie Vernetzung und Transdis-

ziplinarität haben das noch nicht rückgängig machen können. Selbst jemand
wie Wilhelm Dilthey, eine Instanz für die Grundlegung der Geisteswissenschaften

auch dort, wo es um deren innere Verbindung geht, hat wesentlich

zu entsprechenden Irritationen beigetragen, wenn er beispielsweise der

"Philosophie der Geschichte", aber auch der "Soziologie" den Status von

"wirklichen Wissenschaften" absprach, um dann andererseits gleichwohl
nach einer verallgemeinernden "erkenntnistheoretischen Grundlegung der



Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung 51

ENCYCLOPÉDIE,
o u

DICTIONNAIRE RAISONNÉ

DES SCIENCES,
DES ARTS ET DES MÉTIERS,

PAR UNE SOCIETE DE GENS DE LETTRES.

Mis en ordre & publié par M. DIDEROT, de l'Académie Royale des Sciences & des Belles-

Lettres de Pruffe; & quant à la Partie Mathématique, par M. D'ALEMBERT,
de l'Académie Royale des Sciences de Paris, de celle de Prufle, & de la Société Royale
de Londres.

Tantum ferles juncluraquc pollet,
Tantum de medio ßimptis acccdit honoris HoRAT.

TOME PREMIER.

A PARIS,
L BRIASSON, rue Saint Jacques, à la Science.

Chez DAVID l'aîné rue Saint Jacques, à la Plume d'or.

ILE BRETON, Imprimeur ordinaire du Roy, rue de la Harpe.

(_DUR AND, rue Saint Jacques <1 Saint Landry, & au Griffon.

M. D C C. LI.
AVEC APPROBATION ET PRIVILEGE DU ROY.

Abb. 6: Denis Diderot/Jean-Baptiste le Rond d'Alembert, Encyclopédie, ou Dictionnaire
Raisonné des Sciences, des Arts et des Métiers, par une Société de Gens de Lettre, I,

Paris: chez Briasson, David l'aîné, Le Breton, Durand, 1751, Titel

Geisteswissenschaften" zwecks Ausweis des inneren Zusammenhangs der

Einzelwissenschaften zu suchend6

Der Zugriff auf das Ganze wählt unterschiedliche Wege. Umso mehr

lohnt es sich, das frühere Verständnis des Enzyklopädischen zu erinnern.

1795 hat der kaum bekannte Kantianer Wilhelm Traugott Krug eine Abhandlung

über den Begriff einer Encyklopädie vorgelegt." Für ihn ergibt sich aus der



52 Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung

Begriffsableitung eindeutig, dass sich mit Enzyklopädie vorab "ein Inbegriff
heterogener Theile" verbindet.38 Er befasst sich deshalb zuerst gerade mit
diesem scheinbaren Paradox des Zusammengehens von Unterschiedlichem

und Gleichartigem: von einer Enzyklopädie im Vergleich mit den

Einzelwissenschaften gilt, dass "ihr allgemeiner Charakter in nichts anderem, als darin

besteh [t], dass das Ungleichartige den Gegenstand derselben ausmacht".39

Da dieses aber "gleichwohl unter einem gemeinschaftlichen Rahmen begriffen

wird, so muss dieses soviel andeuten, dass es selbst wiederum auf eine

gewisse Weise zu einem Ganzen vereinigt werden solle". Das könnte als

blosses Aggregat gebildet werden oder aber - vorzugsweise - als Zusammensicht

des "Gemeinschaftlichen am Ungleichartigen", woraus dann eben doch

die "Idee einer systematischen Einheit" - und letztlich "eine abgesonderte

Wissenschaft" - gebildet werden könnte.40 Die bemühten Begriffe dehnen

sich gegen ihr logisch enges Korsett. Das Problem ist also noch nicht gelöst,

der Weg jedoch frei für weitere Fragen, was eine solche enzyklopädische

Wissenschaft, welches ihr Inhalt, ihr objektiver und relativer Wert, sei. Es ist

vorauszusehen, dass Krug, so umfassend fragend, zu keiner einfachen Formel

gelangt. "Denn so viel ist, dünkt mich, ausgemacht, ohne ein unter gewissen

Formen und nach bestimmten Gesetzen wahrnehmendes, ordnendes, verbindendes

Gemüth würde bey allem äussern Zusammenhange in der Körperwelt
dennoch kein innerer Zusammenhang in unserer Erkenntnis seyn, wenn
überall ohne ein solches Gemüth eine Erkenntnis möglich wäre."41 Nur so

gelangt er zur Forderung nach einer "bestimmten Form der Gesetzmässigkeit",

ohne die die Natur ein verschlossenes Buch sei, wobei es andererseits

"ohne von aussen gegebenem Stoff' auch keine äussere Erkenntnisquelle
gäbe: "Es würde so gut seyn, als wenn sie gar nicht vorhanden wäre." Also ist

es die "innige Verbindung von beyden", auf die es ankommt. Und Krug
bemüht dafür nunmehr grosszügig das umfassende Bild eines "aus den Gewässern

beyder Quellen zusammengeflossenen Ozeans".42 Es ist schliesslich

auch klar, dass er - über die blosse Bestimmung einer Wissenschaft hinaus -
weiterfragen muss nach dem "Interesse der Menschheit, oder der Welt", nach

der Zielsetzung von Glückseligkeit, nach menschlicher Freiheit und - in
seinem Sinne - nach Philosophie.

All dies zeigt nur, dass es mit blossen erkenntnistheoretischen

Abklärungen, mit blosser Logik, mit Taxonomie, mit entsprechenden

Aufstellungsordnungen von Büchern nicht getan ist. Man erinnert sich jetzt, dass

Diderot und d'Alembert, die sich ihrerseits in erster Linie auf Francis Bacon

berufen, gegen jede voreilige Berufung auf irgendeine reduktive Taxonomie



Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung 53

'Confcqucnecs from
the Accidents of
Bodies Natural ;
which is called '

Natural
Philosophy*

' from the Accidints common to all Bodies

Natural5.which arc and ^Motion.

'Conlï )ucnces from Quantity, and Motion indeterminate ; which being the PrinAPn ilo s opiii
«or firft foundation ofPhilofophy, is called Phitofifhia Trimu.

1Confcqucnccs fromf By Figure, f
Quantity^nd Mo-) i.Mrthemtti<ptes,
lion determined /By Number, (J

fConfcqucnccs from f
the Motion, and

Quantity of the]
great paruof the"] Cofenegrtfby.

World, as the
Earthand Starrt. I

I Pri

'AEITHMBTIQJIE.

OAs T*

Confluences frotnr
theMotion ofSpc-\
cial kinds, and Fi-\

I gurcs of Body. £

fScience of En c l-

Phy siQjiEs or
Confcqucnccs fro

Confcqucnccs from f
the Accidents of I

l'o/iiiijire Bodies ; '• °fConfcqucnccs fromthe Inftitutiai ofGimkon-
whicli is called R,ghtt, and Dana of ihc Had/ 'Politick or Sovereign.

and"c'^"' I
^rom t'1C la,nc'10^ ^7// and Right ofthe

Philosophy l

Conlcquenccs from
the Motion, and.
Quantity of Bo-

•
ffetial.

Mtcbanifeet,
Doûrine of

Weigh. Avio ation.
Conlcquenccs from the Qualities ofBodics Tunfent, fuch as fomctimcs appear, fomctimes vanilh, Meteorology.

*
Confcqucnccs from^Conlcqucnccs from the Light of the Stats, out of this, and the Motionof the .J Sciography.

the Qualities oQ Sun, is made the Science of - c

the Start.

j Conlcquenccs from the Influença ofthe Stars, Astrology.
Conlcquenccs of the Qualities from LiquidBodies, that fill thelpace between the Stars j fuch as arc

the Air, or Sublbncc/'ùhereaL

Confluences from C Conlcquenccs from the Qualities ofMinerait, as Statu,
the parts of the J Metallt, See.

Earth, that arc J
rriihnt Stufe. £ Conlcquenccs from the Qualities of VegetaUei.

'Confcqucnccs fromfConlcquenccs from Vifiat, Optiques.
the Qualitiesof.4-JConfequcnccs from Sound:, Musi ck.
ninth in puera!. J

L Conlcquenccs from the reft ofthe Stufet.

fConlcquenccs from thePajpont of pT h I qji E s.
1

Men, *

Confcqucnccs from
the Qualiticsof Bo-'
dies Ttrrtferial

Confcqucnccs from
the Qualities of.
Jttjmtlt.

rln Magnifying,

\ Vilifying,&c
3 <fn PerfuadingConlcquenccs from - Conlcquenccs J

the Qualities of j from Speech,ßln Rtafouiug, loci q.u i.
Men inJjtciaL (_In CeulraOing, The Sienet ofJust

and Unjust.

Abb. 7: Thomas Hobbes, Leviathan [...], London: Andrew Crooke, 1651, Ramifikation, nach S. 2

vom "Système figuré des connoissances humaines" sprechen (Taf. XVII).
Der erste Satz der "explication détaillée du système" lautet dort denn auch

pünktlich und zeitgemäss: "Les êtres physiques agissent sur les sens."43 Kurz

zuvor, 1746, schrieb Condillac gleich zu Beginn seines Essai sur l'Origine des

Connaissances Humaines-, "Soit que nous nous élevions, pour parler
métaphoriquement, jusques dans les cieux, soit que nous descendions dans les abîmes,

nous ne sortons point de nous mêmes; & ce n'est jamais que notre propre
pensée que nous appercevons."44 Diderot und d'Alembert werden jetzt, 1751,

in ihrem Stammbaum die menschlichen Wissensbereiche, die "connoissances

humaines", denn um solche, um menschliche Erfahrungen und Kenntnisse

handelt es sich, gemäss "Mémoire", "Raison" und "Imagination" aufführen;
ihnen sind Geschichte, Philosophie und Poesie zugeordnet.45

Dieses System will den Bedingungen menschlicher Erfahrungen, mittelbar

geschichtlicher Wirklichkeit nachgebildet sein. Den Blick von einer

absoluten, 'objektiven' Warte aus kennt die Encyclopédie - allen anderslautenden

Ansichten zum Trotz - nicht. Der Gewährsmann von Diderot und

d'Alembert, Francis Bacon, fasst es 1620 in seiner Instauratio Magna in einen

Aphorismus, der jene Bedingungen deutlich genug erkennen lässt: "Nec

manus nuda, nec Intellectus sibi permissus, multum valet; Instrumentis &

auxilijs res perficitur; quibus opus est, non minus ad intellectum, quam ad

manum."4' Was würde besser auf das Instrument der Bücher und ihre



54 Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung

Zusammenführung in der Bibliothek passen! Ihre 'bloss' systematische

Ordnung würde eben nicht ohne wesentliche Verluste von "connoissances

humaines" vor sich gehen können. Auch dazu, zu dieser abgrenzenden

Folgerung, gibt es den passenden Beleg. Condillac liess seinem Essai sur
T Origine des Connoissances Humaines 1749 den Traité des Sistêmes, où Ton

démêle les inconvéniens & les avantages folgen. Dort wird schon im zweiten

Kapitel ausdrücklich von der Nutzlosigkeit abstrakter, abgehobener
Systeme gehandelt. Denen, die auf - deduktive- Weise Systeme herleiten wollen,

sagt er klipp und klar: "ils renversent l'ordre de la génération de nos

idées".47 Er zeigt auch auf, dass der Zusammenhang unterschiedlicher auf
diese Weise deduzierter Teile vage bleibt und so der Satz bestätigt wird,
wonach die Summe der Teile kein Ganzes ausmacht.48

Zumindest daran hat man sich heute im Wissensbetrieb gewöhnt. Dass

sich der hochspezialisierte Wissenschaftler ansonsten - wenigstens in seiner

Freizeit, ausserhalb seines wissenschaftlichen Tuns - meist als ganzheitlicher
Mensch begreift, stimmt weiterhin optimistisch. Aber auch dies, die mögliche

Kluft zwischen Wissenschaft und Leben, hat Condillac längst bedacht.

Es gehöre zu den Missbräuchlichkeiten solcher Systembilderei, dass man
diese fälschlicherweise für "véritables connoissances" nehme. Instrumente
sind es, haben wir eben gelesen. Und so ist alles - wie das Bild der Nahrung,
der Arznei, des Spitals - willkommen, was uns an den Menschen selbst und

seine sinnesabhängige Erfahrungswelt näher heranbringt. Die Poesie findet
darin ihren unangefochtenen Platz - auch bei Diderot und d'Alembert. Und

so hilft eben die unverzichtbare "imagination" über manches hinweg.
Der zitierte Jesuit Clément hatte zwecks Erklärung seiner "comparanda

eruditio" das damals wohl allgemein verfügbare Bild des Trojanischen Pferdes

bemüht, um auf diese Weise die Vorstellung zu beflügeln, wie in einer
Bibliothek an Stelle der Bücher die Autoren selbst, die alten Geistesheroen von

Pythagoras zu Piaton und Aristoteles, aus den Regalen wie aus dem Bauch

des hölzernen Pferdes heraustreten und lebendig werden würden.49 Wie
einleuchtend erscheint jetzt auch das Bild, das Jonathan Swift in seinem Battle of
Books entwirft, den er vorsorglich schon im Titel gegen jedes Missverständnis

und gegen jede irrige Mutmassung, es handle sich um blosse Phantasterei,

konkret und präzis als "Full and True Account" festlegt und präzis auf

"Fought last Friday" datiert (Abb. 9).50 Die Bücher sind es, die stellvertretend

für die Ideen, die sie in ihrem Leib aufnehmen und die sie darstellen,
aufeinander losgehen. Auf diese Weise wird eine lebendige Kultur mitsamt ihren

Widersprüchen ohne Rücksicht auf Opfer abgebildet. Der Bibliothekar gerät



Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung 55

Jv çvvrfj
'TBVSIACOBI PROS'

M.UC.XXXV. jM

Abb. 8: Claude Clément, Musei, sive Bibliothecae tarn privatae quam publicae Extructio,
Instructio, Cura, Usus, Libri IV, Lyon: Jacob Prost, 1635, Kupfertitel



56 Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung

A

ull and True Account
OF THE

BATTEL
Fought laft F<PV7 D J T,

Between the

and the Müdem

I N

St. f A ME S's

LIBRARY.
LONDON:

Printed in the Year, MDCCX.

Abb. 9: Jonathan Swift, A Tale of a Tub. Written for the Universal Improvement of Mankind.

To which is added, An Account of a Battel between the Antient and Modern Books

in St. James's Library [1704], London: John Nutt, 1710, Frontispiz und Titel

darüber in Verzweiflung und schürt das Feuer nur noch mehr: "And therefore,

in replacing his Books, he was apt to mistake, and clap Des-Cartes next to

Aristotle; Poor Plato had got between Hobbes and the Seven Wise Masters,

and Virgil was hemm'd in with Dryden on one side, and Withers on the

other."51 Diese Konflikte, man kann es bei Swift nachlesen, werden ausgetragen.

Sie spielen sich in der wirklichen Welt - der Bibliothek - ab. Homer hebt

Perrault aus dem Sattel, "then Hurl'd him at Fontenelle, with the same Blow

dashing out both their Brains".52 Die Bücher werden in den Kampf geschickt.

Und natürlich benützt auch Swift die Fiktion eines aufgefundenen unvollständigen

Manuskripts, um der obsoleten Frage nach dem Ausgang des Kampfes

zu entgehen. (Auch die Ordnung der Bücher in der Bibliothek, wie wir längst

begriffen haben, wird nie an ihr Ende gelangen!) Mittlerweile hat er, und

dies ist ihm gelungen, die Lächerlichkeit abstrakter Systeme und losgelöster,

autistischer Gelehrsamkeit blossgestellt. Einmal mehr: dies, das Wichtigste,
der Blick auf die Wirklichkeit, bleibt der Poesie vorbehalten.



Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung 57

III.

"Die Werke der menschlichen Kultur sind die einzigen,
die in sich die beiden Bedingungen vereinen, auf denen die vollkommene

Erkenntnis beruht; sie haben nicht nur ein begrifflich-erdachtes, sondern

ein durchaus bestimmtes, ein individuelles und historisches Sein."

Ernst Cassirer, Zur Logik der Kulturwissenschaften [1942],
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1961, S.io.

"Der Mensch ist zu feinern Sinnen, zur Kunst
und zur Sprache organisiret."

Johann Gottfried Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte

der Menschheit, Erster Theil,
Riga/Leipzig: Johann Friedrich Hartknoch, 1784, S.216.

"Enimvero omne, quod homini scire datur, ut & ipse homo,

finitum, & imperfectum."

Giovanni Battista Vico, De Nostri Temporis Studiorum Ratione,

Neapel: Feiice Mosca, 1709, S. 10.

Die Bibliothek ist unzweideutig selbst ein kulturelles Produkt. Das müsste

längst klar geworden sein. Dass dabei die Sinne gefordert sind, dass es um
Menschen, um historische Wirklichkeit geht, wie es Johann Gottfried Herder

in seinen Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit 1784
grundsätzlich dargestellt hat, ist unverkennbar. Wer sich dem verweigert, der sei

mit Jonathan Swifts drastischen Vorstellungen von den in ihr Menschsein

zurückgeholten Büchern konfrontiert. Und natürlich ist auch ohne Swift die

räumliche Vergegenwärtigung von Büchern und ihre Vermittlung über die

Sinne - "et visui et usui", wie es dem von Böner gestochenen Frontispiz zu

den Inclutae Bibliothecae Norimbergensis Memorabilia des Johann Jacob Leibnitz

(1674) eingeschrieben ist (Taf. XXVI) - eine kaum zu übersehende Tatsache.53

Die Bibliothek mit ihrer versuchten Ordnung unter Wahrung der Individualität

des einzelnen Buches steht der kulturgeschichtlichen Problematik in

auffälliger Weise mehr als nur nahe. Das oben Dargelegte - über das Buch

und die Vereinigung von Büchern zur (öffentlichen) Bibliothek - lässt sich

bruchlos in die kulturgeschichtliche Fragestellung überführen: mit allen

Gegensätzen und Problemen.



58 Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung

Karl Vossler, um nun eines von vielen - ein zugegebenermassen passendes -
Modell zu wählen, hat die reife Ausprägung der Kulturgeschichte - nach der

vorausgegangenen (aufklärerischen) Phase der Bildung "eines festen Gewebes

kausaler Beziehungen physischer und psychischer Natur" - dort festgemacht,

wo weder in geschichtsphilosophischer Verallgemeinerung die Konkretheit

überwunden, noch in "stumpfsinnig philologischer Tatsachenkrämerei"

verabsolutiert wird.54 Wesentlich sei dabei, dass die Beschäftigung mit Geschichte

"keine andern Träger des Geschehens gelten lasse als die menschlichen".55 So

gelangt Vossler zur Gleichsetzung: "Alle richtig verstandene Geschichte ist

Kulturgeschichte, alle Kulturgeschichte ist reine Geschichte."56 Das sind

Formulierungen aus der Hochzeit der kulturgeschichtlichen Diskussion.

Gültig daran ist die Einsicht, dass reduktive oder rein-rationale Vorstellungen

von Wissen und Wissenssystematik im Vergleich zu Geschichte und

Kulturgeschichte nichts Adäquates anbieten - und schon gar nicht das Problem

geschichtlicher 'Wahrheit' lösen können. Vosslers Modell mit den "drei
Instanzen" - der dokumentarischen, ästhetischen und philosophischen - bietet

zumindest eine Handhabe oder eben einen Ausweg, wie der Veränderung -
aus der Geschichte und Kultur wesentlich besteht - Rechnung getragen
werden kann, und zwar so, dass die Welt nicht jeden Tag revidiert und neu

erfunden werden muss. Die Kultur umschliesst die Zeitdimension, ist
geschichtlich; sie ist auch und gerade deshalb dem Menschen angemessen. Die

Bibliothek kann sich dieser Kriterien bedienen, oder aber sie verabschiedet

sich aus diesem Zusammenhang als reine Datenbank, auf die man dann von

aussen gemäss anderweitigen Kriterien einwirkt. Dass es aber sinnvoll sei, aus

dem Ganzen und den Teilen der Bibliothek, aus dem stets irgendwie gegebenen

oder vorgeformten Zusammenhang heraus zu argumentieren, um darauf

aufbauend Verständnis und Nutzanwendung zu bilden, müsste nach all den

angeführten Belegen und Zeugnissen nicht nur als vorteilhaft, sondern als der

einzig gangbare und angemessene Weg erscheinen.

Kultur ist kein streng logisches System, das verbindlich über alles ausgebreitet

wird, aber sie erschöpft sich natürlich auch nicht in der blossen Faktizität der

von ihr ausgesuchten Objekte, weshalb Ernst Cassirer - mit Bezug auf Vicos

Scienza Nuova - gleichwohl ausdrücklich von "Logik" spricht und dies kommentiert.57

Zum ersten Mal wage es die Logik, den Kreis der objektiven Erkenntnis,
den Kreis der Mathematik und Naturwissenschaft zu durchbrechen, "um sich

statt dessen als Logik der Kulturwissenschaft, als Logik der Sprache, der Poesie,

der Geschichte zu konstituieren".58 So präzis fällt die Unterscheidung meist

nicht aus. Urteile sind hart, wenn etwa Vossler zu Saussure meint, dieser hätte



Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung 59

'langue' von 'langage' abgelöst und "das blutleere Zeichensystem der Sprechenden

zum ausschliesslichen Gegenstand der Sprachwissenschaft gemacht".59

Folgt man andererseits Vosslers Argumenten, mit denen er Jacob Burckhardts

Kultur der Renaissance trotz offensichtlicher wissenschaftlicher Mängel für die

Kulturgeschichte rettet, so wird man glücklicherweise auch Saussure mit denselben

Überlegungen mühelos gerecht werden können. Auch hier gilt: es geht

nicht ohne Geschichte, ohne das zeitlich Bedingte, ohne die Berücksichtigung
des ständigen Wandels, weil Kultur Menschenwerk ist.

"Der Kreis unseres Wissens reicht nicht weiter als der Kreis unseres Schaffens",

fasst Cassirer Vicos Ansicht zusammen.60 "Der Mensch versteht nur
insoweit, als er schöpferisch ist - und diese Bedingung ist in wirklicher Strenge

nur in der Welt des Geistigen, nicht in der Natur erfüllbar." Fritz Mauthner hat

'Kultur' als "Korrelatbegriff zu Natur" - im Gegensatz etwa zur Dichotomie von

Kultur und Philosophie - hervorgestrichen, der Natur direkt gegenübergestellt,

um auf diese grundsätzliche Weise aller Begriffskonfusion zuvorzukommen.6'

All dies ist bei Vico schon 1709 in seinem De Nostri Temporis Studiorum Ra-

tione vorgezeichnet. Auch Vico setzt dort bei Francis Bacon und den "vasta de-

sideria" einer alles umfassenden Wissenschaft an. "Qui summa tenent, ingentia,

atque infinita desiderent."6' Jenes Absolute ist nicht erreichbar. Was sodann wie

ein Argument der 'querelle', ob denn die Alten oder die Neuen mehr gewusst

hätten, ausschaut, wird stattdessen - weit wichtiger - auf die Geschichtlichkeit

der Menschen als 'conditio humana' zurückbedungen: "Enimvero omne, quod

homini scire datur, ut & ipse homo, finitum, & imperfectum."63

Die Moderne hat uns so sehr mit der Vorstellung von Zeitlosigkeit und

"perfection" eingedeckt, dass das Verständnis jener Prämisse Vicos - und

damit die Basis eines geschichtlichen Verständnisses überhaupt - allzu häufig
abhanden gekommen ist. Nicht überraschend hat Heinrich Richert seine

kritischen Fragen zu den Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung,

die er ja auch als "logische Einleitung in die historischen Wissenschaften"

untertitelte, mit der Überzeugung verknüpft, "dass der Mangel an

philosophischem Verständnis für das Wesen der Geschichte zu den folgenschwersten
Übelständen in der Philosophie unserer Zeit gehört".64 Bei der Geschichte,

auch wenn sie vorerst 'nur' "Erfahrungswissenschaft" ist, ist anzusetzen. Dass

sich hier ein innerer Gegensatz auftut, weil sich der "Tiefenvorgang", so

Georg Simmel 1918 in Der Konflikt der modernen Kultur, darin äussert, "dass

das Leben vermöge seines Wesens als Unruhe, Entwicklung, Weiterströmen,

gegen seine eigenen festgewordenen Erzeugnisse, die mit ihm nicht mitkommen,

dauernd ankämpft", verweist wieder auf die Geschichtlichkeit selbst/'5



6o Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung

Vico hatte im Jahr danach, 1710, sein De antiquissima Italorum Sapientia
publiziert. (Beide Schriften erschienen in Neapel im Kleinstformat noch lange

vor der ersten Fassung der Inkunabel der Geschichtsphilosophie, der Scienza

Nuova.) Dort steht als erster Satz des ersten Kapitels: "Latinis verum, &
factum reciprocantur, seu, ut Scholarum vulgus loquitur convertuntur", was

schon damals wegen der saloppen sprachlichen Form kritisiert wurde, in der

Sache aber von grösster Wirkung war.66 Jene berühmte Verbindung von
"verum" und "factum", die mit "reciprocantur" und "convertuntur" umschrieben

wird, was die beiden Begriffe - unsauber - als Synonyme erscheinen lässt,

weist ihrerseits wieder auf die Unvermeidbarkeit der Geschichte hin. Wer

weiterliest, stösst denn auch - schon in der Zuordnung des Erkennens auf

'blosses' Nachdenken und Zusammentragen - auf die Grenzen menschlichen

Wissens, das vorgängig weiterer Postulate zur Beschränkung mathematischer

ratio als "cogitare" und (in der volgare-Übersetzung enthüllend) als "quod

nos vernacula lingua dicimus pensare, & andar raccogliendo", gegeben wird.67

Wenn Ernst Cassirer 1942 in seinem Aufsatz "Der Gegenstand der

Kulturwissenschaft", den er später mit anderen einschlägigen Aufsätzen unter
dem Titel Zur Logik der Kulturwissenschaften zusammengefasst hat, von den

"Werken der menschlichen Kultur" spricht, die eben beides, ein "begrifflicherdachtes"

wie ein "individuelles und historisches" Sein, besitzen, so bezieht

er auch dies ganz präzis auf Vico und dessen 'Logik', die sich im ersten, "me-

taphysicus" überschriebenen Buch des De Antiquissima Italorum Sapientia

gemäss obigem Zitat erstmals angekündigt findet.68 In Cassirers Diktion ist

es für eine Logik der Kulturwissenschaften unabdingbare Voraussetzung,
dass die innere Struktur jenes Seins "dem menschlichen Geist zugänglich
und aufgeschlossen" ist, "weil er selbst ihr Schöpfer ist".

Ein Zufall ist es nicht, dass jene Autoren, die der Bibliothek den

Stellenwert eines mnemotechnischen, den menschlichen Sinnen zugänglichen

Systems zuweisen möchten, so ganz nahe an dieser doppelten Wurzel

kulturgeschichtlicher Grundlegung argumentieren: "begrifflich-erdacht" und

"individuell-historisch". Jedes Buch ein präzises historisches Zeugnis und

ein Element jenes stets im Fluss befindlichen Hanges zum Allgemeinen!
Beides ist oft genug - in einer langen Tradition - in der Metapher
architektonischer Gebilde zusammengefasst worden. Cassirer spricht natürlich von
Vicos "Aufbau". Am Ende formt für ihn Kultur einen "Körper", der - durch

sein Körpersein - erfahrbar ist und deshalb auch unmittelbar einer weiteren

Umbildung zugeführt werden kann.69 Vossler hatte seine drei Instanzen

und das zusätzlich bemühte Nebeneinander von Haupt- und Nebenstrom



Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung

> -L.

Abb. 10: Hederich, Notitia Auctorum, 1714, Frontispiz

ebenfalls in ein architektonisches Bild gesetzt: "Denn auf diesen beiden Pfeilern,

auf Kunst und Philosophie, ruht in gleichem Masse der Gewölbebau der

Geschichte. Im Schlussstein des Gewölbebogens, in der dokumentarischen

Instanz, finden von beiden Seiten her die Tragkräfte sich zusammen; wie

seinerseits auch er, der Schlussstein, wieder nach beiden Seiten
auseinanderlastet."70 Auf diese Weise fügt "die innere Logik" die beiden Zugänge

zur "historischen Wahrheit" zusammen. "Mentalmente architettato" hatte

natürlich auch Paciaudi sein Modell der Bücherordnung charakterisiert. Die
architektonischen Bilder kommen der physischen Wirklichkeit der Bücher

entgegen, die jene geistige Ordnung bilden. Davon sind wir ausgegangen.
Die Bibliothek - somit letztlich jedes einzelne Buch - ist ein Garant jener

Geschichtlichkeit, die der Kultur erst ihre Bewegung und Veränderung und

die "Ursachen jenes Wandels" zuerkennt. Das ist Leben, das ist Nahrung.



02 Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung

1 Cf. C. du Molinet, Le Cabinet de la Bibliothèque de Sainte Geneviève [...], Paris: Antoine

Dezallier, 1692, Préface.

2 Cf. ira Sinn einer weiterführenden Analyse: Otto Neumaier, Flânerie zum Ende der Philoso¬

phie. Das "Passagenwerk" des Joseph Kosuth, in: id., Vom Ende der Kunst. Ästhetische Versuche,

Wien: Noëma Press, 1997, S. 73-84.

3 Zumindest ist diese Bezeichnung etwas inspirierender als jene andere, die der Peckham

Library von Alsop & Störmer in London zugedacht wurde: "Medienbox auf Stelzen". Der

architektonischen wie der journalistischen Phantasie sind keine Grenzen gesetzt!

4 Cf. [Jean Henri Samuel Formey], Conseils pour former une bibliothèque peu nombreuse,

mais choisie, Berlin: Haude et Spener, 1756, S.VII: "une Lettre du célèbre La Mothe le Vayer,

qui justifie tout-à-fait mon idée [...], j'ai cru qu'elle feroit un ornement considérable de cette

nouvelle Edition".

5 Id., S.X; zuvor die Unterscheidung von Büchern "d'une estude suivie & continuée" und von

Nachschlagewerken "d'un usage & service passager, & à tems", auf die sich der zitierte
Passus bezieht. Auf S.XV folgt eine weitere Formulierung und Unterscheidung von
Büchern "pour estre d'un usage & service quotidien" und solchen, "in quibus immorari oportet
& senescere".

6 Id., S.XVI.

7 Id., S.VIII.
8 Cf. Werner Oechslin, "Et Visui Et Usui" / "comparanda eruditione" - auf der Suche nach

der verlorenen Ordnung der Bücher und ihrem Sinn, in: Joseph Jung (Hg.), Ulrico Hoepli
1847-1935: "... am literarischen Webstuhl ": Buchhändler, Verleger, Antiquar, Mäzen,

Zürich: Verlag Neue Zürcher Zeitung, 1997, S. 327-338, hier S.331.

9 Formey 1756, S. 3.

10 Id., S. 5.

11 Cf. Charles-Louis de Secondât de Montesquieu, Le Temple de Gnide. Revu corrigé et aug¬

menté, London [Paris]: [Huart], 1742, S.I.

12 Formey 1756, S. 10, charakterisiert diesen Topos von "l'esprit et le cœur" später als "cette

division rebattue, mais pourtant juste & significative".

13 Cf. Montesquieu 1742, S.VII.

14 Cf. Formey 1756, S. 80.

15 Cf. Giulio Camillo, Due Trattati dell'eccellentissimo M Giulio Camillo: L'Uno delle Mate¬

rie, che possono venir sotto lo Stile dell'eloquente: L'Altro délia Imitatione, Venedig: Nella

stamparia de Farri, 1544, Fol. nv.
16 Id., Fol. 11 v.

17 Cf. Raymond Roussel, Comment j'ai écrit certains de mes livres, Paris: Alphonse Lemerre,

1935, S. 3.

18 Id., S.8-10.

19 Id., S.22.

20 Cf. Paolo Maria Paciaudi, Memoria ed Orazione [...] intorno la Biblioteca Parmense,

Parma: Bodoni, 1815, S.61. Paciaudis eigene Empfehlung zur Gratwanderung zwischen

fester Ordnung und erwünschter Dynamik lautet: "In questo caso il Bibliotecario non deve

collocare i libri immobilmente in un sito, donde non dipartansi più; ma deve disporli inte-
rinalmente come puö." Cf. Werner Oechslin, Die Quadratur des Kreises. Zur Entstehung
einer Bibliothek, in: DU, 1998, H. 1, S. 24-34, hier S.32.

21 Zur Frühgeschichte der Bibliothek zusammenfassend: K. Dziatzko, Bibliotheken, in: Paulys

Real-Encyclopädie der Classischen Altertumswissenschaft, Neue Bearbeitung, 3, Stuttgart:



Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung 63

Metzler, 1899, Col. 405-424. - Bei la Mothe le Vayer, in: Formey 1756, S.VTII, lautet die

Ubersetzung des griechischen yuxhÇ laipEïov "animae medicatorium"; bei Giuseppe
Sanchez, Saggio di un Sistema di Bibliografia disegnato. Sull'ordine osservato da Giambattista

la Porta, da Bacone, da d'Alembert e da Diderot nel quadro sommario delle conoscenze

umane; preceduto da un discorso preliminare, Neapel: Tipografia Francese, 1820, S.VIII:
"Tesoro de'rimedii dell'anima".

22 Cf. Justus Lipsius, De Bibliothecis Syntagma, in: id., Operum [...] Tomus II., Lyon: Horace

Cardon, 1613, S. 892-898, hier S.896.

23 Cf. Claude Clément, Musei, sive Bibliothecae tarn privatae quam publicae Extructio, Inst-

ructio, Cura Usus, Libri IV, Lyon: Jacob Prost, 1635, S. 2 ff.: "Sectio I. Varij fines extruen-
dorum Museorum, & Bibliothecarum proponuntur."

24 Id., S. 5.

25 Id., S.7.

26 Erst danach folgen einschlägigere Kapitel zum Nutzen "ex sacris voluminibus", zum Beitrag
der "prophana philosophia" zur Bildung von Tugend, zum Nutzen der Poesie, zur "Magni-
ficentiae ostentatio", aber auch zur "falsae eruditionis ostentatio" und letztlich zur "Nobi-
lium ingeniorum consecratio".

27 Cf. Carl Ludwig Fernow, Italienische Sprachlehre für Deutsche, Tübingen: Cotta'sche

Buchhandlung, 1815, S.IX.
28 Cf. Sanchez 1820, S.X.

29 Id., S.XIV.

30 Cf. Alain Egli in einer Polemik (Wissen vom Web) gegen die Polemik von Ludwig Hasler

(Dient das Internet der Aufklärung?), in: Die Weltwoche, 47, 23. November 2000, S.51.

31 Cf. Dieter E. Zimmer, Die Welt ist eine Scheibe. Gedruckte Enzyklopädien haben ausge¬

dient. Das Nachschlagewerk der Zukunft ist digital, in: Die Zeit, 7, 10. Februar 2000, S.45.

32 Cf. Denis Diderot/Jean le Rond d'Alembert, Encyclopédie, ou Dictionnaire Raisonné des

Sciences, des Arts et des Métiers, par une Société de Gens de Lettre, I, Paris: chez Briasson,

David l'aîné, Le Breton, Durand, 1751, S.I. — Zur durchaus komplexen Frage des enzyklopädischen

Vorgehens cf. beispielsweise: H. M. Davidson, The Problem of Scientific Order Versus

Alphabetical Order in the Encyclopédie, in: H. E. Pagliaro, Irrationalism in the Eighteenth

century, Cleveland/London 1972, S. 33 ff.

33 Diderot/d'Alembert 1751, S.II: "Les connoissances réfléchies sont celles que l'esprit ac¬

quiert en opérant sur les directes, en les unissant & en les combinants."

34 Die Formulierungen gemäss der Darstellung bei: K. Rosenkranz, Kritische Erläuterungen
des Hegel'schen Systems, Königsberg: Bornträger, 1840, S. 145.

35 Der Duden gab für Enzyklopädie bis vor kurzem immerhin noch die Bedeutungen Gesamt¬

wissen und allgemeinwissenschaftlich, umfassend!

36 Cf. Wilhelm Dilthey, Einleitung in die Geisteswissenschaften. Versuch einer Grundlegung
für das Studium der Gesellschaft und der Geschichte [1883], I, Gesammelte Schriften I,

Leipzig/Berlin: Teubner, 1922, insbesondere: S.86ff. und S. 116 ff. - Cf. auch: id., Der Aufbau

der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, Erste Hälfte, Abhandlungen der

königl. preuss. Akademie der Wissenschaften, Berlin: Verlag der Königlichen Akademie der

Wissenschaften, in Commission bei Georg Reimer, 1910, passim und S. 67-68.

37 Cf. Wilhelm Traugott Krug, Ueber den Zusammenhang der Wissenschaften unter sich und

mit den höchsten Zwecken der Vernunft. Eine Vorlesung gehalten beym Anfange eines

encyclopädischen Collegiums. Nebst einer Abhandlung über den Begriff einer Encyclopä-
die [...], Jena/Leipzig: Akademisches Lese-Institut / Joh. Ambros. Barth, 1795.



64 Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung

38 Id., S.6: die Alten hätten mit 'Encyclopädie' nicht eine "einzelne Wissenschaft", jedoch ein

"Etwas, das aber als ein Inbegriff heterogener Theile von jeder einzelnen Wissenschaft

verschieden war", begriffen.

39 Id., S. 9.

40 Was an dieser Stelle unmittelbar folgt, ähnelt den Überlegungen zur systematischen Auf¬

stellung von Büchern. Krug 1795, S. 13 f., Anm. c, sieht hier die alphabetische, die reine

Sachordnung sowie eine "gemischte Methode" als möglich an.

41 Krug 1795, S.46. Diese Überlegungen folgen in dem gemäss Paginierung nachgeordneten

Teil mit dem Titel "Vorlesung über den Zusammenhang der Wissenschaften unter sich und

mit dem höchsten Zwecken der Vernunft".

42 Krug 1795, S. 50.

43 Cf. Diderot/d'Alembert 1751, S.XLVII.

44 Cf. Etienne Bonnot, Abbé de Condillac, Essai sur l'origine des Connaissances humaines.

Ouvrage où l'on réduit à un seul principe tout ce qui concerne l'Entendement Humain,
1, Amsterdam: Pierre Mortier, 1746, S. 1. - Die zeitliche Koinzidenz Encyclopédie/
Condillac hat schon Sanchez 1820, S.XVIII, Anm. 1) zum Ausganspunkt von Überlegungen

zur Vertiefung des inneren Zusammenhangs im "impero dell'intelletto umano"

gemacht.

45 Diderot/d'Alembert 1751: in der berühmten, dem "Discours préliminaire" angefügten

Tafel mit dem Titel: "Système figuré des connoissances humaines".

46 Cf. Francis Bacon, Instauratio Magna [1620], in: Francisci Baconis, Baronis de Verulamio

[...] Operum moralium et Civilium tomus [...] Adjecti sint, in Calce Operis, Libri duo

Instaurationis Magnae, London: Edward Griffin, 1638, S.47.

47 Cf. Etienne Bonnot, Abbé de Condillac, Traité des Sistêmes, Où l'on en démêle les incon-
véniens & les avantages, La Haye: Jean Neaulme, 1749, 1, S. u ("Chapitre IL De l'inutilité
des Sistêmes abstraits").

48 Id., S. 17.

49 Cf. Clément 1635, S.9.

50 Cf. [Jonathan Swift], A Tale of a Tub. Written for the Universal Improvement of Mankind. To

which is added, An Account of a Battel between the Antient and Modern Books in St. James's

Library [1704], London: John Nutt, 1710, zitiert nach dem separaten Titel des Battel.

51 Id., S. 260.

52 Id., S.283.

53 Cf. Joh[ann] Jacobus Leibnitzius, Inclutae Bibliothecae Norimbergensis Memorabilia [...],
Nürnberg: Wolfgang und Mauritius Endter, 1674.

54 Cf. K. Vossler, Kulturgeschichte und Geschichte, in: Logos, III, 1912, Heft 2, S. 192 ff.

35 Id., S. 200.

56 Id., S. 200.

57 Cf. Ernst Cassirer, Zur Logik der Kulturwissenschaften [1961], Darmstadt: Wissenschaft¬

liche Buchgesellschaft, 1971, S. 1 ff.: "Der Gegenstand der Kulturwissenschaft".

58 Id., S. 10.

59 Cf. K. Vossler, Sprachgemeinschaft als Gesinnungsgemeinschaft, in: Logos, XIII, 1924, Heft

2, S. 141 ff., hier Anm. 1, S. 153.

öo Cf. Cassirer 1971, S.9.

61 Cf. Fritz Mauthner, Wörterbuch der Philosophie, Zweite vermehrte Auflage, II, Leipzig:
Felix Meiner, 1924, S.258. Den Gegensatz "Natur und Kultur" - statt Natur und Geist -
stellt auch Heinrich Rickert, Die Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung.



Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung ö5

Eine logische Einleitung in die historischen Wissenschaften [1902], Tübingen: Verlag von

J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 1913, S.VIII (Vorwort zur zweiten Auflage) deutlich heraus.

62 Cf. Giovanni Battista Vico, De Nostri Temporis Studiorum Ratione, Neapel: Feiice Mosca,

1709, S.9.

63 Id., S. 10.

64 Cf. Rickert 1913, S.6.

65 Cf. Georg Simmel, Der Konflikt der modernen Kultur, München/Leipzig: Duncker &

Humblot, 1918, S.7.

66 Cf. Giovanni Battista Vico, De Antiquissima Italorum Sapientia ex Linguae Latinae Origi-
nibus eruenda, Neapel: Feiice Mosca, 1710, Cap. I: De Vero, & Facto, S. 14.

67 Id., S. 14.

68 Cf. Cassirer 1971, S. 10.

69 Id., S. 126 ("Die 'Tragödie der Kultur'").

70 Cf. Vossler 1912, S. 203.


	Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung

