
Zeitschrift: Scholion : Bulletin

Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 14-15 (2023)

Artikel: Das Wahre ist das Ganze! : ... Und die Bibliothek als "das durch seine
Entwicklung sich vollendende Wesen"

Autor: Oechslin, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1044526

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1044526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


System
der

Wissenschaft

Ge. Wilh. Fr. Hegel,
D. u. Professor xdcr Philosophie zu Jena der Herzog!.

Mineralog. Societät daselbst Assefsor und andrer •

gelehrten Gesellschaften Mitglied.

Erster T h e i 1,

die

Phänomenologie des Geistes,

Bamberg und Würzburg,
bey Joseph Anton Goch Hardt,

1807.

Abb. 2: Georg Wilhelm Friedrich Hegel, System der

Wissenschaft. Erster Theil, die Phänomenologie des Geistes,

Bamberg/Würzburg: Joseph Anton Goebhardt, 1807, Titel



Das Wahre ist das Ganze! 27

Das Wahre ist das Ganze! und
die Bibliothek als "das durch seine Entwicklung

SICH VOLLENDENDE WESEN"

[2020]

Das wahre Ganze

Das Wahre ist das Ganze! Hegels berühmter Ausspruch steht in der

Einleitung zu dem meist kurz Phänomenologie zitierten ersten und einzigen
Teil seines Systems der Wissenschaft (1807)! Es geht, wie man schon in der

Inhaltsangabe erfährt, um das Ganze und um die "wahre Gestalt des

wissenschaftlichen Systems", gegen einen "schematisierenden Formalismus"

und stattdessen um die "Erhebung" der Elemente in das Wissen und die

"Verwandlung des Vorgestellten und Bekannten in den Gedanken".1 Man
bemerkt gleich, dass es um eine "Gestalt" geht, in die die Sache "in ihrer

Ausführung" mündet, und um das Hervorbringen einer Darstellung.' Und

um "Anschauung", wobei man darauf achten soll, dass "dieses intellectuelle
Anschauen" nicht wieder "in die träge Einfachheit zurückfällt".3 Nein, die

Bewegungen, die zum Ganzen führen, müssen ihre Erfahrung mit sich

nehmen, einschliessen, wenn sie denn zum Wahren gelangen wollen. Und jene
"Gestalt" soll in die "Wissenschaftlichkeit" gesetzt sein.4 Die "Darstellung
hervorzubringen" ist die anspruchsvolle Aufgabe und Herausforderung.5
Diese Überlegungen gehen dem Satz "Das Wahre ist das Ganze", in dem

sich alles erfüllen soll, unmittelbar voraus. Und die Definition lautet dann

so: "Das Wahre ist das Ganze. Das Ganze aber ist nur das durch seine

Entwicklung sich vollendende Wesen."6

Es lässt sich nicht im Absoluten finden. Was über "die Anschauung als

das Unmittelbare", in dem sich dieses Allgemeine erschöpft, hinausführt, ist

das, worauf es ankommt, ein "Anderswerden", Bewegung und Entwicklung.7
Es geht um ein Werden des Wissens. Man muss sich von den Anfängen,

vom "unmittelbaren Geist", der "geistlos" ist, und vom (blossen) "sinnlichen

Bewusstseyn" weiterbewegen, um zum "eigentlichen Wissen" zu gelangen.
Und das ist ein langer Weg, durch den man sich "hindurch arbeiten" muss.8

Das Ganze ist also nur aus dieser Dynamik heraus zu verstehen; und das

meint Übergang und "Anderswerden". Hegels zweifach formulierten
Gedanken, "das Wahre ist das Ganze", muss man so lesen: Soll sich das Wahre



28 Das Wahre ist das Ganze!

im Ganzen verkörpern, so muss für dieses gelten, dass es mit dem "durch

seine Entwicklung sich vollendenden Wesen" eins ist. Johann Wolfgang

von Goethe hat sich in durchaus vergleichbarer Weise mit der Vorstellung
des 'Ganzen' befasst und dies - aristotelisch - auf das Verhältnis von Kunst

und Wissenschaft bezogen. Die entsprechenden Überlegungen finden sich

in der Farbenlehre und beginnen mit der Behauptung: "Die Menschen sind

überhaupt der Kunst mehr gewachsen, als der Wissenschaft. Jene gehört zur

großen Hälfte ihnen selbst, diese zur großen Hälfte der Welt an."9 Das muss

man mit Goethes Aussage ergänzen, wonach die Wissenschaft auf das

Einzelne, die Kunst jedoch auf ein Ganzes zielt, das notwendigerweise in sich

abgeschlossen ist und von uns selbst gebildet wird: "die Kunst schließt sich

in ihren einzelnen Werken ab; die Wissenschaft erscheint uns gränzenlos".
Da sich stets und überall Bewegung und Veränderung im Einzelnen abzeichnen,

wird sich auch die Ganzheitsvorstellung stets verändern; sie muss ihren

Zugriff auf die Vorstellung eines Ganzen immer wieder und immer neu

begründen. Sie kommt aus der Bewegung nie mehr heraus.

Wissenschaft ist grenzenlos, menschliche Räume sind dagegen endlich,
und die Vorstellung eines 'Ganzen' bleibt an die je eigene Erfahrung und

an die - menschgemachte - Kunst gebunden. Dem liegt die Beobachtung

zugrunde, die schon ganz zu Beginn der aristotelischen Metaphysik (981a)

formuliert ist und das Verhältnis von Erfahrung und Kunst zum Gegenstand

hat. Mit Polos von Akragas sagt dort Aristoteles: "Erfahrung brachte Kunst

hervor." Es beginnt also mit der Erfahrung (epjteipla), die sich wiederholt
und summiert und sich - gemäss diesem Spiel von den Teilen und dem

Ganzen - in eine Kunst (xé^vri) verwandelt. Auf die Handlungen bezogen, so

Aristoteles, sind die Erfahrungen im Vorteil, weil "die Erfahrung Erkenntnis

vom Einzelnen ist, die Kunst hingegen von einem Allgemeinen, die

Handlungen und Entstehungen aber auf das Einzelne gehen".
Goethe hat das aufgenommen, wenn er feststellt: "so müssen wir uns die

Wissenschaft nothwendig als Kunst denken, wenn wir von ihr irgend eine

Art von Ganzheit erwarten".10 Dabei konnte und wollte er nicht einfach das

Ganze - als 'Idee' - verabsolutieren. Im Wissen und in der Reflexion allein

könne "kein Ganzes zusammengebracht werden", wozu es nun eben einer

Kunst bedürfe und wir uns die "Wissenschaft nothwendig als Kunst denken

müssen, wenn wir zur Vorstellung einer Ganzheit gelangen wollen". Dann

fährt er gleich mit der Kritik an einem möglichen Missbrauch fort: "Und

zwar haben wir diese nicht im Allgemeinen, im Ueberschwänglichen zu

suchen, sondern wie die Kunst sich immer ganz in jedem Kunstwerk darstellt,



Das Wahre ist das Ganze! ^9

so sollte die Wissenschaft sich auch jedesmal ganz in jedem einzelnen

Behandelten erweisen."" Kurzum, das Ganze kann auch bei Goethe nicht das

abstrahierte Allgemeine sein. Wenn es denn auch noch das Wahre sein soll,

muss es all die Teile, die sich darin bewegen, enthalten und zusammenhalten.

Um es vorwegzunehmen, das Bild passt perfekt zur Bibliothek.

Das geht nicht ohne Bewegung und Veränderung

Unsere philosophische Tradition kennt eine Vielzahl solcher Vorstellungen
und Bilder in unterschiedlicher Brechung und Variation, gerade auch dort, wo
die physische, 'wirkliche' Welt hinzukommt und mitberücksichtigt werden

muss. Der Bologneser Arzt und Philosoph Alessandro Achillini unterscheidet

in seinen Ausführungen zur Physik mit anderer Akzentsetzung und doch mit
derselben These zwischen einer abstrakten mathematischen Welt der "immo-
bilia" und deren Verwandlung in die mobile Wirklichkeit: "sed in esse materi-
ali non sunt immobilia".12 Dort, wo sich die 'abstrakten' Vorstellungen mit der

Wirklichkeit, mit dem Leben vermengen, entsteht Bewegung. Diese

Grundeinsicht hat sich durch alle Zeiten hindurch nicht wesentlich verändert.

J. Clerk Maxwell hat in Matter and Motion (1877) von seiner entwickelten

Position aus - hier nach der autorisierten Ubersetzung von Ernst v. Fleischl

zitiert - "die Energie eines materiellen Systems als vollständig bestimmt durch

seine Configuration und seine Bewegung" eingeführt.'3 "Configuration,

Bewegung und Kraft" beschreiben die physikalische Welt. Man ist nicht weit weg

von älteren Kategorien und Modalitäten. Bei aller Anpassung an neue Einsichten

und Erkenntnisse bleibt es sich im Grundsatz gleich. Die Bewegung
gehört wesentlich zu jenem alten "negocium Physicum", das sich mit Natur, mit
Ort, mit Zeit und der 'Ewigkeit der Welt' befasst.'4 Und es ist keine Uber-

raschung, dass sich dies alles auch im Mikrokosmos der Bibliothek ereignet
und spiegelt und dass dabei ein Kriterium wie das der 'Configuration'- vor
und nach der Uberführung in das Reich der IT (im T ist ja noch die alte réyvri

enthalten) - natürlich eine grosse Rolle spielt.
So besehen Hesse sich das Hegel'sche Diktum "des durch seine Entwicklung

sich vollendenden Wesens" passend auf die Bibliothek anwenden. Es

trifft sich selbst mit den kleinsten Bewegungen, die der Bibliothekar -
gemäss dem unten zitierten Paolo Maria Paciaudi - notfalls auch bloss "inte-
rinalmente" zwecks Herstellung von Ordnung vornehmen muss; Bewegung

ist stets da.



30 Das Wahre ist das Ganze!

Bewegung findet, damit sie sich nicht in Goethes der Wissenschaft
zugedachten Attribut "gränzenlos" verflüchtigt, in einem 'geschlossenen' Kunst-
Ganzen statt, wie das auch Pestalozzi für seine Empfehlungen an die Jugend

vorgesehen hat, die sich vorerst ausschliesslich "der Zeichnung des Vierecks

und des Rundes zu höchsten Fertigkeit" widmen sollen und die zu diesen

Bedingungen zu grösster Freiheit und Kreativität geführt werden. Er hat den

Erfolg selbst beschrieben: "Es ist unglaublich, wie diese Freyheit in dieser

Beschränkung in den Gebrauch ihrer Einbildungskraft im frühesten Alter

Einfachheit, Ordnung und Geschmack hineinlegt, das Augenmaß schärft,

und frühe einen hohen Grad von Kunstkraft in ihre Eland legt.'"5 Pestalozzis

praxisnahe Beschreibung ist nicht weit entfernt von Hegels Formulierung
vom Sein und dem Wahren und der "Bewegung des sich selbst Setzens, oder

die Vermittlung des sich anders Werdens mit sich selbst": "Es ist das Werden

seiner selbst, der Kreis, der sein Ende als seinen Zweck voraussetzt und zum

Anfange hat, und nur durch die Ausführung und sein Ende wirklich ist.'"6

Das Ganze ist schon durch unsere 'Kunst' der Vorstellung - bei Pestalozzi

als Versuchsanordnung - gefasst und somit auch einer Ökonomie im
alten Sinn eines Haushalts zugewiesen. Bei der (alten) Bibliothek bildet das

geschlossene Gebäude diesen Rahmen.

Das Beständige und/versus das Veränderliche

"Die grössere Geläufigkeit, das Uebergewicht des Beständigen gegenüber
dem Veränderlichen drängt zu der theils instinctiven teils willkürlichen und

bewussten Oeconomie des Vorstellens und der Bezeichnung, welche sich in
dem gewöhnlichen Denken und Sprechen äussert. [...] Als relativ beständig

zeigt sich ferner der an einen besonderen Körper (den Leib) gebundene

Complex von Erinnerungen, Stimmungen, Gefühlen, welcher als Ich bezeichnet

wird. [...] Allerdings ist auch das Ich nur von relativer Beständigkeit.'"7

Ein Paradox? Die Bibliothek soll sich bewegen? Wo wir doch gerade

dort festen Halt finden wollen. Man ist deshalb kaum überrascht, dass viele

mit der Bibliothek weniger die Bewegung als das Festgefügte und Statische

verbinden, weil sie auch ganz offensichtlich der Zeit - "ein Fels in der

Brandung" - standhält, ja ihr zu trotzen scheint und man sich gerade deshalb in
besonderer Weise Sicherheit und Verlässlichkeit des in ihr gehorteten und

geordneten Wissens erhofft. Natürlich spricht man völlig zu Recht von
der Bibliothek als dem Ort und dem Instrument der Verfestigung des



Das Wahre ist das Ganze! 31

Wissens, in der man die Zeit anhalten oder wenigstens aus der Hektik in

ruhigeres Wasser führen möchte; denn die Bücher, die schon so lange um uns

herum sind, werden uns vermutlich überleben, wenn sie denn von grösseren

Katastrophen und von der mutwilligen Zerstörung durch Menschen

verschont sein werden.

Bereits der Untertitel in Ernst Machs Werk Beiträge zur Analyse der

Empfindungen als Verhältniss des Physischen zum Psychischen lässt erkennen,

dass allein schon durch unsere Gemütsbewegungen eine Dynamik einkehrt,
sobald wir in die Bibliothek eintreten und sie benutzen. Natürlich ist, was

als 'Psychophysik' geläufig, mit dem Leib-Seele-Problem beschrieben und

im Verhältnis eines Inneren zu einem Ausseren, von Vorstellungswelten und

Wirklichkeiten in Kontrast gesetzt wird, in unserem geistigen Haushalt

unverzichtbar. Ernst Mach hatte sich dort, wo er begann, das Metaphysische
als "störend zu eliminiren",'8 vornehmlich an den Sinnesempfindungen

orientiert und so auch sein Interesse auf Beständiges und Flüchtiges in

jenem 'Gewebe' gerichtet. Aus flüchtigen Erscheinungen wie Stimmungen
und Gefühlen trete "das relativ Festere und Beständigere" hervor, was sich

einem Gedächtnis einprägt und in Sprache niederschlägt. Auch das ist

eine Veränderung und ein 'Anderswerden'. Mach hat nicht nur "die grössere

Geläufigkeit, das Uebergewicht des Beständigen gegenüber dem Veränderlichen"

bemerkt, er hat, was - für unseren Zusammenhang einer Bibliothek
als Instrument solcher 'Verfestigung' - viel wichtiger ist, den Zusammenhang

dieser Dynamik von 'beständig' und 'veränderlich' mit der Ökonomie

des Vorstellens und der Bezeichnung erkannt.'9

Es bedarf der Massnahmen zur Stabilisierung des Beweglichen zu den

Bedingungen des Bewegens in Raum und Zeit sowie entsprechender Instrumente.

Für die Bibliothek hat Justus Lipsius die Voraussetzungen benannt:

"Bibliotheca tria significat, Locum, Armarium, Libros."20

Allerlei Vorkehrungen: figuratio in anima, configuratio, collocatio
und der gewünschte Effekt: d'un coup d'œil

Wie konkret dabei der Umgang mit Raum und Zeit und dessen Bindung

an ökonomische Gesichtspunkte ist, erweist sich spätestens dann, wenn der

Leser und Nutzer auftritt und ihm die Bücher auf möglichst einfache und

schnelle Weise zur Verfügung gestellt werden sollen. Die Frage nach dem

Nutzen und Gebrauch verwandelt das, was dem ersten Zweck entsprechend



Das Wahre ist das Ganze!

als festgefügt, ja unverrückbar, der Ordnung dienend galt, in eine höchst

flexible Einrichtung von Zu-Ordnungen und Verbindungen jeglicher Art.
Eine sinnvolle collocatio - oder eben auch eine configuratio -, die

solchen Verwebungen gerecht werden soll, kennt ihre 'geistigen' Voraussetzungen,

eine figuratio in anima, die sich aus der imaginatio ergibt, sie

weiterführt und umsetzt als eine 'Funktion'. In aristotelischer Tradition ist

die imaginatio mit solchen Optionen naturgemäss verbunden; es gibt nicht

nur das Vorstellbare allein (imaginabile), sondern auch das ihr einverleibte

Potential (die virtus imaginativa) und deren Ausrichtung auf einen bestimmten

Zweck (functio).21 Aufgrund solcher Zusammenhänge gilt dann der Satz

"Imaginatio per intellectum in abstractis à materia semper est in actu":22 was

immer sich mit den Vorstellungen in ihrer Ausrichtung auf die kontingente,
äussere Welt - bis ins Büchergestell hinein! - verbindet, ist stets bewegt und

'oszilliert' zwischen den abstrakten und den an die Sinneswahrnehmung

geknüpften Gegebenheiten.
Es geht auch nicht ohne präzise Vorstellung von der Dynamik jenes

endlichen, ausgeschiedenen Ortes; jede Aufstellung dient der zuverlässigen

Auffindung - und, wenn sie es denn kann, der Darstellung und Vermittlung im

Bezug auf das Ganze. Die Ortsveränderung, der Aristoteles im achten Buch

seiner Physik besondere Beachtung schenkt, lässt Hans Wagner in seiner

Ubersetzung vom "Urtyp aller Prozessualität" sprechen.23 Mit dem Ort sind -
in guter ciceronianischer und mnemotechnischer Tradition - alle Möglichkeiten

geistiger Bewegung der Erinnerung wachgerufen. Ein armarium, ein

Bücherschrank, ist in seiner (normalen) Form 'übersichtlich', der günstigen Sicht

mit Bezug auf Auge und Distanz zugeordnet, formatiert und 'konfiguriert'.
Man kann (und soll) dessen Inhalt(e) 'auf einen Blick', d'un coup d'œil, erfassen.

Der Schrank ist - ganz haushälterisch und 'arbeitsökonomisch' - von der

'Erreichbarkeit' und von den entsprechenden Bedingungen der Sinneswahrnehmungen

und der Ortsbewegung diktiert. Ernst Mach hat die Ansprüche

an derlei Vorkehrungen und deren Hilfeleistung in ein ganz besonderes Bild

gesetzt: "Dem Physiker muss der Körper als eine durch Raumempfindungen

verknüpfte Summe von Licht- und Tastempfindungen, wenn er danach greifen

will, so geläufig sein als dem Tiere, welches seine Beute hascht."24

Die Ökonomie einer Bibliothek, zu der nun einmal deren Benützung

gehört, ist dann am besten gewährleistet, wenn sie dieser Frage 'physischer' -
nunmehr genauer: psycho-physischer - Erreichbarkeit Rechnung trägt,
wenn die Anordnung der Bücher mit dem Vorgang des schnellstmöglichen

Zugriffs bestmöglich koordinieret erscheint.



Das Wahre ist das Ganze! 33

1 Cf. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, System der Wissenschaft. Erster Theil, die Phänome¬

nologie des Geistes, Bamberg/Würzburg: Joseph Anton Goebhardt, 1807, s.p. (Inhalt).
2 Id., S.V.

3 Id., S.XXI.

4 Id., S.VII.

5 Id., S.V.

6 Id., S.XXIII.

7 Id., S.XXIII.
8 Id., S.XXIII.

9 Cf. Johann Wolfgang von Goethe, Zur Farbenlehre, Zweyter Band, Zweyten Bandes erste

Abtheilung, historischer Theil, Wien: Geistinger, 1812, S. 118-119.

10 Id., S. 119.

11 Id., S. 119.

12 Cf. Alexander Achillinus, Opera Omnia in Unum collecta, cum annotationibus [...] Pam-

phili Montij Bononiensis, Venedig: Hieronymus Scotus, 1568, S.126.

13 Cf. James Clerk Maxwell, Substanz und Bewegung, ins Deutsche übersetzt von Dr. Ernst

v. Fleischl, Braunschweig: Friedrich Vieweg, 1879, s.p. (Vorwort des Verfassers).

14 Das entspricht den wichtigsten Kapiteln von Thomas von Aquin, die den Kommentaren zur
aristotelischen Physik hinzugefügt sind. Hier zitiert nach der Ausgabe: S. Thomae Aquina-
tis Commentaria in Octo Physicorum Aristotelis Libros [...] Quibus etiam sunt additi
S. Thomae infrascripti libelli ad negocium Physicum spectantes, Venedig: Giunta, 1566.

15 Cf. [Johann Heinrich Pestalozzi], ABC der Anchauung oder Anschauungs-Lehre der Mass¬

verhältnisse, Erstes Heft, Zürich/Bern/Tübingen: Heinrich Geßner und J. G. Cotta, 1803,

S.X.

16 Cf. Hegel 1807, S.VII.

17 Cf. Ernst Mach, Beiträge zur Analyse der Empfindungen, Jena: Gustav Fischer, T887, S. 2-3.
18 Id., S.VII (Vorwort zur zweiten Auflage).

19 Id., S. 2.

20 Cf. Justus Lipsius, De Bibliothecis Syntagma, in: id., Operum [...] Tomus II., Lyon: Horace

Cardon, 1613, S.892-898, hier S.892.

21 Hier gemäss der Erfassung in der Tabula Zimarae: cf. Marco Antonio Zimara, Tabula Dilu-
cidationum in Dictis Aristotelis et Averrois, Venedig: Hieronymus Scotus, 1543, Fol. nor.

22 Zimara 1543, Fol. 111 r.

23 Cf. Aristoteles, Physikvorlesung, übersetzt von Hans Wagner, Berlin: Akademie-Verlag,

1967, S. 263.

24 Cf. Theodor Beer, Die Weltanschauung eines modernen Naturforschers. Ein nicht-kriti¬
sches Referat über Mach's "Analyse der Empfindungen", Dresden/Leipzig: Carl Reissner,

1903, S. 27.


	Das Wahre ist das Ganze! : ... Und die Bibliothek als "das durch seine Entwicklung sich vollendende Wesen"

