Zeitschrift: Scholion : Bulletin
Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 14-15 (2023)

Artikel: Das Wahre ist das Ganze! : ... Und die Bibliothek als "das durch seine
Entwicklung sich vollendende Wesen"

Autor: Oechslin, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1044526

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1044526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

S:yeste m,

N

der
Wissenschaft

P
von -

Ge Wilh, Fr, Hegel,

D. u. Professox ‘der Philosophic zu Jena, der Herxzogl. .
. Mineralog, Societit dasclbst Assefsor und andrer -
gelehrten Gesellschaften Mitglied.

Erster Thgil;
die

Phinomenologie des Geistes,

Bamberg und Wiirzi)urg,
bey Joseph Anton Goebhaxrdt,
1807

*

Abb. 2: Georg Wilhelm Friedrich Hegel, System der
Wissenschaft. Erster Theil, die Phinomenologie des Geistes,
Bamberg /Wiirzburg: Joseph Anton Goebhardt, 1807, Titel



Das WaHRE 1sT DAS GANZE! 27

Das WAHRE 1sT DAs (GANZE! ... UND
DIE BIBLIOTHEK ALS “DAS DURCH SEINE ENTWICKLUNG
SICH VOLLENDENDE WESEN”

[2020]

Das waHRE GANZE

Das Wahre ist das Ganze! Hegels berithmter Ausspruch steht in der Ein-
leitung zu dem meist kurz Phinomenologie zitierten ersten und einzigen
Teil seines Systems der Wissenschaft (1807)! Es geht, wie man schon in der
Inhaltsangabe erfihrt, um das Ganze und um die “wahre Gestalt des wis-
senschaftlichen Systems”, gegen einen “schematisierenden Formalismus”
und stattdessen um die “Erhebung” der Elemente in das Wissen und die
“Verwandlung des Vorgestellten und Bekannten in den Gedanken”." Man
bemerkt gleich, dass es um eine “Gestalt” geht, in die die Sache “in ihrer
Ausfihrung” miindet, und um das Hervorbringen einer Darstellung.” Und
um “Anschauung”, wobei man darauf achten soll, dass “dieses intellectuelle
Anschauen” nicht wieder “in die trige Einfachheit zuriickfillt”.’ Nein, die
Bewegungen, die zum Ganzen fiihren, miissen ihre Erfahrung mit sich neh-
men, einschliessen, wenn sie denn zum Wahren gelangen wollen. Und jene
“Gestalt” soll in die “Wissenschaftlichkeit” gesetzt sein.* Die “Darstellung
hervorzubringen” ist die anspruchsvolle Aufgabe und Herausforderung.’
Diese fjberlegungen gehen dem Satz “Das Wahre ist das Ganze”, in dem
sich alles erfiillen soll, unmittelbar voraus. Und die Definition lautet dann
so: “Das Wahre ist das Ganze. Das Ganze aber ist nur das durch seine Ent-
wicklung sich vollendende Wesen.”

Es ldsst sich nicht im Absoluten finden. Was iiber “die Anschauung als
das Unmittelbare”, in dem sich dieses Allgemeine erschopft, hinausfiihrt, ist
das, worauf es ankommt, ein “Anderswerden”, Bewegung und Entwicklung.’
Es geht um ein Werden des Wissens. Man muss sich von den Anfingen,
vom “unmittelbaren Geist”, der “geistlos” ist, und vom (blossen) “sinnlichen
Bewusstseyn” weiterbewegen, um zum “eigentlichen Wissen” zu gelangen.
Und das ist ein langer Weg, durch den man sich “hindurch arbeiten” muss."

Das Ganze ist also nur aus dieser Dynamik heraus zu verstehen; und das
meint Ubergang und “Anderswerden”. Hegels zweifach formulierten Ge-
danken, “das Wahre ist das Ganze”, muss man so lesen: Soll sich das Wahre



28 Das WAHRE 1sT DAS GANZE!

im Ganzen verkorpern, so muss fiir dieses gelten, dass es mit dem “durch
seine Entwicklung sich vollendenden Wesen” eins ist. Johann Wolfgang
von Goethe hat sich in durchaus vergleichbarer Weise mit der Vorstellung
des ‘Ganzen’ befasst und dies — aristotelisch — auf das Verhiltnis von Kunst
und Wissenschaft bezogen. Die entsprechenden Uberlegungen finden sich
in der Farbenlebre und beginnen mit der Behauptung: “Die Menschen sind
tiberhaupt der Kunst mehr gewachsen, als der Wissenschaft. Jene gehort zur
grofien Hilfte ihnen selbst, diese zur grofien Hilfte der Welt an.”® Das muss
man mit Goethes Aussage erginzen, wonach die Wissenschaft auf das Ein-
zelne, die Kunst jedoch auf ein Ganzes zielt, das notwendigerweise in sich
abgeschlossen ist und von uns selbst gebildet wird: “die Kunst schliefit sich
in ihren einzelnen Werken ab; die Wissenschaft erscheint uns grinzenlos”.
Da sich stets und iiberall Bewegung und Verinderung im Einzelnen abzeich-
nen, wird sich auch die Ganzheitsvorstellung stets verindern; sie muss ihren
Zugriff auf die Vorstellung eines Ganzen immer wieder und immer neu be-
griunden. Sie kommt aus der Bewegung nie mehr heraus.

Wissenschaft ist grenzenlos, menschliche Raume sind dagegen endlich,
und die Vorstellung eines ‘Ganzen’ bleibt an die je eigene Erfahrung und
an die — menschgemachte — Kunst gebunden. Dem liegt die Beobachtung
zugrunde, die schon ganz zu Beginn der aristotelischen Metaphysik (981a)
formuliert ist und das Verhiltnis von Erfahrung und Kunst zum Gegenstand
hat. Mit Polos von Akragas sagt dort Aristoteles: “Erfahrung brachte Kunst
hervor.” Es beginnt also mit der Erfahrung (éunepia), die sich wiederholt
und summiert und sich — gemiss diesem Spiel von den Teilen und dem
Ganzen — in eine Kunst (téyvn) verwandelt. Auf die Handlungen bezogen, so
Aristoteles, sind die Erfahrungen im Vorteil, weil “die Erfahrung Erkenntnis
vom Einzelnen ist, die Kunst hingegen von einem Allgemeinen, die Hand-
lungen und Entstehungen aber auf das Einzelne gehen”.

Goethe hat das aufgenommen, wenn er feststellt: “so miissen wir uns die
Wissenschaft nothwendig als Kunst denken, wenn wir von ihr irgend eine
Art von Ganzheit erwarten”.”” Dabei konnte und wollte er nicht einfach das
Ganze - als ‘Idee’ — verabsolutieren. Im Wissen und in der Reflexion allein
konne “kein Ganzes zusammengebracht werden”, wozu es nun eben einer
Kunst bediirfe und wir uns die “Wissenschaft nothwendig als Kunst denken
miissen, wenn wir zur Vorstellung einer Ganzheit gelangen wollen”. Dann
fihrt er gleich mit der Kritik an einem mdglichen Missbrauch fort: “Und
zwar haben wir diese nicht im Allgemeinen, im Ueberschwinglichen zu su-

chen, sondern wie die Kunst sich immer ganz in jedem Kunstwerk darstellt,



Das WanRre 1sT DAS GANZE! 29

so sollte die Wissenschaft sich auch jedesmal ganz in jedem einzelnen Be-

»I1

handelten erweisen.””’ Kurzum, das Ganze kann auch bei Goethe nicht das
abstrahierte Allgemeine sein. Wenn es denn auch noch das Wahre sein soll,
muss es all die Teile, die sich darin bewegen, enthalten ... und zusammenhal-

ten. Um es vorwegzunehmen, das Bild passt perfekt zur Bibliothek.

Das GeHT NicHT OHNE BEWEGUNG UND VERANDERUNG

Unsere philosophische Tradition kennt eine Vielzahl solcher Vorstellungen
und Bilder in unterschiedlicher Brechung und Variation, gerade auch dort, wo
die physische, ‘wirkliche’ Welt hinzukommt und mitberiicksichtigt werden
muss. Der Bologneser Arzt und Philosoph Alessandro Achillini unterscheidet
in seinen Ausfiihrungen zur Physik mit anderer Akzentsetzung und doch mit
derselben These zwischen einer abstrakten mathematischen Welt der “immo-
bilia” und deren Verwandlung in die mobile Wirklichkeit: “sed in esse materi-
ali non sunt immobilia”.” Dort, wo sich die ‘abstrakten’ Vorstellungen mit der
Wirklichkeit, mit dem Leben vermengen, entsteht Bewegung. Diese Grund-
einsicht hat sich durch alle Zeiten hindurch nicht wesentlich verindert.
J. Clerk Maxwell hat in Matter and Motion (1877) von seiner entwickelten
Position aus — hier nach der autorisierten Ubersetzung von Ernst v. Fleischl
zitiert — “die Energie eines materiellen Systems als vollstindig bestimmt durch
seine Configuration und seine Bewegung” eingefiihrt.” “Configuration, Be-
wegung und Kraft” beschreiben die physikalische Welt. Man ist nicht weit weg
von ilteren Kategorien und Modalititen. Bei aller Anpassung an neue Einsich-
ten und Erkenntnisse bleibt es sich im Grundsatz gleich. Die Bewegung ge-
hort wesentlich zu jenem alten “negocium Physicum”, das sich mit Natur, mit
Ort, mit Zeit und der ‘Ewigkeit der Welt’ befasst."* Und es ist keine Uber-
raschung, dass sich dies alles auch im Mikrokosmos der Bibliothek ereignet
und spiegelt und dass dabei ein Kriterium wie das der ‘Configuration’- vor
und nach der Uberfiihrung in das Reich der I'T (im T ist ja noch die alte téyvn
enthalten) — natiirlich eine grosse Rolle spielt.

So besehen liesse sich das Hegel’sche Diktum “des durch seine Entwick-
lung sich vollendenden Wesens” passend auf die Bibliothek anwenden. Es
trifft sich selbst mit den kleinsten Bewegungen, die der Bibliothekar — ge-
miss dem unten zitierten Paolo Maria Paciaudi — notfalls auch bloss “inte-
rinalmente” zwecks Herstellung von Ordnung vornehmen muss; Bewegung

ist stets da.



30 Das WaHRE 1sT DAs GANZE!

Bewegung findet, damit sie sich nicht in Goethes der Wissenschaft zuge-
dachten Attribut “grinzenlos” verfliichtigt, in einem ‘geschlossenen’ Kunst-
Ganzen statt, wie das auch Pestalozzi fiir seine Empfehlungen an die Jugend
vorgesehen hat, die sich vorerst ausschliesslich “der Zeichnung des Vierecks
und des Rundes zu hochsten Fertigkeit” widmen sollen und die zu diesen
Bedingungen zu grosster Freiheit und Kreativitit gefihrt werden. Er hat den
Erfolg selbst beschrieben: “Es ist unglaublich, wie diese Freyheit in dieser
Beschrinkung in den Gebrauch ihrer Einbildungskraft im frithesten Alter
Einfachheit, Ordnung und Geschmack hineinlegt, das Augenmafl schirft,
und frithe einen hohen Grad von Kunstkraft in ihre Hand legt.”" Pestalozzis
praxisnahe Beschreibung ist nicht weit entfernt von Hegels Formulierung
vom Sein und dem Wahren und der “Bewegung des sich selbst Setzens, oder
die Vermittlung des sich anders Werdens mit sich selbst”: “Es ist das Werden
seiner selbst, der Kreis, der sein Ende als seinen Zweck voraussetzt und zum
Anfange hat, und nur durch die Ausfithrung und sein Ende wirklich ist.”*

Das Ganze ist schon durch unsere ‘Kunst’ der Vorstellung — bei Pesta-
lozzi als Versuchsanordnung — gefasst und somit auch einer Okonomie im
alten Sinn eines Haushalts zugewiesen. Bei der (alten) Bibliothek bildet das
geschlossene Gebiude diesen Rahmen.

DAs BESTANDIGE UND/VERSUS DAS VERANDERLICHE

“Die grossere Geldufigkeit, das Uebergewicht des Bestindigen gegeniiber
dem Verinderlichen dringt zu der theils instinctiven teils willkiirlichen und
bewussten Oeconomie des Vorstellens und der Bezeichnung, welche sich in
dem gewohnlichen Denken und Sprechen #ussert. [...] Als relativ bestindig
zeigt sich ferner der an einen besonderen Korper (den Leib) gebundene
Complex von Erinnerungen, Stimmungen, Gefiihlen, welcher als Ich bezeich-
net wird. [...] Allerdings ist auch das Ich nur von relativer Bestindigkeit.”"”
Ein Paradox? Die Bibliothek soll sich bewegen? Wo wir doch gerade
dort festen Halt finden wollen. Man ist deshalb kaum {iberrascht, dass viele
mit der Bibliothek weniger die Bewegung als das Festgefiigte und Statische
verbinden, weil sie auch ganz offensichtlich der Zeit — “ein Fels in der Bran-
dung” - standhilt, ja ihr zu trotzen scheint und man sich gerade deshalb in
besonderer Weise Sicherheit und Verlisslichkeit des in ihr gehorteten und
geordneten Wissens erhofft. Natiirlich spricht man vo6llig zu Recht von
der Bibliothek als dem Ort und dem Instrument der Verfestigung des



Das Wanre 1sT pDas Ganze! 31

Wissens, in der man die Zeit anhalten oder wenigstens aus der Hektik in
ruhigeres Wasser fithren mochte; denn die Biicher, die schon so lange um uns
herum sind, werden uns vermutlich tiberleben, wenn sie denn von grosseren
Katastrophen und von der mutwilligen Zerstérung durch Menschen ver-
schont sein werden.

Bereits der Untertitel in Ernst Machs Werk Beitrige zur Analyse der
Empfindungen als Verbiltniss des Physischen zum Psychischen lisst erkennen,
dass allein schon durch unsere Gemiitsbewegungen eine Dynamik einkehrt,
sobald wir in die Bibliothek eintreten und sie benutzen. Natiirlich ist, was
als ‘Psychophysik’ geliufig, mit dem Leib-Seele-Problem beschrieben und
im Verhiltnis eines Inneren zu einem Ausseren, von Vorstellungswelten und
Wirklichkeiten in Kontrast gesetzt wird, in unserem geistigen Haushalt un-
verzichtbar. Ernst Mach hatte sich dort, wo er begann, das Metaphysische

als “stérend zu eliminiren”,™

vornehmlich an den Sinnesempfindungen
orientiert und so auch sein Interesse auf Bestindiges und Fliichtiges in
jenem ‘Gewebe’ gerichtet. Aus fliichtigen Erscheinungen wie Stimmungen
und Gefiihlen trete “das relativ Festere und Bestindigere” hervor, was sich
einem Gedichtnis einprigt und in Sprache niederschligt. Auch das ist
eine Verinderung und ein ‘Anderswerden’. Mach hat nicht nur “die grossere
Gelaufigkeit, das Uebergewicht des Bestindigen gegeniiber dem Verinder-
lichen” bemerkt, er hat, was — fiir unseren Zusammenhang einer Bibliothek
als Instrument solcher ‘Verfestigung’ — viel wichtiger ist, den Zusammen-
hang dieser Dynamik von ‘bestindig’ und ‘verinderlich’ mit der Okonomie
des Vorstellens und der Bezeichnung erkannt."

Es bedarf der Massnahmen zur Stabilisierung des Beweglichen zu den
Bedingungen des Bewegens in Raum und Zeit sowie entsprechender Instru-
mente. Fiir die Bibliothek hat Justus Lipsius die Voraussetzungen benannt:

920

“Bibliotheca tria significat, Locum, Armarium, Libros.

ALLERLEI VORKEHRUNGEN: FIGURATIO IN ANIMA, CONFIGURATIO, COLLOCATIO

UND DER GEWUNSCHTE EFFEKT: D’UN COUP D’ EIL

Wie konkret dabei der Umgang mit Raum und Zeit und dessen Bindung
an okonomische Gesichtspunkte ist, erweist sich spitestens dann, wenn der
Leser und Nutzer auftritt und ihm die Biicher auf méglichst einfache und
schnelle Weise zur Verfiigung gestellt werden sollen. Die Frage nach dem

Nutzen und Gebrauch verwandelt das, was dem ersten Zweck entsprechend



32 Das WaAHRE 15T DAS GANZE!

als festgefiigt, ja unverriickbar, der Ordnung dienend galt, in eine hochst
flexible Einrichtung von Zu-Ordnungen und Verbindungen jeglicher Art.
Eine sinnvolle collocatio — oder eben auch eine configuratio -, die
solchen Verwebungen gerecht werden soll, kennt ihre ‘geistigen’ Vorausset-
zungen, eine figuratio in anima, die sich aus der imaginatio ergibt, sie
weiterfihrt und umsetzt als eine ‘Funktion’. In aristotelischer Tradition ist
die imaginatio mit solchen Optionen naturgemiss verbunden; es gibt nicht
nur das Vorstellbare allein (imaginabile), sondern auch das ihr einverleibte
Potential (die virtus imaginativa) und deren Ausrichtung auf einen bestimm-
ten Zweck (functio).” Aufgrund solcher Zusammenhinge gilt dann der Satz
“Imaginatio per intellectum in abstractis & materia semper est in actu”:** was
immer sich mit den Vorstellungen in ihrer Ausrichtung auf die kontingente,
dussere Welt — bis ins Biichergestell hinein! — verbindet, ist stets bewegt und
‘oszilliert’ zwischen den abstrakten und den an die Sinneswahrnehmung ge-
kniipften Gegebenheiten.

Es geht auch nicht ohne prizise Vorstellung von der Dynamik jenes end-
lichen, ausgeschiedenen Ortes; jede Aufstellung dient der zuverlissigen Auf-
findung — und, wenn sie es denn kann, der Darstellung und Vermittlung im
Bezug auf das Ganze. Die Ortsverinderung, der Aristoteles im achten Buch
seiner Physik besondere Beachtung schenkt, lisst Hans Wagner in seiner
Ubersetzung vom “Urtyp aller Prozessualitit” sprechen.”® Mit dem Ort sind —
in guter ciceronianischer und mnemotechnischer Tradition — alle Moglichkei-
ten geistiger Bewegung der Erinnerung wachgerufen. Ein armarium, ein Bi-
cherschrank, ist in seiner (normalen) Form ‘iibersichtlich’, der giinstigen Sicht
mit Bezug auf Auge und Distanz zugeordnet, formatiert und ‘konfiguriert’.
Man kann (und soll) dessen Inhalt(e) ‘auf einen Blick’, d’un coup d’ceil, erfas-
sen. Der Schrank ist — ganz haushilterisch und ‘arbeits6konomisch’ — von der
‘Erreichbarkeit’ und von den entsprechenden Bedingungen der Sinneswahr-
nehmungen und der Ortsbewegung diktiert. Ernst Mach hat die Anspriiche
an derlei Vorkehrungen und deren Hilfeleistung in ein ganz besonderes Bild
gesetzt: “Dem Physiker muss der Korper als eine durch Raumempfindungen
verkniipfte Summe von Licht- und Tastempfindungen, wenn er danach greifen
will, so gelaufig sein als dem Tiere, welches seine Beute hascht.”*

Die Okonomie einer Bibliothek, zu der nun einmal deren Beniitzung
gehort, ist dann am besten gewihrleistet, wenn sie dieser Frage ‘physischer’ —
nunmehr genauer: psycho-physischer — Erreichbarkeit Rechnung trigt,
wenn die Anordnung der Biicher mit dem Vorgang des schnellstméglichen
Zugriffs bestméglich koordinieret erscheint.



(5]

© N AW B W

I1

12

13

14

15

16

17
18

19
20

21

22
23

24

Das WAHRE 1sT pDAs GANZE! 33

Cf. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, System der Wissenschaft. Erster Theil, die Phinome-
nologie des Geistes, Bamberg/Wiirzburg: Joseph Anton Goebhardt, 1807, s.p. (Inhalt).

Id., S.V.

Id., S.XXT.

Id.;;S-VII.

Id., S.V.

Id., S. XXTIL.

Id., S. XXIIL.

Id., S. XXTII.

Cf. Johann Wolfgang von Goethe, Zur Farbenlehre, Zweyter Band, Zweyten Bandes erste
Abtheilung, historischer Theil, Wien: Geistinger, 1812, S.118-119.

Id.;'S. 1x9.

Id., S.119.

Cf. Alexander Achillinus, Opera Omnia in Unum collecta, cum annotationibus [...] Pam-
phili Montij Bononiensis, Venedig: Hieronymus Scotus, 1568, S.126.

Cf. James Clerk Maxwell, Substanz und Bewegung, ins Deutsche iibersetzt von Dr. Ernst
v. Fleischl, Braunschweig: Friedrich Vieweg, 1879, s.p. (Vorwort des Verfassers).

Das entspricht den wichtigsten Kapiteln von Thomas von Aquin, die den Kommentaren zur
aristotelischen Physik hinzugefiigt sind. Hier zitiert nach der Ausgabe: S. Thomae Aquina-
tis Commentaria in Octo Physicorum Aristotelis Libros [...] Quibus etiam sunt additi
S. Thomae infrascripti libelli ad negocium Physicum spectantes, Venedig: Giunta, 1566.
Cf. [Johann Heinrich Pestalozzi], ABC der Anchauung oder Anschauungs-Lehre der Mass-
verhiltnisse, Erstes Heft, Ziirich/Bern / Tubingen: Heinrich Gefiner und J. G. Cotta, 1803,
S.X.

Cf. Hegel 1807, S.VII.

Cf. Ernst Mach, Beitrige zur Analyse der Empfindungen, Jena: Gustav Fischer, *1887, S.2-3.
Id., S.VII (Vorwort zur zweiten Auflage).

Id., S.z2.

Cf. Justus Lipsius, De Bibliothecis Syntagma, in: id., Operum [...] Tomus II., Lyon: Horace
Cardon, 1613, S.892-8098, hier S.892.

Hier gemiss der Erfassung in der Tabula Zimarae: cf. Marco Antonio Zimara, Tabula Dilu-
cidationum in Dictis Aristotelis et Averrois, Venedig: Hieronymus Scotus, 1543, Fol. 110T.
Zimara 1543, Fol. 11171,

Cf. Aristoteles, Physikvorlesung, iibersetzt von Hans Wagner, Berlin: Akademie-Verlag,
1967, S.263.

Cf. Theodor Beer, Die Weltanschauung eines modernen Naturforschers. Ein nicht-kriti-
sches Referat iiber Mach’s “Analyse der Empfindungen”, Dresden/Leipzig: Carl Reissner,
1903, S.27.



	Das Wahre ist das Ganze! : ... Und die Bibliothek als "das durch seine Entwicklung sich vollendende Wesen"

