Zeitschrift: Scholion : Bulletin
Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 14-15 (2023)
Vorwort: Vorwort: "Wie baut man eine Bibliothek?"
Autor: Oechslin, Werner

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RAYTHMOND ROUSSEL

- Comment j'a1 écrit
 certains de mes livres

PARIS
LIBRAIRIE ALPHONSE LEMERRE

23-33, PASSAGE CHOISEUL, 23-33

M DCCCCXXXV

Abb. 1: Raymond Roussel, Comment j’ai écrit certains de mes

livres, Paris: Alphonse Lemerre, 1935, Umschlag



VorwoRrT: “WIE BAUT MAN EINE BIBLIOTHEK?” 7

VorwoRrT: “WIE BAUT MAN EINE BIBLIOTHEK?”

“Wie baut man eine Bibliothek?”" Es war bei Fithrungen durch die Bib-
liothek stets die mit Vorliebe gestellte Frage! “Wie macht man das?” Die
Antwort, der direkte Verweis auf das ‘Machen’, fithrte schnell zu Raymond
Roussels Comment j’ai écrit certains de mes livres, zu dessen “procédés” und zur
passenden Erklirung, die schon Kant gab: “man solle schlechthin auf gewisse
Weise verfahren [...].” Man tut es einfach!

Nichts ist entscheidender als dass man es tut. Diese Einsicht und Er-
fahrung ist alt, sehr alt; sie fithrt so auch zuriick auf die Diskussion des “intel-
lectus agens” bei Albertus Magnus; wir sind stets in Bewegung, auch mit dem
Kopf! Denn natiirlich meint das Tun nicht nur die materielle Ausfithrung
einer Sache, sie ist im Intellekt angelegt und fiihrt von der Vorstellung zur
Intention, zur Vorbereitung und Uberfithrung ins Machen. Die Moglichkeit,
die von Nikolaus von Kues besonders herausgestellte “possibilitas” und die
“potentia” sind Ansporn. Darin liegt der Garant, dass dies zu etwas fiihrt, was
bei Albertus unter ‘Form’ zusammengefasst wird: “agens enim facit formas

”»2

et cum facit eas per suas intentiones.”” Am Ende dieses Vorgangs stehen da
also ‘Formen’.

Der Verweis auf das Verfahren 16st dann gleichwohl noch eine weitere,
uns ebenso hiufig gestellte, ebenso naive wie irritierende Frage aus: “Hatten
Sie ein Konzept?” Darauf kann man nur mit K. O. Miiller antworten:

“Wissenschaftliche Thitigkeit ist da, ehe man die Grundsitze derselben
sich zum Bewusstsein gebracht hat; erst wenn man sein Verfahren durch
die Probe befriedigend gefunden hat, entwickelt man sich selbst die Regeln,
nach denen man schon vorher verfahren hat.”

Natiirlich gehen jedem Handeln meist irgendwelche Vorstellungen
voraus. Doch anzunehmen, dass sich dies in einem festgefiigten ‘Konzept’
verdichten miisste, von dem man dann — wie von einer Regel oder von einer
Gebrauchsanweisung — alles ableiten konne oder misse, ist im Fall einer
Bibliothek doch ziemlich abwegig und absurd. Derlei planbare Abfolgen,
das Denken und Handeln voneinander getrennt und in eine mit Kausalitit
verzierte ‘consecutio temporum’ gestiilpt, passen nicht zu einer Struktur, die
durch und durch dynamisch und durchwoben ist. Alles geht im blitzschnellen
Hin und Her durcheinander; dies bestimmt den Gang, einen Weg voller



8 VorwoRrT: “WIE BAUT MAN EINE BIBLIOTHEK?”

Ab- und Umwege, auf dem man sich umso mehr um Orientierung bemiihen
muss. Man ist mitten drin, unterwegs “nel mezzo del camin”! Und es gibt
keinen absolut gesetzten Anfang, weil da immer etwas war und ist, was zu
bedenken sich lohnt: “ex praeexistentia fit cognitione”, wie es Aristoteles im
ersten Satz der Zweiten Analytik (771 a) sagt.

Das Janusgesicht der Geschichte, der doppelte Blick nach vorn und
zuriick! Es gilt in ganz besonderer Weise fiir die Bibliothek, die ja der
Geschichte besonders nahe ist. Denn sie steht in der Verantwortung, das
Gedachte und Geschriebene aus vergangener Zeit zu erinnern, zu bewahren
und zu vermitteln und dem Blick nach vorn und den stetig sich verindernden

Bediirfnissen zuzuordnen.

I
“wie GEwURME” (I. KANT)
IDEE UND ScHEMA, DIE GLIEDER UND DAS (GANZE

Bevor man sich dem Gegenstand nihert, ist alles schon da in einem Zustand
zwischen Ordnung und Unordnung, Erfahrung und Prinzip. Eine Bibliothek
‘entsteht’, oft iiber sehr lange Zeitriume. Vorerst gedacht und ertriumt und
bald konkret vorgestellt. Damit es dazu kommt und dies auch wirklich ge-
schieht, bedarf es eines klaren Bekenntnisses zur Absicht und zum Tun. Ein
Willensakt! Und schon ist man inmitten jenes ‘Verfahrens’ angelangt, von
dem alles abhingt und das alles bestimmt. Bevor man sich dem Gegenstand
wirklich genihert hat, ist alles in Bewegung.

Zum Gliick legt uns die Erfahrung zahlreicher Fiithrungen durch unsere
Riume nahe, dass die Bewegung und die Lebendigkeit einer — offenen — Bib-
liothek vom Besucher sehr schnell erfasst und gut aufgenommen wird. Es ist
erfahrbar und spiirbar! Und es gab sie immer, die vielen (begeisterten) Besu-
cher, die sich in Anbetracht der physisch gegenwirtigen Bibliothek innerlich
bewegt zeigten; einige fassten es in Worte, und das Wortchen Demut kam —
in Anbetracht des geballten Wissens, das sich da ganz im Sinne der “ostenta-
tio eruditionis” vordringt — mehrfach iber die Lippen. Claude Clément reiht
diese Geste nach der “utilitas publica” ganz zuvorderst, an zweiter Stelle, in
die Liste bibliothekarischer Zielsetzungen ein.’

Nein, hier wird nicht ein abstraktes Konzept zum Dogma erhoben und
vordemonstriert. Im Gegenteil, alles 6ffnet sich und bietet sich stets als Gan-
zes an. Es stellen sich noch mehr Fragen, als es Antworten gibt; und doch



VorwoRrT: “WIE BAUT MAN EINE BIBLIOTHEK?” 9

gibt es immer ein Angebot zur Losungsfindung, wenn man nicht gar auf
den Weg gefiihrt wird. Der Weg ist die stindige Suche. Und die Bewegung
demonstriert den Widerwillen gegen Voreingenommenheit und ‘Dogma’.
Doch, zu sehr wird unser Denken heutzutage von Ungeduld und von der
Pflicht genotigt, moglichst schnell (brauchbare und messbare) Resultate
vorzuweisen. Ein offenes, unberechenbares, auch risikobehaftetes Verfahren
wird dabei 6fters diskreditiert; Stérendes wird vorab eliminiert und geglittet
und im Glanz zum ‘streaming’ beférdert. Es klebt an dieser dusseren Eleganz,
zumal es wissenschaftliche Arbeit betrifft, ein Hauch von Dogmatismus. Und
das ist verfithrerisch, modisch und ‘modern’. Zweifel und Skepsis sind dort
fehl am Platz, unerwiinscht!

Wer hitte sich in der langen Geistesgeschichte bei der Frage nach der
Bildung von Erkenntnis nicht um das wechselhafte Spiel von Empirie und
Norm gekiimmert! Am Ende seiner Critik der reinen Vernunft hat Inmanuel
Kant bemerkt, wie gerne er doch mit der “sich auf eigenen Fligeln wagen-
den Vernunft” vorhergehen méchte — “voriibend (propideutisch)”.* Wolf ist
ihm zu dogmatisch, und er riskiert dann bald selbst in die ‘Vernunft-Ecke’
gedringt zu werden. Dem ist schwer zu entkommen. Kant argumentiert
hin und her, legt sich fest und sucht gleichwohl die Freiheit. “Die Idee
bedarf zur Ausfiihrung ein Schema, d.i. eine a priori aus dem Princip des
Zwecks bestimte wesentliche Mannigfaltigkeit und Ordnung der Theile.”
So erldutert er seine ‘Architektonik’, die er ja als “articulatio”, als eine
Gliederung des Ganzen im Gegensatz zu blosser Anhdufung einfithrt. Mit
der Idee verhalte es sich so, dass “die Vernunft die Zwecke a priori aufgiebt
[=also befiehlt] und nicht empirisch erwartet”.® Auf diese Weise sieht er die
Mannigfaltigkeit und Ordnung der Teile letztlich in eine “architectonische
Einheit” minden: “um deren Verwandtschaft willen und der Ableitung von
einem einigen obersten und inneren Zwecke, der das Ganze allererst mog-
lich macht”. Zufilligkeiten werden wegbedungen, und so, nur so, gelangt
man zu dem, “was wir Wissenschaft nennen”, wozu das Schema den “Um-
riss (monogramma)” und die Einteilung des Ganzen in Glieder liefert.” Und
noch einmal vergewissert er sich, dass dies “der Idee gemifi, d.i. a priori”
geschehen muss.*

Kant begriindet: “Niemand versucht es, eine Wissenschaft zu Stande zu
bringen, ohne daf§ ihm eine Idee zum Grund liege.” Und er schrinkt dann
nochmals ein, dass das anfinglich gegebene Schema sehr selten der Idee ent-
spreche.” Die Vorginge des ‘technisch Zusammensetzens’ nennt er “rhapso-
distisch” und beniitzt damit einen Begriff, mit dem nicht allzu lange zuvor



10 VorwoRrT: “WIE BAUT MAN EINE BIBLIOTHEK?”

bei Hamann und Herder noch ganz andere, mehr zergliederte als geordnete,
offene Welten apostrophiert wurden.”” Da standen dann schnell das Ordnen
und das ‘Bauen’ als Optionen im Raum, erginzt um das von Herder be-
miihte irritierende Bild: “Lefiings Schwalbe, die nicht singen konnte, lernte

»NII

bauen.”” Wenige Zeilen zuvor hatte Herder noch gefragt: “Und warum
wollen wir poetische zerstiickte Glieder zum Koérper bauen wollen”; und er
antwortet und gibt klein bei: “lasset uns sie sammeln als Gelehrte, und als
Philosophen auslegen, um eine Geschichte zu schreiben: wie aus der Poe-
sie Prose, aus Malerei Schrift, aus Gesang Deklamation aus dem Tanz ein
Schrittmaf} geworden ist: damit wir authéren zu dichten, malen, singen, tan-
zen und siehe da!” Und es folgt: “Lefiings Schwalbe, die nicht singen konnte,
lernte bauen.” Da wird die Phantasie wieder gezihmt und in die Schranken
gewiesen, wo doch gerade noch die Poesie als “Muttersprache des mensch-
lichen Geschlechts” zelebriert wurde. Unvermeidbar!?

“Es ist schlimm”, meint jetzt Kant, wie man aus dem zusammengesammel-
ten “Bauzeug” so mithsam der “in uns versteckt liegenden Idee” zum Durch-
bruch verhelfen miisse, um dann endlich “ein Ganzes nach den Zwecken
der Vernunft architektonisch zu entwerfen”. Glieder und das Ganze! Weil
dies alles aus “blossem Zusammenfluss”, vorerst verstiimmelt und erst mit
der Zeit vollstindig gebildet erscheint, kommen ihm die daraus gebildeten
Systeme — eben doch — “wie Gewiirme” vor.” Also widmet er sich wieder
dem Aufbau jener “Architectonik”, die ja nun ganz offensichtlich aus dem
gesammelten Stoff oder “aus Ruinen eingefallener alter Gebdude” erst noch
gebaut werden muss.

Es verhilt sich alles wie beim Autbau einer Bibliothek! Die Metapher
ist perfekt. Es verdeutlicht den immerwihrend dynamischen Charakter der
Bibliothek und den in ihr und durch sie stattfindenden — auch mal sehr
“rhapsodistischen” — Wissensaufbau. Doch man darf unterstellen, dass es
der Bibliothek oft besser gelingt, das zerstiickelt Poetische und rational
Geordnete nebeneinander zu belassen, das Singen und Bauen aufzuneh-
men und so den unterschiedlichen Linien des Denkens Raum und Richtung
zu geben.

Doch dann zieht sich Kant auf den fiir ihn sichereren Boden, auf das
grundsitzlichere Thema der Erkenntnis zuriick, die ihm der Empirie iber-
legen erscheint: “Ich verstehe hier aber unter Vernunft das ganze obere Er-
kenntnifivermogen und setze also das rationale dem empirischen entgegen.””
Dem lisst er dann eher iiberraschend noch eine andere Gegeniiberstellung
folgen: “entweder historisch oder rational”. “Die historische Erkenntnif} ist



VorwoRrT: “WIE BAUT MAN EINE BIBLIOTHEK?” IT

cognitio ex datis, die rationale aber cognitio ex principis.”"* Kant ldsst uns
nicht im Zweifel; die ratio geniesst bei ihm den Vorrang.

“Historisch oder rational”: aus der Perspektive des Historikers erscheint
eine solche Gegeniiberstellung wenig sinnvoll. Die Fakten — oder wie die
Historiker (und Archiologen) spiter gerne sagen, die “Tatsachen’ — stehen
der Historie als unabdingbare Grundlage zur Verfugung, und natiirlich setzt
sie alle Mittel ein, um diese zu iberpriifen, Zusammenhinge und Vernetzun-
gen festzustellen oder neu zu bilden: mit jenem Hang zur Systematik, der der
Komplexitit des untersuchten Gegenstandes angemessen und ertriglich er-
scheint. Was ist das jetzt? Es gibt auch eine ‘Architektonik’, die sich aus diesem
schon immer gegebenen und kaum auflésbaren Zusammenhang des Gegen-
standes mit seiner Erklirung und Deutung (sinnvollerweise) — auch ohne den
strengen Schematismus — bildet. Husserls Wunsch einer Wissenschaft “ohne
alle indirekt symbolisierenden und mathematisierenden Methoden”, die
doch “eine Fiille strengster und fiir alle weitere Philosophie entscheidender
Erkenntnisse gewinnt”, ist nicht fern.” Und fiir die Geschichte formuliert
es Karl Jaspers so: “Geschichte ist in eins Geschehen und Selbstbewufitsein
dieses Geschehens, Geschichte und Wissen von Geschichte.”® Sein Diktum
meint weit mehr als die im einzelnen Fall gewonnene Einsicht; es zielt auf
geschichtliche Erfahrung und Erkenntnis insgesamt und deren exemplari-
schen Charakter. Da also zeigt sich das “Gewiirme” in seinem herrlichsten
Reichtum inneren Zusammenhangs und der Verkniipfung!

Dass Kants ‘Schemen’ Kritik entstehen wiirde, ldsst sich gut nachvollzie-
hen. Johann Gottfried Herder hatte nach Kants Rezension seiner Ideen zur
Philosophie der Geschichte der Menschheit Anlass genug, in seiner “Metakritik”
gegen Kants Ausfithrungen zu polemisieren. Wilhelm Traugott Krug nannte
es “Vertilgungskritik”"’, was da zwischen den beiden Konigsbergern ablief
und Herder formulieren liess:

“Der Schematismus reiner Verstandesbegriffe, wie ihn die Kritik will, ist,
gleich ihren reinen Anschauungen und Denkformen a priori eine Bestand-
lose Dichtung. Schemen oder Schemate sind die triiben Hefen, von vergang-
nen Eindriicken dem Gedichtnifi oder der Einbildungskraft auf dem Grunde
zuriickgeblieben, aus denen man jetzt solche und andre Gestalten wahrsaget;
[...] wo aber ein Verstandesbegriff rein angegeben werden soll, miissen sie
weg, diese dunkeln Schemate.”"*

“Bestandlose Dichtung?” Blosses Wunschdenken. Oder eben doch ein
probates Mittel, um in der Unordnung die Moglichkeit einer Ordnung zu

erkennen und aus dem “Gewiirme” behelfsmissig ein System zu bilden?



6 VorwoRrT: “WIE BAUT MAN EINE BIBLIOTHEK?”

Spitestens hier ist die besondere Eignung dieser Parabel fir den Fall der
Bibliothek ersichtlich. In ihr ist jene permanente Suche und das ‘aus den
Ruinen ein neues Bauwerk zu bilden’ — in der ‘alten’ Bibliothek konkret
erfahrbar — auf ewig aufgetragen. Das Idee-Schema-Modell steht in der
‘alten’ Bibliothek mit ihrer rdumlich-architektonischen Ordnung und der
Aufstellung der Biicher in “armaria”, menschlicher Proportion angepassten
Schrinken, bei aller gegebenen Unordnung und Bewegung als ordnender
Rahmen stets vor Augen, wenigstens “interinalmente”, wie es Paolo Maria
Paciaudi - gegen das “manent immota” sibyllinisch versteckter Weisheit
gesetzt — erklirt;” voriibergehend, dynamisch eben — wie nun auch in Kants
Flug, der “Critik der sich auf eigenen Fliigeln wagenden Vernunft, welche
voriibend (propiddeutisch) vorhergeht”. Er nennt es hier “im 4chten Ver-
stande Philosophie”.*

Idee/Schema! Der “bestandlosen Dichtung” Herders stehen die — an
dieser Stelle bei Kant eher ungeordneten — Gedanken mitsamt ihrem
Hilfsgeriist gegeniiber, das bei permanenter Veranderung jenen gewissen
Halt verspricht, den man ob der uniiberbriickbaren Vielfalt ins Auge fassen
kann und muss. Der ‘Widerspruch’ von Vorstellung und Wirklichkeit wird
aufgelost zugunsten einer Begegnung und einer Komplementaritit, einer
hoch zu schitzenden kulturellen Leistung der Bildung von Entsprechung
und Verbindung; und er wird nicht durch Standards und Normen beseitigt,
sondern mitsamt den Zweifeln und der notwendigen Skepsis als stindige
Herausforderung des Erkenntnisvorganges mitgenommen und aufgehoben.
Die ‘Architektonik’ bleibt durchaus eine verniinftige Option und passende
Metapher; denn es wird schliesslich stets weitergebaut — mit Plan und
Schema und gleichwohl mit jener Offenheit und jenem notwendigen Mass an
Ungewissheit, die (auch) der Imagination eingegeben und ganz wértlich ‘an-
gemessen’ ist. Das Tun und das Machen und die noinoig, die Poesie in ihrer
tiefsten Bedeutung der Schépfung von Neuem, finden zusammen.

So besehen passt die Kant’sche Darstellung dieses ewigen Konfliktes sehr
wohl zum schwierigen Sachverhalt; die Zielsetzung, die Zwecke bleiben
erhalten. Das ‘Verfahren’ bereitet den Weg ‘dorthin’. Und Kant kann zu
seinem Flug ansetzen, den er sich auf den letzten Seiten seiner Critik der
reinen Vernunft offenhilt, um dem Dogmatismus (Wolff) auf der einen und
der blossen Empirie (Hume) auf der anderen Seite zu entkommen: “Der cri-
tische Weg ist allein noch offen.”’

Auf den Fall der Bibliothek angewandt heisst dies, dass sie gerade
dann das neuerliche Stigma einer Einengung auf blosse Datenspeicherung



VorwoRrT: “WIE BAUT MAN EINE BIiBLIOTHEK?” 13

iiberwindet, wenn sie als Forschungsbibliothek die stindige Bewegung nicht
nur registriert, sondern mittrigt und somit unmittelbar teilhat an jenem
Prozess von Idee und Schema, Vorstellung und Wirklichkeit. Was passt
besser zum Bild der (kantischen) Architektonik als jenes gebaute, physisch
erfahrbare ‘Gertist’ der Bibliothek, in dem sich der Nutzer — mit Simonides
und Cicero von einem Ort aus — sehend und greifend orientiert und bewegt.

Kants Vergewisserung scheint all dies zu enthalten. Es bedarf und wird
erneut der Deutung und Klirung bediirfen, auch wenn und gerade dann,
wenn wie bei Kant der ‘gesunde Menschenverstand’ mit ins Spiel gebracht
wird. Reinhold, der sich um die “Erkenntnif} des reellen Wirklichen” bemiiht
und dabei das “Streben nach reinem Wissen” durch eine “blosse von der na-
tirlichen Ueberzeugung als solcher ausgehenden Critik” zu erweitern sucht,
formuliert dies so:

“Die kritische Philosophie setzt also um verstanden und wahr befunden
zu werden, eine Denkart voraus, die in ihren Grundbegriffen durch Dog-
matismus und Skeptizismus unverdorben — und im Wesentlichen von der
urspriinglichen natiirlichen Denkart des gesunden Menschenverstandes, als
dem einzigen eigentlichen Fundamente jener Philosophie nicht abgewichen
ist, oder doch sich an derselben wieder zu orientiren vermag.”*’

Der Hinweis auf ein “einziges eigentliches Fundament” irritiert. Die
Enge des Denkens verfolgt uns immer noch und immer wieder. Reinhold sah
durchaus die Gefahr eines “neuen Dogmatismus” fiir den Fall, dass sich der
“Criticismus als wissenschaftliche, eigentliche Philosophie” ausgeben wiirde.
Doch das Risiko eines durch Selbstverschuldung eingeengten Denkens liegt
beim Menschen selbst. Es bedarf des aufklirerischen Aufbruchs zum Wagnis
des Denkens, des Gangs zum Selbstdenken.

Uber einem der Zugiinge zu unserer Bibliothek steht das horazische, von
Melanchthon wie Kant verwendete “Sapere aude”, wobei Melanchthon den
Riickgriff auf die antiken Quellen miteinschliesst.” In Kants Antwort auf die
Frage “Was ist Aufklirung?” in der Berlinischen Monatsschrift vom Dezember
1784 ist es zum “Wahlspruch der Aufklirung” aufgestiegen. Er beginnt dort
mit der uneingeschrinkten Feststellung: “Aufklirung ist der Ausgang des
Menschen aus seiner selbst verschuldeten Unmiindigkeit.” Und er fiigt zur
Klirung hinzu: “Unmiindigkeit ist das Unvermégen, sich seines Verstandes
ohne Leitung eines anderen zu bedienen.” “Selbstverschuldet” bezieht sich
dabei auf den Mangel “der Entschliefung und des Muthes”: “Habe Muth
dich deines eigenen Verstandes zu bedienen!” Dies also ist der Wahlspruch

» 24

der Aufklirung, die Ausdeutschung des “Sapere aude”.



14 VorworT: “WIE BAUT MAN EINE BIBLIOTHEK?”

“Selbstdenken” statt “Selbstverschuldung”! Wer annimmt, diese Aufgabe sei
heute erledigt, tiuscht sich gewaltig. “Faulheit und Feigheit”, so Kants Be-
zeichnung der Hindernisse, stehen bis heute im Wege. Wer sich auf Fliigel
wagt, erlebt auch jetzt den deutlichen Widerstand von verschiedenster Seite,
meist verdeckt gemiss jener “Feigheit”, die Kant nebst der “Faulheit” in
die Agenda der Verhinderer und Neider stellt. Die Anklage: Vermessenheit?
‘Hybris’? Doch der Wissensdrang, das “Sapere aude” ist stirker, die Not in
jungster Zeit vergrossert und Mut notwendig, mehr denn je!

Wagnis, Mut, “Audacia”, auch Verwegenheit begleiten offenes Denken,
das zur Freiheit dringt ... und nicht Gewinnsucht, taktisches Feilschen
und Anpassung um jeden Preis. Freiheit ist doch das ersehnte Ziel, das
zu erreichen dem Willen aufgetragen ist. Herbart verweist ausgerechnet
auf — den ‘Dogmatiker’ — Wolff, der sich vorwagt, um mit der gewonnenen
Erkenntnis “voluptas”, also einen Genuss zu verbinden,* so wie ja schon
immer Mathematiker — Archimedes’ Heureka im Gedichtnis — das Auffin-
den einer Formel als Gliick, als “felicitas demonstrationum”,*” im Einklang
mit der Zielsetzung menschlicher Glucksfindung empfunden haben.

Kurzum, man solle sich auf die eigenen Fliigel wagen und auch daran hat
Kant — diesmal zu Beginn seiner Critik der reinen Vernunft — gedacht, dass
nimlich das Erstrebte mitsamt der Freiheit zuweilen etwas ‘hoher’ hingt:
“Die leichte Taube, indem sie im freyen Fluge die Luft theilt, deren Wider-
stand sie fiihlt, konnte die Vorstellung fassen, daf} es ihr im Luftleeren Raum
noch viel besser gelingen werde.”® Also doch auch Poesie und singende
Schwalben!

Blosses “Verniinfteln” hat Kant selbst mehrmals in Zweifel gezogen. Friith
hat er manch einfachen Gedanken und moralischen Glauben auf dem Weg
zu “wahren Zwecken” — “ohne Umschweife” iiber die Spitzfindigkeit des
“Verniinftelns” gesetzt.” Und in der Grundlegung der Metaphysik der Sitten
begibt er sich bei der Wegscheide von “Naturnothwendigkeit” und Freiheit
“in practischer Absicht” auf den “Fufisteig der Freyheit”. Weder die subtilste
Philosophie noch die gemeinste Menschenvernunft vermoge es, “die Frey-
heit wegzuverniinfteln”.*

Wias sich beim ‘Fliegen’ durchaus als Vorteil, wenn nicht gar als Notwen-
digkeit erweist, ist der Bezug auf Ort und Rahmen. Freiheit im geschiitzten
Raum! Es schrinkt das Denken nicht ein, am wenigsten jene “produktive
Einbildungskraft”, der die Fligel von Natur aus angewachsen sind. Es stiitzt
jene Vorstellung, die sich von einem Standpunkt ausgehend entwickeln
und umso besser abheben kann. Fries nennt Kant den “gliicklichsten aller



VorworT: “WiE BAUT MAN EINE BiBLioTHEK?” I§

spekulativen Selbstdenker”, weil er “statt des Dogmatismus oder Skeptizis-
mus den Kriticismus einfithrte”;*" er selbst suchte eine “anthropologische
Theorie der Vernunft”, liess 1807 eine Neue Kritik der Vernunft folgen, die
dann in der zweiten Auflage 1828/31 die Prizisierung Neue oder anthropolo-
gische Kritik der Vernunft trug.”

Flug und Wagemut, es bleibt alles beim Menschen. Und dieser will sich
der gegebenen Umstinde und Bedingungen vergewissern, schafft sich den
Rahmen und zieht die Kreise, wie es Sindbad in Claude Bragdons Frozen
Fountain tut. Ihm steht die Architektur als Gehilfe nah. Le Corbusier leiht
ihm die “tracés régulateurs” und fithrt ihn zu seiner ‘Architektonik’. “Only by
schematization can multiplicity be resolved into unit and unity split up into
multiplicity without itself being lost in the process.”*

Bragdon fiigt seine Parabel ins Bild dessen, der nun also die Kreise zieht:
“Sinbad protects himself by means of regulating lines.” Einheit und Vielheit
werden innerhalb des Kreises — im geschiitzten, geschlossenen Raum — mit-
einander vermengt und verbunden, so wie sich das beim Bibliotheksraum
verhilt, in dem sich eine beliebige Vielfalt in ein Ganzes fiigt. Sinbad braucht
den Schutz (Taf. VI). Und Lessings Schwalbe? In der Dimmerung der Sinn-
lichkeit hebt sie zum Fluge ab.

II1.
Der WG, BEWEGUNG, FLIEGEN ... UND DIE VERGLEICHUNG

So geschiitzt, besteht gute Aussicht, fiir den, der vorurteilsfrei zu spekulie-
ren und zu fliegen wagt. Und welche Bibliothek hielte da nicht ein Biindel
schonster ﬁberraschungen bereit, die den Leser auf den Weg bringen, ihn
davon wieder abbringen und auf einen neuen Pfad leiten. Man muss sich auf
diese Empfehlungen einlassen. Von hier aus wird man auf verschlungenen
Pfaden oder auf geraden Wegen weitergefithrt. Kants Empfehlung “man
solle schlechthin auf eine gewisse Weise verfahren” meint dies, den immer
wieder neuen Weg aufzunehmen, um fortzusetzen und neu zu verbinden,
was sich da schon abzuzeichnen begann. Der Weg, das Verfahren ist die
‘Methode’, die “via methodica” im Rahmen jener “practischen Vernunft”,
der ja stets ein Stiick Gewissheit — und dies in zunehmendem Masse — bei-
gemischt ist. Man muss sie erkunden, jene Wege, die Gewissheit verheissen,
Verbindungen, ‘Konjekturen’ aller Art. Wer wiirde nicht zu solchen Mitteln

greifen, die doch selbst in vermeintlich ab-wegiger Umgebung immer



16 VorwoRrT: “WIE BAUT MAN EINE BiBL1ioTHEK?”

auch Einsichten verheissen, wie es Henry More 1653 schon in einem Titel
ankiindigt: “Conjectura Cabbalistica or A Conjectural Essay of Interpreting
the minde of Moses, according to a Threefold CABBALA: Viz. Literal, Phil-
osophical, Mystical, or Divinely Moral.” Eine Sphinx im Titel kann — wie bei
Saccheri — ein mathematisches Versprechen einlésen oder wenigstens etwas
Klirung bringen. Immer ist jene Aussicht mit von der Partie, die Kant der
Empfehlung in seiner “practischen Vernunft” mit auf den Weg gegeben hat:
“Handle so, daff die Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Princip
einer allgemeinen Gesetzgebung gelte konne.” Also doch! Kein Geschift
des Zufalls, sondern ein Weg, oder eben eine “via methodica”. Es bedarf der
Aussicht auf ein Ziel. Danach also sollte man “auf gewisse Weise verfahren”.
Es ist Aussicht und Versprechung und soll uns auf dem verwegenen freien
Flug begleiten: “Die leichte Taube, indem sie im freyen Fluge die Luft
theilt, deren Widerstand sie fiihlt, kénnte die Vorstellung fassen, daf es ihr
im Luftleeren Raum noch viel besser gelingen werde.” Doch selbst dieser
freie Flug bleibt auf den Boden bezogen. Es bleiben die Verbindungen, und
sie miissen immer wieder neu hergestellt werden. Auf verschiedenste Weise
ist dies moglich, wie das die in diesem Band zusammengefithrten Aufsitze
zeigen.

Entscheidend ist der Weg, die “via methodica” und die Radikalitit und
Entschiedenheit, die solchem Suchen eigen sein muss. Man ist dann un-
vermeidbar auf dem Gang zu den Quellen, und es gilt die Empfehlung des
Arztes Galen, die Johann Winter von Andernach als Beleg notwendigen und
unmittelbaren Zusammengehens von Empirie und vorhandener Kenntnis
auf eine knappe Formel bringt und die sich als ganz besonders niitzlich
erweist: “ratio ex apparentibus consurgens”. Das Ding, dessen Grund und
Sinn, bietet sich als Ganzes an. Und mit dem gleichen umfassenden Zugriff
fiihrt hermeneutisches Forschen bis in alle Ecken und Enden hinein, zu
allen Einzelheiten und stets im Blick auf das Ganze. Mittelbar spiirt man auf
diese Weise auch den Vorgingen der Wissensbildung nach, findet und bildet
neue Verbindungen, was jemand wie Konrad Levezow 1834 in seinem Berli-
ner Vortrag zur Hermeneutik wiederum als “ein nothwendiges, erklirendes
Band zwischen Ideen und Formen”, zwischen Vorstellung und Wirklichkeit
formuliert. Das Verbinden ist Wesensmerkmal hermeneutischen Verstehens
und bedient sich dessen, was die moderne Welt als ‘tool’ bezeichnet und in
reichster Variation — als “configuratio”, “collocatio” oder auch “figuratio
in anima” — schon immer verfiighar war. In den Zeichen und in den Be-

zeichnungen schligt es sich nieder wie in Vitruvs Dichotomie des “quod



VorworT: “WIE BAUT MAN EINE BIBLIOTHEK?” 17

significatur et quod significat” und wie in Saussures “signifié et signifiant”.
In den mathematischen Grundlagen der Begriffe von “medietas” und Analo-
gie ist das alles angelegt. Und es entstehen daraus Ordnungs- und ‘Wissens-
systeme’ — vom bewunderten Biicherschrank in Nirnberg, dem “groote
Kast”, dem “armarium”, bis zu jenem “Systéme figuré des connoissances
humaines”, das d’Alembert der Encyclopédie 1751 vorausschickt (Taf. XVII),
um dann 1829 von Giuseppe Sanchez in seinem Sisterna di Bibliografia ganz
konkret als Ordnungssystem der Biicher in Vorschlag gebracht zu werden.
Das “Verbindende” ist Instrument und Abbild innerer Ordnung. Claude
Clément hat in seiner Bibliothekstheorie das Prinzip der “comparanda
eruditio” betont und gleich nach der “utilitas publica” und der “ostentatio
eruditionis” an dritter Stelle aufgefiihrt. Die “Vergleichung” bedarf deshalb
einiger besonderer Uberlegungen. Sie wird iiberall dort beobachtet, wo es
um die Entstehung und Bildung von Erkenntnis geht. Aristoteles stellt die
entsprechenden Abklirungen an den Beginn der Metaphysik und betont, dass
es dabei nicht so sehr auf die einzelnen Elemente ankommt, die dank ihrer
Ahnlichkeit verglichen werden, sondern auf das, was sich als das Ahnliche
bildet und neu herausstellt. Es entsteht eine “allgemeine Annahme iiber das
Ahnliche” (t@v dpoinv dmornyic, 981 a). Und dies gibt sich als etwas Neues.
Ein besonderer Aspekt von derlei Vorgingen — um Wissenschaft und
besonders auch um Erkenntnis und deren Erklirungsnotwendigkeit — findet
sich in Platons Theaetet hervorgehoben. Die Urbestandteile, aus denen sich
Begriffe, Namen bilden, liessen sich fiir sich genommen nicht erkliren, erst
in der Verbindung und Verflechtung werde dies méglich (202 a-b). Aber
ohne Erklirung bestiinde wohl keine ‘Erkenntnis’. Sokrates fihrt diesen
Gedanken in Platons Dialog fort und stellt fest, dass jene Urbestandteile
nicht erkennbar wiren, jedoch alle Arten von Verkniipfungen (cuiiofai;
“complicationem enim nominum, esse orationis substantiam”; 202 ¢). Um
das zu verdeutlichen, verweisen die Gesprichsteilnehmer auf die fir sich
allein genommen bedeutungslosen Buchstaben und Silben und verfolgen
dann die Zunahme moglichen Verstindnisses mit der zunehmenden “Kom-
plikation” der Wortbildung und stellen umgekehrt fest, dass ein Zerlegen
von Worten und Sitzen in die einzelnen Buchstaben zu keinem Verstind-
nis fithre. Nicht die Urbestandteile sind erkennbar, sondern lediglich die
‘Namen’. Die “Verflechtung von Namen” sei “das Wesen der Erkliarung”
(202 b). Erkennbar sind also “Verkniipfungen”; sie sind als Vorstellungen
demgemiss “vorstellbar”. Und das ‘Erkliren konnen’ steht fir das Ver-

stehen, womit ein Argument hervortritt, das dann auch Aristoteles in der



18 VorwoRrT: “WIE BAUT MAN EINE BIBLIOTHEK?”

Metaphysik sagen lasst, das ‘Lehren konnen’ sei ein Ausweis und Zeichen des
Wissenden (981 b).

Einer, dessen Aufmerksamkeit die zitierte Stelle im Theaetet besonders
weckte, ist Ralph Cudworth. Er liest in seinem postum erschienenen Treatise
concerning Eternal and Immutable Morality Platon gemiss seiner Akzentset-
zung so, dass erst iiber die Sinne hinaus und in deren Uberwindung der
Intellekt zur Vergleichung findet und daraus zur Erkenntnis gelangt.’* “Es-
sence, Identity, Diversity, Unity, Duality, Similitude, Dissimilitude”, derlei
Begriffe sind der “Soul” allein in die Kompetenz gegeben; Cudworth spricht
dabei von deren “Active Power” und erinnert im Grunde genommen an das
alte Konzept des “intellectus agens”.”

Kein zentrales Problem der Erkenntnistheorie ist hier iibersehen. Cud-
worth folgt auch begrifflich der ‘Leib-Seele-Problematik’! Und diese ist
omniprisent und letztlich im Wissensraum der gebauten Bibliothek unmit-
telbar ‘greifbar’. Schliesslich beginnt man — wie schon Aristoteles — bei der
Sinneswahrnehmung. Und weil sich die Sinneswahrnehmungen von unseren
‘seelischen Bewegungen und Moglichkeiten’ — ausser iiber Modelle und
‘Schemen’ — kaum sauber trennen lassen, gibt es eine Vielfalt entsprechender
Erklirungen, die aus dieser Verquickung Nutzen ziehen. Friih sind so nebst
den ‘rein philosophischen’ Elementen anthropologische und psycholo-
gische Gesichtspunkte in den Vordergrund getreten und ist deren Beriick-
sichtigung als notwendig aufgefasst worden. Im System der Philosophie als
evidente Wissenschaft (1804) fithrt dies Jacob Fries, der damalige Privatdozent
in Jena, zu einer “Theorie der Verbindung”, die in der “Bestimmung der
Vernunft durch den Sinn” grundgelegt ist.** “Das oberste Gesetz der Sinn-
lichkeit ist”, so Fries, “dass alle Anschauungen gegebener Gegenstinde nur
einzelne, zufillige Anschauungen eines durchgingig Mannigfaltigen sind,
welche keine Bedingung der Vollendung in sich enthalten.”” Also muss etwas
Andersartiges dazukommen. Fries stilpt die “spekulative Vernunft” tber
diese Mannigfaltigkeit und verwandelt sie in eine “objektive und nothwen-
dige Einheit”.*® “Wechselwirkung alles materialen Bewustseyns mit dem ur-
spriinglichen formalen.” Die “speculative Vernunft” ist somit in diesen
Prozess eingebunden, vermittelt zwischen Mannigfaltigkeit und Einheit,
zwischen “materialen” und formalen Gesichtspunkten. Es “entstehen For-
men der objektiven synthetischen Einheit als konstitutive Principien der
Moglichkeit der Erfahrung [...]”.*” Anschauung und logisches Denken miis-
sen zusammenfinden, fithren zur Hoffnung auf “reine Anschauung” und

“reine Formen derselben”.



VorworT: “WIE BAUT MAN EINE BiBLIOTHEK?” 19

Die Wege, die in der “Erkenntnis des reellen Wirklichen” vorgezeichnet sind,
sind verschlungen. Dabei war doch der Ausgangspunkt, die erste Beobach-
tung so einleuchtend: “Wir fanden gleich bei der Betrachtung der dusseren
Sinnesanschauungen eine gewisse vereinigende Anschauung, durch die wir
eigentlich erst die Vorstellung der Dinge ausser uns erhalten, welche nicht
in der Empfindung erhalten ist, sondern allen Empfindungsweisen zugleich
zugrunde liegt, und macht, dass wir durch die eine und andere denselben
Gegenstand erkennen.”

Einmal mehr stellt sich der Prozess als der einzige gangbare Weg dar, will
man denn die Erfahrung nicht enttiduschen, sondern sie nutzen. Fries spricht
von der mathematische Synthese, die “Zusammensetzung, Kombination”
bildet und sich iber die Mannigfaltigkeit stellt.* Und so wie Sinneseindruck
und ‘Einsicht’ sich im Nu verbinden, so findet Herbart in der Sprache die
verbindende und vergleichende Kraft. “In der Sprache liegen die Conjunc-
tionen als Formen der Gedanken-Verkniipfung”, formuliert er in seinen
Psychologischen Untersuchungen. Er fasst es zusammen und liest es — einfacher -
aus der Tradition der Erklirung der “Erkenntnisbegriffe” heraus, die aus der
“inneren Construction einer Vorstellungsmasse” entstehen.*

Man bleibt mit Fragen und dem Verweis auf die eigenen Erfahrungen
und Einsichten zuriick. Es verhilt sich genauso mit der Bibliothek, die
sich mit ihrer ‘ostentatio eruditionis’ zwar anbietet, aber keinerlei voreilige
Standardlésung aufdringt, stattdessen das Nachforschen erst eigentlich
herausfordert und erméglicht.

I1I.
Das GANZE — unND DIE TEILE — DER FORSCHUNGSBIBLIOTHEK:

EINE SACHE DER KuUNsT

Wir bleiben auf den Weg stetiger Verinderung, aber auch méglicher Orien-
tierung verwiesen. Das “auf eine gewisse Weise Verfahren” Kants trigt die
Aussicht — und die Verpflichtung — weitreichender Verbindlichkeit in sich
mit und schafft Verbindungen. Und so verhilt es sich mit allen Optionen
und ihren hinterhergeschickten philosophischen, anthropologischen oder
psychologischen Begriindungen. Aus den ‘Konjunktionen’ und Verbindun-
gen entsteht stets auch etwas Neues. Und ganz besonders sind derlei Bewe-
gungen in einem Bibliotheksraum erfahrbar, wo sich gleichsam vor unseren

Augen das Zusammenspiel des “mundus sensualis” und der “imaginatio”



20 VorwoRT: “WIE BAUT MAN EINE BIBLIOTHEK?”

abspielt. Je mehr man diesen Zusammenhang erfihrt und einsieht, umso
mehr bemerkt man: man ist auf dem Weg zum Ganzen.

Goethe bemerkt, dass “zerstreute Erfahrung” nicht zielfithrend sei und
wie das “Ridsonnement” ins “Subtile und Spitzfiindige” abgleiten kénnte.
“[...] ob eine Idee daraus entspringen wolle, wenn sie sich nicht gleich von

942

Anfang dazu gesellte.”* Man ist noch nicht am Ziel angelangt. Goethe wen-
det sich der Kunst zu, wo ein “vollendeter Kreis” sich schneller abzeichnet.
Es fiithrt zur Feststellung: “Die Menschen sind tiiberhaupt der Kunst mehr
gewachsen als der Wissenschaft.”* Auch, weil die Wissenschaft uns im Un-
terschied zur Kunst “grinzenlos” erscheint.

Eine genauere Erklirung folgt: “Kehren wir nun zur Vergleichung der
Kunst und Wissenschaft zuriick; so begegnen wir folgender Betrachtung:
Da im Wissen sowohl als in der Reflexion kein Ganzes zusammengebracht
werden kann, weil jenem das Innre, dieser das Aeuflere fehlt, so miissen
wir uns die Wissenschaft nothwendig als Kunst denken, wenn wir von ihr
irgend eine Art von Ganzheit erwarten.” Er denkt dabei keineswegs an ir-
gendein tberschwingliches Phantasiegebilde und nennt stattdessen gleich
all die Beweggriinde und Befihigungen, die zu einem Kunstwerk fihren:
die “Abgriinde der Ahndung, ein sicheres Anschauen der Gegenwart, ma-
thematische Tiefe, physische Genauigkeit, Hohe der Vernunft, Schirfe
des Verstandes, bewegliche sehnsuchtsvolle Phantasie, liebevolle Freude
am Sinnlichen”: “Nichts kann entbehrt werden zu lebhaften fruchtbaren
Ergreifen des Augenblicks, wodurch ganz allein ein Kunstwerk, von wel-
chem Gehalt es auch sey, entstehen kann.”* Diese ‘Gesamtheit’ erst fiihrt
zum Ganzen. Ihm ist der Zusammenbhalt vordringlich. Der Bewunderer der
Musik Johann Sebastian Bachs muss die Frage “Ist die Musik nun intellek-
tuell oder ekstatisch?” nicht beantworten; es kommt auf die Verquickung
dieser Aspekte an. Und Gustaf Britsch, um nur dieses Beispiel zu erwihnen,
leitet seine Theorie der bildenden Kunst 1926 mit der Feststellung ein, “dafl
die entscheidende Tatsache fiir das spezifische Wesen der kiinstlerischen
Titigkeit die unmittelbare geistige Verarbeitung der Erlebnisse des Ge-
sichtssinnes ist”. Wie andere Kritiker der Anfangszeit ‘moderner Kunst’
kommt er auf die “Anfinge der kindlichen Geistestitigkeit” zu sprechen, fiir
die dieser Zusammenhalt erwiesen erscheint.* Herwarth Walden hatte es
auf den Punkt gebracht: “Das Volk und das Kind sieht. Der Gebildete sieht
nur noch das Ideal, das nicht zu sehen ist.”® Sehr schnell, zu schnell hat
man sich der rhetorischen Formel des “docti rationem intelligunt, indocti
voluptatem” genihert.



VorwoRrT: “WIE BAUT MAN EINE BIBLIOTHEK?” 21

Das Ganze, auf dessen Suche wir sind, ist nicht jener homogene Gesichtsein-
druck, der uns einen Moment lang verbliifft. Der gesamte Wirkungszusam-
menhang dringt sich auf, ein komplexes Ineinander-Finden verschiedenster
Teile, die deshalb ein Ganzes bilden, weil diese aufeinander bezogen und
miteinander verbunden sind und deren ‘Differenz’ gerade deshalb zum Vor-
schein kommt, damit sie artikuliert und einbezogen werden kann.

Das Prozesshafte ist entscheidend. Und Hegels Satz — und Nachsatz —
bleibt verbindlich: “Das Wahre ist das Ganze. Das Ganze aber ist nur das
durch seine Entwicklung sich vollendende Wesen.”*’

In der gebauten Bibliothek steht zwar der unmittelbare Gesichtsein-
druck als Erstes im Raum, wiederum in Entsprechung einer rhetorischen
Einsicht gemiss Quintilians “sub oculis subiectio”. Doch der Prozess jener
unaufhérlichen Bewegung ist ins Ganze gesetzt. Man bedient sich all der
Hilfestellungen, der “auxilia”, von der Lull’schen Kombinatorik bis zu
Hans Drieschs Ordnungslebre, um des Ganzen habhaft zu werden. Stets
auf dem Weg, ‘im Prozess’, wie es Friedrich Schlegel beschreibt: “Wollt
Ihr zum Ganzen, seid Ihr auf dem Wege dahin, so konnt Thr zuversichtlich
annehmen, IThr werdet nirgends eine natiirliche Grinze finden, nirgends
einen objectiven Grund zum Stillstande, ehe Thr nicht an den Mittelpunct
gekommen seid.”

Diesen Mittelpunkt versteht er als “Organismus aller Kiinste und Wis-
senschaften”, nennt ihn behelfsmissig “Encyclopidie”, weil er damit
eben nicht nur die Fiille alles Wissenswerten, sondern deren Ganzheit als
Organismus, wofiir die Kreisfigur steht, begreift; Alles ist ‘bewegt’, somit
stets der Verinderung und Erginzung ausgeliefert. Das Ganze ist kein Sam-
melbecken, sondern das, was unaufhorlich aus den kapillaren Strukturen an
neuen Einsichten und Erkenntnisse herausquillt. Das Ganze ist gleichzeitig
das Bestindigste und das am meisten, unauthorlich Bewegte. In der Biblio-
thek findet diese Vorstellung ihr Korrelat, gleichzeitig das bestgeeignete
Instrument fir deren Umsetzung und Verstindnis. Und der Weg ist die
bedeutendste Metapher dieses Prozesses, dessen Bilder und Beispiele gren-
zenlos sind. Der erste Satz aus Dantes Divina Comedia ist — gerade wegen
der gleich vergegenwirtigten Schwierigkeiten und Risiken — im wahren
Sinn ‘wegweisend’:

“Nel mezzo del camin di nostra vita
Mi ritrovai per una selva oscura;

Che la diritta via era smarrita [...]”



22 VorworT: “WIE BAUT MAN EINE BiBLiOTHEK?”

IV.
AUSSICHTEN UND ZIELSETZUNGEN

Der heutige Wissenschaftsbetrieb favorisiert ‘Daten’, ‘Fakten’, alles Zihl-
und Messbare. Doch hier beginnt ja erst eigentlich die Arbeit, die Erschlies-
sung der Beweggriinde, die Entschlisselung all der Umstinde, all dessen,
was wenigstens in die Nihe der zugrundeliegenden Einsichten und Erkennt-
nisse fihrt.

Der Vorteil einer — der Sinneswahrnehmung unmittelbar zuginglichen,
weil physisch vorhandenen — Forschungsbibliothek liegt darin, dass diese
Wege in Aufbau und Anordnung einer Bibliothek, in den erstellten und sicht-
baren Vergleichungen und Verbindungen bereits angelegt sind. ‘Aufbau und
Anordnung einer Bibliothek’, dies wird in der digitalen Welt meist verleug-
net, die sich stattdessen auf beliebige neue Vernetzungen im uniibersicht-
lichen, unendlichen Meer von Daten verlisst und keine Miihe scheut, diese
Haufen tiglich noch grosser werden zu lassen.

Wer umgekehrt auf die schon immer in ganz prizis abgewickelten und
tiberblickbaren Riumen gestaltete Wissenswelt als Grundlage vertraut — nicht
blindlings, sondern in kritischer Distanz — und darauf aufbaut, kommt in den
Vorzug der Erfahrung und des Gebrauchs all jener Mittel und Instrumente,
die lingst entwickelt und beschrieben worden sind.

Eine auf diese Weise auf der Grundlage der “comparanda eruditio” auf-
gebaute Bibliothek ist natiirlich wie iiblich iiber elektronische Mittel zu-
ginglich; diese dienen der Identifikation und Auffindbarkeit des einzelnen
Buches. Doch durch die interne, erweiterte, iiber inhaltliche Ahnlichkeiten
bewirkte Vergleichung und Vernetzung entwirft und baut sich die Bibliothek
zusitzlich einen ‘Mikrokosmos’, in dem all diese Elemente nicht nur enthal-
ten, sondern in Bewegung und aktiviert sind. Bei den notorisch komplexen,
hiufig aus unterschiedlichen Teilen zusammengefiigten Quellentexten und
‘Alten Drucken’ wird erst auf diese Weise ein fiir die einschligige Forschung
zusitzliches, hilfreiches Instrument gebildet. Es beginnt bei der Aufstellung
der Biicher, die entsprechende Gruppen — in neuer Bibliothekssprache ‘On-
tologien’ — beriicksichtigt, abbildet und dem Nutzer mitsamt zusitzlichen
Instrumentarien zur Verfiigung stellt. Die Vitruvausgaben stehen so bei-
spielsweise im selben “armarium” oder Schrank und vereinfachen die (Such-)
Arbeit des Nutzers.

Die zu Beginn zitierte, hidufig an uns gerichtete Frage: “wie macht man
eine Bibliothek” — und das Korrelat Raymond Roussels Comment j’ai écrit



VorworT: “WIE BAUT MAN EINE BIBLIOTHEK?” 23

certains de mes livres —, fiihrt also in iiberzeugender Weise zu jener einfachen
Kant’schen Antwort: “man solle schlechthin auf eine gewisse Weise verfah-
ren”. Und wir wissen, dass hier im Kern durchaus Verbindlichkeit gefordert
und das Wahre und das Ganze angestrebt bleibt. Was in den in diesem Buch
folgenden, selbst miteinander verbundenen und 6fters sich iiberlappenden
oder wiederholenden Teilen dargelegt ist, lisst auch erkennen, wie mithsam

der Weg zu einer offenen und lebendigen Bibliothek ist.



24

o I AW

IX
I2
13
14
15

16

Ly

18

19
20

21

22

23

VorwoRrT: “WIE BAUT MAN EINE BIBLIOTHEK?”

Um allen méglichen Missverstindnissen gleich vorzubeugen, sei hier prizisiert, es handelt
sich nicht um eine Anleitung zum Biicherkauf, wie das H. B. Wheatley unter dem Titel How
to form a Library (London: Elliot Stock, 1886) angestrebt hat und auch nicht um einen wei-
teren Beitrag in der Rubrik Bibliotheksarchitektur. Viel niher kommen da schon Kants
Architektonik und seine zahlreichen Metaphern des Bauens, deren er sich in seiner Critik
der reinen Vernunft ausgiebigst bedient.

Cf. Albertus Magnus, De anima. De intellectu, Venedig: Raynaldus de Novimagio, 1481,
Fol. q 1 verso.

Die Referenz dazu findet sich in dem spiter hiufig zitierten Buch: Claude Clément, Musei,
sive Bibliothecae tam privatae quam publicae Extructio, Instructio, Cura, Usus, Libri IV,
Lyon: Jacob Prost, 1635, S.2-33 (mit der Erorterung der acht “varii fines” der Bibliothek
von der Offentlichkeit, der Zurschaustellung der Bildung, der Vergleichung bis zur “magni-
ficentiae ostentatio” und der “nobilium ingeniorum consecratio”).

Cf. Immanuel Kant, Critik der reinen Vernunft, Riga: Johann Friedrich Hartknoch, 1781,
S.850.

Id., S.833.

Id., S.833.

Id., S.833.

Id., S.834.

Id., S.834.

Hamanns Aesthetica in nuce (1762) trigt den Untertitel “Eine Rhapsodie in kabbalistischer
Prose”. Zu der darauf bezogenen frithen Schrift Herders, “Dithyrambische Rhapsodie iiber
die Rhapsodie kabbalistischer Prose”, vgl. Textedition und Kommentare von Ulrich Gaier in:
Johann Gottfried Herder, Friithe Schriften 1764-1772, Ulrich Gaier (Hg.), Werke in zehn
Binden, Bd. 1, Frankfurt a. M.: Deutscher Klassiker Verlag, 1985, S.30-39, S.819-823;
zuvor die mittelnde Situierung Herders zwischen “irrationalistischer Erginzung Kants” und
“rationalistischer Erginzung Hamanns” sowie die Stellenkommentare S.877-917.

Cf. Herder/ Gaier 1985, S.33.

Cf. Kant 1781, S.835.

Id., S.835.

1d., S.836.

Cf. Edmund Husserl, Philosophie als strenge Wissenschaft, in: Logos I, Tibingen: Mohr,
1910/11, S.289-341, hier S.341.

Cf. Karl Jaspers, Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, Miinchen: Piper, 1949, S. 290.
Cf. Wilhelm Traugott Krug, Kalliope und ihre Schwestern. Ein isthetischer Versuch den
Manen Kant’s und Herder’s zur Feyer ihrer Versohnung in der Unterwelt geweiht, Leipzig/
Ziillichau: Darnmannsche Buchhandlung, 1805, S.xi.

Johann Gottfried Herder, Verstand und Erfahrung. Eine Metakritik zur Kritik der reinen
Vernunft, Erster Theil, Leipzig: Johann Friedrich Hartknoch, 1799, S. 300-301.

Auch Paciaudi wird in diesem Buch hiufig bemiiht: cf. Paolo Maria Paciaudi, Memoria ed
Orazione [...] intorno la Biblioteca Parmense, Parma: Bodoni, 1815, S.61.

Cf. Kant 1781, S.8.

Cf. Kant 1781, 5.856.

Cf. C. L. Reinhold, Sendschreiben an J.C. Lavater und J.G. Fichte iiber den Glauben an
Gott, Hamburg: Friedrich Perthes, 1799, S.135.

Cf. Edgar Thaidigsmann, “Sapere aude!” Aufklirung und Theologie bei Melanchthon und
Kant, in: Zeitschrift fiir Theologie und Kirche, Vol. 111, Nr. 4, Dezember 2014, S. 389—415.



VorworT: “WIE BAUT MAN EINE BiBLIOTHEK?” 25

24

25

26

27

28
29

30

31

32

33
34

35
36

37
39
40
42
43
44

45
46

47

Cf. I. Kant, Beantwortung der Frage: Was ist Aufklirung? In: Berlinische Monatsschrift.
1784, Zwolftes Stiikk. December, S.481-494, hier §.481.

Die “Audacia” ist das Motto — und die ‘Schutzgéttin® — Cesare Cesarianos bei seinem
schwierigen und héchst anspruchsvollen Unterfangen einer ersten italienischen Ausgabe
Vitruvs; vgl. dazu die Studie: Werner Oechslin, Audacia. Cesare Cesarianos Wagemut. Die
in eine “Theoricale figura” gefasste “Idea Geometricae Architectonicae”, Basel: Colmena,
2022.

Cf. Herbart, Zur Lehre von der Freyheit des menschlichen Willens. Briefe an Herrn Pro-
fessor Griepenkerl, Géttingen: Dieterichsche Buchhandlung, 1836, S.vii.

Cf. Toseph Scaliger, Cyclometrica Elementa Duo, Leyden: Plantin, 1594, Widmung, o.S.
[Fol. 41]. :

Cf. Kant 1781, S.5.

Cf. Immanuel Kant, Triume eines Geistersehers erliutert durch Triume der Metaphysik,
Riga und Mietau: Johann Friedrich Hartknoch, 1766, S.127.

Cf. Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten [1785], Riga: Johann Friedrich
Hartknoch, 1786, S.114-115.

Cf. Jacob Fries, System der Philosophie als evidente Wissenschaft, Leipzig: Johann Conrad
Hinrichs, 1804, S.28.

Cf. Jacob Friedrich Fries, Neue oder anthropologische Kritik der Vernunft, Zweyter Band,
Zweyte Auflage, Heidelberg: Christian Friedrich Winter, 1831, S.vi (Vorrede).

Cf. Claude Bragdon, The Frozen Fountain, New York: Alfred A. Knopf, 1932, S.36.

Cf. Ralph Cudworth, A Treatise concerning Eternal and Immutable Morality, London:
James and John Knapton, 1731, S.101.

Id., S.102.

Cf. Fries 1804, S.212.

Id., S.213.

Id, S.213.

Id., S.219.

Id., S.217.

Cf. Johann Friedrich Herbart, Psychologische Untersuchungen, Zweytes Heft, Gottingen:
Dieterichsche Buchhandlung, 1840, S. 171-173.

Cf. Johann Wolfgang von Goethe, Zur Farbenlehre. Zweyter Band, Zweyten Bandes erste
Abtheilung, historischer Theil, Wien: Geistinger, 1812, S.117.

Id., S.118.

Id., S. 119.

Cf. Gustaf Britsch, Theorie der Bildenden Kunst, Miinchen: Bruckmann, 1926, S. 17.

Cf. Herwarth Walden, Einblick in Kunst. Expressionismus. Futurismus. Kubismus, Berlin:
Der Sturm, 1917, S. 9. — Vgl. Werner Oechslin, “Quantum homini licet”: ‘Aesthetik’ zu
heilsgeschichtlichen Bedingungen, in: Sebastian Schiitze (Hg.), Estetica Barocca. Atti del
convegno internazionale tenutosi a Roma dal 6 al g marzo 2002, Rom: Campisano Editore,
2004, S.61-87.

Cf. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, System der Wissenschaft, Erster Theil, die Phinome-
nologie des Geistes, Bamberg/Wiirzburg: Joseph Anton Goebhardt, 1807, S. xxiii.



	Vorwort: "Wie baut man eine Bibliothek?"

