
Zeitschrift: Scholion : Bulletin

Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 14-15 (2023)

Vorwort: Vorwort: "Wie baut man eine Bibliothek?"

Autor: Oechslin, Werner

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


%cArtMO!NiV 1{0 US S E L

Comment j'ai écrit
certains de mes livres

PARIS

LIBRAIRIE ALPHONSE LEMERRE

23-33, fASSAGE CH01SEUL, 23—33

M DCCCCXXXV

Abb. 1: Raymond Roussel, Comment j'ai écrit certains de mes

livres, Paris: Alphonse Lemerre, 1935, Umschlag



Vorwort: "Wie baut man eine Bibliothek?" 7

Vorwort: "Wie baut man eine Bibliothek?"

"Wie baut man eine Bibliothek?"1 Es war bei Führungen durch die

Bibliothek stets die mit Vorliebe gestellte Frage! "Wie macht man das?" Die

Antwort, der direkte Verweis auf das 'Machen', führte schnell zu Raymond
Roussels Comment j'ai écrit certains de mes livres, zu dessen "procédés" und zur

passenden Erklärung, die schon Kant gab: "man solle schlechthin auf gewisse

Weise verfahren Man tut es einfach!

Nichts ist entscheidender als dass man es tut. Diese Einsicht und

Erfahrung ist alt, sehr alt; sie führt so auch zurück auf die Diskussion des "intel-
lectus agens" bei Albertus Magnus; wir sind stets in Bewegung, auch mit dem

Kopf! Denn natürlich meint das Tun nicht nur die materielle Ausführung
einer Sache, sie ist im Intellekt angelegt und führt von der Vorstellung zur

Intention, zur Vorbereitung und Uberführung ins Machen. Die Möglichkeit,
die von Nikolaus von Kues besonders herausgestellte "possibilitas" und die

"potentia" sind Ansporn. Darin liegt der Garant, dass dies zu etwas führt, was

bei Albertus unter 'Form' zusammengefasst wird: "agens enim facit formas

et cum facit eas per suas intentiones."2 Am Ende dieses Vorgangs stehen da

also 'Formen'.

Der Verweis auf das Verfahren löst dann gleichwohl noch eine weitere,

uns ebenso häufig gestellte, ebenso naive wie irritierende Frage aus: "Hatten
Sie ein Konzept?" Darauf kann man nur mit K. O. Müller antworten:

"Wissenschaftliche Thätigkeit ist da, ehe man die Grundsätze derselben

sich zum Bewusstsein gebracht hat; erst wenn man sein Verfahren durch

die Probe befriedigend gefunden hat, entwickelt man sich selbst die Regeln,

nach denen man schon vorher verfahren hat."

Natürlich gehen jedem Handeln meist irgendwelche Vorstellungen

voraus. Doch anzunehmen, dass sich dies in einem festgefügten 'Konzept'
verdichten müsste, von dem man dann - wie von einer Regel oder von einer

Gebrauchsanweisung - alles ableiten könne oder müsse, ist im Fall einer

Bibliothek doch ziemlich abwegig und absurd. Derlei planbare Abfolgen,
das Denken und Handeln voneinander getrennt und in eine mit Kausalität

verzierte 'consecutio temporum' gestülpt, passen nicht zu einer Struktur, die

durch und durch dynamisch und durchwoben ist. Alles geht im blitzschnellen

Hin und Her durcheinander; dies bestimmt den Gang, einen Weg voller



8 Vorwort: "Wie baut man eine Bibliothek?"

Ab- und Umwege, auf dem man sich umso mehr um Orientierung bemühen

muss. Man ist mitten drin, unterwegs "nel mezzo del camin "! Und es gibt
keinen absolut gesetzten Anfang, weil da immer etwas war und ist, was zu

bedenken sich lohnt: "ex praeexistentia fit cognitione", wie es Aristoteles im

ersten Satz der Zweiten Analytik (71 a) sagt.
Das Janusgesicht der Geschichte, der doppelte Blick nach vorn und

zurück! Es gilt in ganz besonderer Weise für die Bibliothek, die ja der

Geschichte besonders nahe ist. Denn sie steht in der Verantwortung, das

Gedachte und Geschriebene aus vergangener Zeit zu erinnern, zu bewahren

und zu vermitteln und dem Blick nach vorn und den stetig sich verändernden

Bedürfnissen zuzuordnen.

I.

"wie gewürme" (I. Kant)
Idee und Schema, die Glieder und das Ganze

Bevor man sich dem Gegenstand nähert, ist alles schon da in einem Zustand

zwischen Ordnung und Unordnung, Erfahrung und Prinzip. Eine Bibliothek

'entsteht', oft über sehr lange Zeiträume. Vorerst gedacht und erträumt und

bald konkret vorgestellt. Damit es dazu kommt und dies auch wirklich
geschieht, bedarf es eines klaren Bekenntnisses zur Absicht und zum Tun. Ein

Willensakt! Und schon ist man inmitten jenes 'Verfahrens' angelangt, von

dem alles abhängt und das alles bestimmt. Bevor man sich dem Gegenstand

wirklich genähert hat, ist alles in Bewegung.

Zum Glück legt uns die Erfahrung zahlreicher Führungen durch unsere

Räume nahe, dass die Bewegung und die Lebendigkeit einer - offenen -
Bibliothek vom Besucher sehr schnell erfasst und gut aufgenommen wird. Es ist

erfahrbar und spürbar! Und es gab sie immer, die vielen (begeisterten) Besucher,

die sich in Anbetracht der physisch gegenwärtigen Bibliothek innerlich

bewegt zeigten; einige fassten es in Worte, und das Wörtchen Demut kam -
in Anbetracht des geballten Wissens, das sich da ganz im Sinne der "ostenta-

tio eruditionis" vordrängt - mehrfach über die Lippen. Claude Clément reiht
diese Geste nach der "utilitas publica" ganz zuvorderst, an zweiter Stelle, in

die Liste bibliothekarischer Zielsetzungen ein.3

Nein, hier wird nicht ein abstraktes Konzept zum Dogma erhoben und

vordemonstriert. Im Gegenteil, alles öffnet sich und bietet sich stets als Ganzes

an. Es stellen sich noch mehr Fragen, als es Antworten gibt; und doch



Vorwort: "Wie baut man eine Bibliothek?" 9

gibt es immer ein Angebot zur Lösungsfindung, wenn man nicht gar auf

den Weg geführt wird. Der Weg ist die ständige Suche. Und die Bewegung

demonstriert den Widerwillen gegen Voreingenommenheit und 'Dogma'.
Doch, zu sehr wird unser Denken heutzutage von Ungeduld und von der

Pflicht genötigt, möglichst schnell (brauchbare und messbare) Resultate

vorzuweisen. Ein offenes, unberechenbares, auch risikobehaftetes Verfahren

wird dabei öfters diskreditiert; Störendes wird vorab eliminiert und geglättet
und im Glanz zum 'streaming' befördert. Es klebt an dieser äusseren Eleganz,
zumal es wissenschaftliche Arbeit betrifft, ein Hauch von Dogmatismus. Und
das ist verführerisch, modisch und 'modern'. Zweifel und Skepsis sind dort
fehl am Platz, unerwünscht!

Wer hätte sich in der langen Geistesgeschichte bei der Frage nach der

Bildung von Erkenntnis nicht um das wechselhafte Spiel von Empirie und

Norm gekümmert! Am Ende seiner Critik der reinen Vernunft hat Immanuel

Kant bemerkt, wie gerne er doch mit der "sich auf eigenen Flügeln wagenden

Vernunft" vorhergehen möchte - "vorübend (propädeutisch)".4 Wolf ist

ihm zu dogmatisch, und er riskiert dann bald selbst in die 'Vernunft-Ecke'

gedrängt zu werden. Dem ist schwer zu entkommen. Kant argumentiert
hin und her, legt sich fest und sucht gleichwohl die Freiheit. "Die Idee

bedarf zur Ausführung ein Schema, d.i. eine a priori aus dem Princip des

Zwecks bestirnte wesentliche Mannigfaltigkeit und Ordnung der Theile."5
So erläutert er seine 'Architektonik', die er ja als "articulatio", als eine

Gliederung des Ganzen im Gegensatz zu blosser Anhäufung einführt. Mit
der Idee verhalte es sich so, dass "die Vernunft die Zwecke a priori aufgiebt
[=also befiehlt] und nicht empirisch erwartet".6 Auf diese Weise sieht er die

Mannigfaltigkeit und Ordnung der Teile letztlich in eine "architectonische

Einheit" münden: "um deren Verwandtschaft willen und der Ableitung von
einem einigen obersten und inneren Zwecke, der das Ganze allererst möglich

macht". Zufälligkeiten werden wegbedungen, und so, nur so, gelangt

man zu dem, "was wir Wissenschaft nennen", wozu das Schema den "Um-
riss (monogramma)" und die Einteilung des Ganzen in Glieder liefert.7 Und
noch einmal vergewissert er sich, dass dies "der Idee gemäß, d.i. a priori"
geschehen muss.8

Kant begründet: "Niemand versucht es, eine Wissenschaft zu Stande zu

bringen, ohne daß ihm eine Idee zum Grund liege." Und er schränkt dann

nochmals ein, dass das anfänglich gegebene Schema sehr selten der Idee

entspreche.' Die Vorgänge des 'technisch Zusammensetzens' nennt er "rhapso-
distisch" und benützt damit einen Begriff, mit dem nicht allzu lange zuvor



IO Vorwort: "Wie baut man eine Bibliothek?"

bei Hamann und Herder noch ganz andere, mehr zergliederte als geordnete,

offene Welten apostrophiert wurden.10 Da standen dann schnell das Ordnen

und das 'Bauen' als Optionen im Raum, ergänzt um das von Herder
bemühte irritierende Bild: "Leßings Schwalbe, die nicht singen konnte, lernte

bauen."11 Wenige Zeilen zuvor hatte Herder noch gefragt: "Und warum

wollen wir poetische zerstückte Glieder zum Körper bauen wollen"; und er

antwortet und gibt klein bei: "lasset uns sie sammeln als Gelehrte, und als

Philosophen auslegen, um eine Geschichte zu schreiben: wie aus der Poesie

Prose, aus Malerei Schrift, aus Gesang Deklamation aus dem Tanz ein

Schrittmaß geworden ist: damit wir aufhören zu dichten, malen, singen, tanzen

und siehe da!" Und es folgt: "Leßings Schwalbe, die nicht singen konnte,
lernte bauen." Da wird die Phantasie wieder gezähmt und in die Schranken

gewiesen, wo doch gerade noch die Poesie als "Muttersprache des menschlichen

Geschlechts" zelebriert wurde. Unvermeidbar!?

"Es ist schlimm", meint jetzt Kant, wie man aus dem zusammengesammelten

"Bauzeug" so mühsam der "in uns versteckt liegenden Idee" zum Durchbruch

verhelfen müsse, um dann endlich "ein Ganzes nach den Zwecken

der Vernunft architektonisch zu entwerfen". Glieder und das Ganze! Weil

dies alles aus "blossem Zusammenfluss", vorerst verstümmelt und erst mit
der Zeit vollständig gebildet erscheint, kommen ihm die daraus gebildeten

Systeme - eben doch - "wie Gewürme" vor.12 Also widmet er sich wieder

dem Aufbau jener "Architectonik", die ja nun ganz offensichtlich aus dem

gesammelten Stoff oder "aus Ruinen eingefallener alter Gebäude" erst noch

gebaut werden muss.

Es verhält sich alles wie beim Aufbau einer Bibliothek! Die Metapher
ist perfekt. Es verdeutlicht den immerwährend dynamischen Charakter der

Bibliothek und den in ihr und durch sie stattfindenden - auch mal sehr

"rhapsodistischen" - Wissensaufbau. Doch man darf unterstellen, dass es

der Bibliothek oft besser gelingt, das zerstückelt Poetische und rational

Geordnete nebeneinander zu belassen, das Singen und Bauen aufzunehmen

und so den unterschiedlichen Linien des Denkens Raum und Richtung
zu geben.

Doch dann zieht sich Kant auf den für ihn sichereren Boden, auf das

grundsätzlichere Thema der Erkenntnis zurück, die ihm der Empirie
überlegen erscheint: "Ich verstehe hier aber unter Vernunft das ganze obere Er-

kenntnißvermögen und setze also das rationale dem empirischen entgegen.'"3

Dem lässt er dann eher überraschend noch eine andere Gegenüberstellung

folgen: "entweder historisch oder rational". "Die historische Erkenntniß ist



Vorwort: "Wie baut man eine Bibliothek?"

cognitio ex datis, die rationale aber cognitio ex principis.'"4 Kant lässt uns

nicht im Zweifel; die ratio geniesst bei ihm den Vorrang.
"Historisch oder rational": aus der Perspektive des Historikers erscheint

eine solche Gegenüberstellung wenig sinnvoll. Die Fakten - oder wie die

Historiker (und Archäologen) später gerne sagen, die 'Tatsachen' - stehen

der Historie als unabdingbare Grundlage zur Verfügung, und natürlich setzt

sie alle Mittel ein, um diese zu überprüfen, Zusammenhänge und Vernetzungen

festzustellen oder neu zu bilden: mit jenem Hang zur Systematik, der der

Komplexität des untersuchten Gegenstandes angemessen und erträglich
erscheint. Was ist das jetzt? Es gibt auch eine 'Architektonik', die sich aus diesem

schon immer gegebenen und kaum auflösbaren Zusammenhang des Gegenstandes

mit seiner Erklärung und Deutung (sinnvollerweise) - auch ohne den

strengen Schematismus - bildet. Husserls Wunsch einer Wissenschaft "ohne

alle indirekt symbolisierenden und mathematisierenden Methoden", die

doch "eine Fülle strengster und für alle weitere Philosophie entscheidender

Erkenntnisse gewinnt", ist nicht fern.'5 Und für die Geschichte formuliert
es Karl Jaspers so: "Geschichte ist in eins Geschehen und Selbstbewußtsein

dieses Geschehens, Geschichte und Wissen von Geschichte.'"6 Sein Diktum
meint weit mehr als die im einzelnen Fall gewonnene Einsicht; es zielt auf

geschichtliche Erfahrung und Erkenntnis insgesamt und deren exemplarischen

Charakter. Da also zeigt sich das "Gewürme" in seinem herrlichsten
Reichtum inneren Zusammenhangs und der Verknüpfung!

Dass Kants 'Schemen' Kritik entstehen würde, lässt sich gut nachvollziehen.

Johann Gottfried Herder hatte nach Kants Rezension seiner Ideen zur
Philosophie der Geschichte der Menschheit Anlass genug, in seiner "Metakritik"

gegen Kants Ausführungen zu polemisieren. Wilhelm Traugott Krug nannte

es "Vertilgungskritik"17, was da zwischen den beiden Königsbergern ablief
und Herder formulieren liess:

"Der Schematismus reiner Verstandesbegriffe, wie ihn die Kritik will, ist,

gleich ihren reinen Anschauungen und Denkformen a priori eine Bestandlose

Dichtung. Schemen oder Schemate sind die trüben Hefen, von vergangnen

Eindrücken dem Gedächtniß oder der Einbildungskraft auf dem Grunde

zurückgeblieben, aus denen man jetzt solche und andre Gestalten wahrsaget;

[...] wo aber ein Verstandesbegriff rein angegeben werden soll, müssen sie

weg, diese dunkeln Schemate.'"8

"Bestandlose Dichtung?" Blosses Wunschdenken. Oder eben doch ein

probates Mittel, um in der Unordnung die Möglichkeit einer Ordnung zu

erkennen und aus dem "Gewürme" behelfsmässig ein System zu bilden?



12 Vorwort: "Wie baut man eine Bibliothek?"

Spätestens hier ist die besondere Eignung dieser Parabel für den Fall der

Bibliothek ersichtlich. In ihr ist jene permanente Suche und das 'aus den

Ruinen ein neues Bauwerk zu bilden' - in der 'alten' Bibliothek konkret
erfahrbar - auf ewig aufgetragen. Das Idee-Schema-Modell steht in der

'alten' Bibliothek mit ihrer räumlich-architektonischen Ordnung und der

Aufstellung der Bücher in "armaria", menschlicher Proportion angepassten

Schränken, bei aller gegebenen Unordnung und Bewegung als ordnender

Rahmen stets vor Augen, wenigstens "interinalmente", wie es Paolo Maria
Paciaudi - gegen das "manent immota" sibyllinisch versteckter Weisheit

gesetzt - erklärt;'9 vorübergehend, dynamisch eben - wie nun auch in Kants

Flug, der "Critik der sich auf eigenen Flügeln wagenden Vernunft, welche

vorübend (propädeutisch) vorhergeht". Er nennt es hier "im ächten

Verstände Philosophie".2"
Idee/Schema! Der "bestandlosen Dichtung" Herders stehen die - an

dieser Stelle bei Kant eher ungeordneten - Gedanken mitsamt ihrem

Hilfsgerüst gegenüber, das bei permanenter Veränderung jenen gewissen

Halt verspricht, den man ob der unüberbrückbaren Vielfalt ins Auge fassen

kann und muss. Der 'Widerspruch' von Vorstellung und Wirklichkeit wird

aufgelöst zugunsten einer Begegnung und einer Komplementarität, einer

hoch zu schätzenden kulturellen Feistung der Bildung von Entsprechung
und Verbindung; und er wird nicht durch Standards und Normen beseitigt,
sondern mitsamt den Zweifeln und der notwendigen Skepsis als ständige

Herausforderung des Erkenntnisvorganges mitgenommen und aufgehoben.

Die 'Architektonik' bleibt durchaus eine vernünftige Option und passende

Metapher; denn es wird schliesslich stets weitergebaut - mit Plan und

Schema und gleichwohl mit jener Offenheit und jenem notwendigen Mass an

Ungewissheit, die (auch) der Imagination eingegeben und ganz wörtlich
'angemessen' ist. Das Tun und das Machen und die 7toir|Giç, die Poesie in ihrer
tiefsten Bedeutung der Schöpfung von Neuem, finden zusammen.

So besehen passt die Kant'sche Darstellung dieses ewigen Konfliktes sehr

wohl zum schwierigen Sachverhalt; die Zielsetzung, die Zwecke bleiben

erhalten. Das 'Verfahren' bereitet den Weg 'dorthin'. Und Kant kann zu

seinem Flug ansetzen, den er sich auf den letzten Seiten seiner Critik der

reinen Vernunft offenhält, um dem Dogmatismus (Wolff) auf der einen und

der blossen Empirie (Hume) auf der anderen Seite zu entkommen: "Der cri-
tische Weg ist allein noch offen."21

Auf den Fall der Bibliothek angewandt heisst dies, dass sie gerade

dann das neuerliche Stigma einer Einengung auf blosse Datenspeicherung



Vorwort: "Wie baut man eine Bibliothek?" D

überwindet, wenn sie als Forschungsbibliothek die ständige Bewegung nicht

nur registriert, sondern mitträgt und somit unmittelbar teilhat an jenem
Prozess von Idee und Schema, Vorstellung und Wirklichkeit. Was passt
besser zum Bild der (kantischen) Architektonik als jenes gebaute, physisch
erfahrbare 'Gerüst' der Bibliothek, in dem sich der Nutzer - mit Simonides

und Cicero von einem Ort aus - sehend und greifend orientiert und bewegt.
Kants Vergewisserung scheint all dies zu enthalten. Es bedarf und wird

erneut der Deutung und Klärung bedürfen, auch wenn und gerade dann,

wenn wie bei Kant der 'gesunde Menschenverstand' mit ins Spiel gebracht
wird. Reinhold, der sich um die "Erkenntniß des reellen Wirklichen" bemüht

und dabei das "Streben nach reinem Wissen" durch eine "blosse von der

natürlichen Ueberzeugung als solcher ausgehenden Critik" zu erweitern sucht,

formuliert dies so:

"Die kritische Philosophie setzt also um verstanden und wahr befunden

zu werden, eine Denkart voraus, die in ihren Grundbegriffen durch
Dogmatismus und Skeptizismus unverdorben - und im Wesentlichen von der

ursprünglichen natürlichen Denkart des gesunden Menschenverstandes, als

dem einzigen eigentlichen Fundamente jener Philosophie nicht abgewichen

ist, oder doch sich an derselben wieder zu orientiren vermag.""
Der Hinweis auf ein "einziges eigentliches Fundament" irritiert. Die

Enge des Denkens verfolgt uns immer noch und immer wieder. Reinhold sah

durchaus die Gefahr eines "neuen Dogmatismus" für den Fall, dass sich der

"Criticismus als wissenschaftliche, eigentliche Philosophie" ausgeben würde.

Doch das Risiko eines durch Selbstverschuldung eingeengten Denkens liegt
beim Menschen selbst. Es bedarf des aufklärerischen Aufbruchs zum Wagnis
des Denkens, des Gangs zum Selbstdenken.

Uber einem der Zugänge zu unserer Bibliothek steht das horazische, von
Melanchthon wie Kant verwendete "Sapere aude", wobei Melanchthon den

Rückgriff auf die antiken Quellen miteinschliesst.23 In Kants Antwort auf die

Frage "Was ist Aufklärung?" in der Berlinischen Monatsschrift vom Dezember

1784 ist es zum "Wahlspruch der Aufklärung" aufgestiegen. Er beginnt dort
mit der uneingeschränkten Feststellung: "Aufklärung ist der Ausgang des

Menschen aus seiner selbst verschuldeten Unmündigkeit." Und er fügt zur

Klärung hinzu: "Unmündigkeit ist das Unvermögen, sich seines Verstandes

ohne Leitung eines anderen zu bedienen." "Selbstverschuldet" bezieht sich

dabei auf den Mangel "der Entschließung und des Muthes": "Habe Muth
dich deines eigenen Verstandes zu bedienen!" Dies also ist der Wahlspruch
der Aufklärung, die Ausdeutschung des "Sapere aude".24



H Vorwort: "Wie baut man eine Bibliothek?"

"Selbstdenken" statt "Selbstverschuldung"! Wer annimmt, diese Aufgabe sei

heute erledigt, täuscht sich gewaltig. "Faulheit und Feigheit", so Kants

Bezeichnung der Hindernisse, stehen bis heute im Wege. Wer sich auf Flügel

wagt, erlebt auch jetzt den deutlichen Widerstand von verschiedenster Seite,

meist verdeckt gemäss jener "Feigheit", die Kant nebst der "Faulheit" in
die Agenda der Verhinderer und Neider stellt. Die Anklage: Vermessenheit?

'Hybris'P Doch der Wissensdrang, das "Sapere aude" ist stärker, die Not in

jüngster Zeit vergrössert und Mut notwendig, mehr denn je!

Wagnis, Mut, "Audacia"25, auch Verwegenheit begleiten offenes Denken,
das zur Freiheit drängt und nicht Gewinnsucht, taktisches Feilschen

und Anpassung um jeden Preis. Freiheit ist doch das ersehnte Ziel, das

zu erreichen dem Willen aufgetragen ist. Herbart verweist ausgerechnet

auf - den 'Dogmatiker' - Wolff, der sich vorwagt, um mit der gewonnenen
Erkenntnis "voluptas", also einen Genuss zu verbinden,26 so wie ja schon

immer Mathematiker - Archimedes' Heureka im Gedächtnis - das Auffinden

einer Formel als Glück, als "félicitas demonstrationum",27 im Einklang
mit der Zielsetzung menschlicher Glücksfindung empfunden haben.

Kurzum, man solle sich auf die eigenen Flügel wagen und auch daran hat

Kant - diesmal zu Beginn seiner Critik der reinen Vernunft - gedacht, dass

nämlich das Erstrebte mitsamt der Freiheit zuweilen etwas 'höher' hängt:
"Die leichte Taube, indem sie im freyen Fluge die Luft theilt, deren Widerstand

sie fühlt, könnte die Vorstellung fassen, daß es ihr im Luftleeren Raum

noch viel besser gelingen werde."28 Also doch auch Poesie und singende
Schwalben!

Blosses "Vernünfteln" hat Kant selbst mehrmals in Zweifel gezogen. Früh

hat er manch einfachen Gedanken und moralischen Glauben auf dem Weg

zu "wahren Zwecken" - "ohne Umschweife" über die Spitzfindigkeit des

"Vernünfteins" gesetzt.29 Und in der Grundlegung der Metaphysik der Sitten

begibt er sich bei der Wegscheide von "Naturnothwendigkeit" und Freiheit
"in practischer Absicht" auf den "Fußsteig der Freyheit". Weder die subtilste

Philosophie noch die gemeinste Menschenvernunft vermöge es, "die Freyheit

wegzuvernünfteln".30
Was sich beim 'Fliegen' durchaus als Vorteil, wenn nicht gar als Notwendigkeit

erweist, ist der Bezug auf Ort und Rahmen. Freiheit im geschützten
Raum! Es schränkt das Denken nicht ein, am wenigsten jene "produktive

Einbildungskraft", der die Flügel von Natur aus angewachsen sind. Es stützt

jene Vorstellung, die sich von einem Standpunkt ausgehend entwickeln

und umso besser abheben kann. Fries nennt Kant den "glücklichsten aller



Vorwort: "Wie baut man eine Bibliothek?" 15

spekulativen Selbstdenker", weil er "statt des Dogmatismus oder Skeptizismus

den Kriticismus einführte";31 er selbst suchte eine "anthropologische
Theorie der Vernunft", liess 1807 eine Neue Kritik der Vernunft folgen, die

dann in der zweiten Auflage 1828/31 die Präzisierung Neue oder anthropologische

Kritik der Vernunft trug."
Flug und Wagemut, es bleibt alles beim Menschen. Und dieser will sich

der gegebenen Umstände und Bedingungen vergewissern, schafft sich den

Rahmen und zieht die Kreise, wie es Sindbad in Claude Bragdons Frozen

Fountain tut. Ihm steht die Architektur als Gehilfe nah. Le Corbusier leiht
ihm die "tracés régulateurs" und führt ihn zu seiner 'Architektonik'. "Only by
schematization can multiplicity be resolved into unit and unity split up into

multiplicity without itself being lost in the process."33

Bragdon fügt seine Parabel ins Bild dessen, der nun also die Kreise zieht:

"Sinbad protects himself by means of regulating lines." Einheit und Vielheit
werden innerhalb des Kreises - im geschützten, geschlossenen Raum -
miteinander vermengt und verbunden, so wie sich das beim Bibliotheksraum

verhält, in dem sich eine beliebige Vielfalt in ein Ganzes fügt. Sinbad braucht
den Schutz (Taf. VI). Und Lessings Schwalbe? In der Dämmerung der

Sinnlichkeit hebt sie zum Fluge ab.

II.
Der Weg, Bewegung, Fliegen und die Vergleichung

So geschützt, besteht gute Aussicht, für den, der vorurteilsfrei zu spekulieren

und zu fliegen wagt. Und welche Bibliothek hielte da nicht ein Bündel

schönster Überraschungen bereit, die den Leser auf den Weg bringen, ihn
davon wieder abbringen und auf einen neuen Pfad leiten. Man muss sich auf
diese Empfehlungen einlassen. Von hier aus wird man auf verschlungenen
Pfaden oder auf geraden Wegen weitergeführt. Kants Empfehlung "man

solle schlechthin auf eine gewisse Weise verfahren" meint dies, den immer
wieder neuen Weg aufzunehmen, um fortzusetzen und neu zu verbinden,

was sich da schon abzuzeichnen begann. Der Weg, das Verfahren ist die

'Methode', die "via methodica" im Rahmen jener "practischen Vernunft",
der ja stets ein Stück Gewissheit - und dies in zunehmendem Masse -
beigemischt ist. Man muss sie erkunden, jene Wege, die Gewissheit verheissen,

Verbindungen, 'Konjekturen' aller Art. Wer würde nicht zu solchen Mitteln
greifen, die doch selbst in vermeintlich ab-wegiger Umgebung immer



i6 Vorwort: "Wie baut man eine Bibliothek?"

auch Einsichten verheissen, wie es Henry More 1653 schon in einem Titel
ankündigt: "Conjectura Cabbalistica or A Conjectural Essay of Interpreting
the minde of Moses, according to a Threefold CABBALA: Viz. Literal,
Philosophical, Mystical, or Divinely Moral." Eine Sphinx im Titel kann - wie bei

Saccheri - ein mathematisches Versprechen einlösen oder wenigstens etwas

Klärung bringen. Immer ist jene Aussicht mit von der Partie, die Kant der

Empfehlung in seiner "practischen Vernunft" mit auf den Weg gegeben hat:

"Handle so, daß die Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Princip
einer allgemeinen Gesetzgebung gelte könne." Also doch! Kein Geschäft

des Zufalls, sondern ein Weg, oder eben eine "via methodica". Es bedarf der

Aussicht auf ein Ziel. Danach also sollte man "auf gewisse Weise verfahren".
Es ist Aussicht und Versprechung und soll uns auf dem verwegenen freien

Flug begleiten: "Die leichte Taube, indem sie im freyen Fluge die Luft
theilt, deren Widerstand sie fühlt, könnte die Vorstellung fassen, daß es ihr
im Luftleeren Raum noch viel besser gelingen werde." Doch selbst dieser

freie Flug bleibt auf den Boden bezogen. Es bleiben die Verbindungen, und

sie müssen immer wieder neu hergestellt werden. Auf verschiedenste Weise

ist dies möglich, wie das die in diesem Band zusammengeführten Aufsätze

zeigen.
Entscheidend ist der Weg, die "via methodica" und die Radikalität und

Entschiedenheit, die solchem Suchen eigen sein muss. Man ist dann

unvermeidbar auf dem Gang zu den Quellen, und es gilt die Empfehlung des

Arztes Galen, die Johann Winter von Andernach als Beleg notwendigen und

unmittelbaren Zusammengehens von Empirie und vorhandener Kenntnis
auf eine knappe Formel bringt und die sich als ganz besonders nützlich
erweist: "ratio ex apparentibus consurgens". Das Ding, dessen Grund und

Sinn, bietet sich als Ganzes an. Und mit dem gleichen umfassenden Zugriff
führt hermeneutisches Forschen bis in alle Ecken und Enden hinein, zu

allen Einzelheiten und stets im Blick auf das Ganze. Mittelbar spürt man auf
diese Weise auch den Vorgängen der Wissensbildung nach, findet und bildet

neue Verbindungen, was jemand wie Konrad Levezow 1834 in seinem Berliner

Vortrag zur Hermeneutik wiederum als "ein nothwendiges, erklärendes

Band zwischen Ideen und Formen", zwischen Vorstellung und Wirklichkeit
formuliert. Das Verbinden ist Wesensmerkmal hermeneutischen Verstehens

und bedient sich dessen, was die moderne Welt als 'tool' bezeichnet und in
reichster Variation - als "configuratio", "collocatio" oder auch "figuratio
in anima" - schon immer verfügbar war. In den Zeichen und in den

Bezeichnungen schlägt es sich nieder wie in Vitruvs Dichotomie des "quod



Vorwort: "Wie baut man eine Bibliothek?" 17

significatur et quod significat" und wie in Saussures "signifié et signifiant".
In den mathematischen Grundlagen der Begriffe von "medietas" und Analogie

ist das alles angelegt. Und es entstehen daraus Ordnungs- und 'Wissenssysteme'

- vom bewunderten Bücherschrank in Nürnberg, dem "groote
Kast", dem "armarium", bis zu jenem "Système figuré des connoissances

humaines", das d'Alembert der Encyclopédie 1751 vorausschickt (Taf. XVII),
um dann 1829 von Giuseppe Sanchez in seinem Sistema di Bibliografia ganz
konkret als Ordnungssystem der Bücher in Vorschlag gebracht zu werden.

Das "Verbindende" ist Instrument und Abbild innerer Ordnung. Claude

Clément hat in seiner Bibliothekstheorie das Prinzip der "comparanda
eruditio" betont und gleich nach der "utilitas publica" und der "ostentatio

eruditionis" an dritter Stelle aufgeführt. Die "Vergleichung" bedarf deshalb

einiger besonderer Überlegungen. Sie wird überall dort beobachtet, wo es

um die Entstehung und Bildung von Erkenntnis geht. Aristoteles stellt die

entsprechenden Abklärungen an den Beginn der Metaphysik und betont, dass

es dabei nicht so sehr auf die einzelnen Elemente ankommt, die dank ihrer
Ähnlichkeit verglichen werden, sondern auf das, was sich als das Ahnliche
bildet und neu herausstellt. Es entsteht eine "allgemeine Annahme über das

Ähnliche" (rcöv opoicov ÜTtölrpi/ig, 981 a). Und dies gibt sich als etwas Neues.

Ein besonderer Aspekt von derlei Vorgängen - um Wissenschaft und

besonders auch um Erkenntnis und deren Erklärungsnotwendigkeit - findet
sich in Piatons Theaetet hervorgehoben. Die Urbestandteile, aus denen sich

Begriffe, Namen bilden, Hessen sich für sich genommen nicht erklären, erst

in der Verbindung und Verflechtung werde dies möglich (202 a-b). Aber
ohne Erklärung bestünde wohl keine 'Erkenntnis'. Sokrates führt diesen

Gedanken in Piatons Dialog fort und stellt fest, dass jene Urbestandteile
nicht erkennbar wären, jedoch alle Arten von Verknüpfungen (ai>M.aßat;

"complicationem enim nominum, esse orationis substantiam"; 202 e). Um
das zu verdeutlichen, verweisen die Gesprächsteilnehmer auf die für sich

allein genommen bedeutungslosen Buchstaben und Silben und verfolgen
dann die Zunahme möglichen Verständnisses mit der zunehmenden

"Komplikation" der Wortbildung und stellen umgekehrt fest, dass ein Zerlegen

von Worten und Sätzen in die einzelnen Buchstaben zu keinem Verständnis

führe. Nicht die Urbestandteile sind erkennbar, sondern lediglich die

'Namen'. Die "Verflechtung von Namen" sei "das Wesen der Erklärung"
(202 b). Erkennbar sind also "Verknüpfungen"; sie sind als Vorstellungen
demgemäss "vorstellbar". Und das 'Erklären können' steht für das

Verstehen, womit ein Argument hervortritt, das dann auch Aristoteles in der



i8 Vorwort: "Wie baut man eine Bibliothek?"

Metaphysik sagen lässt, das 'Lehren können' sei ein Ausweis und Zeichen des

Wissenden (981 b).

Einer, dessen Aufmerksamkeit die zitierte Stelle im Theaetet besonders

weckte, ist Ralph Cudworth. Er liest in seinem postum erschienenen Treatise

concerning Eternal and bnmutable Morality Piaton gemäss seiner Akzentsetzung

so, dass erst über die Sinne hinaus und in deren Uberwindung der

Intellekt zur Vergleichung findet und daraus zur Erkenntnis gelangt.34

"Essence, Identity, Diversity, Unity, Duality, Similitude, Dissimilitude", derlei

Begriffe sind der "Soul" allein in die Kompetenz gegeben; Cudworth spricht
dabei von deren "Active Power" und erinnert im Grunde genommen an das

alte Konzept des "intellectus agens".35

Kein zentrales Problem der Erkenntnistheorie ist hier übersehen.

Cudworth folgt auch begrifflich der 'Leib-Seele-Problematik'! Und diese ist

omnipräsent und letztlich im Wissensraum der gebauten Bibliothek unmittelbar

'greifbar'. Schliesslich beginnt man - wie schon Aristoteles - bei der

Sinneswahrnehmung. Und weil sich die Sinneswahrnehmungen von unseren

'seelischen Bewegungen und Möglichkeiten' - ausser über Modelle und

'Schemen' - kaum sauber trennen lassen, gibt es eine Vielfalt entsprechender

Erklärungen, die aus dieser Verquickung Nutzen ziehen. Früh sind so nebst

den 'rein philosophischen' Elementen anthropologische und psychologische

Gesichtspunkte in den Vordergrund getreten und ist deren

Berücksichtigung als notwendig aufgefasst worden. Im System der Philosophie als

evidente Wissenschaft (1804) führt dies Jacob Fries, der damalige Privatdozent

in Jena, zu einer "Theorie der Verbindung", die in der "Bestimmung der

Vernunft durch den Sinn" grundgelegt ist.36 "Das oberste Gesetz der
Sinnlichkeit ist", so Fries, "dass alle Anschauungen gegebener Gegenstände nur
einzelne, zufällige Anschauungen eines durchgängig Mannigfaltigen sind,

welche keine Bedingung der Vollendung in sich enthalten."37 Also muss etwas

Andersartiges dazukommen. Fries stülpt die "spekulative Vernunft" über

diese Mannigfaltigkeit und verwandelt sie in eine "objektive und nothwen-

dige Einheit".3® "Wechselwirkung alles materialen Bewustseyns mit dem

ursprünglichen formalen." Die "speculative Vernunft" ist somit in diesen

Prozess eingebunden, vermittelt zwischen Mannigfaltigkeit und Einheit,
zwischen "materialen" und formalen Gesichtspunkten. Es "entstehen Formen

der objektiven synthetischen Einheit als konstitutive Principien der

Möglichkeit der Erfahrung [,..]".39 Anschauung und logisches Denken müssen

zusammenfinden, führen zur Hoffnung auf "reine Anschauung" und

"reine Formen derselben".



Vorwort: "Wie baut man eine Bibliothek?" 19

Die Wege, die in der "Erkenntnis des reellen Wirklichen" vorgezeichnet sind,

sind verschlungen. Dabei war doch der Ausgangspunkt, die erste Beobachtung

so einleuchtend: "Wir fanden gleich bei der Betrachtung der äusseren

Sinnesanschauungen eine gewisse vereinigende Anschauung, durch die wir
eigentlich erst die Vorstellung der Dinge ausser uns erhalten, welche nicht
in der Empfindung erhalten ist, sondern allen Empfindungsweisen zugleich

zugrunde liegt, und macht, dass wir durch die eine und andere denselben

Gegenstand erkennen."

Einmal mehr stellt sich der Prozess als der einzige gangbare Weg dar, will
man denn die Erfahrung nicht enttäuschen, sondern sie nutzen. Fries spricht
von der mathematische Synthese, die "Zusammensetzung, Kombination"
bildet und sich über die Mannigfaltigkeit stellt.40 Und so wie Sinneseindruck

und 'Einsicht' sich im Nu verbinden, so findet Herbart in der Sprache die

verbindende und vergleichende Kraft. "In der Sprache liegen die Conjunc-
tionen als Formen der Gedanken-Verknüpfung", formuliert er in seinen

Psychologischen Untersuchungen. Er fasst es zusammen und liest es - einfacher -
aus der Tradition der Erklärung der "Erkenntnisbegriffe" heraus, die aus der

"inneren Construction einer Vorstellungsmasse" entstehen.4'

Man bleibt mit Fragen und dem Verweis auf die eigenen Erfahrungen
und Einsichten zurück. Es verhält sich genauso mit der Bibliothek, die

sich mit ihrer 'ostentatio eruditionis' zwar anbietet, aber keinerlei voreilige

Standardlösung aufdrängt, stattdessen das Nachforschen erst eigentlich
herausfordert und ermöglicht.

III.
Das GANZE - und die Teile - der Forschungsbibliothek:

eine Sache der Kunst

Wir bleiben auf den Weg stetiger Veränderung, aber auch möglicher
Orientierung verwiesen. Das "auf eine gewisse Weise Verfahren" Kants trägt die

Aussicht - und die Verpflichtung - weitreichender Verbindlichkeit in sich

mit und schafft Verbindungen. Und so verhält es sich mit allen Optionen
und ihren hinterhergeschickten philosophischen, anthropologischen oder

psychologischen Begründungen. Aus den 'Konjunktionen' und Verbindungen

entsteht stets auch etwas Neues. Und ganz besonders sind derlei

Bewegungen in einem Bibliotheksraum erfahrbar, wo sich gleichsam vor unseren

Augen das Zusammenspiel des "mundus sensualis" und der "imaginatio"



20 Vokwort: "Wie baut man eine Bibliothek?"

abspielt. Je mehr man diesen Zusammenhang erfährt und einsieht, umso

mehr bemerkt man: man ist auf dem Weg zum Ganzen.

Goethe bemerkt, dass "zerstreute Erfahrung" nicht zielführend sei und

wie das "Räsonnement" ins "Subtile und Spitzfündige" abgleiten könnte.

"[...] ob eine Idee daraus entspringen wolle, wenn sie sich nicht gleich von

Anfang dazu gesellte."42 Man ist noch nicht am Ziel angelangt. Goethe wendet

sich der Kunst zu, wo ein "vollendeter Kreis" sich schneller abzeichnet.

Es führt zur Feststellung: "Die Menschen sind überhaupt der Kunst mehr

gewachsen als der Wissenschaft."43 Auch, weil die Wissenschaft uns im
Unterschied zur Kunst "gränzenlos" erscheint.

Eine genauere Erklärung folgt: "Kehren wir nun zur Vergleichung der

Kunst und Wissenschaft zurück; so begegnen wir folgender Betrachtung:
Da im Wissen sowohl als in der Reflexion kein Ganzes zusammengebracht
werden kann, weil jenem das Innre, dieser das Aeußere fehlt, so müssen

wir uns die Wissenschaft nothwendig als Kunst denken, wenn wir von ihr
irgend eine Art von Ganzheit erwarten." Er denkt dabei keineswegs an

irgendein überschwängliches Phantasiegebilde und nennt stattdessen gleich
all die Beweggründe und Befähigungen, die zu einem Kunstwerk führen:

die "Abgründe der Ahndung, ein sicheres Anschauen der Gegenwart,
mathematische Tiefe, physische Genauigkeit, Flöhe der Vernunft, Schärfe

des Verstandes, bewegliche sehnsuchtsvolle Phantasie, liebevolle Freude

am Sinnlichen": "Nichts kann entbehrt werden zu lebhaften fruchtbaren

Ergreifen des Augenblicks, wodurch ganz allein ein Kunstwerk, von
welchem Gehalt es auch sey, entstehen kann."44 Diese 'Gesamtheit' erst führt

zum Ganzen. Ihm ist der Zusammenhalt vordringlich. Der Bewunderer der

Musik Johann Sebastian Bachs muss die Frage "Ist die Musik nun intellektuell

oder ekstatisch?" nicht beantworten; es kommt auf die Verquickung
dieser Aspekte an. Und Gustaf Britsch, um nur dieses Beispiel zu erwähnen,

leitet seine Theorie der bildenden Kunst 1926 mit der Feststellung ein, "daß

die entscheidende Tatsache für das spezifische Wesen der künstlerischen

Tätigkeit die unmittelbare geistige Verarbeitung der Erlebnisse des

Gesichtssinnes ist". Wie andere Kritiker der Anfangszeit 'moderner Kunst'
kommt er auf die "Anfänge der kindlichen Geistestätigkeit" zu sprechen, für
die dieser Zusammenhalt erwiesen erscheint.45 Herwarth Waiden hatte es

auf den Punkt gebracht: "Das Volk und das Kind sieht. Der Gebildete sieht

nur noch das Ideal, das nicht zu sehen ist."46 Sehr schnell, zu schnell hat

man sich der rhetorischen Formel des "docti rationem intelligunt, indocti

voluptatem" genähert.



Vorwort: "Wie baut man eine Bibliothek?"

Das Ganze, auf dessen Suche wir sind, ist nicht jener homogene Gesichtseindruck,

der uns einen Moment lang verblüfft. Der gesamte Wirkungszusammenhang

drängt sich auf, ein komplexes Ineinander-Finden verschiedenster

Teile, die deshalb ein Ganzes bilden, weil diese aufeinander bezogen und

miteinander verbunden sind und deren 'Differenz' gerade deshalb zum
Vorschein kommt, damit sie artikuliert und einbezogen werden kann.

Das Prozesshafte ist entscheidend. Und Hegels Satz - und Nachsatz -
bleibt verbindlich: "Das Wahre ist das Ganze. Das Ganze aber ist nur das

durch seine Entwicklung sich vollendende Wesen."47

In der gebauten Bibliothek steht zwar der unmittelbare Gesichtseindruck

als Erstes im Raum, wiederum in Entsprechung einer rhetorischen

Einsicht gemäss Quintilians "sub oculis subiectio". Doch der Prozess jener
unaufhörlichen Bewegung ist ins Ganze gesetzt. Man bedient sich all der

Hilfestellungen, der "auxilia", von der Lull'schen Kombinatorik bis zu

Hans Drieschs Ordnungslehre, um des Ganzen habhaft zu werden. Stets

auf dem Weg, 'im Prozess', wie es Friedrich Schlegel beschreibt: "Wollt
Ihr zum Ganzen, seid Ihr auf dem Wege dahin, so könnt Ihr zuversichtlich

annehmen, Ihr werdet nirgends eine natürliche Gränze finden, nirgends
einen objectiven Grund zum Stillstande, ehe Ihr nicht an den Mittelpunct
gekommen seid."

Diesen Mittelpunkt versteht er als "Organismus aller Künste und

Wissenschaften", nennt ihn behelfsmässig "Encyclopädie", weil er damit
eben nicht nur die Fülle alles Wissenswerten, sondern deren Ganzheit als

Organismus, wofür die Kreisfigur steht, begreift; Alles ist 'bewegt', somit

stets der Veränderung und Ergänzung ausgeliefert. Das Ganze ist kein

Sammelbecken, sondern das, was unaufhörlich aus den kapillaren Strukturen an

neuen Einsichten und Erkenntnisse herausquillt. Das Ganze ist gleichzeitig
das Beständigste und das am meisten, unaufhörlich Bewegte. In der Bibliothek

findet diese Vorstellung ihr Korrelat, gleichzeitig das bestgeeignete

Instrument für deren Umsetzung und Verständnis. Und der Weg ist die

bedeutendste Metapher dieses Prozesses, dessen Bilder und Beispiele
grenzenlos sind. Der erste Satz aus Dantes Divina Comedia ist - gerade wegen
der gleich vergegenwärtigten Schwierigkeiten und Risiken - im wahren

Sinn 'wegweisend':

"Nel mezzo del camin di nostra vita

Mi ritrovai per una selva oscura;
Che la diritta via era smarrita [...]"



22 Vorwort: "Wie baut man eine Bibliothek?"

IV.

Aussichten und Zielsetzungen

Der heutige Wissenschaftsbetrieb favorisiert 'Daten', 'Fakten', alles Zähl-
und Messbare. Doch hier beginnt ja erst eigentlich die Arbeit, die Erschliessung

der Beweggründe, die Entschlüsselung all der Umstände, all dessen,

was wenigstens in die Nähe der zugrundeliegenden Einsichten und Erkenntnisse

führt.
Der Vorteil einer - der Sinneswahrnehmung unmittelbar zugänglichen,

weil physisch vorhandenen - Forschungsbibliothek liegt darin, dass diese

Wege in Aufbau und Anordnung einer Bibliothek, in den erstellten und
sichtbaren Vergleichungen und Verbindungen bereits angelegt sind. 'Aufbau und

Anordnung einer Bibliothek', dies wird in der digitalen Welt meist verleugnet,

die sich stattdessen auf beliebige neue Vernetzungen im unübersichtlichen,

unendlichen Meer von Daten verlässt und keine Mühe scheut, diese

Haufen täglich noch grösser werden zu lassen.

Wer umgekehrt auf die schon immer in ganz präzis abgewickelten und

überblickbaren Räumen gestaltete Wissenswelt als Grundlage vertraut - nicht

blindlings, sondern in kritischer Distanz - und darauf aufbaut, kommt in den

Vorzug der Erfahrung und des Gebrauchs all jener Mittel und Instrumente,
die längst entwickelt und beschrieben worden sind.

Eine auf diese Weise auf der Grundlage der "comparanda eruditio"
aufgebaute Bibliothek ist natürlich wie üblich über elektronische Mittel
zugänglich; diese dienen der Identifikation und Auffindbarkeit des einzelnen

Buches. Doch durch die interne, erweiterte, über inhaltliche Ähnlichkeiten
bewirkte Vergleichung und Vernetzung entwirft und baut sich die Bibliothek
zusätzlich einen 'Mikrokosmos', in dem all diese Elemente nicht nur enthalten,

sondern in Bewegung und aktiviert sind. Bei den notorisch komplexen,

häufig aus unterschiedlichen Teilen zusammengefügten Quellentexten und

'Alten Drucken' wird erst auf diese Weise ein für die einschlägige Forschung

zusätzliches, hilfreiches Instrument gebildet. Es beginnt bei der Aufstellung
der Bücher, die entsprechende Gruppen - in neuer Bibliothekssprache 'On-

tologien' - berücksichtigt, abbildet und dem Nutzer mitsamt zusätzlichen

Instrumentarien zur Verfügung stellt. Die Vitruvausgaben stehen so

beispielsweise im selben "armarium" oder Schrank und vereinfachen die (Such-)

Arbeit des Nutzers.

Die zu Beginn zitierte, häufig an uns gerichtete Frage: "wie macht man
eine Bibliothek" - und das Korrelat Raymond Roussels Comment j'ai écrit



Vorwort: "Wie baut man eine Bibliothek?" 23

certains de mes livres -, führt also in überzeugender Weise zu jener einfachen

Kant'schen Antwort: "man solle schlechthin auf eine gewisse Weise verfahren".

Und wir wissen, dass hier im Kern durchaus Verbindlichkeit gefordert
und das Wahre und das Ganze angestrebt bleibt. Was in den in diesem Buch

folgenden, selbst miteinander verbundenen und öfters sich überlappenden
oder wiederholenden Teilen dargelegt ist, lässt auch erkennen, wie mühsam

der Weg zu einer offenen und lebendigen Bibliothek ist.



24 Vorwort: "Wie baut man eine Bibliothek?"

1 Um allen möglichen Missverständnissen gleich vorzubeugen, sei hier präzisiert, es handelt

sich nicht um eine Anleitung zum Bücherkauf, wie das H.B. Wheatley unter dem Titel How

to form a Library (London: Elliot Stock, 1886) angestrebt hat und auch nicht um einen

weiteren Beitrag in der Rubrik Bibliotheksarchitektur. Viel näher kommen da schon Kants

Architektonik und seine zahlreichen Metaphern des Bauens, deren er sich in seiner Critik
der reinen Vernunft ausgiebigst bedient.

2 Cf. Albertus Magnus, De anima. De intellectu, Venedig: Raynaldus de Novimagio, 1481,

Fol. q 1 verso.

3 Die Referenz dazu findet sich in dem später häufig zitierten Buch: Claude Clément, Musei,
sive Bibliothecae tarn privatae quam publicae Extructio, Instructio, Cura, Usus, Libri IV,

Lyon: Jacob Prost, 1633, S.2-33 (mit der Erörterung der acht "varii fines" der Bibliothek

von der Öffentlichkeit, der Zurschaustellung der Bildung, der Vergleichung bis zur "magni-
ficentiae ostentatio" und der "nobilium ingeniorum consecratio").

4 Cf. Immanuel Kant, Critik der reinen Vernunft, Riga: Johann Friedrich Hartknoch, 1781,

S.850.

5 Id., S.833.
6 Id., S.833.

7 Id., S.833.
8 Id., S.834.

9 Id., S.834.

10 Hamanns Aesthetica in nuce (1762) trägt den Untertitel "Eine Rhapsodie in kabbalistischer

Prose". Zu der darauf bezogenen frühen Schrift Herders, "Dithyrambische Rhapsodie über

die Rhapsodie kabbalistischer Prose", vgl. Textedition und Kommentare von Ulrich Gaier in:

Johann Gottfried Herder, Frühe Schriften 1764-1772, Ulrich Gaier (Hg.), Werke in zehn

Bänden, Bd. 1, Frankfurt a. M.: Deutscher Klassiker Verlag, 1985, S.30-39, S.819-823;

zuvor die mittelnde Situierung Herders zwischen "irrationalistischer Ergänzung Kants" und

"rationalistischer Ergänzung Hamanns" sowie die Stellenkommentare S. 877-917.

11 Cf. Herder/Gaier 1985, S.33.

12 Cf. Kant 1781, S. 835.

13 Id., S. 835.

14 Id., S. 836.

13 Cf. Edmund Husserl, Philosophie als strenge Wissenschaft, in: Logos I, Tübingen: Mohr,

1910/11, S. 289-341, hier S.341.
16 Cf. Karl Jaspers, Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, München: Piper, 1949, S. 290.

17 Cf. Wilhelm Traugott Krug, Kalliope und ihre Schwestern. Ein ästhetischer Versuch den

Manen Kant's und Herder's zur Feyer ihrer Versöhnung in der Unterwelt geweiht, Leipzig/
Züllichau: Darnmannsche Buchhandlung, 1805, S.xi.

18 Johann Gottfried Herder, Verstand und Erfahrung. Eine Metakritik zur Kritik der reinen

Vernunft, Erster Theil, Leipzig: Johann Friedrich Hartknoch, 1799, S. 300-301.

19 Auch Paciaudi wird in diesem Buch häufig bemüht: cf. Paolo Maria Paciaudi, Memoria ed

Orazione [...] intorno la Biblioteca Parmense, Parma: Bodoni, 1815, S.61.

20 Cf. Kant 1781, S. 8.

21 Cf. Kant 1781, S.856.

22 Cf. C. L. Reinhold, Sendschreiben an J.C. Lavater und J.G. Fichte über den Glauben an

Gott, Hamburg: Friedrich Perthes, 1799, S. 135.

23 Cf. Edgar Thaidigsmann, "Sapere aude!" Aufklärung und Theologie bei Melanchthon und

Kant, in: Zeitschrift für Theologie und Kirche, Vol. 111, Nr. 4, Dezember 2014, S. 389-415.



Vorwort: "Wie baut man eine Bibliothek?" 25

24 Cf. I. Kant, Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? In: Berlinische Monatsschrift.

1784, Zwölftes Stük. December, S.481-494, hier S.481.

25 Die "Audacia" ist das Motto - und die 'Schutzgöttin' - Cesare Cesarianos bei seinem

schwierigen und höchst anspruchsvollen Unterfangen einer ersten italienischen Ausgabe

Vitruvs; vgl. dazu die Studie: Werner Oechslin, Audacia. Cesare Cesarianos Wagemut. Die

in eine "Theorieale figura" gefasste "Idea Geometricae Architectonicae", Basel: Colmena,

2022.

26 Cf. Herbart, Zur Lehre von der Freyheit des menschlichen Willens. Briefe an Herrn Pro¬

fessor Griepenkerl, Göttingen: Dieterichsche Buchhandlung, 1836, S.vii.

27 Cf. Ioseph Scaliger, Cyclometrica Elementa Duo, Leyden: Plantin, 1594, Widmung, o.S.

[Fol. 4rj.
28 Cf. Kant 1781, S. 5.

29 Cf. Immanuel Kant, Träume eines Geistersehers erläutert durch Träume der Metaphysik,

Riga und Mietau: Johann Friedrich Hartknoch, 1766, S. 127.

30 Cf. Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten [1785], Riga: Johann Friedrich

Hartknoch, 1786,8.114-115.

31 Cf. Jacob Fries, System der Philosophie als evidente Wissenschaft, Leipzig: Johann Conrad

Hinrichs, 1804, S.28.

32 Cf. Jacob Friedrich Fries, Neue oder anthropologische Kritik der Vernunft, Zweyter Band,

Zweyte Auflage, Heidelberg: Christian Friedrich Winter, 1831, S.vi (Vorrede).

33 Cf. Claude Bragdon, The Frozen Fountain, New York: Alfred A. Knopf, 1932, S. 36.

34 Cf. Ralph Cudworth, A Treatise concerning Eternal and Immutable Morality, London:

James and John Knapton, 1731, S. 101.

35 Id., S. 102.

36 Cf. Fries 1804, S. 212.

37 Id., S. 213.

38 Id., S.213.

39 Id., S. 219.

40 Id., S. 217.

41 Cf. Johann Friedrich Herbart, Psychologische Untersuchungen, Zweytes Heft, Göttingen:
Dieterichsche Buchhandlung, 1840, S.171-173.

42 Cf. Johann Wolfgang von Goethe, Zur Farbenlehre. Zweyter Band, Zweyten Bandes erste

Abtheilung, historischer Theil, Wien: Geistinger, 1812, S. 117.

43 Id., S. 118.

44 Id., S. 119.

45 Cf. Gustaf Britsch, Theorie der Bildenden Kunst, München: Bruckmann, 1926, S. 17.

46 Cf. Herwarth Waiden, Einblick in Kunst. Expressionismus. Futurismus. Kubismus, Berlin:

Der Sturm, 1917, S. 9. - Vgl. Werner Oechslin, "Quantum homini licet": 'Aesthetik' zu

heilsgeschichtlichen Bedingungen, in: Sebastian Schütze (Hg.), Estetica Barocca. Atti del

convegno internazionale tenutosi a Roma dal 6 al 9 marzo 2002, Rom: Campisano Editore,

2004, S.61-87.

47 Cf. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, System der Wissenschaft, Erster Theil, die Phänome¬

nologie des Geistes, Bamberg/Würzburg: Joseph Anton Goebhardt, 1807, S.xxiii.


	Vorwort: "Wie baut man eine Bibliothek?"

