Zeitschrift: Scholion : Bulletin
Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 11 (2019)

Artikel: Cultur/Kultur : "... der Mensch: weil er sein eigener letzter Zweck ist"
Autor: Oechslin, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869450

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869450
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CurtUur/KUuLTUR:
“... DER MENSCH: WEIL ER SEIN EIGENER LETZTER ZWECK IST”

Werner Oechslin

Our concept of culture? Discussed to death and tattered, used and decayed, obsolete,
worthless, because it has been repeatedly worn down and thoroughly abused. Every
day! The concept that is supposed to point the way to humanity and education and
subsume the meaning of human activity in alliance with society for us human beings,
tapping into our own inherent essence, is trimmed back and degraded to the cheap
word of good behavior and mere convention. There remains — alongside the cultural
industry, which has long since become independent and incorporated into the ‘econ-
omy’ — just that which, ‘politically correctly’, is supposed to keep the contract be-
tween people and society functioning and regulated, because it apparently cannot
work without such rules. De facto, one prioritizes norms of behavior above our -
own — ‘thinking and feeling’. These have again withdrawn into our private realm and
dissipated. At the same time, ever since Adelung and Herder, a great tradition of
cultural discussion preceded this ‘discussing it to death’.

Architectonics — Thought — History — Habitus faciendi / Habit of making — Ideas —
Culture - Human being — ¢povnoig npaktikfy / Phronesis praktike / Cleverness and
Praxis — téyvn / Techne

Architektonik — Denken — Geschichte — Habitus faciendi / Habitus des Hervorbrin-
gens — Ideen — Kultur — Mensch — gpévnoig npaktiky) / Phronesis praktike / Klugheit
und Praxis — téyvn / Techne

Johann Christoph Adelung — Leon Battista Alberti — Aristoteles — Henri Bergson —
André Breton - Joachim Heinrich Campe - Karl Theodor Anton Maria von
Dalberg - Jean le Rond d’Alembert — Louis De Jaucourt — Denis Diderot — Franz
Anton von Dietrichstein — Johann August Eberhard — Johann Gottlieb Fichte — Roger
Gilbert-Lecomte — Johann Wolfgang von Goethe — Johann Gottfried Herder — Karl
Jaspers — Immanuel Kant - Le Corbusier = Charles-Edouard Jeanneret — Theodor
Lipps — Ernst Mach — Giovanni Pico della Mirandola — Heinrich August Riedel -
Georg Simmel - Johann Joachim Spalding — Emil Utitz — Voltaire — Christoph
Martin Wieland — Johann J. Winckelmann

WERNER OECHSLIN, CULTUR/KULTUR: ‘... THE HUMAN BEING: BECAUSE HE IS
HIS OWN FINAL END’, IN: SCHOLION 11, 2019, PP.5-43



6 W. Oechslin, CurLtUur / KULTUR SCHOLION 1T

Unser Kulturbegriff? Zerredet und zerschlissen, verbraucht und verfallen, ausge-
dient, wertlos, weil vielfach abgeniitzt und griindlich missbraucht. Tiglich! Was uns
Menschen in Erschliessung des uns eigenen Wesens den Weg zu Menschlichkeit und
Bildung weisen und den Sinn menschlichen Tuns im Verbund mit der Gesellschaft
fassen sollte, ist auf die billige Vokabel von Woblverbalten und blosser Konvention
zuriickgestutzt und herabgewiirdigt worden. Da bleibt — neben dem lingst sich
verselbstandigten und der ‘Wirtschaft’ einverleibten Kulturbetrieb — gerade noch,
was ‘politically correct’ den Kontrakt zwischen Mensch und Gesellschaft funktions-
tiichtig erbilt und vegulieren soll, weil es scheinbar obne derlei Regeln nicht gebt
und man de facto die Verbaltensnorm tiber unser — eigenes — ‘Denken und Fiihlen’
stellt. Dieses hat sich wieder in unsere Privatheit zuriickgezogen und verfliichtigt.
Dabei ging diesem Zerreden seit Adelung und Herder eine grosse Tradition der

Kulrurdiskussion voraus.

Ein zu disteres Bild? Neuerdings ist beispielsweise von einer “Kultur der
Verhitschelung” die Rede, um das Bagatellisieren unserer gesellschaftlichen
Probleme zu beschreiben. Immer wieder muss der Kulturbegriff herhalten,
um die Unfihigkeit unserer Welt zu kaschieren, statt Probleme ohne Um-
schweife moglichst direkt anzupacken, um sie zu l6sen. ‘Kultur’ als Rezept,
den Problemen beschwichtigend aus dem Weg zu gehen? Genauso wie ‘PC’,
‘politically correct’ oder wie ‘double-blind review’, zu deutsch ‘Doppelblind-
gutachten’ — Anweisungen und Verfahren, womit das, was sich doch in der
Gesellschaft in vollem Umfang bewihren sollte, einer offenen, radikalen
Kritik vorerst einmal entzogen wird. Dies aus dem Misstrauen, Menschen
wiirden ungeschiitzt nicht verlisslich urteilen konnen oder wollen, wo doch
gerade dies der Offentlichkeit ad oculos vorgezeigt und einer Beurteilung
zugeleitet werden soll. Doch, sagen die Verdecker offener Kritik, nur so er-
reiche man eine einwandfreie ‘Begutachtung’; kraft Schutz gegen uner-
wiinschte Beeinflussung, lautet das hiufig genannte Argument. Einer offenen
Kritik wird somit die Anonymitit vorgezogen, hinter der sich so manches an
akademischem Gerangel bis zu Animositit und Rankiine verbergen kann.
(“Twitter’ — also ‘Gezwitscher’ — und ‘tweets’ zeigen ja, wie gross dieser be-
sondere unkontrollierte und ‘rechtsfreie’ Raum ist und wie er genutzt wird;
wie rasant sich derlei Meinungsiusserungen bis zum Hass — also kaum ‘zivi-
lisiert’ — vermehrt haben, seitdem man sie scheinbar geschiitzt auf schutzlose
Adressaten richten kann.)

Mit derlei Hilfsmitteln, normierten Verhaltensweisen und entspre-
chend erkennbaren dusseren Formen wird eine wohlbehiitete Gesellschaft



SCHOLION T1 W. Qechslin, CuLtur / KuLTUR 7

RN

rri

ZMIOXXL

Abb. 1: Kleider machen Leute, Emil Meyer [...] Spezialgeschift fiir Innendekoration,
Katalog, Umschlag, Stuttgart o.].

gekennzeichnet, geformt und ausgeschieden, als eine Art privilegierte, men-
tale ‘gated community’. Mit ‘Eleganz’ und der Empfehlung, “Kleider machen
Leute”, hat sich die Moderne ofters eingebracht (Abb. 1). Gutgekleidet,
“politically correct”, moglichst konfliktfrei; eine Pseudo-Elite und ‘Musea-
lisierung’ [fiir frither: Einfriedung!] noch und noch. Geschrumpfte Kultur!
Der immer wieder gehorte Ruf nach Leben, nach ‘wirklichem’ Leben, ver-
fliichtigt sich in den Ressorts von Gesundheit und Sport. Und die wirklichen
Tragodien der Menschheit halten wir uns auf Distanz; es geniigen die —
geruchsfreien — Bilder auf unseren unterschiedlich formatierten ‘screens’.
Eine ganz besondere Art von ‘Pragmatismus’ hat sich unserer Lebenswelten
bemichtigt und — horribile dictu — ‘Kulturen’ gebildet.

Nichts ist neu! Man hat schon immer bemerkt, dass sich eine (allzu)
anpassungswillige Kultur ihrem urspriinglichen Inhalt schnell entfrem-
det. Trotz oder gerade dank dusserer Dynamik, sie verflacht. “Die Kultur

mufl dann abbauen und umbauen”, schrieb Emil Utitz und erginzt: “Das
» g



8 W. Oechslin, CuLtur / KuLTUR

SCHOLION I1

MENSCH
¢ UND
'KULTUR

vox

DR EMILUTITZ
0. VAOFESSOK DEK FHILOSOPHIE AN DER
UNIVERSITAT HALLE

x 19 8 e
 FERDINAND ENKE YERLAG STUTTGART

Abb. 2: Emil Utitz, Mensch und Kultur, Stuttgart: Ferdinand Enke, 1933, Umschlag

Ungentigen in der Kultur wird kulturschopferisch” (Abb. 2)." Es soll immer
wieder zu neuer Kultur ermutigen. Unsere Hoffnung! Wir kennen es (noch)
nicht; unsere ‘Kulturformen’ sind erschreckend konservativ geworden. ‘Es’
ereignet sich womdglich (hoffentlich!) jenseits der Wohlfithlecke unserer
Gesellschaft, wo alles vor lauter Konventionen, zu denen Kulturen meist
mutiert sind, erstickt.

“Wir lassen uns gerne tiuschen und von Kultur-Wértern einnebeln”,
schreibt Manfred Schneider unter dem Titel “Vom Anwachsen der Verzweif-
lungskultur” und bezieht sich insbesondere — durchaus reprisentativ — auf
das rhetorische Schonreden von Grosskonzernen.” ‘Unternehmenskultur’
erscheint in der Tat mehr als andere Begriffe dieser Art in unsere Sprache
aufgenommen und integriert, so unverbindlich und schwammig die mog-
lichen Inhalte damit bezeichnet sein mégen. Worum es hier geht, ist wohl
nur aus einer internen Betriebsberatung und deren ‘psychologischen’ Re-
zepten zu deuten. Nichts als Schonrednerei! Eine ‘consulting firma’ wirbt
derzeit fiir ihr Produkt, das sie “Organisations-Kultur” nennt, mit einem
ganz besonderen Bild. Eine Dame pinselt an einem Gebiude, das, farbig her-
ausgestellt, in die Skyline von Manhattan getaucht ist, aus der das Empire
State Building wie das Strassburger Miinster heraussticht (Abb. 3). Die Dame
sitzt im Vordergrund auf einem Stapel von Biichern; das unterste und offen-
sichtlich ‘dlteste’ von zweifelhaftem Erhaltungszustand wird wohl demnichst



ScHoLION TTI W. Oechslin, Curtur / KuLTUR 9

Abb. 3: Organisations Kultur, TWC Consulting (19.08.2019)

iiberflutet, was die oben Pinselnde kaum storen wird. Was ist daran nun
bloss Kultur? Nichtssagend und doch, weil absonderlich, ein Eye-Catcher.
Biicher, Pinsel, Skyline und Bauten, Symbole fiir Kultur oder auch bloss eine
‘Chiffre’, die deshalb erst gar nicht einer Erklirung bedarf ausser jener, dass
alles wenn auch ganz vage auf Gegenstinde der ‘Kultur’ verweist. Es ereignet
sich alles auf jener flachen Ebene, auf der wir Kultur heute gemeinhin begeg-
nen. Was sollen hier noch Deutungen oder gar Be-Deutungen? Konvention
(und Bild) als formalisierte Kultur!

Was meint ein Neuropsychologe, wenn er vom Mensch als einem “Kul-
turwesen” spricht?* Dass wir uns lingst daran gewohnt haben, ‘Kulturen’,
eine nach der anderen, aufzunehmen und zu konsumieren; dass mittlerweile
“Maschinen”, die iiber “Lernalgorithmen” verfiigen, sich uns anpassen und
das “biochemische System” unseres Gehirns, “das nach physikalischen Ge-
setzen arbeitet”, in Bewegung setzen und uns sogar mit “Als-ob-Emotionen”
bedienen und so Kultur leben lassen. Da beginnt man in der Tat — wie der
hier zitierte Autor — am “freiem Willen” zu zweifeln; die “Menschlichkeit”
ist so besehen iberfillig, “liegt darnieder”.

Da waren wir doch eben dabei, Kultur mit Menschlichkeit und Bildung —
nicht wahllos mit der Gesamtheit der Geschehnisse, der Zivilisation, sondern



10 W. Oechslin, Curtur / KUuLTUR SCHOLION I1I

ausgewihlt mit dem Menschen selbst - zusammenzulesen! Als eine Errun-
genschaft von uns Menschen galt dies. Und nun wird uns gesagt, Vernunft
sei “ein Verhalten, das hilft, in einem gegebenen kulturellen Umfeld ein
erfolgreiches Leben zu fithren”. Etwas arg reduziert und opportunistisch,
zweckorientiert gedreht! Wir dachten, Vernunft zeichne uns Menschen
als Menschen aus, hatten es seit Aristoteles’ Ethik mit Klugheit als einer
grundsitzlichen Instanz verbunden, die Tugend beférdert und in diesem
Sinne zum Handeln anleitet auf dem langen Weg zur Weisheit. Weit, zu weit
gedacht, wo wir doch tiglich einsehen miissen, dass wir kaum fihig sind,
mit Aussicht auf Erfolg in die Zukunft zu denken. Doch, Kultur umfasste —
auf ihr aufbauend — die Aussicht auf Entwicklung. Auch dies hat sich nach
einem Jahrhundert der ‘Neutonerei’ zuriickgebildet. Wir wollen die Kultur
‘heute’ und am nichsten Wochenende. Unsere konstruierten Kulturwelten
sind mehr denn je ephemer geworden. Was kiimmert uns der Rest, was der —
ohnehin enge — Blick iiber unsere Nasenspitze hinaus. Die Zeiten, in denen
Kultur mit der Menschheitsgeschichte — in erster Linie und nicht bloss auf
dem Touristenpfad — verbunden worden ist, sind wohl vorbei.

Da sind wir also wieder bei unserem neuropsychologischen Gewihrs-
mann, bei der Maschinengliubigkeit und dem “ultimativen Zweck” des
Uberlebens und der Fortpflanzung. Das steht ja so auch in der Bibel. Doch
der Kommentar bringt den besonderen Akzent dieser Betrachtung: der
Rest sei “Beigeschmack”. Mag sein, dass Kultur heutzutage hiufig auf diese
Weise als Parfiimnote konsumiert wird, nachdem wir uns ja, zuriickgezogen
in unsere ‘gated communities’, gegen unangenehmere Eindriicke sterilisiert
haben. Indes, der Neurologe will, mechanisch gedacht, dem Menschen, wie
er “konstruiert” ist, nicht einmal ein eigenes Kulturbewusstsein zumuten;
bestenfalls lassen wir uns treiben und notfalls — und in Bilde — durch Ma-
schinen anleiten. Und damit hat der zitierte Neurologe die ‘Kultur’, genauer:
den Kulturbetrieb, wie er sich heute darstellt und verkauft, wohl auf ziemlich
reprisentative Weise charakterisiert. “Beigeschmack”!

Der Eindruck entsteht, dass wir uns heute zunehmend in einer durch und
durch unfreien Situation mit Kultur befassen, bestimmt von Konventionen,
somit gelenkt von denen, die derlei Konventionen erfinden und ‘implemen-
tieren’. In einem solchen Rahmen ‘benimmt’ man sich und findet wohl eher
selten zum Selbstdenken. Wir werden durch Begriffsmonster wie ‘kiinstliche
Intelligenz’ allzu oft irregefiihrt, als ob wir nun von der Last, eigene ‘Kultur
zu erfinden’ und ‘Kultur zu schaffen’, befreit wiren. Kultur ist zum Konsum

geworden. Ein “Intelligence Report” klirt uns dariiber auf, dass in den letzten



ScHoLION 11 W. Oechslin, CuLTur/ KUuLTUR I1

wenigen Jahrzehnten die Kunstwelt in eine “art industry” verwandelt worden
sei. Wo vormals Kaufer und Verkiufer eines Kunstwerks mit Handschlag ein
Geschift besiegelten, hitte sich jetzt ein globales “network” gebildet, das
von “multi-billion-dollar corporations” und “profit-minded investors” ge-
leitet wiirde. Na und? Niemand zwingt zum Mitmachen. Doch ist uns etwas
abhandengekommen, nicht die Kunst selbst, die es immer wieder schafft, aus
noch nicht ausgeleuchteten Ecken herauszutreten und zu glinzen. Vielmehr
leidet die Sprache, die Begrifflichkeit, mit der wir alles einkleideten und be-
gleiteten. Sie ist ganz wortlich ‘bedeutungslos’ geworden. Nur noch Gefisse,
konsumgingige Behiltnisse. Sprachverlotterung und Verzweiflungskultur in

einem! Eine unheilige Allianz!

Also muss man zuriickdenken und sich darauf besinnen, was denn Kultur
ausserhalb dieser breitangelegten, scheinbar alles iiberwuchernden Konven-
tion auch noch — besser: immer noch — bedeutet. Nicht das Ephemere,
sondern das nachhaltige, immerwihrende menschliche Tun, das wir mit uns
selbst und der ‘menschlichen Natur’ verbinden. Auch nicht das ‘elitir’
Kiinstlerische, weil menschliche Kreativitit natiirlich weit iiber unseren
modernen Kunstbegriff hinaus alles erfasst, menschliches Tun schlechthin.
Man liegt nicht schlecht, wenn man sich des alten Begriffs der Kunst als
té€xvn (techne) entsinnt. Bei derlei Erklirungen — so auch in K. O. Miillers
berithmtem, erstmals 1830 publizierten Handbuch der Archiologie — stand
frither oft das in moderner Zeit gehasste Diktum “Kunst kommt von Kén-
nen”; gemeint waren allerdings erworbene Kompetenzen, nicht mangelnde
Originalitdt, Kompetenzen, die zum Tun fithren und kulturelle Leistungen
ermoglichen. Was bei diesem umfassenden Kulturbegriff im Einzelnen ge-
meint sei, ist von nachgeordneter Bedeutung, weil Kultur sich aus dem
tiglichen Wandel, aus der Differenz, aus den Widersprichen, aus den
Grenzlagen und an Ubergingen ergibt und die Verinderung — und auch die
Entwicklung — in erster Linie abbildet. Kultur ist so besehen notwendiger-
weise ‘fortschrittlich’ und am wenigsten ‘reproduzierend’, wofir sich heuti-
ges Kulturtreiben — weil profitabel — besonders stark macht. Gerade weil
Kultur auf dem Erreichten aufbaut, zihlt das Weitergehen, der Fort-
Schritt.

Heinrich August Riedel hat diesen Gesichtspunkt betont, als er 1797 in
Berlin im ersten Band der von Mitgliedern des “Kénigl. Preuss. Ober-Bau-
Departements” herausgegebenen Sammlung niitzlicher Aufsitze und Nach-

richten die Baukunst betreffend seine Kulturauffassung mitteilen wollte. Man



12 W. Oechslin, CuLtur / KuLTUR ScHOLION T1

Poger st oeos;

DE L'INFLUENCE

DES

SCIENCES
ET Weber den Einfluf
DES BEAUX-ARTS der fdhdnen Kinfte

sum

LA TRANQUILLITE PUBLIQUE

anf bag

dffentlide Glud

Aud ber
franidfifdhen Ueldrife dberfekt

A PARME —
Gh G Grafen von Venjel
IMFRIME PAR BODONI A ﬂ";‘/& :
svoaets:
Gotha,
in ter Dederfden Vudhandinng,
1806

Abb. 4: [Karl Th.A.M. von Dalberg], [Périclés]. De 'influence des sciences et des beaux-arts

sur la tranquillité publique, Parma: Bodoni, 1802, Titel

Abb. 5: [Karl Th.A.M. von Dalberg], Perikles. Ueber den Einfluff der schénen Kiinste
auf das offentliche Glick. [...] Gibersetzt von Ch. C. Grafen von Benzel,
Gotha: Beckersche Buchhandlung, 1806, Titel

war zur Einsicht gelangt, dass nunmehr Deutschlands Architektur auf dem
Niveau der Konkurrenten Frankreich und Italien angelangt war, und richtete
den Blick nach vorn: “Die Baukunst hat jederzeit unmittelbar cultivirt. Zu-
erst aber, weil sie die Bildung vorbereitete; jetzt, weil sie in den Stand setzt
darin fortzuschreiten.”

Man ging damals — wie schon Alberti in seinem 1485 erstmals gedruckten
De Re Aedificatoria® — davon aus, dass die Architektur dem Menschen zunutze
und dadurch das “erste Kunstwerk” entstanden sei.” Und Karl Theodor
Anton Maria von Dalberg sprach unter dem suggestiven Titel Perikles in
einer franzosisch wie deutsch und italienisch weitverbreiteten programma-
tischen Schrift “Uber den Einfluss der schonen Kiinste auf das 6ffentliche
Gliick” (Abb. 4, 5). Nebst Kultur und Bildung war nun auch die Offentlich-
keit ins Visier geriickt und daraus ein Ganzes von gesellschaftspolitischer
Brisanz gebildet worden. Das also war die ‘kulturelle’ Ambition. Und man
fragt sich, wieweit wir seitdem davon abgeriickt sind. Dalberg bezog alles
auf das hochste menschliche Ziel der Glicksfindung. Und unbestritten war



SCHOLION 11 W. Oechslin, CuLTur / KuLTUR 13

jedenfalls, dass es mit der Kultur ‘vorwirtsgeht’, somit etwas in Bewegung
gerit und eben nicht - sich selbst feiernd — stillsteht. Am andern Ende stand
bei Dalberg der Glaube an eine endgiiltige Uberwindung der Barbarei im
Zeichen von Aufklirung durch “beaux-arts” und “sciences”, auch mit Blick
“au bonheur et 2 la tranquillité publics des Etats”. Kultur und Frieden, alte
und neue politische Parolen! Wie missbriuchlich dies gehandhabt werden
kann, lehrt uns unsere jingere Geschichte.

Es dndert nichts an der guten Absicht der damaligen, konkreter Ziel-
setzung zugewandten Autoren; die Herausgeber der Sammilung niitzlicher
Aufsitze, darunter David Gilly, nahmen in ihrem Publikationsprogramm
“schon ausgemachte Wahrheiten und Lehrsitze der Baukunst” genauso auf
wie “Betrachtungen noch unausgemachter Bauregeln” und dariiber hinaus
allerlei “Erzdhlungen und vermischte Nachrichten”, um “Kenntnisse und
Ereignisse bekannter zu machen und schneller zu verbreiten”.” Das Kultur-
programm enthielt einen Bildungsauftrag im Rahmen gegebener Kompeten-
zen; man wollte von der Geschichte profitieren und darauf aufbauend nach
vorne schauen.

Was wiirde den Wesenszug der Kultur besser beschreiben als dieses Pro-
gramm und diese Schrift, die den Anfang des architektonischen Aufbruchs
in Berlin mit dem jingeren (Friedrich) Gilly und Schinkel bewirkten! Man
stand im Einklang mit der Zeit, die gerade ihren Kulturbegriff gebildet
hatte und diskutierte. Man irrt, wenn man meint, es handle sich um ‘elitire’,
bloss philosophische Konzepte. Man war sich der Notwendigkeit bewusst,
die kulturellen Zielsetzungen den Gegebenheiten anzupassen. Dalberg etwa
lisst zu Beginn seines Perikles Euripides auftreten, der gegentiber Anaxagoras
kritisch vermerkt, die “Erforschung des Weltenbaus und der Mathematik”
wiirden zu “iibersinnlichen Wahrheiten” fiihren, “welche zwar den Denker
aufkliren, aber zu hoch iiber der Fassungs-Kraft der Mehrheit schweben”.”
“Meine Einbildungskraft gliiht”, fahrt Dalbergs Euripides fort, “mein Wesen
regt sich im Bediirfnif§ der Thitigkeit: so begeisterte mich die Sehnsucht,
Aller Herzen zu riihren, auf Aller Willen zu wirken.” Natiirlich will Dalberg
zu den grossen Wahrheiten fithren und den “Menschen auf dem Wege der
Weisheit leiten”.’

Was aus all diesen Stimmen ‘um 1800’ klar wird, ist die Tatsache, dass der
Mensch im Mittelpunkt steht und dort stehen soll. Kultur ist recht eigentlich
eine Angelegenheit der Anthropologie. Immanuel Kant stellt das Problem
dementsprechend an den Anfang der Vorrede seiner Anthropologie in



14 W. Oechslin, CuLTur / KULTUR ScHOLION 11

Anthropologic :

St

pragmatifder Dinfide

T Sbntgsbery
Gricvrid Nicoloving

31 798

Canchda

Abb. 6: Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht abgefafit,
Konigsberg: Friedrich Nicolovius, 1798, Titel

pragmatischer Hinsicht abgefafst (Abb. 6). Auch er gibt sich pragmatisch an den
Tatsachen und Gegebenheiten orientiert, stellt umso mehr den Zusammen-
hang der Kultur mit dem Menschen radikal in die Mitte und nimmt die
Bildung (Kant spricht von ‘Schule’) mit ins Kalkiil. Um diese Argumente
geht es in der langen, immer wieder neu belebten Diskussion, von der, zufil-

lig ausgewihlt, einige Positionen erinnert werden sollen.

DEer MENSCH, “SEIN EIGENER LETZTER ZWECK” UND “DIE BESTIMMUNG

DES MENSCHEN"

“Alle Fortschritte in der Cultur, wodurch der Mensch seine Schule
macht, haben das Ziel, diese erworbenen Kenntnisse und Geschicklich-
keiten zum Gebrauche fiir die Welt anzuwenden; aber der wichtigste
Gegenstand in derselben, auf den er jene verwenden kann, ist der Mensch:

weil er sein eigener letzter Zweck ist.”

Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht abgefafit,
Kénigsberg: Fridericus Nicolovius, 1798, S. [iii], Vorrede



ScHoLION 11 W. Oechslin, CurTUur / KULTUR 15

“Significant autem voces ex primaria intentione aeque immediate

in ratione finis conceptus ac res. Cujus ratio est, quia homo ut Aristot.

in polit. docet, est animal sociabile, adeoque ea, quae per se & aeque
immediate conferunt ad societatem & commercia humana fovenda per se
& aeque immediate intendi debuerunt in ratione finis proximi subordinati

huic ultimo fini utilitatis.”

Franz Anton von Dietrichstein, Quaestiones Philosophicae,

Wien: Matthaeus Cosmerovius, 1661, S. 105

“Des decisions ou des usages ou des habitudes persistent a travers les
événements les plus bouleversants, installant un malaise, constituant une
entrave, compliquant a plaisir le jeu. [...] Les usages sont devenus modestes
ou toutes-puissantes habitudes; et personne, au milieu de tant de contradic-
tions épuisantes n’imagine qu’une simple decision puisse, en supprimant

'obstacle, ouvrir le libre passage a la vie. A la vie tout simplement.”

Le Corbusier, Le Modulor, Paris, [1949], S.15

Wir sind in Fesseln gelegt; was Sitte und Gebrauch, was Bildung war, ist zur
blossen — und michtigen — Gewohnheit verkommen und droht uns zu erdri-
cken. Selbst Le Corbusier findet den Weg zum Leben versperrt. Und darum,
um das Leben, geht es doch, méchten wir hoffen: “ouvrir le libre passage a
la vie. A la vie tout simplement.” Was Le Corbusier mit “usage” bezeichnet,
wird nicht nur mit Gebrauch und Anwendung, sondern auch mit “Bildung”
und “Weltkenntnis” iibersetzt, die Kant seinerseits mit Kultur verbindet;
der Kontrast zu (blosser) Gewohnheit, “habitude”, ist eklatant, obwohl die
Bedeutungen variieren und auch Sitte und Gewohnheit, somit also auch “ha-
bitude” zuweilen unter diesen Begriff gerit. Im Vorspann zu einer ausfiihr-
licheren Abhandlung zum Begriff “usage” in der grossen Encyclopédie fithrt
De Jaucourt “usage” und “coutume” als Synonyme ein, wobei fiir “usage”
eine universellere Geltung beansprucht wird. Es folgen Differenzierungen:
“Dusage s’introduit & s’étend; la coutumee s’établit & acquiert de autorité.”"
Damit das geschieht, damit eine kulturelle Errungenschaft sich durchsetzen
kann, soll sie sich also bereits etabliert haben. Jaucourt schreibt weiter und
zitiert dabei den Meister der Synonyme, den Abbé Girard: “Le premier fait
la mode, la seconde forme I’habitude; 'un & ’autre sont des especes de lois,

entierement indépendantes de la raison, dans ce qui regarde I'extérieur de



16 W. Oechslin, Curtur / KuLTUR ScHOLION 11

la conduite.” Sitte und Gewohnheit finden keine Gnade. Man ist gewarnt,
der ﬂbergang zu Gesetz und Norm ist fliessend und, wie es scheint, un-
vermeidbar, sobald sich die “usage”, aus der Bewegung genommen, in die
Ruhe versetzt hat. Vernunftanspriiche sind ausbedungen. Der nachfolgende
grossere Beitrag beginnt mit einer Diskussion der fluktuierenden Sprache,
der “différence prodigieuse des mots” und der entsprechend sich verin-
dernden Bedeutungen." Was Le Corbusier in seiner Kritik des Wandels
von “usage” zu “habitude” zu beklagen schien, 16st sich ob soviel Unbe-
stimmtheit und Unverbindlichkeit auf. Das Stigma aller kulturgeschicht-
licher Betrachtung!

Es bedarf einer eindringlicheren Diskussion, um dies zu korrigieren.
Man muss den Menschen wieder in dieses commercium einbeziehen. Es ist
dies 1798 das zuvorderst betonte Argument in Kants Anthropologie, in deren
Vorrede er als “wichtigsten Gegenstand” aller “Fortschritte in der Cultur”,
iber den “Gebrauche fiir die Welt” gestellt, den Menschen selbst bezeichnet:
“weil er sein eigener letzter Zweck ist.””” Nur so wird man den Kulturbegriff,
bar aller Vernunft (!), vor seinem Abfall in Konvention und Norm bewahren
konnen.

Kant beginnt seine “anthropologische Didactik” mit dem Vorsatz, “das
Innere sowohl als das Aeufiere des Menschen zu erkennen”.” Man muss
beim “Bewufitein seiner selbst” ansetzen, der “Vorstellung des Ich”, was
gemiss Kant den Menschen “unendlich uber alle andere auf Erden lebende
Wesen” erhebt.” “Dadurch ist er eine Person”, und von hier aus fiihren dann
die nachfolgenden Untersuchungen weiter. Es beginnt wie in Aristoteles’
Metaphysik bei den Sinneswahrnehmungen und dem privilegierten Sehsinn,
und Kant beeilt sich, auch hier nichts dem reinen Zufall zu iiberlassen und
zu prizisieren: “Die Sinne verwirren nicht” (Abb. 7).” Erfahrung ist em-
pirische Erkenntnis, und auf diesem Weg gelangt man zu “Sagacitit oder
Nachforschungsgabe”;” dies lisst das Erfinden, nimlich die “Originalitit des
Erkenntnifivermogens” vom blossen Entdecken unterscheiden,'” ruft nach den
“Mitteln der Belebung und Bezihmung des Spiels der Einbildungskraft”,"
betrifft das Gedichtnis genauso wie das “Vorhersehungsvermogen”, die
“praevisio”.” Es ist erstaunlich, was die menschliche Kultur vermag. Am
Ende steht dann die “pragmatische Anlage der Civilisirung durch Cultur”
zur Diskussion, wobei es in erster Linie um gesellschaftliche Verhiltnisse
und die entsprechend geforderten “Umgangseigenschaften” geht.*® Dabei
gibt es eine Bestimmung, die den Menschen als “Gattung” betrifft, was dann

zum “Fortschreiten” des menschlichen Geschlechts insgesamt fiithrt. Kant



SCHOLION I1I W. Qechslin, CuLtur / KuLTUR 17

iyt

brauenbogen, die Nase und den ‘Schnurrbart gebildeten Rahmen
erscheint ein Theil meines Korpers, so weit er sichtbar ist, und
dessen Umgebung?)  Mein Leib unterscheidet sich von den
andern menschlichen Leibern nebst dem Umstande, dass jede leb-
haftere Bewegungsvorstellung sofort in dessen Bewegung aus-

Fig. 1.
bricht, dass dessen Berahrung auffallendere Verinderungen bedingt
als jene anderer Kisrper, dadurch dass er nur theilwe

une ins-
besondere ohne Kopf gesehen wird. Beobachte ich ein Element
A im Gesichtsfelde, und untersuche dessen Zusammenhang mit
einem anderen Element I3 desselben Feldes, so komme ich aus
dem (iebiet der Physik in jenes der Physiclogie ader Psychologie,

B
ehene Zeichnung micht darstelibar ist, wollen wir hier absehen.

Abb. 7: Ernst Mach, Die Analyse der Empfindungen [...], Jena: G. Fischer 1903, Fig. 1

macht den Sprung von der Person zur Gesellschaft und sieht darin, nimlich
in der “Cultur unserer Gattung”, den entscheidenden Vorteil.”" Die morali-
sche Frage, der Trieb zur Wissenschaft wie selbst der Gang zur Gliickselig-
keit ist aus diesem Zusammenhang zu verstehen und zu deuten. Schliesslich
geht nichts ohne die Vorstellungen von Freiheit und Gesetz. Die Bestim-
mung des einzelnen Menschen wie der Gattung Mensch kulminiert idealiter
in einer “weltbiirgerlichen Gesellschaft (cosmopolitismus)”,*” in der sich die
menschliche Kultur, nunmehr zusammengefasst, abbildet und realisiert. Die
Art, der “Charakter der Menschengattung” ergibt sich so letztlich aus der
Bildung der Kultur, und Kant betont, dass es sich dabei nicht bloss um ein
Aggregat’® handelt: “Der Mensch war nicht bestimmt, wie das Hausvieh, zu
einer Herde; sondern, wie die Biene, zu einem Stock zu gehoren.”**

Hat man sich in unseren heutigen Zeiten des Konsums von diesen Kul-
turidealen verabschiedet, die den Menschen bei der Bestimmung seiner
Gattung und der auf diesen Primissen fussenden Gesellschaft Orientierung

waren?



18 W. Oechslin, CuLTURrR / KULTUR SCHOLION 11

QVASTIONES
HILOSOPH]CA
‘ANTIQI}ISSIMA ET CELW

BERRIMA UNIVERSIT TE.
J
SVIENNENSI, zztﬁ”’t

J

Y4B TLLUSTRISSING.

' SAC: ROM: IME:
COMITE

'FRANCISCO ANTONIO
De DIETRICHSTEIN

DISPUTAND .E,

PrzfideR.P. BALTHASARE
GERALDINO, Soc:JEsu.

- VIENNZE AusTrRIZE,
Typis Marthai Cofincrovif, Sac: Caf: Maf:
- Aunle Typographi, Anzo 1661%.

=5
g

Abb. 8: Franz Anton von Dietrichstein, Quaestiones Philosophicae, Wien:
Matthaeus Cosmerovius, 1661, Titel

Eine kulturelle Tat aus den vereinzelten Handlungen des Menschen herauszu-
heben, um sie der Gattung Mensch als Zweck und Bestimmung einzuschrei-
ben, ist der entscheidende Schritt. Man kann ja nicht bei der Klimatheorie
stehen bleiben und mit Voltaire die “différentes Races de 'Homme” auf
die mehr oder minder gegebenen “Climats favorables” ausrichten, um sich
dann daran zu erfreuen, dass man der Zeit barbarischer Grausamkeiten
entwachsen ist.”> Winckelmanns Erleuchtung, der “gute Geschmack” hitte
angefangen sich “unter dem griechischen Himmel zu bilden”, befriedigt die
Sehnsucht und erklirt doch wenig, ausser man nehme Winckelmanns Spiel
mit den sanften und nicht grob ausschlagenden Linien auf dem Weg hin zur
Entdeckung ruhiger Schonheit ernst. Dass den “gemissigten Jahreszeiten” in
Griechenland eine tippige Zahl von “klugen Koépfen” geschuldet sei, mochte
den Philosophen im nérdlichen Kénigsberg hingegen kaum entziicken.*
Spricht man von Kultur und situiert man das Problem in der “Anthro-
pologie”; lisst sich die dsthetische Frage nicht mehr davon abldsen; der
gesellschaftliche Verband ist jetzt als verbindlicher Ort bestimmt, und das



SCHOLION 1T W. Oechslin, Curtur / KuLTUR 19

S —

%eﬁlmmung , Die

; bes o . :
‘ . Beftimmun
Menfden. i g
— — quod — ad mos : dbes :
& Pertinet o - neflcice malum coft, agitamus  eem—
H
' = Menfden
Won nenem vevbefferte und vermebree Auflage e :
” mit ¢inigen 3ugaben.
Dargeficllt

yeon

Jobann Gotelied Fidre.

Berlin,

”ﬁii}—qﬁerbéd)ﬁjgﬁébigﬂ Kayferl. b;iuélegic;: in der Vojfifden Dudhaudluus,

1800,
Taubingen,
bey Wilp, Hetne. Schramun und Chr, Gottl, Frant
1782

Abb. ¢: [Johann Joachim Spalding], Die Bestimmung des Menschen. Von neuem verbesserte

und vermehrte Auflage mit einigen Zugaben, Tiibingen: Schramm /Frank, 1782, Titel

Abb. 10: Johann Gottlieb Fichte, Die Bestimmung des Menschen,
Berlin: Vossische Buchhandlung, 1800, Titel

ist nicht neu. Der Mensch ist, wie man aus aristotelischer Tradition heraus
beliebig hiufig — wie hier gerade 1661 bei Franz Anton von Dietrichstein —
erfahren kann, ein “animal sociabile”” (Abb. 8), was Zwecksetzung durch
den Menschen selbst, ganz entsprechend der Formulierung Kants, “weil er
sein eigener letzter Zweck ist”,”® mitbedingt. Das ist kein ‘abstractum’, ganz
im Gegenteil, es geht um die gesellschaftliche Wirklichkeit, die mit der
Erfahrung der Sinnlichkeit auf gleicher Ebene zusammentrifft.

Wie an einem roten Faden aufgereiht folgen die Bemithungen, diese An-
bindung zu ergriinden und zu belegen. Dabei geht es weniger um einzelne
kulturelle Leistungen als sehr viel grundsitzlicher um den Menschen als
kulturelles Wesen und noch eindringlicher um das Menschsein als kulturelle
Wirklichkeit. Es sind Uberlegungen, die bei Fichte erneut in die Frage nach
der Bestimmung des Menschen umschligt; von aussen besehen lag dies in
der Luft, wie die vorausgegangene, mehrfach aufgelegte Publikation Johann
Joachim Spaldings zu diesem Thema belegt (Abb. 9). Doch nach dieser Erbau-

ungsschrift, die mit Themen wie “Sinnlichkeit” und “Vergniigen des Geistes”



20 W. Oechslin, CuLtUur / KULTUR SCHOLION 11

Philosophie und
Wirklichkeit

Von

Theodor Lipps

Heidelberg 1908
Carl Winter's Universithtsbuchhandiung

Festaga-Awaly N h,

Abb. 11: Theodor Lipps, Philosophie und Wirklichkeit, Heidelberg:
Carl Winter’s Universitidtsbuchhandlung, 19o8, Titel

immerhin undogmatisch den offenen Zugang zur Welt sucht,” folgt nun in
Fichtes “Darlegung” wiederum eine Vertiefung in grundsitzlicher Absicht.
Fichte macht 1800 schon in seiner Vorrede klar, dass er seine Argumentation
aus der Enge philosophischer Diskussion herausfithren will, um sich dem
anzunehmen, “was aufler der Schule brauchbar ist” und sich zum “kunstlosen
Nachdenken entwickeln miifite” (Abb. 10).>° “Es sollte anziehen und erwirmen
und den Leser kriftig von der Sinnlichkeit zum Uebersinnlichen fortreifien.”"
Also doch! Er hatte sich gerade von den “Philosophen von Profession” losge-
sagt.’” Nein, “wirklich und in der That” muss der Leser mit sich reden, “rein
aus sich selbst”, “durch eigne Arbeit und Nachdenken”, eine Denkart entwi-
ckeln, “und sie in sich aufbauen”.’’ Natiirlich rechnet Fichte mit dem selbst-
denkenden Menschen, und nicht iberraschend findet er schnell zum “Princip
der Thitigkeit, des Entstehens und Werdens an und fiir sich”; er nimmt Mass
an der Wirklichkeit und spricht von der Kraft, die sich selbst in Bewegung
setzt und dies “auf diese bestimmte Weise”, sich entwickelnd, tut.**

Die Diskussion des ‘Ich’ findet in Tuchftihlung mit der Wirklichkeit, der
Natur und ihren Kriften statt — niher an der alten Vorstellung von Kultur,
als hier gemeint sein kann! Es wiederholt sich sehr viel spiter und ebenso
eindringlich bei Theodor Lipps: “Darauf antworte ich einfach: ich meine

das einzige Ich, das urspriinglich diesen Namen verdient. Ich meine das Ich



SCHOLION I1 W. Oechslin, CuLTUur / KuLTUR 21

der unmittelbaren Erfahrung. Ich meine das Ich, das jeder meint, wenn er
sagt, ‘ich’ empfinde Rot oder Weifi, ‘ich’ stelle ein Haus oder einen Baum
vor, ‘ich” denke dies oder jenes, ‘ich’ bin lustig oder traurig. Niemand wiirde
gewiff diese Wendungen gebrauchen, wenn er nicht von ‘sich’ ein Bewuf3t-

sein hitte. Dies aber kann er letzten Endes nur haben aus der unmittelbaren

Erfahrung” (Abb. 11).%

... UND DIE MUHEN, EINEN BEGRIFF vON “CULTUR” ZU BILDEN

“Cultiviren, bauen, anbauen, urbar machen: und uneigentlich, bilden,
ausbilden. Ein cultivirter Mensch, ein gebildeter.

Cultur, 1. Von Lindereien gebraucht, Bau und Anbau, das Urbar-
machen. Der Getreidebau, der Seidenbau. Der Anbau dieser Wiistenei geht
langsam von Statten; 2. uneigentlich vom menschlichen Geiste, und von
Volkern gebraucht, die Bildung, Geistesbildung, Ausbildung, der Geistes-
anbau, die geistige Entwickelung. Man kann auch Anbau schlechtweg
in dieser uneigentlichen Bedeutung gebrauchen. Riidiger bemerkt, dafi
Cultur zuweilen in beiden Bedeutungen zugleich genommen werde, wie
z.B. wenn von der bessern Cultur Rufilandes seit Peter dem Grofien die
Rede ist. In diesem Falle konnen wir bestimmter der Land- und Geistes-
anbau dafur sagen. Fir falsche Cultur haben wir Mifibildung, auch Ver-
bildung, und das Verbilden. ‘Denn jener kann leichter verbildet und auf
falsche Wege gestofien werden.” Gothe. Fiir den ersten Grad der Bildung
hat Klopstock das Wort Entbarbarung gebraucht: ‘Dadurch bringt es
unsere Sprache doch wol nicht weit in der Entbarbarung.””

Joachim Heinrich Campe, Worterbuch zur Erklirung und Verdeut-
schung der unserer Sprache aufgedrungenen fremden Ausdriicke. Ein
Erginzungsband zu Adelungs Worterbuche, Erster Band, Braunschweig:
Schulbuchhandlung, 1801, S.279

Auf dem Weg zur Kultur ist diese Begegnung und Auseinandersetzung mit
der Wirklichkeit, dem Ich und dem Menschen, “weil er sein eigener letzter
Zweck ist”, besonders eindringlich. Dabei ist der Begriff ‘Kultur’ zu Kants
Zeiten noch kaum in der deutschen Geistesgeschichte angekommen, sodass
man sich fragen muss, ob und wie sehr sich die anthropologische Diskussion



22 W. Oechslin, CuLTtur / KuLTUR SCHOLION 11

4

Die

Staatslehre

abee

uber das Werhd(tnif des Livfiaates jum
© Bernunftreidye

: in Worvetrdgen,
ulbu!l‘ﬂ; fm Soramer 1813 auf ter Univerfitde gu Berlin
burd
. Sobann Gottlied Fidhte,

(Hus feinem Nadylaffe bevausgegeben:)

*

Berlin 1§20,
gedeude vub oveclegt
bei B Meimer

Abb. 12: Johann Gottlieb Fichte, Die Staatslehre [...], Berlin: G. Reimer, 1820, Titel

mitsamt den grundsitzlichen philosophischen und ethischen Fragen in ein
Ganzes gefiigt und nachhaltig gefestigt habe, das sich dann eben ‘Kultur’
nennen wiirde. Bei Fichte enden die Bemiithungen einer “angewendeten
Philosophie™’ bei der Staatslehre, die 1820 aus dem Nachlass im Einklang mit
weiteren derartigen Unternehmungen herausgegeben wurde, welche sich
auch der Rechts- und Sittenlehre oder auch kleineren Gelegenheitsschriften
wie der “Zuriickforderung der Denkfreiheit” widmeten (Abb. 12).’” Fichtes
Herausgeber verpflichteten sich dabei, sein Werk “unmittelbar zeitgemif} zu
machen”.”® Doch wie eng und verbindlich sollte die Bindung der Kultur an
Gesellschaft oder gar ‘Staat’ sein? Wir sind inzwischen eines Besseren belehrt
und denken nur mit grosser Skepsis an Staatskultur und dergleichen. Der
modernen Kulturphilosophie®* mangelt es derweil an der direkten Begegnung
mit der Wirklichkeit, an Involvierung, einer gelebten Kultur; der entspre-
chende Hang zur ‘“Theoretisierung’ dominiert bis heute. Fichtes dringliche
Worte zum “kunstlosen Nachdenken”, zur gesuchten Nihe und Unmittelbar-
keit, zu einer Erorterung, die bei der Wirklichkeit bleibt, tun not.

Muss man, um sich einem Kulturbegriff anzunihern, in die Agrarwelt
zuriickgehen? Die Encyclopédie macht es vor, offensichtlich, um festen
Boden unter den Fiissen zu gewinnen! Natiirlich findet man schon in Ci-

ceros Tusculanae Disputationes den Hinweis auf die “Cultura Animi”, und
b



SCHOLION 11

W. Oechslin, CuLtur / KUuLTUR 23

NE JOANNIS PICI MIRAN
DVLAE, VBI SVBLIMIO
RA ET SACRAE ET
HVMANAE PHIL
lofophie myfteria
explicantur.

Eiufdem de Chrifto ¢ boe udlo feculo.
Ttem loci Chriftiandm uitam complecientes.
Pretered annotationes in pfaimism X V.

Wit ot o
#lson Hﬂyfi’

BASILEAE EXCVDEs
bat Henricus Petrus , menfe
Mdﬂio‘, Anne

MTD R

Abb. 13: Giovanni Pico della Mirandola, De Homine, Basel: Henricpetrus, 1530, Titel

das entging den Autoren auch nordlich der Alpen nicht. In humanistischer
Zeit ist die an kulturelle Wirksamkeit gebundene, umfassend interpretierte
Menschenwiirde das grosse Thema. In De Hominis Dignitate — oder abge-
kiirzt wie in der separaten Basler Ausgabe von 1530 De Homine — leitet Gio-
vanni Pico della Mirandola das Argument aus arabischer Quelle ein: “Nihil
spectari homine admirabilius respondit.” Pico ruft Asclepius an: “Magnum
6 Asclepi miraculum est homo.”* Picos Schrift ist als “oratio de homine”
eingefiihrt (Abb. 13). Kaum irgendwo wurde das Menschsein in intensive-
rer Weise als in Natur und Welt eingebettet aufgefasst. Es beginnt alles
bei der Anerkennung der Menschenwiirde, und die ist uneingeschrinkt
universal. Pico bemtiht natiirlich die ganze Menschheitsgeschichte seit der
Schopfung, beruft sich auf Hermes und Moses, um dies zu unterstreichen,
um den Menschen mit seinem Denkvermogen und seinem freien Willen zu
‘begriinden’. Er ist in die Mitte der Welt gestellt und soll sich umblicken,
um zu sehen, was da kreucht und fleucht: “Medium te mundi posui, ut
circumspiceres inde commodius quicquid est in mundo.”* Die Welten der
“vegetabilia”, "sensualia”, “rationalia” und “intellectualia” sind in ihm wie
in einem Chamileon vereinigt. Kultur radikal! So vieles hat der Mensch
geschaffen und zusammengefiigt. Blind der Mensch, der das nicht sieht.

Pico fordert die Zusammentfithrung der platonischen und aristotelischen



24 W. Oechslin, CurLtur / KuLTUR ScHOLION 11

Philosophie. Seine goo im November 1486 in Rom angeschlagenen The-
sen, die bei Albertus und Thomas beginnen, werden abgelehnt und fithren
ihn an den Rand des Abgrunds, weil sie sich allen Wissens (“de omni re
scibili”), auch der Magie und Kabbala, annahmen und a//e Varianten des
Denkens einschlossen. Doch so weit reicht nun mal menschliche Kultur.
“Sunt autem disputanda dogmata” liest man erginzend in der Ausgabe von
1532;% es muss alles in ein Gespriach miinden. Erst dann erfullt sich, was
wir mit der dem Menschen — und dessen “eigenem letzten Zweck” — gewid-
meten Kultur verbinden.

Wie immer in der Geschichte, Begriffe kommen hinterher. Die Encyclopédie
folgt — gleichsam ‘biblisch’ — der Fruchtbarmachung der Erde, ein bisschen
materialistisch und schon ‘physiokratisch’ angehaucht mit dem Interesse
dafiir, was sich der Mensch aus dem Boden zu seinem Leben und zu seiner
Existenzsicherung holt.* Agriculture! Wobei vermerkt wird, dass dies hier
lediglich “sous le point de viie politique” abgehandelt wiirde. Heisst auch,
dass man bei der Kultur als der umfassendsten menschlichen Titigkeit
bleibt, deren Ordnung, wie man bei Aristoteles zu Beginn der Nikomachi-
schen Ethik und der Metaphysik liest, gleichsam architektonisch, mit dem
Wortchen dapyrrektovikn (architektonike) umschrieben werden kann. Bei
Pico war die Rede vom “summus Pater architectus meus”.* Und was ande-
res zeigt das an, als dass sich alles um das Schaffen und Machen dreht, um
das, was der Mensch durch sein Tun* ‘mit der Welt anfingt’. Nun also, im
Beitrag zur “culture” in der Encyclopédie fillt der Blick aus der Aktualitit
heraus auf die Landwirtschaft; noch ist der ‘Reichtum der Nationen’ dieser
Sparte geschuldet. Damit, so schienen die Herausgeber anzunehmen, war
die Frage der “Culture” im Kern erfasst und zur Geniige dargestellt. Die
Nihe von Natur und Kunst, die Verbindung lebenserhaltender Titigkeit
und Intelligenz scheint gewahrt.

Doch Johann Heinrich Campe fithrt das Wort nicht — auch nicht in der
Variante Kultur — in seinem 1807-1811 erscheinenden Worterbuch der Deut-
schen Sprache. Man muss sich bei ihm in dem erstmals 1801 und verbessert
und erweitert 1808 erschienenen Worterbuch zu den der deutschen Sprache
“aufgedrungenen fremden Ausdriicken” umsehen (Taf. I).

Das Problem beginnt schon beim Buchstaben “C”, dem Campe einen
eigenen Beitrag in seinem Wirterbuch der deutschen Sprache® notgedrungen
widmen muss, weil mit dem “Abeze” dieser Buchstabe als zur deutschen

Sprache gehorig vorgegeben ist. Campe gibt Empfehlungen, wie damit



ScHOLION I1 W. Oechslin, CurTUur / KULTUR 25

BVBerfud

Gefdidhee
der Cultur
e menfdylichen Sefdhleches,
Lon dem BWerfaffer

bes Begriffs mmf\'i;ﬂtfyéi’u&::ﬁgrgipn und
Kenneniffes T,

A8

Leipgig
bey Chriftian Gocelied Hertel
7 8 2.

Abb. 14: [Johann Christoph Adelung], Versuch einer Geschichte der Cultur des menschlichen
Geschlechts [...], Leipzig: Ch.G. Hertel, 1782, Titel

umgegangen, somit auch, in welchen Fillen das “C” beibehalten und nicht
durch das “K” ersetzt werden soll. Dazu gehort die Begrindung: “Weil es
gut ist, daff diese Worter, welche unserer Sprache immer fremd bleiben sol-
len, auch das fremde Aufiere behalten, woran sie als solche, sogleich erkannt
werden konnen.” Also behilt “Cultur” ein bisschen von seinem exotischen
Charme und verschafft sich sogar Respekt, so wie dies Campe in seinem
Worterbuch zu den fremden Ausdriicken zum Begriff “Cultivateur” ausfiihrt:
“Dieses Wort wird fiir uniibersetzbar gehalten, weil es vornehmer klingen
soll, als die ihm antwortenden Deutschen Worter.”¥” Campe empfiehlt statt-
dessen das “Gute Deutsche Wort Bauer”.*

In Campes Worterbuch der “aufgedrungenen fremden Ausdriicke” ist
von “Cultiviren, bauen, anbauen, urbar machen” die Rede, dem dann aber
gleich das “uneigentliche” “bilden und ausbilden” folgt: “uneigentlich vom
menschlichen Geiste, und von Volkern gebraucht” prizisiert die Definition.*
Die “Geistesbildung”, die Ausbildung und — besonders nahe am agrarischen
“urbar machen” — der “Geistes-anbau”, sie sind da. Mit dem Agrarischen sind
Geistesbildung und “Geistes-anbau” bei Campe durch das Tun und wohl
auch durch das Schaffen und Hervorbringen verbunden.

Johann Christoph Adelung, seinerseits Autor eines bedeutenden Wor-

terbuchs (1774-1786), in dem man einen Eintrag Cultur ebenso vergebens



26 W. Qechslin, CuLTUur / KULTUR

ScHOLION 11

sucht wie auch noch viel spiter in Johann August Eberhards Allgemeiner
deutschen Synonymik (1795-1802), hat schon 1782 seinen Versuch einer Ge-
schichte der Cultur des menschlichen Geschlechts vorgelegt und im Untertitel sein
Interesse an “menschlichen Fertigkeiten und Kenntnissen” betont (Abb. 14).
Am Ende ist er mit diesem Versuch allerdings nicht weit entfernt von den
Mustern einer Universalgeschichte, wie dies nach Voltaire in Deutschland
August Ludwig von Schlézer 1772 im Sinne einer systematischen Welt-
geschichte versucht hat. Jetzt steht es bei Adelung im Titel schwarz auf weiss:
“Geschichte der Cultur des menschlichen Geschlechts”. Nicht die Nationen
und deren Erfolgsgeschichten, sondern die Spezies Mensch scheint nun das

Hauptinteresse zu sein.

“VERFEINERUNG, AUFKLARUNG, ENTWICKELUNG DER FAHIGKEITEN”

UND DERGLEICHEN: ANNAHERUNG AN DIE INHALTE EINES KULTURBEGRIFFS

“Gerne hitte ich fiir das Wort Cultur einen deutschen Ausdruck ge-
wihlet; allein ich weif} keinen, der dessen Begriff erschopfte.
Verfeinerung, Aufklirung, Entwickelung der Fihigkeiten,

sagen alle etwas, aber nicht alles.”

[Johann Christoph Adelung], Versuch einer Geschichte der Cultur
des menschlichen Geschlechts. Von dem Verfasser des Begriffs
menschlicher Fertigkeiten und Kenntnisse,
Leipzig: Christian Gottlieb Hertel, 1782, fol. 5r (Vorrede)

Das zumindest scheint sich in Adelungs Vorrede zu bestitigen. Seinem Be-
kenntnis, er hitte gerne fiir “Cultur” einen deutschen Ausdruck gewihl, figt
er den Hinweis zu den mdglichen Inhalten dieses Begriffes hinzu, Verfeine-
rung, Aufklirung sowie Entwicklung der Fihigkeiten. Man ist der Sache
nihergekommen.”

Adelung wundert sich, “daf} dieses Feld bisher so wenig bearbeitet wor-
den, indem mir auch nicht ein einziges Buch dieser Art bekannt ist, welches
die Sache in ihr gehoriges Licht gestellt hitte”. Er findet, die Geschichte der
Cultur miisse jetzt “vor der so genannten Universal-Geschichte hergehen”;
allzu pragmatisch und einseitig sei die iibliche Geschichte der “Staats- und
Kriegsbegebenheiten”. Auch eine “Geschichte der Menschheit” scheint ihm



ScHOLION 11 W. Oechslin, Cvrtur/ KurTUur 27

ungentigend, denn menschliche Natur sei denn “von der Cultur des mensch-
lichen Geschlechtes doch noch sehr verschieden”.

Also bemiht er sich nun seinerseits um eine Anniherung: “Cultur ist mir
der Uebergang aus dem mehr sinnlichen und thierischen Zustande in enger
verschlungene Verbindungen des gesellschaftlichen Lebens.” Er prisentiert
ein Entwicklungsmodell in fiinf Stufen, das 1. von einer “Abnahme der Lei-
besstirke und Verfeinerung des thierischen Korpers” ausgeht. Es schliesst
sich 2. eine “allmihlige Abnahme der sinnlichen oder dunklen Begriffe und
ihrer Herrschaft” an, dem entsprechend 3. eine “allmihlige Zunahme der
deutlichen Begriffe, oder der verniinftigen Erkenntnifi und ihrer Herrschaft
tiber die vorige” folgt. Das bewirkt weiter 4. die “Verfeinerung und Milde-
rung der Sitten” und findet sich 5. schliesslich “in den hohern Graden der
Cultur” und fihrt zur “Bildung des Geschmackes”.

Letzteres wirkt dann, wohl dem heutigen Zustand des Geschmacksbegriffs
geschuldet, doch sehr einschrinkend; von der “Cultur des menschlichen Ge-
schlechts” zum “Geschmack”! Man ahnt schon hier, welches Schicksal dem
Kulturbegriff und der Kultur beschieden sein kénnte. Doch vorerst zihlt
der unbedingte Fortschritt — trotz aller einengenden Prizisierung. Adelung
ist sich sicher, dass selbst die biblische Schépfungsgeschichte einer neuen
Deutung bediirfe und so der “Siindenfall” mit dem “Uebergange in engere
Verbindungen” erklirt werden miisse. Das menschliche Geschlecht sei “seit
seinem ersten Entstehen in einem unaufhoérlichen Fortschritte sowohl der
Bevolkerung als auch der Cultur begriffen”. Adelung will sich dabei nicht
nur um eine “Cultur des Geistes” kiilmmern, er muss notgedrungen auf die
“Volksmenge” zu sprechen kommen, die in einem “eingeschrinkten Raume”
Cultur “erzeuget”, wodurch “Staaten michtig und blithend werden”: “die
Cultur wird nur in dem engern gesellschaftlichen Leben brauchbar, und die-
ses hanget ganz wieder von dem Verhiltnisse des Bevolkerungsstandes gegen
den begrinzten Raum ab”. Ganz offensichtlich versucht Adelung den Begriff
der Kultur nahe an den konkreten Nutzen, “zum Gebrauche der Welt”,
wie Kant formuliert, zu bringen. Dementsprechend ist die “Volksmenge im
eingeschrinkten Raume” die Kraft, die Kultur erzeugt und bewirkt. Da der
Mensch jedoch “halb Kérper und halb Geist” ist, wird sich bei stimmigem
Verhiltnis der beiden Teile, der “Wildheit und Roheit” des Koérpers und
einer “weichlichen und iibertriebenen Cultur” des Geistes, jene Verfeinerung
von Kérper und Sitten einstellen, die erwiinscht ist.

Was den Eindruck einer sehr labilen Vorstellung von Kultur hinterlisst,

ergibt sich wohl daraus, dass Adelung die Kultur so nahe an die “birgerliche



28 W. Oechslin, CurLtur / KuLTUR SCHOLION 1T

Gesellschaft” mit all ihren Mingeln heranfihrt und ihn, den studierten
Theologen und Freimaurer, sagen lasst, dass man mit Naturgesetzen allein
nicht auskommen kénne, sondern “positive Gesetze” und dazu auch noch
eine “positive Religion” brauche. Er fragt sich, in welchem “Grade” die
Cultur in einen Staat eindringen soll, spricht von “einem ihm angemessenen
Grad der Cultur” und sieht iiberall, wie selbst in der “Aufklirung des Volkes”
und zumal in der “Ueberfiillung an Volksmenge” ein Risiko gegeben sei.

Kurzum, Adelung sieht die Entwicklung und den Fortschritt, mit dem
er seinen Kulturbegriff verband, kritisch, und er fragt: “Aber kann nicht die
Volksmenge und Cultur auch ibertrieben werden, und alsdann eben durch
dieses tiberschrittene Mafi der Grund des Verfalls werden?” Jeder Staat solle
“pur einen Grad der Cultur” haben, welchen er nicht iiberschreiten solle.
“Vermehrte Erkenntnif}, vermehrt die Begierden”! Masshalten! “Aufklirung
des Volks ist ein anderes Steckenpferd der neuern Zeiten, welches eben so
schidlich werden kann, als Ueberfiillung an Volksmenge.”

So entpuppt sich der, der nun gemiss eigener Ansicht als erster eine
“Geschichte der Cultur des menschlichen Geschlechts” in den Titel setzt,
als Skeptiker, der einer sich allzu schnell entwickelnden Kultur kritisch
gegeniibersteht. Mit zunehmender Nahe zur Welt, wie sie ist, nimmt man
unvermeidbar auch die Mingel und die allseits drohenden Katastrophen
zur Kenntnis; man verabschiedet sich von der Idealitit, die sich im Blick
auf die biblische Schopfungsgeschichte und die dort eréffneten grandiosen
Aussichten ergeben hatte. Ganz zu Beginn hat Adelung die Wichtigkeit einer
Geschichte der Cultur hinsichtlich der “Begreiflichkeit und Erweislichkeit”
betont und daran die Feststellung gebunden, dass sich aus ihr, “der Cultur
und ihrem Gange”, das “eigentliche Pragmatische” ergebe; es ist der konse-
quente Schluss oder auch die am Ende bittere Einsicht, die aus einer allzu
bereitwilligen Anbindung an die Wirklichkeit menschlichen Tuns, an die

Welt, wie sie ist, resultieren muss.

Die kurz darauf erscheinende Menschheitsgeschichte, die Johann Gottfried
Herder 1784-1791 unter dem Titel Ideen zur Philosophie der Geschichte der
Menschheit erscheinen ldsst, nimmt sich im Vergleich wie ein Epos biblischen
Ausmasses an (Abb. 15). Der Gang zum — kulturellen — Menschsein konnte
nicht ‘evolutionirer’ und folgerichtiger ausfallen. Am entscheidenden Punkt,
bei dem die Menschen den Gang zu “feinern Sinnen”, nimlich “zur Kunst und
zur Sprache” finden, ist die Entwicklung aus dem tierischen in den menschli-

chen Zustand hinein in aller Deutlichkeit und auf plausibelste Weise zur Dar-



ScHoLiON 11 W. Oechslin, Curtur / KuLTUR 29

Fdeen

jur

pilofonhic ber Geidiciee

per Menfhheit

e

Sohanu Gortfried Herdern

— Quom tc Deus effe
Juflit et humane qua pacee locarue es in re
Difee — Perf.

Crftey. Theil

Diiga nnd Leipsio,
Beb Jobhann Frieveid Havitnod,
178 4

Abb. 15: Johann Gottfried Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit,
Erster Theil, Riga/Leipzig: Hartknoch, 1784, Titel

stellung gebracht. Es passt auch zur alten Art, menschliche Erkenntnis — wie
in Aristoteles’ ersten Sitzen seiner Metaphysik — aus der Sinneswahrnehmung
und dem privilegierten Sehsinn heraus zu entwickeln. Herders Parabel be-

ginnt, passend zum (urspriinglichen) Kulturbegriff, mit Bodenhaftung.

“Nahe dem Boden hatten alle Sinnen des Menschen nur einen kleinen Um-
fang und die niedrigen dringeten sich den edlern vor, wie das Beispiel der
verwilderten Menschen zeiget. Geruch und Geschmack waren, wie bei dem
Thier, ihre ziehenden Fiihrer. — — Ueber die Erde und Kriuter erhoben,
herrschet der Geruch nicht mehr, sondern das Auge: es hat ein weiteres
Reich um sich und iibet sich von Kindheit auf in der feinsten Geometrie der
Linien und Farben. Das Ohr, unter den hervortretenden Schidel tief hinun-
ter gesetzt, gelangt niher zur innern Kammer der Ideensammlung, da es bei
dem Thier lauschend hinauf steht und bei vielen auch seiner dussern (Gestalt

951

nach zugespitzt horchet.

Der Kernsatz folgt gleich anschliessend: “Mit dem aufgerichteten Gange
wurde der Mensch ein Kunstgeschopf: denn durch ihn, die erste und
schwerste Kunst, die ein Mensch lernet, wird er eingeweihet, alle zu lernen

»s52

und gleichsam eine lebendige Kunst zu werden.



30 W. Oechslin, CuLtur / KuLTUR ScHOLION 11

Kunst und Kunstwerk werden also mit dem Menschsein zusammengefiihrt;
untrennbar ist dies an die menschliche Existenz gebunden. Einen héheren
Stellenwert fiir Kunst und Kultur lisst sich nicht finden. Der Mensch IST
Kunst; und in Herders Formulierung ist dieser Wandel vom Erlernen zum
Sein im Zeichen der Kunst unaufléslich gegeben. “Kunstgefiihl” und “Men-
schensinn” in einem.” Aus diesen Voraussetzungen heraus entwickeln sich
die — kulturellen — Befihigungen: “Aber den Menschen baute die Natur zur
Sprache”; der aufrechte Mensch hat seine “Brust gewolbet” und lisst das
Instrument der “Kehle” sich entfalten; nur im aufrechten Gang findet wahre
menschliche Sprache statt.’*

Es geht auch hier nicht bloss um anatomische Grundlagen mechanischer
Handlungen; alles steht im grésseren Raum eines gottlichen Geschenks. Die
Evolution betrifft auch die Prinzipien des Menschseins. Auch die Instinkte,
die der Mensch “seiner Organisation nach” besitzt, finden sich bei Herder
“zu einem feinern Verhiltniff gemildert”.”* Entscheidend ist, dass dies alles
iiberboten wird, indem der Mensch nicht nur zu “feinern Trieben”, sondern
“mithin zur Freiheit organisiret” ist.”"

Wahrhaftig, ein Epos, dass die Entwicklung des Menschen zu einem
kulturellen Wesen auf der Grundlage naturwissenschaftlicher Erkenntnisse
glaubhaft darstellt. Man darf sich bei dieser Gelegenheit der Einschitzung
Goethes in seiner Farbemlehre erinnern, die in der Feststellung kulmi-
niert: “Die Menschen sind tiberhaupt der Kunst mehr gewachsen, als der
Wissenschaft.”” Er begriindet dies damit, dass die Kunst grosstenteils “ihnen
[den Menschen] selbst geh6rt”. Man kann sie “ohne ein unendliches Zusam-
menhiufen denken”. Sie bleibt ganz und gar in der Kompetenz des Men-
schen und kann als Ganzes gedacht werden; ja auch die Wissenschaft, die
sich von Natur aus “grinzenlos” erweitert, miisse sich, soll sie denn zusam-
mengedacht und als eine “Art von Ganzheit” aufgefasst werden, gleichsam
in eine Kunst verwandeln, wobei sie wie bei der Kunst “in jedem einzelnen
Behandelten” dargestellt wiirde.”® So umfassend, in der Zusammensicht
entschlossen und auf ein kulturelles Ganzes hin gedacht ist auch Herders
Menschheitsgeschichte.

Er hatte sein vierbindiges Werk mit dem Verweis auf seine vorausge-
gangene Schrift “Auch eine Philosophie der Geschichte zur Bildung der
Menschheit” eingeleitet und das “Auch” mit Correggios “anch’io son pittore”
verkniipft, dessen sich schon Montesquieu in L’Esprit des Loix bediente, um
das Wagnis eines grossen Wurfes — vollig grundlos — gleichsam zu entschul-
digen. Nein, Herder ist sich der Bedeutung seines Unternehmens sicher, und



ScHOLION 11 W. Oechslin, CuLtur / KuLTUR 31

er nimmt den Leser gleich in die Pflicht: “Bei einem Thema, wie das Mei-
nige ‘Geschichte der Menschheit, Philosophie ihrer Geschichte’ ist, wie ich glaube,
eine solche Humanitit des Lesers, eine angenehme und erste Pflicht. Der da
schrieb, war Mensch und du bist Mensch, der du liesest.”® Ein durch und
durch dem Menschen zugeeignetes, menschenwiirdiges Werk, der “Huma-
nitit”, dem, was den Menschen zum Menschen macht, verpflichtet und mit
seiner ‘Kultur’ gleichgesetzt. Er, der sich der Religion und Gott zuallererst
verpflichtet fihlt, gibt gleich an, dass “auch das, was uns am nichsten angeht,
die Geschichte im Ganzen und Grossen eine Philosophie und Wissenschaft
haben sollte

”»

. “Vom grofien Weltgebiude bis zum Staubkorn” gerit alles
in diesen Blick menschlicher Kultur. Natirlich fragt er sich: “Was ist denn
Ganzes auf der Erde vollfihret? Was ist auf ihr Ganzes?” Er sucht nach mog-
lichen Begriindungen einer ‘Kultur’, die dem gesetzten Rahmen auch wirk-
lich entsprechen konnte. Es sei “offenbar der Mensch dazu geschaffen, daf§ er
Ordnung suchen, dafi er einen Fleck der Zeiten iibersehen, dafy die Nachwelt
auf die Vergangenheit bauen soll: denn dazu hat er Erinnerung und Gedicht-
nif}”. Doch sein Blick in die Welt lisst Herder doch eher “unférmliche Rie-
sengebiude” erkennen, “wo Einer abtrigt, was der andre anlegte, wo stehen
bleibt, was nie hitte gebauet werden sollen und in Jahrhunderten endlich
alles ein Schutt wird, unter dem, je briichiger er ist, die zaghaften Menschen
desto zuversichtlicher wohnen?”

Ein Bild, das in heutiger Zeit besonders gut lesbar sein miisste. Nein, was
sich da in der Vorrede formuliert findet, noch bevor das Ganze einsetzt, ist
keine zuversichtliche Perspektive: “Weimar, den 2 3sten April 1784.” Und das
vorsichtige “ed io anche” aus den ersten Sitzen der Vorrede kehrt am Ende
als grundsitzlicher Zweifel an seinem Projekt zurtick: “Glicklich wenn als-
denn diese Bliatter im Strom der Vergessenheit untergegangen sind und dafir
hellere Gedanken in den Selen der Menschen leben.”®

Diese Skepsis hat sich am Ende des vierten Bandes von 1791 breitge-
macht, als ob dies bei einer Kulturbetrachtung von diesem Anspruch und
dieser Weite unvermeidbar sei. Man hort ‘Humanitit’ aus der Ferne und
weiss nicht mehr, was das in einer verinderten Welt soll. Noch hatte Herder
wieder und wieder betont, die “Humanitit ist der Zweck der Menschen-
Natur” und hinzugesetzt, der Zweck einer Sache sei nicht bloss “ein todtes
Mittel”, sondern miisse in ihr selbst liegen.” Niemand will am Ende dafiir
gradestehen. Aber Herder sieht darin einen “offenbaren Zweck”, der in unse-
rer Natur und deren Organisation begriindet ist. Wir sind kulturelle Wesen,

durch “unsere feineren Sinne und Triebe, unsre Vernunft und Freiheit,



32 W. Oechslin, CurLtur / KuLTUR ScuorioN 11

unsere zart und dauernde Gesundheit, unsre Sprache, Kunst und Religion”
bestimmt.” Herder hat dies durch alle Verinderungen von “Bildungen und
Klimaten” hindurch auf diese unsere Welt bezogen; er insistiert, es sei “ein
menschlicher Gebrauch der Sinne”, der zar Humanitit fithrt.” Aber jetzt am
Ende, nachdem noch so viel an wirklicher Geschichte in Betracht gezogen
worden ist, bleibt ein skeptischer Unterton. Es hitte schlimmer kommen
konnen, “ohne sie wire Europa wahrscheinlich ein Raub der Despoten, ein

Schauplatz ewiger Zwietracht, oder gar eine Mogolische Wiiste worden”.*

Druck und Gegendruck, “Bediirfnifi, Noth und Gefahr”, und zwischen allen
wirkenden Kriften, die den Korper vor Verwesung schiitzt, die “niitzliche
Thitigkeit” und der “wetteifernde Kunstfleiff”: “durch ihn ging dem Ritter-
und Pfaffenthum die Epoche ihrer Unentbehrlichkeit nothwendig, aber nur
allmihlich zu Ende”.%

Der Blick auf die Kultur gerit in die Defensive. Und hier folgt Herders
Aussicht in die Zukunft: “Welcher Art die neue Cultur Europa’s seyn konnte,
ist aus dem Vorhergehenden auch sichtbar. Nur eine Cultur der Menschen,
wie sie waren und seyn wollten; eine Cultur durch Betriebsamkeit, Wissen-
schaften und Kiinste.”* Bleibt die Hoffnung auf “durchgreifende Bildung”,
auf Vernunft und “die verstirkte gemeinschaftliche Thitigkeit der Men-
schen”. Herder sieht diesbeziiglich einen unaufhaltbaren Gang, sieht es “als

ein gutes Zeichen an, wenn auch das Beste nicht zu friih reifet”.”

“StirB UND WERDE — WERDE UND STIRB”.
Das ““‘SELBSTBEWUSSTEIN’ DER (SEMEINSCHAFT”, DER VERLORENE, AUS DER

(GESCHICHTE GEBILDETE KULTURBEGRIFF UND DER “TON DES ZWEIFELS”

“Es breitet sich ein Ressentiment gegen die Geschichte aus, denn
Geschichte ist ja nichts anderes als ‘Selbstbewufitein” der Gemeinschaft.
Man fiirchtet nach der Erschlaffung des Schopferischen die Ertotung
des Schopferischen durch das Bewufitsein und Geschichtsbewufitsein.

Wir konnen uns jedoch nicht kiinstlich ‘bewufitlos machen,

jedenfalls nicht auf die Dauer.”

J.A. Schmoll, gen. Eisenwerth, Zur Notwendigkeit der historischen
Bildung des Architektennachwuchses, in: Ernst Neufert, Der Architekt im
Zerreisspunkt, Darmstadt: Eduard Roether, 1948, S.92—95, hier S.94



ScHoLION 11 W. Oechslin, Curtur/ KuLTUR 33

GEORG SIMMEL ||
Der
Konflikt der
modernen Kultur

140x1 28

Verlag von Duncker et Humblot
Miinchen und Leipzig

By

Abb. 16: Georg Simmel, Der Konflikt der modernen Kultur, Miinchen/ Leipzig:
Duncker & Humblot, 1918, Umschlag

“Als Gegenstand der Geschichte in ihrem gréfiten Sinn erscheint
der Wandel der Kulturformen. [...] Der fortwihrende Wandel der
Kulturinhalte, schlieflich der ganzen Kulturstile, ist das Zeichen oder viel-
mehr der Erfolg der unendlichen Fruchtbarkeit des Lebens, aber auch des
tiefen Widerspruchs, in dem sein ewiges Werden und Sich-Wandeln gegen
die objektive Giiltigkeit und Selbstbehauptung seiner Darbietungen und
Formen steht, an denen oder in denen es lebt. Es bewegt sich
zwischen Stirb und Werde — Werde und Stirb.”

Georg Simmel, Der Konflikt der modernen Kultur, Miinchen/ Leipzig:
Duncker & Humblot, 1918, S.7 (Abb. 16)

“Unser Tadel wird daher ofter den Ton des Zweifels, der sich zu
belehren sucht, als den herrischen Ton der Unfehlbarkeit haben, die
ihre Richterspriiche wie Orakel von sich giebt.”

Christoph Martin Wieland, Vorrede des Herausgebers,
in: Der Teutsche Merkur. Des ersten Bandes Erstes Stiick,
Weimar: Im Verlag der Gesellschaft, Jenner 1773, S.xii



34 W. Oechslin, Curtur / KuLTUR ScHoLION 11

Wie soll man Herders Ausblick auf “Betriebsamkeit, Wissenschaften und
Kiinste” lesen? Er hatte ja das letzte Kapitel seiner Menschheitsgeschichte
mit dem Satz begonnen: “Die Stidte sind in Europa gleichsam stehende
Heerlager der Cultur, Werkstiten des Fleifies und der Anfang einer bessern
Staatshaushaltung geworden, ohne welche dies Land noch jetzt eine Wiiste
wire.”” Die “Betriebsamkeit” will positiv begriffen sein; doch am Ende steht
der Appell an die Vernunft und die “verstirkte gemeinschaftliche Thitigkeit
der Menschen”. Kultur muss eine Sache vom Menschen immer noch gemiss
Kants Worten sein, weil er, der Mensch, “sein eigener letzter Zweck ist”.
Und es bleibt bei der Einbindung in die Gesellschaft, der “gemeinschaft-
lichen Freiheit, des Biirgerrechts”. Kultur ist demnach das “Resultat vieler
gemeinschaftlicher Bemiithungen, sein eigener Kunstfleif”, so Herders Ant-
wort auf die Frage “Wie kam also Europa zu seiner Cultur, und zu dem
Range, der ihm damit vor andern Volkern gebiihret?”*

Betriebsamkeit meint also jene “Thitigkeit und Erfindung”, die Wissen-
schaften und “ein gemeinschaftliches, wetteiferndes Bestreben”, auf denen
“die Herrlichkeit Europa’s gegriindet” ist.” Man iibergibt die Kultur nicht
an einen ‘Betrieb’, sondern macht sie selbst in eigener Verantwortung und
Freiheit. Betriebsamkeit muss nicht notwendigerweise in einen Kunst- und
Kulturbetrieb miinden. Letzteres scheint den heutigen Zustand besser
abzubilden. Insofern taugt Herders ganzheitlicher Kulturentwurf, der den
“feinern Sinnen” und der “Freiheit” zugedacht war, eher fir die Sonntags-
predigt, und wer geht da schon hin! Die Betriebsamkeit hat sich anders
entwickelt, als Herder dies gedacht hat. Sie ist jetzt ‘fieberhaft’ und den
fir ‘Betriebsamkeit’ zustindigen Fachleuten, Organisatoren und Managern
iiberstellt worden, denen die “Menschheitsgeschichte” wohl kaum ein An-
liegen ist und die sich an ihre eigenen ‘Eigengesetzlichkeiten’, jene eines
Betriebes eben, halten. Ist das die Verlingerung der menschlichen Kultur
in die moderne Zeit hinein? Urteilen wir aufgrund falscher, nicht (mehr)
gerechtfertigter Anspriiche? Miissen wir geduldig zuwarten, bis sich einiges,
was da aus dem Ruder gelaufen ist, wieder einpendelt, weil, wie Herder am
Ende zu diesem “unauthaltbaren Gang” meint, “auch das Beste nicht zu frith
reifet”?”"

Als Wieland “Des ersten Bandes-Erstes Stiick” des Deutschen Merkur im
Januar 1773 in Weimar herausgab, enttiuschte er alle zu hoch geschraubten
Erwartungen mit dem Hinweis auf ‘nicht-franzésische’ Verhiltnisse
(Abb. 17). An Stelle eines Programms lisst er sich vernehmen:



ScHoLrIiON 11 W. Oechslin, CuLTur / KUuLTUR 35

Sedibus, virgagque levem cocrces
Aurca turbam, fuperis Deorum
Gratus et imis,

Des erfien Vandes -Crfies Stiek,

Sennet 1773

a@eimar !
Sm Berlag dey @:fgﬂ-r@wﬂ.

Abb. 17: Der Teutsche Merkur. Des ersten Bandes Erstes Stiick, Weimar:
Im Verlag der Gesellschaft, Jenner 1773, Titel

“Wir haben keine Hauptstadt, welche die allgemeine Akademie der Virtuo-
sen der Nation, und gleichsam die Gesetzgeberin des Geschmacks wire. Wir
haben kein feststehendes National-Theater; unsre besten Schauspieler, so
wie unsre besten Schriftsteller, Dichter und Kiinstler, sind durch alle Kreise
des deutschen Reiches zerstreut, und grofitentheils der Vortheile eines ni-
hern Umgangs und einer vertraulichen Mittheilung ihrer Einsichten, Urt-
heile, Entwiirfe, u.s.w. beraubt, welche zur Vervollkommnung ihrer Werke so

viel beytragen wiirde.””

Wieland nimmt dies zum Ausgangspunkt, einige Bedingungen seines Tuns
mit zu bedenken: “Unser Tadel wird daher 6fter den Ton des Zweifels, der
sich zu belehren sucht, als den herrischen Ton der Unfehlbarkeit haben, die
ihre Richterspriiche wie Orakel von sich giebt.””

Die ‘gelehrte Republik’ ist ein lockeres Gebilde, mehr Hoffnung und
Option als Wirklichkeit, und habe, gemiss Wieland, “die Gestalt einer im
Tumult entstandenen Demokratie gewonnen”, in der jeder, “den der Kitzel



36 W. Oechslin, Curtur / KurLTUR ScHOLION 11

KARL JASPERS

VOM URSPRUNG UND ZIEL
DER GESCHICHTE

Der grofie Philosoph deutetads neue die , gei-
stige Situation unserer Zeit'. Aus dem Inhalt:
die Straktur der Weltgeschichte | die Achsen-
zeit | das schledhthin Neue: Wissenschaft und
Technik ! Freiheit, Planung, Soziafismus [ Nihi-
Tismos and Glaube | die Frage der Zukunft

Unoerkaufliches Leseexemplur

PIPER

Abb. 18: Karl Jaspers, Vom Ursprung und Ziel der Geschichte,
Miinchen: R. Piper, 1949, Umschlag

sticht”, “sich zum Redner aufwirft”. Das sei die reale Welt, bestimmt von
“Rinken, Cabalen und verwegnen Streichen, sich wichtig zu machen”.”
Die Wechselhaftigkeit, so miisse man endlich einsehen, trifft die wirklichen
Verhiltnisse besser als jener so ultimativ formulierte “unauthaltbare Gang”;
zu unserem Vorteil, muss man anfugen, weil sich daraus neue Méglichkeiten
ergeben.

“Ein Aristoteles kann durch zufillige Umstinde das Schicksal haben bald
in feyerlichstem Gepringe auf die scholastischen Altire gestellt und angebe-
tet, bald wieder durch Bannblitze herunter geschleudert zu werden. Aber die
Zeit hat den grossen Mann in ihren Schutz genommen.”” Jetzt gerade hat
man ihn wohl ins Reservat gesteckt, in das auch allerlei Spezialisten neben
Philosophen und Philologen verbannt sind, die sich mal gerade nicht in den
Kulturbetrieb ‘moderner Prigung’ einfiigen lassen. Sie sind wie so vieles aus
der Mitte der Gesellschaft herausgerissen und an den Rand gedringt wor-
den, jetzt gerade!

Am meisten von solchen Prozessen betroffen ist die Geschichte. Im zeit-
geistigen Gerangel ist fur sie kein Platz geblieben. Man ist gerade so sehr auf
das unmittelbar Gegebene fixiert, dass jeder dariiber hinausreichende Schritt
und damit der (mogliche) Weitblick — und das Lernen aus der Geschichte -
obsolet sind. Natiirlich ist Kultur aufs engste mit der Geschichte verbunden.



ScHoLION 11 W. Oechslin, CuLTUR / KULTUR 37

G S iy

| = BIBLOTHEQUE DE PHILOSOPHIE CONTEMPORAINE
8 FONDEE PAR FELIX ALCAN

ESSAI

SUR LES DONNEES IMMEDIATES

oE

LA CONSCIENCE

PAR

Henni BERGSON
di CAcadimic Farngaise
w dr PAcrdimic du Scinces moales @ politiguss

s” EDITION

PRESSES UNIVERSITAIRES
DE FRANCE

saAsati
4239

Abb. 19: Henri Bergson, Essai sur les données immédiates de la Conscience,

Paris: Presse Universitaires de France, 1946, Umschlag

Das sieht ein, wer sich an das ‘aus der Erfahrung und Erinnerung des Wis-
sens und Verstehens Lernen’ hilt. Doch jetzt, so scheint es, ist Kultur nur
noch Tagesgeschift, dem Kulturbetrieb anheimgestellt. Im ephemeren Be-
trieb findet man keinen (lingeren) Atem mehr. Man ist durch den Moment
fixiert und ertrinkt in den Problemen, die die Kultur bestimmen. Man
braucht sie nicht, die “nuntia vetustatis”, die “testis temporum” und am we-
nigstens die “magistra vitae”. Dabei geht es natiirlich nicht nur um Ge-
schichte, sondern, nach Karl Jaspers bedeutender Darstellung in Vom
Ursprung und Ziel der Geschichte (1949), um das Bewusstsein von Ge-
schichte und Geschichtlichkeit: “Geschichte ist in eins Geschehen und
Selbstbewufitsein dieses Geschehens, Geschichte und Wissen von Ge-
schichte” (Abb. 18).”° Wo das Geschichtsbewusstsein fehlt, wird man schwer-
lich Kultur finden!

Fillt die Geschichte aus, steht es mit der gewachsenen, gesellschaftlichen
Verbindlichkeit nicht zum Besten, schon gar nicht, wenn man wie Herder an
den “Gemeinschaftssinn” als wesentliche Voraussetzung der Formung von
Kultur appelliert.

Prekirer ist die Lage der hochangesetzten Freiheit. Wo vor lauter Betrieb-
samkeit und dominierendem Kunstbetrieb der Einzelne zu verschwinden
droht, gerit die Freiheit, bei Herder ganz deutlich mit den “feinern Trieben”



38 W. Qechslin, Curtur / KUuLTUR ScHoLION 11

DRE BRETON

MANIFESTE
== DU
SURREALISME

POISSON SOLUBLE

AUX EDITIONS DU SAGITTAIRE
| CHEZSIMON KRA, 6, RUE BLANCHE, PARIS

Abb. 20: André Breton, Manifeste du Surréalisme. Poisson soluble,
Paris: Editions du Sagittaire, 1924, Umschlag

zusammengelesen, aus dem Visier. Doch Kultur bleibt “mithin zur Freiheit
organisieret”. Und Tugenden wie Klugheit bilden nicht nur kollektive
Werte, sondern sind, wie Aristoteles betont, genauso auf das Einzelne ge-
richtet. Dort entscheidet es sich. Und es bestimmt zuvorderst unser Bewusst-
sein. Henri Bergson hat in seiner frithen, einflussreichen Schrift Essai sur les
données immeédiates de la Conscience 1888 zu Beginn das Problem auf den Punkt
gebracht: “Nous avons choisi, parmi les problemes, celui qui est commun 2
la métaphysique et a la psychologie, le probleme de la liberté” (Abb. 19).”
Der letzte Anker unseres uns selbst zugedachten Kulturbewusstsein, weil er,
der Mensch, “sein eigener letzter Zweck ist”. Und André Breton formuliert
in seinem Manifeste du Surréalisme: “Le seul mot de liberté est tout ce qui
m’exalte encore” (Abb. 20).” Er wendet sich gegen das “réduire 'imagination
a 'esclavage” und verteidigt “le voeux fanatisme humain”, die mit der Kunst
verbundene Leidenschaft: Ausdruck von Freiheit, was denn sonst! “Libre
passage a la vie” nennt es der oben zitierte Le Corbusier gegen jene gerich-
tet, die das Spiel verderben. “Le jeu”, Spielgrund, Ort der Freiheit. Nun ist
es Le Grand Fen, das sich mit einer “nouvelle civilisation” empfiehlt, ginge es
denn nach den Herausgebern und Autoren der gleichnamigen Zeitschrift,
unter Thnen Roger Gilbert-Lecomte und René Daumal, einer Zeitschrift,
von der lediglich drei Hefte 1928-1930 erschienen (Abb. 21). Und natiirlich
ist auch dies von Big Data eingeholt: “Le Grand Jeu — bei Amazon” wirbt:



ScHOLION II W. Oechslin, Curtur/ KuLTUR 39

P
Fierre AUDARD
Htonny de BOULLY.
Reus DAUMAL
Andr DELONS
Roges GIUBERTRECOMTE
Acthur HARKAUX

Hgsice HEN
A. KOLLARD DE RENEVILL
“~ Georges RBEMONT DESSAIGNES.

AUTOMNE 1930

Abb. 21: Roger Gilbert-Lecomte (ed.), Le Grand Jeu, III, Automne 1930, Umschlag

“Uber 7 Millionen Englische Biicher. Jetzt versandkostenfrei bestellen! Tig-
lich neue Angebote. Neu: Kauf auf Rechnung. Die Amazon App entdecken.”
Keine Angst; man sorgt sich um uns!

Derweil liest man bei Daumal in seinem Brief an Breton: “Malheureuse-
ment, les voies des réalisations terrestres ne sont pas celles de esprit.””” Und
Seiten spiter wird man in die Wirklichkeit zuriickgeholt, die, so hofft man,
»

die virtuelle Welt iiberlebt: “Cognitio earum quae sunt, ea quae sunt, est.
(“Denys I’Aréopagite. [Giordano] Bruno avait fait sienne cette formule.”)*

Werner Oechslin
werner.oechslin@bibliothek-oechslin.ch



40

W. Oechslin, Curtur / KuLTUR SCHOLION IT

10

II

12

13
14
I5
16
17
18
19
20
21

22
23

24
25

26

Cf. Emil Utitz, Mensch und Kultur, Stuttgart: Ferdinand Enke, 1933, S.21.

Cf. Manfred Schneider, Vom Anwachsen der Verzweiflungskultur, in: Meinung & Debatte,
Neue Zircher Zeitung, 1o. August 2019, S.9.

Zitate von Lutz Jincke aus einem Gesprich, das die Newe Ziircher Zeitung (23.08.2019, S.17)
unter einem den Inhalt des Gesprichs sehr einseitig abbildenden Titel (Das Gehirn scheut
Unordnung und Chaos) verdffentlicht hat. (Untertitel: Neuropsychologe Lutz Jincke schildert
im Gesprich mit Nils Pfindler und Tobias Sedlmaier, was uns Menschen menschlich macht.)
Cf. [Heinrich August] Riedel, Allgemeine Betrachtung iiber die Baukunst, in: Sammlung
niitzlicher Aufsitze und Nachrichten die Baukunst betreffend, [Berlin: Johann Friedrich
Unger], Jahrgang 1797, Erster Band, S.1-25, hier S.13.

So der Beginn des den 6ffentlichen Bauten gewidmeten IV. Buches: “Aedificia hominum
esse causa constituta in promptu est.”

Cf. Riedel, Baukunst, op. cit. (wie Anm. 4), S. 3.

Id., Vorwort der Herausgeber, S.viii.

Hier zitiert nach: Perikles. Ueber den Einfluf§ der schénen Kiinste auf das menschliche
Gliick. Aus der franzésischen Urschrift iibersetzt von Ch.C. Grafen von Benzel, Gotha:
Beckersche Buchhandlung, 1806, S.6.

Id., S.7.

Cf. D.]. [Louis De Jaucourt], USAGE, COUTUME (Synonym.), in: Denis Diderot/Jean le
Rond d’Alembert, Encyclopédie, ou Dictionnaire Raisonné des Sciences, des Arts et des
Meétiers, T. XVII, Neufchastel: Samuel Faulche, 1765, S.516.

Cf. E.R.M.B. [Ecole Royale Militaire Beauzée = Nicolas Beauzée], USAGE, s.m. (Gram.), in:
id., S.516-519.

Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht abgefafit, Kénigsberg: Friedrich
Nicolovius, 1798, S. [iii], Vorrede.

Id.; 8.1,

Id., S.3.

Id., S.31.

Id., S.158.

Id., S.150.

1d., S.89.

Id., S.¢8.

1d., S.319.

Id., S.324.

Id., S.331.

Kant hat auch bei der Erklirung der “Architektonik” ein durch “articulatio” gebildetes
Ganzes von blosser Anhiufung (“coacervatio”) unterschieden. Diesen Kapiteln geht dort ja
die Diskussion “Vom Ideal des héchsten Guts” voraus, bei der die moralischen Fragen, die
ganze “Welt der Intelligenzen” und die “systematische Einheit der Zwecke” in ein grosses
Ganzes gefithrt zusammengebunden werden. Cf. Immanuel Kant, Critik der reinen Ver-
nunft, Riga: Hartknoch, 1781, §.833 und S.815.

Cf. Kant, Anthropologie, op. cit. (wie Anm. 12), S.329.

Cf. Abbé Bazin [=Voltaire], La Philosophie de I’histoire, Amsterdam [= Genéve]: Changuion
[=Cramer], 1756, S.11.

Cf. J.J. Winckelmann, Gedanken iiber die Nachahmung der Griechischen Werke in der
Malerey und Bildhauerkunst, Zweyte vermehrte Auflage, Dresden und Leipzig: Walthe-
rische Handlung, 1756, S.1-2.



SCHOLION 11

27

28
29

30
31
32
33

34
35

36

37

39

W. Oechslin, CurTur/ KuLTUR 41

Franz Anton von Dietrichstein, Quaestiones Philosophicae, Wien: Matthaeus Cosmerovius,
1661, S.105.

Kant, Anthropologie, op. cit. (wie Anm. 12), S.[iii]. Vorrede.

Hier beniitzt die Ausgabe: [Johann Joachim Spalding], Die Bestimmung des Menschen. Von
neuem verbesserte und vermehrte Auflage mit einigen Zugaben, Tiibingen: Schramm/
Frank, 1782, S.6 und 12.

Cf. Johann Gottlieb Fichte, Die Bestimmung des Menschen, Berlin: Vossische Buchhand-
lung, 1800, S. [iii].

1d., S.v.

Id., S.iv.

Id., S.vi.

Id., S. 9.

Cf. Theodor Lipps, Philosophie und Wirklichkeit, Heidelberg: Carl Winter’s Universitits-
buchhandlung, 1908, S.7.

Cf. Johann Gottlieb Fichte, Die Staatslehre oder tiber das Verhiltnify des Urstaates zum
Vernunftreiche in Vortrigen gehalten im Sommer 1813 auf der Universitit zu Berlin, Ber-
lin: G. Reimer, 1820, S. 1. (Die Bezeichnung “angewendete Philosophie” taucht hier im er-
sten Satz der Einleitung auf.)

Cf. Fichte, Staatslehre, op. cit. (wie Anm. 36), Vorbericht [der Herausgeber].

Id., S.v.

Das Historische Wirterbuch der Philosophie widmet dem Begriff Kultur gerade mal einen ein-
leitenden Paragraphen im Rahmen einer ausfiihrlicheren Behandlung der Kulturphiloso-
phie, wo Kultur verortet und einfiihrend als “Problemwort” der Kulturphilosophie
bezeichnet wird. (Cf. W. Perpet, Kultur/Kulturphilosophie, in: J. Ritter / K. Griinder (Hg.),
Historisches Wérterbuch der Philosophie, Bd. 4, Basel: Schwabe, 1976, col. 1309-1324, hier
col. 1309 und col. 1321.) Herder wird als der erwihnt, der zum “ergologischen” und “sozia-
tiven” [sic!] das dritte Sinnmoment der “Historizitdt” hinzugefiigt habe. Herders grundsitz-
liche (nicht bloss historische) breite Darlegung konkreter menschlich kultureller Titigkeit
findet kein Interesse. Zu dieser sonderbaren, unmittelbarer Nihe enthobenen und gereinig-
ten ‘Entfremdung’ passt das an den Anfang des Abschnittes ‘Begriindung der Kultur’ ge-
stellte, von Cassirer stammende Zitat: “Der Mensch lebt in einem symbolischen und nicht
mehr blofi in einem natiirlichen Universum.” Da fillt die menschliche Natur flach! In idea-
listischer Tradition hat sich der Mensch aus der Natur herausgehoben und sich und seine
Kultur - so das Risiko dieser Betrachtungsweise — von ihr abgeldst. Fiir den Mangel muss
dann die “Kulturanthropologie” herhalten, und die “historischen Kulturwissenschaften”
sollen sich im Einzelnen um die Probleme kiimmern; so ist der Begriff der Kultur, der doch
ein Ganzes beschreibt und einen umfassenden Blick auf den Menschen und sein Tun wirft,
lingst ‘zerredet’. Bediirfte es eines Beweises fiir die Begrenztheit wissenschaftlicher Welt-
betrachtung, so ist er hier greifbar. Zur Erlduterung halte man sich an Aristoteles’ Differen-
zierungen in der Nikomachischen Ethik; nicht umsonst wird hier die Klugheit von der reinen
Wissenschaft unterschieden; Klugheit verbindet sich umso besser mit Praxis zur ppovnoig
npaktiki, was sich in unserer Formulierung ‘praktische Vernunft’ erhalten hat. Von der
Wissenschaft als einem Habitus des Demonstrierens unterscheidet Aristoteles (1139b/1140a)
die ‘Kunst’ (im umfassenden Sinn des Tuns, der téyvn) als Habitus des Hervorbringens. Es
lohnt sich, diese Hintergriinde bei der Betrachtung des Kulturbegriffes zu berticksichtigen.
Cf. Werner Oechslin, “Prudentia non est scientia”: Abstraktion und Erfahrung und die

aristotelische Parabel vom ‘Puer’, in: Scholion 10, 2016, S. 120-160.



41
42

43

44

45

46

47

48

49
50

5I

52
53
54
55
56
57

58
59
60
61
62
63
64
65
66
67
68

W. Qechslin, CuLTur / KULTUR ScHoLION 11

Cf. Giovanni Pico della Mirandola, De Homine. Ubi sublimiora et sacrae et humanae phi-
losophiae mysteria explicantur, Basel: Henricpetrus, 1530, fol. 2r.

1d., fol. 3v.

Cf. [Giovanni Pico della Mirandola] Conclusiones nongentae, in omni genere scientiarum:
quas olim Io. Picus Mirandula Romae disputandas proposuit, [Nirnberg: Petreius], 1532,
S.56.

Cf. M.V.D.E. [= Monsieur Francois Véron Duverger de Forbonnais], Culture des Terres, in:
Denis Diderot/Jean Le Rond d’Alembert (ed.), Encyclopédie ou Dictionnaire Raisonné des
Sciences, des Arts et des Métiers, T. IV,, Paris: Briasson u.a., 1754, S. 552—-566. — Im Avertis-
sement dieses Bandes (S.ii) ist auf den Autor dieses Beitrages und dhnlicher Beitrige im
dritten Band der Encyclopédie von Commerce bis Contrebande verwiesen und die Zusam-
menfassung dieser Beitrige zum Buch angekiindigt.

Cf. Pico, De Homine, op. cit. (wie Anm. 40), fol. 2v. — Das zugeordnete Verb bei der Arbeit
am Haus der Weisheit lautet “fabrefecerat”.

In Aristoteles’ Nikomachischer Ethik wird der “habitus faciendi”, der Habitus des Hervor-
bringens der Kunst, am Beispiel des Bauens vorgefiihrt (1140a).

Cf. Joachim Heinrich Campe, Worterbuch der deutschen Sprache, Erster Theil, Braun-
schweig: Schulbuchhandlung, 1807, §.661.

Cf. Campe, Worterbuch zur Erklirung und Verdeutschung der unserer Sprache aufgedrun-
genen fremden Ausdriicke. Ein Erginzungsband zu Adelungs Worterbuch, Erster Band,
Braunschweig: Schulbuchhandlung, 1801, S.278.

Hier folgt spiter — gemiss Eberhard — die Unterscheidung zwischen Ackermann, Bauer und
Landwirt.

Cf. Campe, Worterbuch [...] fremden Ausdriicke, I, 1801, op. cit. (wie Anm. 47), S.279.
Hier und im Folgenden: [Johann Christoph Adelung], Versuch einer Geschichte der Cultur
des menschlichen Geschlechts. Von dem Verfasser des Begriffs menschlicher Fertigkeiten
und Kenntnisse, Leipzig: Christian Gottlieb Hertel, 1782, Vorrede (ohne Paginierung).
Cf.Johann Gottfried Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, Erster
Theil, Riga/ Leipzig: Hartknoch, 1784, S.216.

Id., S.216.

Id., S.228.

Id., S.223.

Id-; S224:

Id., S.224 (Titel des entsprechenden Abschnitts).

Cf. Goethe, Zur Farbenlehre. Zweyter Band. Zweyten Bandes erste Abtheilung, Wien:
Geistinger, 1812, S.118.

Id., S.119.

Cf. Herder, Ideen, I, 1784, op. cit. (wie Anm. §51), Vorrede, o.S.

Id., o.S.

Cf. Herder, Ideen, III, 1787, op. cit. (wie Anm. 51), S.306.

Id., S.307.

Cf. Herder, Ideen, II, 1785, op. cit. (wie Anm. 51), S.130.

Cf. Herder, Ideen, IV, 1791, op. cit. (wie Anm. 51), S.330.

Id., Si330:

Id., S.3309.

Id., S.340.

Cf. Herder, Ideen, IV, 1791, op. cit. (wie Anm. 51), S. 328.



SCHOLION I1 W. Oechslin, CuLTUur / KULTUR 43

69
70
71
72

73
74

75
76

77

78

79

8o

Id., S. 337 (“Schlussanmerkung”).

Id., S.338.

Id,, S. 340.

Cf. Christoph Martin Wieland, Vorrede des Herausgebers, in: Der Teutsche Merkur. Des
ersten Bandes Erstes Stiick, Weimar: Im Verlag der Gesellschaft, Jenner 1773, S.vi.

Id., S.xii. '

Id., S. xiii.

Id., S. xvii.

Karl Jaspers, Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, Miinchen: R. Piper & Co. Verlag,
1049, S.290.

Hier zitiert nach der 53. Ausgabe: Henri Bergson, Essai sur les données immédiates de la
Conscience, Paris: Presse Universitaires de France, 1946, Avant-Propos, S. vii.

Cf. André Breton, Manifeste du Surréalisme. Poisson soluble, Paris: Editions du Sagittaire,
1924, S.9.

Cf. René Daumal, Lettre ouverte a André Breton, in: Roger Gilbert-Lecomte (ed.), Le
Grand Jeu, III, Automne 1930, S.76-83, hier S.81.

Cf. A propos d’un jugement inédit de Victor Cousin sur Giordano Bruno. Quand on ose
dire, in: Le Grand Jeu, III, op. cit. (wie Anm. 79), S.8¢.






	Cultur/Kultur : "... der Mensch: weil er sein eigener letzter Zweck ist"

