
Zeitschrift: Scholion : Bulletin

Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 11 (2019)

Artikel: Cultur/Kultur : "... der Mensch: weil er sein eigener letzter Zweck ist"

Autor: Oechslin, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869450

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869450
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5

Cultur / Kultur:
"... der Mensch: weil er sein eigener letzter Zweck ist"

Werner Oechslin

Our concept of culture? Discussed to death and tattered, used and decayed, obsolete,

worthless, because it has been repeatedly worn down and thoroughly abused. Every
day! The concept that is supposed to point the way to humanity and education and

subsume the meaning of human activity in alliance with society for us human beings,

tapping into our own inherent essence, is trimmed back and degraded to the cheap

word of good behavior and mere convention. There remains - alongside the cultural

industry, which has long since become independent and incorporated into the 'economy'

- just that which, 'politically correctly', is supposed to keep the contract
between people and society functioning and regulated, because it apparently cannot
work without such rules. De facto, one prioritizes norms of behavior above our -
own - 'thinking and feeling'. These have again withdrawn into our private realm and

dissipated. At the same time, ever since Adelung and Herder, a great tradition of
cultural discussion preceded this 'discussing it to death'.

Architectonics - Thought - History - Habitus faciendi / Habit of making - Ideas -
Culture - Human being - (pp6vr|aiç TtpcucTiKij / Phronesis praktike / Cleverness and

Praxis - tsxvr| / Techne

Architektonik - Denken - Geschichte - Habitus faciendi / Habitus des Hervorbringens

- Ideen - Kultur - Mensch - cppôvr]cnç jipcucTuoj / Phronesis praktike / Klugheit
und Praxis - xsxvri / Techne

Johann Christoph Adelung - Leon Battista Alberti - Aristoteles - Henri Bergson -
André Breton - Joachim Heinrich Campe - Karl Theodor Anton Maria von
Dalberg - Jean le Rond d'Alembert - Louis De Jaucourt - Denis Diderot - Franz

Anton von Dietrichstein - Johann August Eberhard - Johann Gottlieb Fichte - Roger
Gilbert-Lecomte - Johann Wolfgang von Goethe - Johann Gottfried Herder - Karl
Jaspers - Immanuel Kant - Le Corbusier Charles-Edouard Jeanneret - Theodor
Lipps - Ernst Mach - Giovanni Pico della Mirandola - Heinrich August Riedel -
Georg Simmel - Johann Joachim Spalding - Emil Utitz - Voltaire - Christoph
Martin Wieland - Johann J. Winckelmann

Werner Oechslin, Cultur/Kultur: '... the human being: because he is

HIS OWN FINAL END', IN: ScHOLION II, 20IÇ), PP. 5-43



6 W. Oechslin, Cultur / Kultur ScHOLION I I

Unser Kulturbegriff? Zerredet und zerschlissen, verbraucht und verfallen, ausgedient,

wertlos, weil vielfach abgenützt und gründlich missbraucht. Täglich! Was uns

Menschen in Erschliessung des uns eigenen Wesens den Weg zu Menschlichkeit und

Bildung weisen und den Sinn menschlichen Tuns im Verbund mit der Gesellschaft

fassen sollte, ist auf die billige Vokabel von Wohlverhalten und blosser Konvention

zurückgestutzt und herabgewürdigt worden. Da bleibt - neben dem längst sich

verselbständigten und der 'Wirtschaft' einverleibten Kulturbetrieb - gerade noch,

was 'politically correct ' den Kontrakt zwischen Mensch und Gesellschaft funktionstüchtig

erhält und regulieren soll, weil es scheinbar ohne derlei Regeln nicht geht

und man de facto die Verhaltensnorm über unser - eigenes - 'Denken und Fühlen '

stellt. Dieses hat sich wieder in unsere Privatheit zurückgezogen und verflüchtigt.
Dabei ging diesem Zerreden seit Adelung und Herder eine grosse Tradition der

Kulturdiskussion voraus.

Ein zu düsteres Bild? Neuerdings ist beispielsweise von einer "Kultur der

Verhätschelung" die Rede, um das Bagatellisieren unserer gesellschaftlichen
Probleme zu beschreiben. Immer wieder muss der Kulturbegriff herhalten,

um die Unfähigkeit unserer Welt zu kaschieren, statt Probleme ohne

Umschweife möglichst direkt anzupacken, um sie zu lösen. 'Kultur' als Rezept,

den Problemen beschwichtigend aus dem Weg zu gehen? Genauso wie 'PC',

'politically correct' oder wie 'double-blind review', zu deutsch 'Doppelblindgutachten'

- Anweisungen und Verfahren, womit das, was sich doch in der

Gesellschaft in vollem Umfang bewähren sollte, einer offenen, radikalen

Kritik vorerst einmal entzogen wird. Dies aus dem Misstrauen, Menschen

würden ungeschützt nicht verlässlich urteilen können oder wollen, wo doch

gerade dies der Öffentlichkeit ad oculos vorgezeigt und einer Beurteilung

zugeleitet werden soll. Doch, sagen die Verdecker offener Kritik, nur so

erreiche man eine einwandfreie 'Begutachtung'; kraft Schutz gegen
unerwünschte Beeinflussung, lautet das häufig genannte Argument. Einer offenen

Kritik wird somit die Anonymität vorgezogen, hinter der sich so manches an

akademischem Gerangel bis zu Animosität und Ranküne verbergen kann.

('Twitter' - also 'Gezwitscher' - und 'tweets' zeigen ja, wie gross dieser

besondere unkontrollierte und 'rechtsfreie' Raum ist und wie er genutzt wird;
wie rasant sich derlei Meinungsäusserungen bis zum Hass - also kaum

'zivilisiert' - vermehrt haben, seitdem man sie scheinbar geschützt auf schutzlose

Adressaten richten kann.)

Mit derlei Hilfsmitteln, normierten Verhaltensweisen und entsprechend

erkennbaren äusseren Formen wird eine wohlbehütete Gesellschaft



ScHOLION I I W. Oechslin, Cultur / Kultur 7

KLEIDER I |_EUTE

Abb. i: Kleider machen Leute, Emil Meyer [...] Spezialgeschäft für Innendekoration,

Katalog, Umschlag, Stuttgart o.J.

gekennzeichnet, geformt und ausgeschieden, als eine Art privilegierte, mentale

'gated community'. Mit 'Eleganz' und der Empfehlung, "Kleider machen

Leute", hat sich die Moderne öfters eingebracht (Abb. i). Gutgekleidet,

"politically correct", möglichst konfliktfrei; eine Pseudo-Elite und 'Musea-

lisierung' [für früher: Einfriedung!] noch und noch. Geschrumpfte Kultur!
Der immer wieder gehörte Ruf nach Leben, nach 'wirklichem' Leben,

verflüchtigt sich in den Ressorts von Gesundheit und Sport. Und die wirklichen

Tragödien der Menschheit halten wir uns auf Distanz; es genügen die -
geruchsfreien - Bilder auf unseren unterschiedlich formatierten 'screens'.

Eine ganz besondere Art von 'Pragmatismus' hat sich unserer Lebenswelten

bemächtigt und - horribile dictu - 'Kulturen' gebildet.
Nichts ist neu! Man hat schon immer bemerkt, dass sich eine (allzu)

anpassungswillige Kultur ihrem ursprünglichen Inhalt schnell entfremdet.

Trotz oder gerade dank äusserer Dynamik, sie verflacht. "Die Kultur
muß dann abbauen und umbauen", schrieb Emil Utitz und ergänzt: "Das



8 W. Oechslin, Cultur / Kultur ScHOLION I I

MENSCH
UND

KULTUR

DR. EMIL ü T I T Z

DIMAXD ENKF. VERTAG STUTTGART

Abb. 2: Emil Utitz, Mensch und Kultur, Stuttgart: Ferdinand Enke, 1933, Umschlag

Ungenügen in der Kultur wird kulturschöpferisch" (Abb. 2).1 Es soll immer
wieder zu neuer Kultur ermutigen. Unsere Hoffnung! Wir kennen es (noch)

nicht; unsere 'Kulturformen' sind erschreckend konservativ geworden. 'Es'

ereignet sich womöglich (hoffentlich!) jenseits der Wohlfühlecke unserer

Gesellschaft, wo alles vor lauter Konventionen, zu denen Kulturen meist

mutiert sind, erstickt.

"Wir lassen uns gerne täuschen und von Kultur-Wörtern einnebeln",
schreibt Manfred Schneider unter dem Titel "Vom Anwachsen der

Verzweiflungskultur" und bezieht sich insbesondere - durchaus repräsentativ - auf
das rhetorische Schönreden von Grosskonzernen.2 'Unternehmenskultur'
erscheint in der Tat mehr als andere Begriffe dieser Art in unsere Sprache

aufgenommen und integriert, so unverbindlich und schwammig die

möglichen Inhalte damit bezeichnet sein mögen. Worum es hier geht, ist wohl

nur aus einer internen Betriebsberatung und deren 'psychologischen'

Rezepten zu deuten. Nichts als Schönrednerei! Eine 'consulting firma' wirbt
derzeit für ihr Produkt, das sie "Organisations-Kultur" nennt, mit einem

ganz besonderen Bild. Eine Dame pinselt an einem Gebäude, das, farbig
herausgestellt, in die Skyline von Manhattan getaucht ist, aus der das Empire
State Building wie das Strassburger Münster heraussticht (Abb. 3). Die Dame

sitzt im Vordergrund auf einem Stapel von Büchern; das unterste und
offensichtlich 'älteste' von zweifelhaftem Erhaltungszustand wird wohl demnächst



SCHOLION I I W. Oechslin, Cultur / Kultur 9

Abb. 3: Organisations Kultur, TWC Consulting (19.08.2019)

überflutet, was die oben Pinselnde kaum stören wird. Was ist daran nun
bloss Kultur? Nichtssagend und doch, weil absonderlich, ein Eye-Catcher.

Bücher, Pinsel, Skyline und Bauten, Symbole für Kultur oder auch bloss eine

'Chiffre', die deshalb erst gar nicht einer Erklärung bedarf ausser jener, dass

alles wenn auch ganz vage auf Gegenstände der 'Kultur' verweist. Es ereignet
sich alles auf jener flachen Ebene, auf der wir Kultur heute gemeinhin begegnen.

Was sollen hier noch Deutungen oder gar Be-Deutungen? Konvention

(und Bild) als formalisierte Kultur!
Was meint ein Neuropsychologe, wenn er vom Mensch als einem

"Kulturwesen" spricht?3 Dass wir uns längst daran gewöhnt haben, 'Kulturen',
eine nach der anderen, aufzunehmen und zu konsumieren; dass mittlerweile

"Maschinen", die über "Lernalgorithmen" verfügen, sich uns anpassen und

das "biochemische System" unseres Gehirns, "das nach physikalischen
Gesetzen arbeitet", in Bewegung setzen und uns sogar mit "Als-ob-Emotionen"
bedienen und so Kultur leben lassen. Da beginnt man in der Tat - wie der

hier zitierte Autor - am "freiem Willen" zu zweifeln; die "Menschlichkeit"

ist so besehen überfällig, "liegt darnieder".

Da waren wir doch eben dabei, Kultur mit Menschlichkeit und Bildung -
nicht wahllos mit der Gesamtheit der Geschehnisse, der Zivilisation, sondern



IO W. Oechslin, Cultur / Kultur ScHOLION I I

ausgewählt mit dem Menschen selbst - zusammenzulesen! Als eine

Errungenschaft von uns Menschen galt dies. Und nun wird uns gesagt, Vernunft
sei "ein Verhalten, das hilft, in einem gegebenen kulturellen Umfeld ein

erfolgreiches Leben zu führen". Etwas arg reduziert und opportunistisch,
zweckorientiert gedreht! Wir dachten, Vernunft zeichne uns Menschen

als Menschen aus, hatten es seit Aristoteles' Ethik mit Klugheit als einer

grundsätzlichen Instanz verbunden, die Tugend befördert und in diesem

Sinne zum Handeln anleitet auf dem langen Weg zur Weisheit. Weit, zu weit

gedacht, wo wir doch täglich einsehen müssen, dass wir kaum fähig sind,

mit Aussicht auf Erfolg in die Zukunft zu denken. Doch, Kultur umfasste -
auf ihr aufbauend - die Aussicht auf Entwicklung. Auch dies hat sich nach

einem Jahrhundert der 'Neutönerei' zurückgebildet. Wir wollen die Kultur
'heute' und am nächsten Wochenende. Unsere konstruierten Kulturwelten
sind mehr denn je ephemer geworden. Was kümmert uns der Rest, was der -
ohnehin enge - Blick über unsere Nasenspitze hinaus. Die Zeiten, in denen

Kultur mit der Menschheitsgeschichte - in erster Linie und nicht bloss auf

dem Touristenpfad - verbunden worden ist, sind wohl vorbei.

Da sind wir also wieder bei unserem neuropsychologischen Gewährsmann,

bei der Maschinengläubigkeit und dem "ultimativen Zweck" des

Uberlebens und der Fortpflanzung. Das steht ja so auch in der Bibel. Doch

der Kommentar bringt den besonderen Akzent dieser Betrachtung: der

Rest sei "Beigeschmack". Mag sein, dass Kultur heutzutage häufig auf diese

Weise als Parfümnote konsumiert wird, nachdem wir uns ja, zurückgezogen

in unsere 'gated communities', gegen unangenehmere Eindrücke sterilisiert
haben. Indes, der Neurologe will, mechanisch gedacht, dem Menschen, wie

er "konstruiert" ist, nicht einmal ein eigenes Kulturbewusstsein zumuten;
bestenfalls lassen wir uns treiben und notfalls - und in Bälde - durch
Maschinen anleiten. Und damit hat der zitierte Neurologe die 'Kultur', genauer:
den Kulturbetrieb, wie er sich heute darstellt und verkauft, wohl auf ziemlich

repräsentative Weise charakterisiert. "Beigeschmack"!

Der Eindruck entsteht, dass wir uns heute zunehmend in einer durch und

durch unfreien Situation mit Kultur befassen, bestimmt von Konventionen,
somit gelenkt von denen, die derlei Konventionen erfinden und 'implementieren'.

In einem solchen Rahmen 'benimmt' man sich und findet wohl eher

selten zum Selbstdenken. Wir werden durch Begriffsmonster wie 'künstliche

Intelligenz' allzu oft irregeführt, als ob wir nun von der Last, eigene 'Kultur

zu erfinden' und 'Kultur zu schaffen', befreit wären. Kultur ist zum Konsum

geworden. Ein "Intelligence Report" klärt uns darüber auf, dass in den letzten



ScHOLION I I IV. Oechslin, Cultur / Kultur

wenigen Jahrzehnten die Kunstwelt in eine "art industry" verwandelt worden

sei. Wo vormals Käufer und Verkäufer eines Kunstwerks mit Handschlag ein

Geschäft besiegelten, hätte sich jetzt ein globales "network" gebildet, das

von "multi-billion-dollar corporations" und "profit-minded investors"
geleitet würde. Na und? Niemand zwingt zum Mitmachen. Doch ist uns etwas

abhandengekommen, nicht die Kunst selbst, die es immer wieder schafft, aus

noch nicht ausgeleuchteten Ecken herauszutreten und zu glänzen. Vielmehr
leidet die Sprache, die Begrifflichkeit, mit der wir alles einkleideten und

begleiteten. Sie ist ganz wörtlich 'bedeutungslos' geworden. Nur noch Gefässe,

konsumgängige Behältnisse. Sprachverlotterung und Verzweiflungskultur in
einem! Eine unheilige Allianz!

Also muss man zurückdenken und sich darauf besinnen, was denn Kultur
ausserhalb dieser breitangelegten, scheinbar alles überwuchernden Konvention

auch noch - besser: immer noch - bedeutet. Nicht das Ephemere,
sondern das nachhaltige, immerwährende menschliche Tun, das wir mit uns
selbst und der 'menschlichen Natur' verbinden. Auch nicht das 'elitär'
Künstlerische, weil menschliche Kreativität natürlich weit über unseren
modernen Kunstbegriff hinaus alles erfasst, menschliches Tun schlechthin.

Man liegt nicht schlecht, wenn man sich des alten Begriffs der Kunst als

xeyvri (techne) entsinnt. Bei derlei Erklärungen - so auch in K. O. Müllers
berühmtem, erstmals 1830 publizierten Handbuch der Archäologie - stand

früher oft das in moderner Zeit gehasste Diktum "Kunst kommt von
Können"; gemeint waren allerdings erworbene Kompetenzen, nicht mangelnde

Originalität, Kompetenzen, die zum Tun führen und kulturelle Leistungen
ermöglichen. Was bei diesem umfassenden Kulturbegriff im Einzelnen
gemeint sei, ist von nachgeordneter Bedeutung, weil Kultur sich aus dem

täglichen Wandel, aus der Differenz, aus den Widersprüchen, aus den

Grenzlagen und an Ubergängen ergibt und die Veränderung - und auch die

Entwicklung - in erster Linie abbildet. Kultur ist so besehen notwendigerweise

'fortschrittlich' und am wenigsten 'reproduzierend', wofür sich heutiges

Kulturtreiben - weil profitabel - besonders stark macht. Gerade weil

Kultur auf dem Erreichten aufbaut, zählt das Weitergehen, der Fort-
Schritt.

Heinrich August Riedel hat diesen Gesichtspunkt betont, als er 1797 in
Berlin im ersten Band der von Mitgliedern des "Königl. Preuss. Ober-Bau-

Departements" herausgegebenen Sammlung nützlicher Aufsätze und

Nachrichten die Baukunst betreffend seine Kulturauffassung mitteilen wollte. Man



12 W. Oechslin, Cultur / Kultur SCHOLION I I

DE L'INFLUENCE

SCIENCES

DES BEAUX-ARTS

LA TRANQUILLITE PUBLIQUE

PAS BODONI

$ t r i t l t k

lie6er Den (Einfluß

bcr fronen fünfte

öffentliche © I it cf.

fcanjùfîfdje« llrfcfjrift û&crfc|t

son

Gf>. S- ©rafen »on ÎBcnjcl.
V- P-T^Vj

&ot t>a,

in t»r SJuiti&onOIuRg,

i S o 6.

Abb. 4: [Karl Th.A.M. von Dalberg], [Périclès]. De l'influence des sciences et des beaux-arts

sur la tranquillité publique, Parma: Bodoni, 1802, Titel

Abb. 5: [Karl Th.A.M. von Dalberg], Perikles. Ueber den Einfluß der schönen Künste

auf das öffentliche Glück. [...] übersetzt von Ch. C. Grafen von Benzel,

Gotha: Beckersche Buchhandlung, 1806, Titel

war zur Einsicht gelangt, dass nunmehr Deutschlands Architektur auf dem

Niveau der Konkurrenten Frankreich und Italien angelangt war, und richtete
den Blick nach vorn: "Die Baukunst hat jederzeit unmittelbar cultivirt. Zuerst

aber, weil sie die Bildung vorbereitete; jetzt, weil sie in den Stand setzt

darin fortzuschreiten."4

Man ging damals - wie schon Alberti in seinem 1485 erstmals gedruckten
De Re Aedificatoria5 - davon aus, dass die Architektur dem Menschen zunutze

und dadurch das "erste Kunstwerk" entstanden sei.6 Und Karl Theodor
Anton Maria von Dalberg sprach unter dem suggestiven Titel Perikles in

einer französisch wie deutsch und italienisch weitverbreiteten programmatischen

Schrift "Uber den Einfluss der schönen Künste auf das öffentliche

Glück" (Abb. 4, 5). Nebst Kultur und Bildung war nun auch die Öffentlichkeit

ins Visier gerückt und daraus ein Ganzes von gesellschaftspolitischer
Brisanz gebildet worden. Das also war die 'kulturelle' Ambition. Und man

fragt sich, wieweit wir seitdem davon abgerückt sind. Dalberg bezog alles

auf das höchste menschliche Ziel der Glücksfindung. Und unbestritten war



SCHOLION I I W. Oechslin, Cultur / Kultur 13

jedenfalls, dass es mit der Kultur 'vorwärtsgeht', somit etwas in Bewegung

gerät und eben nicht - sich selbst feiernd - stillsteht. Am andern Ende stand

bei Dalberg der Glaube an eine endgültige Uberwindung der Barbarei im
Zeichen von Aufklärung durch "beaux-arts" und "sciences", auch mit Blick
"au bonheur et à la tranquillité publics des États". Kultur und Frieden, alte

und neue politische Parolen! Wie missbräuchlich dies gehandhabt werden

kann, lehrt uns unsere jüngere Geschichte.

Es ändert nichts an der guten Absicht der damaligen, konkreter

Zielsetzung zugewandten Autoren; die Herausgeber der Sammlung nützlicher

Aufsätze, darunter David Gilly, nahmen in ihrem Publikationsprogramm
"schon ausgemachte Wahrheiten und Lehrsätze der Baukunst" genauso auf

wie "Betrachtungen noch unausgemachter Bauregeln" und darüber hinaus

allerlei "Erzählungen und vermischte Nachrichten", um "Kenntnisse und

Ereignisse bekannter zu machen und schneller zu verbreiten".7 Das

Kulturprogramm enthielt einen Bildungsauftrag im Rahmen gegebener Kompetenzen;

man wollte von der Geschichte profitieren und darauf aufbauend nach

vorne schauen.

Was würde den Wesenszug der Kultur besser beschreiben als dieses

Programm und diese Schrift, die den Anfang des architektonischen Aufbruchs

in Berlin mit dem jüngeren (Friedrich) Gilly und Schinkel bewirkten! Man
stand im Einklang mit der Zeit, die gerade ihren Kulturbegriff gebildet
hatte und diskutierte. Man irrt, wenn man meint, es handle sich um 'elitäre',
bloss philosophische Konzepte. Man war sich der Notwendigkeit bewusst,

die kulturellen Zielsetzungen den Gegebenheiten anzupassen. Dalberg etwa

lässt zu Beginn seines Perikles Euripides auftreten, der gegenüber Anaxagoras
kritisch vermerkt, die "Erforschung des Weltenbaus und der Mathematik"
würden zu "übersinnlichen Wahrheiten" führen, "welche zwar den Denker

aufklären, aber zu hoch über der Fassungs-Kraft der Mehrheit schweben".8

"Meine Einbildungskraft glüht", fährt Dalbergs Euripides fort, "mein Wesen

regt sich im Bediirfniß der Thätigkeit: so begeisterte mich die Sehnsucht,

Aller Herzen zu rühren, auf Aller Willen zu wirken." Natürlich will Dalberg
zu den grossen Wahrheiten führen und den "Menschen auf dem Wege der

Weisheit leiten".9

Was aus all diesen Stimmen 'um 1800' klar wird, ist die Tatsache, dass der

Mensch im Mittelpunkt steht und dort stehen soll. Kultur ist recht eigentlich
eine Angelegenheit der Anthropologie. Immanuel Kant stellt das Problem

dementsprechend an den Anfang der Vorrede seiner Anthropologie in



H W. Oecbslin, Cultur / Kultur ScHOLION I I

Slitt Hspologic

3 m m « il n e l £ « n t.

Abb. 6: Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht abgefaßt,

Königsberg: Friedrich Nicolovius, 1798, Titel

pragmatischer Hinsicht abgefaßt (Abb. 6). Auch er gibt sich pragmatisch an den

Tatsachen und Gegebenheiten orientiert, stellt umso mehr den Zusammenhang

der Kultur mit dem Menschen radikal in die Mitte und nimmt die

Bildung (Kant spricht von 'Schule') mit ins Kalkül. Um diese Argumente

geht es in der langen, immer wieder neu belebten Diskussion, von der, zufällig

ausgewählt, einige Positionen erinnert werden sollen.

Der Mensch, "sein eigener letzter Zweck" und "die Bestimmung

des Menschen"

"Alle Fortschritte in der Cultur, wodurch der Mensch seine Schule

macht, haben das Ziel, diese erworbenen Kenntnisse und Geschicklichkeiten

zum Gebrauche für die Welt anzuwenden; aber der wichtigste

Gegenstand in derselben, auf den er jene verwenden kann, ist der Mensch:

weil er sein eigener letzter Zweck ist."

Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht abgefaßt,

Königsberg: Fridericus Nicolovius, 1798, S. [iii], Vorrede



SCHOLION I I W. Oechslin, Cultur / Kultur 15

"Significant autem voces ex primaria intentione aeque immediate

in ratione finis conceptus ac res. Cujus ratio est, quia homo ut Aristot.
in polit, docet, est animal sociabile, adeoque ea, quae per se & aeque

immediate conférant ad societatem & commercia humana fovenda per se

& aeque immediate intendi debuerunt in ratione finis proximi subordinati

huic ultimo fini utilitatis."

Franz Anton von Dietrichstein, Quaestiones Philosophicae,
Wien: Matthaeus Cosmerovius, 1661, S. 105

"Des decisions ou des usages ou des habitudes persistent à travers les

événements les plus bouleversants, installant un malaise, constituant une

entrave, compliquant à plaisir le jeu. [...] Les usages sont devenus modestes

ou toutes-puissantes habitudes; et personne, au milieu de tant de contradictions

épuisantes n'imagine qu'une simple decision puisse, en supprimant
l'obstacle, ouvrir le libre passage à la vie. A la vie tout simplement."

Le Corbusier, Le Modulor, Paris, [1949], S. 15

Wir sind in Fesseln gelegt; was Sitte und Gebrauch, was Bildung war, ist zur
blossen - und mächtigen - Gewohnheit verkommen und droht uns zu erdrücken.

Selbst Le Corbusier findet den Weg zum Leben versperrt. Und darum,

um das Leben, geht es doch, möchten wir hoffen: "ouvrir le libre passage à

la vie. A la vie tout simplement." Was Le Corbusier mit "usage" bezeichnet,

wird nicht nur mit Gebrauch und Anwendung, sondern auch mit "Bildung"
und "Weltkenntnis" übersetzt, die Kant seinerseits mit Kultur verbindet;
der Kontrast zu (blosser) Gewohnheit, "habitude", ist eklatant, obwohl die

Bedeutungen variieren und auch Sitte und Gewohnheit, somit also auch

"habitude" zuweilen unter diesen Begriff gerät. Im Vorspann zu einer ausführlicheren

Abhandlung zum Begriff "usage" in der grossen Encyclopédie führt
De Jaucourt "usage" und "coutume" als Synonyme ein, wobei für "usage"
eine universellere Geltung beansprucht wird. Es folgen Differenzierungen:
"L'usage s'introduit & s'étend; la coutume s'établit & acquiert de l'autorité.'"0
Damit das geschieht, damit eine kulturelle Errungenschaft sich durchsetzen

kann, soll sie sich also bereits etabliert haben. Jaucourt schreibt weiter und

zitiert dabei den Meister der Synonyme, den Abbé Girard: "Le premier fait
la mode, la seconde forme l'habitude; l'un & l'autre sont des especes de lois,

entièrement indépendantes de la raison, dans ce qui regarde l'extérieur de



i6 W. Oechslin, Cultur / Kultur ScHOLION I I

la conduite." Sitte und Gewohnheit finden keine Gnade. Man ist gewarnt,
der Ubergang zu Gesetz und Norm ist fliessend und, wie es scheint,

unvermeidbar, sobald sich die "usage", aus der Bewegung genommen, in die

Ruhe versetzt hat. Vernunftansprüche sind ausbedungen. Der nachfolgende

grössere Beitrag beginnt mit einer Diskussion der fluktuierenden Sprache,

der "différence prodigieuse des mots" und der entsprechend sich
verändernden Bedeutungen." Was Le Corbusier in seiner Kritik des Wandels

von "usage" zu "habitude" zu beklagen schien, löst sich ob soviel
Unbestimmtheit und Unverbindlichkeit auf. Das Stigma aller kulturgeschichtlicher

Betrachtung!
Es bedarf einer eindringlicheren Diskussion, um dies zu korrigieren.

Man muss den Menschen wieder in dieses commercium einbeziehen. Es ist
dies 1798 das zuvorderst betonte Argument in Kants Anthropologie, in deren

Vorrede er als "wichtigsten Gegenstand" aller "Fortschritte in der Cultur",
über den "Gebrauche für die Welt" gestellt, den Menschen selbst bezeichnet:

"weil er sein eigener letzter Zweck ist.'"2 Nur so wird man den Kulturbegriff,
bar aller Vernunft vor seinem Abfall in Konvention und Norm bewahren

können.

Kant beginnt seine "anthropologische Didactik" mit dem Vorsatz, "das

Innere sowohl als das Aeußere des Menschen zu erkennen".13 Man muss

beim "Bewußtein seiner selbst" ansetzen, der "Vorstellung des Ich", was

gemäss Kant den Menschen "unendlich über alle andere auf Erden lebende

Wesen" erhebt.'4 "Dadurch ist er eine Person", und von hier aus führen dann

die nachfolgenden Untersuchungen weiter. Es beginnt wie in Aristoteles'

Metaphysik bei den Sinneswahrnehmungen und dem privilegierten Sehsinn,

und Kant beeilt sich, auch hier nichts dem reinen Zufall zu überlassen und

zu präzisieren: "Die Sinne verwirren nicht" (Abb. 7).15 Erfahrung ist

empirische Erkenntnis, und auf diesem Weg gelangt man zu "Sagacität oder

Nachforschungsgabe";16 dies lässt das Erfinden, nämlich die "Originalität des

Erkenntnißvermögens" vom blossen Entdecken unterscheiden,'7 ruft nach den

"Mitteln der Belebung und Bezähmung des Spiels der Einbildungskraft",'8
betrifft das Gedächtnis genauso wie das "Vorhersehungsvermögen", die

"praevisio".'9 Es ist erstaunlich, was die menschliche Kultur vermag. Am

Ende steht dann die "pragmatische Anlage der Civilisirung durch Cultur"

zur Diskussion, wobei es in erster Linie um gesellschaftliche Verhältnisse

und die entsprechend geforderten "Umgangseigenschaften" geht.20 Dabei

gibt es eine Bestimmung, die den Menschen als "Gattung" betrifft, was dann

zum "Fortschreiten" des menschlichen Geschlechts insgesamt führt. Kant



Scholion Ii W. Oechslin, Cultur / Kultur 17

brauenbogen, die Nrase und den Schnurrbart gebildeten Rahmen
erscheint ein Theü meines Körpers, so weit er sichtbar ist, und

dessen Umgebung1). Mein Leib unterscheidet sich von den

andern menschlichen Leibern nebst dem Umstände, dass jede
lebhaftere Bewegungsvorstellung sofort in dessen Bewegung aus¬

bricht, dass dessen Berührung auffallendere Veränderungen bedingt
als jene anderer Körper, dadurch dass er nur theiiweise und
insbesondere ohne Kopf gesehen wird. Beobachte ich ein Element
A im Gesichtsfelde, und untersuche dessen Zusammenhang mit
einem anderen Element B desselben Feldes, so komme ich aus
dem Gebiet der Physik in jenes der Physiologie oder Psychologie,

1; Von dem binocularcn Gesichtsfeld, dass mit seiner eigenthümiieben Stereoscopic

Jedermann geläufig ist, das aber schwieriger an beschreiben und durch eine

Abb. 7: Ernst Mach, Die Analyse der Empfindungen [...], Jena: G. Fischer 1903, Fig. 1

macht den Sprung von der Person zur Gesellschaft und sieht darin, nämlich
in der "Cultur unserer Gattung", den entscheidenden Vorteil.21 Die moralische

Frage, der Trieb zur Wissenschaft wie selbst der Gang zur Glückseligkeit

ist aus diesem Zusammenhang zu verstehen und zu deuten. Schliesslich

geht nichts ohne die Vorstellungen von Freiheit und Gesetz. Die Bestimmung

des einzelnen Menschen wie der Gattung Mensch kulminiert idealiter
in einer "weltbürgerlichen Gesellschaft (cosmopolitismus)",22 in der sich die

menschliche Kultur, nunmehr zusammengefasst, abbildet und realisiert. Die

Art, der "Charakter der Menschengattung" ergibt sich so letztlich aus der

Bildung der Kultur, und Kant betont, dass es sich dabei nicht bloss um ein

Aggregat23 handelt: "Der Mensch war nicht bestimmt, wie das Flausvieh, zu

einer Herde; sondern, wie die Biene, zu einem Stock zu gehören."24

Hat man sich in unseren heutigen Zeiten des Konsums von diesen

Kulturidealen verabschiedet, die den Menschen bei der Bestimmung seiner

Gattung und der auf diesen Prämissen fussenden Gesellschaft Orientierung
waren?



i8 W. Oechslin, Cultur / Kultur Scholion I I

QVzESTIONES
^HILOSOPmCi£

y4>
ANT I QU ISSIMA ET CELF-

BERRIMA UN IYER SI TATE/: AUENNBNSt, ^J ffA*C' A ^ <£ »wt
ILLUSTRISSIMO

SAC: ROM: I M P:
COMITE

FRANCISCO ANTONIO
Dje dietrichstein.

DISPUTANDsE,
Prœfide R. P. B A LT H A S ARE

GERALDINO, Soc. Je su.

VIENNE Aostme
Typù Matthai CofeneroviJ, Sac: Cœf Maj:

Aula Typography Anno 1661.

Abb. 8: Franz Anton von Dietrichstein, Quaestiones Philosophicae, Wien:

Matthaeus Cosmerovius, 1661, Titel

Eine kulturelle Tat aus den vereinzelten Handlungen des Menschen herauszuheben,

um sie der Gattung Mensch als Zweck und Bestimmung einzuschreiben,

ist der entscheidende Schritt. Man kann ja nicht bei der Klimatheorie
stehen bleiben und mit Voltaire die "différentes Races de l'Homme" auf

die mehr oder minder gegebenen "Climats favorables" ausrichten, um sich

dann daran zu erfreuen, dass man der Zeit barbarischer Grausamkeiten

entwachsen ist.25 Winckelmanns Erleuchtung, der "gute Geschmack" hätte

angefangen sich "unter dem griechischen Himmel zu bilden", befriedigt die

Sehnsucht und erklärt doch wenig, ausser man nehme Winckelmanns Spiel

mit den sanften und nicht grob ausschlagenden Linien auf dem Weg hin zur

Entdeckung ruhiger Schönheit ernst. Dass den "gemässigten Jahreszeiten" in

Griechenland eine üppige Zahl von "klugen Köpfen" geschuldet sei, mochte

den Philosophen im nördlichen Königsberg hingegen kaum entzücken.26

Spricht man von Kultur und situiert man das Problem in der

"Anthropologie", lässt sich die ästhetische Frage nicht mehr davon ablösen; der

gesellschaftliche Verband ist jetzt als verbindlicher Ort bestimmt, und das



ScHOLION I I W. Oechslin, Cultur / Kultur 19

Sie

23 ft t lit lit it n j
SKeitfdjeit.

quod — ad nos

renin« et nefcirc malum eft, agiiamui ——

HOR.

95on ncncm üerbefferte unb hermeljrtc Qtuflage

rait «inigtn 3«3<*b«n.

m»t rtUevfjôdjfTgnâbigtî Kayfecl. prioilegio.

Bübingen,
bcç SBîIb. J^einv. ©djtamm unb Gfjr, IBottl, Srrnit

£> i e

23 c ft t m in u n g

t 5

Sîî c n f (6 e n.

©oftlie&

S5 t 1 i ii,
in ter S8offif#en 55nrf;f)an tiling,

Abb. 9: [Johann Joachim Spalding], Die Bestimmung des Menschen. Von neuem verbesserte

und vermehrte Auflage mit einigen Zugaben, Tübingen: Schramm/Frank, 1782, Titel

Abb. 10: Johann Gottlieb Fichte, Die Bestimmung des Menschen,

Berlin: Vossische Buchhandlung, 1800, Titel

ist nicht neu. Der Mensch ist, wie man aus aristotelischer Tradition heraus

beliebig häufig - wie hier gerade 1661 bei Franz Anton von Dietrichstein -
erfahren kann, ein "animal sociabile"27 (Abb. 8), was Zwecksetzung durch

den Menschen selbst, ganz entsprechend der Formulierung Kants, "weil er

sein eigener letzter Zweck ist",28 mitbedingt. Das ist kein 'abstractum', ganz
im Gegenteil, es geht um die gesellschaftliche Wirklichkeit, die mit der

Erfahrung der Sinnlichkeit auf gleicher Ebene zusammentrifft.

Wie an einem roten Faden aufgereiht folgen die Bemühungen, diese An-

bindung zu ergründen und zu belegen. Dabei geht es weniger um einzelne

kulturelle Leistungen als sehr viel grundsätzlicher um den Menschen als

kulturelles Wesen und noch eindringlicher um das Menschsein als kulturelle

Wirklichkeit. Es sind Überlegungen, die bei Fichte erneut in die Frage nach

der Bestimmung des Menschen umschlägt; von aussen besehen lag dies in
der Luft, wie die vorausgegangene, mehrfach aufgelegte Publikation Johann

Joachim Spaldings zu diesem Thema belegt (Abb. 9). Doch nach dieser

Erbauungsschrift, die mit Themen wie "Sinnlichkeit" und "Vergnügen des Geistes"



20 W. Oechslin, Cultur / Kultur ScHOLION I I

Philosophie und

Wirklichkeit

Von

Theodor Lipps

Abb. ii: Theodor Lipps, Philosophie und Wirklichkeit, Heidelberg:
Carl Winter's Universitätsbuchhandlung, 1908, Titel

immerhin undogmatisch den offenen Zugang zur Welt sucht/9 folgt nun in

Fichtes "Darlegung" wiederum eine Vertiefung in grundsätzlicher Absicht.

Fichte macht 1800 schon in seiner Vorrede klar, dass er seine Argumentation
aus der Enge philosophischer Diskussion herausführen will, um sich dem

anzunehmen, "was außer der Schule brauchbar ist" und sich zum "kunstlosen

Nachdenken entwickeln müßte" (Abb. 10).30 "Es sollte anziehen und erwärmen

und den Leser kräftig von der Sinnlichkeit zum Uebersinnlichen fortreißen."31

Also doch! Er hatte sich gerade von den "Philosophen von Profession" losgesagt.'2

Nein, "wirklich und in der That" muss der Leser mit sich reden, "rein

aus sich selbst", "durch eigne Arbeit und Nachdenken", eine Denkart entwickeln,

"und sie in sich aufbauen".33 Natürlich rechnet Fichte mit dem

selbstdenkenden Menschen, und nicht überraschend findet er schnell zum "Princip
der Thätigkeit, des Entstehens und Werdens an und für sich"; er nimmt Mass

an der Wirklichkeit und spricht von der Kraft, die sich selbst in Bewegung

setzt und dies "auf diese bestimmte Weise", sich entwickelnd, tut.34

Die Diskussion des 'Ich' findet in Tuchfühlung mit der Wirklichkeit, der

Natur und ihren Kräften statt - näher an der alten Vorstellung von Kultur,
als hier gemeint sein kann! Es wiederholt sich sehr viel später und ebenso

eindringlich bei Theodor Lipps: "Darauf antworte ich einfach: ich meine

das einzige Ich, das ursprünglich diesen Namen verdient. Ich meine das Ich



ScHOLION I I W. Oechslin, Cultur / Kultur

der unmittelbaren Erfahrung. Ich meine das Ich, das jeder meint, wenn er

sagt, 'ich' empfinde Rot oder Weiß, 'ich' stelle ein Haus oder einen Baum

vor, 'ich' denke dies oder jenes, 'ich' bin lustig oder traurig. Niemand würde

gewiß diese Wendungen gebrauchen, wenn er nicht von 'sich' ein Bewußtsein

hätte. Dies aber kann er letzten Endes nur haben aus der unmittelbaren

Erfahrung" (Abb. 11).35

und die Mühen, einen Begriff von "Cultur" zu bilden

"Cultiviren, bauen, anbauen, urbar machen: und uneigentlich, bilden,
ausbilden. Ein cultivirter Mensch, ein gebildeter.

Cultur, i. Von Ländereien gebraucht, Bau und Anbau, das

Urbarmachen. Der Getreidebau, der Seidenbau. Der Anbau dieser Wüstenei geht

langsam von Statten; 2. uneigentlich vom menschlichen Geiste, und von
Völkern gebraucht, die Bildung, Geistesbildung, Ausbildung, der Geistesanbau,

die geistige Entwickelung. Man kann auch Anbau schlechtweg
in dieser uneigentlichen Bedeutung gebrauchen. Rüdiger bemerkt, daß

Cultur zuweilen in beiden Bedeutungen zugleich genommen werde, wie

z.B. wenn von der bessern Cultur Rußlandes seit Peter dem Großen die

Rede ist. In diesem Falle können wir bestimmter der Land- und Geistesanbau

dafür sagen. Für falsche Cultur haben wir Mißbildung, auch Ver-

bildung, und das Verbilden. 'Denn jener kann leichter verbildet und auf

falsche Wege gestoßen werden.' Göthe. Für den ersten Grad der Bildung
hat Klopstock das Wort Entbarbarung gebraucht: 'Dadurch bringt es

unsere Sprache doch wol nicht weit in der Entbarbarung.'"

Joachim Heinrich Campe, Wörterbuch zur Erklärung und Verdeutschung

der unserer Sprache aufgedrungenen fremden Ausdrücke. Ein

Ergänzungsband zu Adelungs Wörterbuche, Erster Band, Braunschweig:

Schulbuchhandlung, 1801, S.279

Auf dem Weg zur Kultur ist diese Begegnung und Auseinandersetzung mit
der Wirklichkeit, dem Ich und dem Menschen, "weil er sein eigener letzter
Zweck ist", besonders eindringlich. Dabei ist der Begriff 'Kultur' zu Kants

Zeiten noch kaum in der deutschen Geistesgeschichte angekommen, sodass

man sich fragen muss, ob und wie sehr sich die anthropologische Diskussion



22 W. Oechslin, Cultur / Kultur ScHOLION I I

®ie

0 t a « t j t I t t,

über baê 23erb<iltiuß lté Urftaateé 311m

2Sermmftmd>e

in Vorträgen,
8<&4Ïf«t im ©or.im« »8i3 ouf ter Uni»«rfit5t ju ßtrlm

tue.?,

Soljattn ©ottHelj gitïjte.

(2uB fein «'m »crau«3<8«btn;)

ci-fin »8»
î t u n b B

©. St « i Ii

Abb. 12: Johann Gottlieb Fichte, Die Staatslehre [...], Berlin: G. Reimer, 1820, Titel

mitsamt den grundsätzlichen philosophischen und ethischen Fragen in ein
Ganzes gefügt und nachhaltig gefestigt habe, das sich dann eben 'Kultur'
nennen würde. Bei Fichte enden die Bemühungen einer "angewendeten

Philosophie"36 bei der Staatslehre, die 1820 aus dem Nachlass im Einklang mit
weiteren derartigen Unternehmungen herausgegeben wurde, welche sich

auch der Rechts- und Sittenlehre oder auch kleineren Gelegenheitsschriften
wie der "Zurückforderung der Denkfreiheit" widmeten (Abb. 12).37 Fichtes

Herausgeber verpflichteten sich dabei, sein Werk "unmittelbar zeitgemäß zu

machen".38 Doch wie eng und verbindlich sollte die Bindung der Kultur an

Gesellschaft oder gar 'Staat' sein? Wir sind inzwischen eines Besseren belehrt
und denken nur mit grosser Skepsis an Staatskultur und dergleichen. Der
modernen Kulturphilosophie39 mangelt es derweil an der direkten Begegnung

mit der Wirklichkeit, an Involvierung, einer gelebten Kultur; der entsprechende

Hang zur 'Theoretisierung' dominiert bis heute. Fichtes dringliche
Worte zum "kunstlosen Nachdenken", zur gesuchten Nähe und Unmittelbarkeit,

zu einer Erörterung, die bei der Wirklichkeit bleibt, tun not.
Muss man, um sich einem Kulturbegriff anzunähern, in die Agrarwelt

zurückgehen? Die Encyclopédie macht es vor, offensichtlich, um festen

Boden unter den Füssen zu gewinnen! Natürlich findet man schon in Ci-

ceros Tusculanae Disputationes den Hinweis auf die "Cultura Animi", und



Scholion Ii W. Oecbslin, Cultur / Kultur 23

DE HOMI
NE I O A N NI S PICI MI RAM

DVLAE, V B I S VBLIMIO
RA E T S A C RAE E T

hvmanae PHI.
lofophie myflerU

cxplictntur.

tiufdem dc Chrifto tsr hoc tnalofeculo.
item bei Chrijlunam uitm complcäcntet.
Prttcred annotationesin pfalmum Xy.

^ 1 iytjux

ftïoitliatjîf

Cs •

BASILE AE EXCVDE«
bit Ucnricus Petrus tmenfe

Mdrtio, Anno

Abb. 13: Giovanni Pico délia Mirandola, De Homine, Basel: Henricpetrus, 1530, Titel

das entging den Autoren auch nördlich der Alpen nicht. In humanistischer

Zeit ist die an kulturelle Wirksamkeit gebundene, umfassend interpretierte
Menschenwürde das grosse Thema. In De Hominis Dignitate - oder abgekürzt

wie in der separaten Basler Ausgabe von 1530 De Ho?nine - leitet
Giovanni Pico della Mirandola das Argument aus arabischer Quelle ein: "Nihil
spectari homine admirabilius respondit." Pico ruft Asclepius an: "Magnum
ô Asclepi miraculum est homo."4° Picos Schrift ist als "oratio de homine"

eingeführt (Abb. 13). Kaum irgendwo wurde das Menschsein in intensiverer

Weise als in Natur und Welt eingebettet aufgefasst. Es beginnt alles

bei der Anerkennung der Menschenwürde, und die ist uneingeschränkt
universal. Pico bemüht natürlich die ganze Menschheitsgeschichte seit der

Schöpfung, beruft sich auf Hermes und Moses, um dies zu unterstreichen,

um den Menschen mit seinem Denkvermögen und seinem freien Willen zu

'begründen'. Er ist in die Mitte der Welt gestellt und soll sich umblicken,

um zu sehen, was da kreucht und fleucht: "Medium te mundi posui, ut
circumspiceres inde commodius quiequid est in mundo."4' Die Welten der

"vegetabilia", "sensualia", "rationalia" und "intellectualia" sind in ihm wie

in einem Chamäleon vereinigt. Kultur radikal! So vieles hat der Mensch

geschaffen und zusammengefügt. Blind der Mensch, der das nicht sieht.

Pico fordert die Zusammenführung der platonischen und aristotelischen



24 W. Oechslin, Cultur / Kultur ScHOLION I I

Philosophie. Seine 900 im November i486 in Rom angeschlagenen Thesen,

die bei Albertus und Thomas beginnen, werden abgelehnt und führen
ihn an den Rand des Abgrunds, weil sie sich allen Wissens ("de omni re

scibili"), auch der Magie und Kabbala, annahmen und alle Varianten des

Denkens einschlössen. Doch so weit reicht nun mal menschliche Kultur.
"Sunt autem disputanda dogmata" liest man ergänzend in der Ausgabe von
1532;42 es muss alles in ein Gespräch münden. Erst dann erfüllt sich, was

wir mit der dem Menschen - und dessen "eigenem letzten Zweck" - gewidmeten

Kultur verbinden.

Wie immer in der Geschichte, Begriffe kommen hinterher. Die Encyclopédie

folgt - gleichsam 'biblisch' - der Fruchtbarmachung der Erde, ein bisschen

materialistisch und schon 'physiokratisch' angehaucht mit dem Interesse

dafür, was sich der Mensch aus dem Boden zu seinem Leben und zu seiner

Existenzsicherung holt.43 Agriculture! Wobei vermerkt wird, dass dies hier

lediglich "sous le point de vûe politique" abgehandelt würde. Heisst auch,

dass man bei der Kultur als der umfassendsten menschlichen Tätigkeit
bleibt, deren Ordnung, wie man bei Aristoteles zu Beginn der Nikomachi-
schen Ethik und der Metaphysik liest, gleichsam architektonisch, mit dem

Wörtchen àp/ireKTOViKti (architektonike) umschrieben werden kann. Bei

Pico war die Rede vom "summus Pater architectus meus".44 Und was anderes

zeigt das an, als dass sich alles um das Schaffen und Machen dreht, um
das, was der Mensch durch sein Tun45 'mit der Welt anfängt'. Nun also, im

Beitrag zur "culture" in der Encyclopédie fällt der Blick aus der Aktualität
heraus auf die Landwirtschaft; noch ist der 'Reichtum der Nationen' dieser

Sparte geschuldet. Damit, so schienen die Herausgeber anzunehmen, war
die Frage der "Culture" im Kern erfasst und zur Genüge dargestellt. Die
Nähe von Natur und Kunst, die Verbindung lebenserhaltender Tätigkeit
und Intelligenz scheint gewahrt.

Doch Johann Heinrich Campe führt das Wort nicht - auch nicht in der

Variante Kultur - in seinem 1807-1811 erscheinenden Wörterbuch der Deutschen

Sprache. Man muss sich bei ihm in dem erstmals 1801 und verbessert

und erweitert 1808 erschienenen Wörterbuch zu den der deutschen Sprache

"aufgedrungenen fremden Ausdrücken" umsehen (Taf. I).
Das Problem beginnt schon beim Buchstaben "C", dem Campe einen

eigenen Beitrag in seinem Wörterbuch der deutschen Sprache46 notgedrungen
widmen muss, weil mit dem "Abeze" dieser Buchstabe als zur deutschen

Sprache gehörig vorgegeben ist. Campe gibt Empfehlungen, wie damit



ScHOLION I I W. Oechslin, Cultur / Kultur 25

93 e r f u
einer

©ef$t<Ç(e
Set STUtur

t>e£ mciifd)Iid)eti @efd>{cd)t£.

33on hem SBerfajfcr

tie Seflriff« menfdjlidjet gewigfeiten unt>

ifennttiiffc.

t!cit)5'S
(EÇiriflian @ott£iefc Jpertet

178a.

Abb. 14: [Johann Christoph Adelung], Versuch einer Geschichte der Cultur des menschlichen

Geschlechts [...], Leipzig: Ch.G. Hertel, 1782, Titel

umgegangen, somit auch, in welchen Fällen das "C" beibehalten und nicht
durch das "K" ersetzt werden soll. Dazu gehört die Begründung: "Weil es

gut ist, daß diese Wörter, welche unserer Sprache immer fremd bleiben sollen,

auch das fremde Außere behalten, woran sie als solche, sogleich erkannt

werden können." Also behält "Cultur" ein bisschen von seinem exotischen

Charme und verschafft sich sogar Respekt, so wie dies Campe in seinem

Wörterbuch zu den fremden Ausdrücken zum Begriff "Cultivateur" ausführt:

"Dieses Wort wird für unübersetzbar gehalten, weil es vornehmer klingen
soll, als die ihm antwortenden Deutschen Wörter."47 Campe empfiehlt
stattdessen das "Gute Deutsche Wort Bauer".48

In Campes Wörterbuch der "aufgedrungenen fremden Ausdrücke" ist

von "Cultiviren, bauen, anbauen, urbar machen" die Rede, dem dann aber

gleich das "uneigentliche" "bilden und ausbilden" folgt: "uneigentlich vom
menschlichen Geiste, und von Völkern gebraucht" präzisiert die Definition.49

Die "Geistesbildung", die Ausbildung und - besonders nahe am agrarischen
"urbar machen" - der "Geistes-anbau", sie sind da. Mit dem Agrarischen sind

Geistesbildung und "Geistes-anbau" bei Campe durch das Tun und wohl

auch durch das Schaffen und Hervorbringen verbunden.

Johann Christoph Adelung, seinerseits Autor eines bedeutenden

Wörterbuchs (1774-1786), in dem man einen Eintrag Cultur ebenso vergebens



20 W. Oechslin, Cultur / Kultur Scholion I I

sucht wie auch noch viel später in Johann August Eberhards Allgemeiner
deutschen Synonymik (1795-1802), hat schon 1782 seinen Versuch einer

Geschichte der Cultur des menschlichen Geschlechts vorgelegt und im Untertitel sein

Interesse an "menschlichen Fertigkeiten und Kenntnissen" betont (Abb. 14).

Am Ende ist er mit diesem Versuch allerdings nicht weit entfernt von den

Mustern einer Universalgeschichte, wie dies nach Voltaire in Deutschland

August Ludwig von Schlözer 1772 im Sinne einer systematischen

Weltgeschichte versucht hat. Jetzt steht es bei Adelung im Titel schwarz auf weiss:

"Geschichte der Cultur des menschlichen Geschlechts". Nicht die Nationen
und deren Erfolgsgeschichten, sondern die Spezies Mensch scheint nun das

Hauptinteresse zu sein.

"Verfeinerung, Aufklärung, Entwickelung der Fähigkeiten"

und dergleichen: Annäherung an die Inhalte eines Kulturbegriffs

"Gerne hätte ich für das Wort Cultur einen deutschen Ausdruck

gewählet; allein ich weiß keinen, der dessen Begriff erschöpfte.

Verfeinerung, Aufklärung, Entwickelung der Fähigkeiten,
sagen alle etwas, aber nicht alles."

[Johann Christoph Adelung], Versuch einer Geschichte der Cultur
des menschlichen Geschlechts. Von dem Verfasser des Begriffs

menschlicher Fertigkeiten und Kenntnisse,

Leipzig: Christian Gottlieb Hertel, 1782, fol. 5r (Vorrede)

Das zumindest scheint sich in Adelungs Vorrede zu bestätigen. Seinem

Bekenntnis, er hätte gerne für "Cultur" einen deutschen Ausdruck gewählt, fügt
er den Hinweis zu den möglichen Inhalten dieses Begriffes hinzu, Verfeinerung,

Aufklärung sowie Entwicklung der Fähigkeiten. Man ist der Sache

nähergekommen.50

Adelung wundert sich, "daß dieses Feld bisher so wenig bearbeitet worden,

indem mir auch nicht ein einziges Buch dieser Art bekannt ist, welches

die Sache in ihr gehöriges Licht gestellt hätte". Er findet, die Geschichte der

Cultur müsse jetzt "vor der so genannten Universal-Geschichte hergehen";
allzu pragmatisch und einseitig sei die übliche Geschichte der "Staats- und

Kriegsbegebenheiten". Auch eine "Geschichte der Menschheit" scheint ihm



SCHOLION I I W. Oecbslin, Cultur / Kultur 27

ungenügend, denn menschliche Natur sei denn "von der Cultur des menschlichen

Geschlechtes doch noch sehr verschieden".

Also bemüht er sich nun seinerseits um eine Annäherung: "Cultur ist mir
der Uebergang aus dem mehr sinnlichen und thierischen Zustande in enger
verschlungene Verbindungen des gesellschaftlichen Lebens." Er präsentiert
ein Entwicklungsmodell in fünf Stufen, das 1. von einer "Abnahme der
Leibesstärke und Verfeinerung des thierischen Körpers" ausgeht. Es schliesst

sich 2. eine "allmählige Abnahme der sinnlichen oder dunklen Begriffe und

ihrer Herrschaft" an, dem entsprechend 3. eine "allmählige Zunahme der

deutlichen Begriffe, oder der vernünftigen Erkenntniß und ihrer Herrschaft
über die vorige" folgt. Das bewirkt weiter 4. die "Verfeinerung und Milderung

der Sitten" und findet sich 5. schliesslich "in den höhern Graden der

Cultur" und führt zur "Bildung des Geschmackes".

Letzteres wirkt dann, wohl dem heutigen Zustand des Geschmacksbegriffs

geschuldet, doch sehr einschränkend; von der "Cultur des menschlichen

Geschlechts" zum "Geschmack"! Man ahnt schon hier, welches Schicksal dem

Kulturbegriff und der Kultur beschieden sein könnte. Doch vorerst zählt

der unbedingte Fortschritt - trotz aller einengenden Präzisierung. Adelung
ist sich sicher, dass selbst die biblische Schöpfungsgeschichte einer neuen

Deutung bedürfe und so der "Sündenfall" mit dem "Uebergange in engere

Verbindungen" erklärt werden müsse. Das menschliche Geschlecht sei "seit
seinem ersten Entstehen in einem unaufhörlichen Fortschritte sowohl der

Bevölkerung als auch der Cultur begriffen". Adelung will sich dabei nicht

nur um eine "Cultur des Geistes" kümmern, er muss notgedrungen auf die

"Volksmenge" zu sprechen kommen, die in einem "eingeschränkten Räume"

Cultur "erzeuget", wodurch "Staaten mächtig und blühend werden": "die

Cultur wird nur in dem engern gesellschaftlichen Leben brauchbar, und dieses

hänget ganz wieder von dem Verhältnisse des Bevölkerungsstandes gegen
den begränzten Raum ab". Ganz offensichtlich versucht Adelung den Begriff
der Kultur nahe an den konkreten Nutzen, "zum Gebrauche der Welt",
wie Kant formuliert, zu bringen. Dementsprechend ist die "Volksmenge im

eingeschränkten Räume" die Kraft, die Kultur erzeugt und bewirkt. Da der

Mensch jedoch "halb Körper und halb Geist" ist, wird sich bei stimmigem
Verhältnis der beiden Teile, der "Wildheit und Roheit" des Körpers und

einer "weichlichen und übertriebenen Cultur" des Geistes, jene Verfeinerung

von Körper und Sitten einstellen, die erwünscht ist.

Was den Eindruck einer sehr labilen Vorstellung von Kultur hinterlässt,

ergibt sich wohl daraus, dass Adelung die Kultur so nahe an die "bürgerliche



28 W. Oecbslin, Cultur / Kultur ScHOLION I I

Gesellschaft" mit all ihren Mängeln heranführt und ihn, den studierten

Theologen und Freimaurer, sagen lässt, dass man mit Naturgesetzen allein

nicht auskommen könne, sondern "positive Gesetze" und dazu auch noch

eine "positive Religion" brauche. Er fragt sich, in welchem "Grade" die

Cultur in einen Staat eindringen soll, spricht von "einem ihm angemessenen
Grad der Cultur" und sieht überall, wie selbst in der "Aufklärung des Volkes"

und zumal in der "Ueberfüllung an Volksmenge" ein Risiko gegeben sei.

Kurzum, Adelung sieht die Entwicklung und den Fortschritt, mit dem

er seinen Kulturbegriff verband, kritisch, und er fragt: "Aber kann nicht die

Volksmenge und Cultur auch übertrieben werden, und alsdann eben durch
dieses überschrittene Maß der Grund des Verfalls werden?" Jeder Staat solle

"nur einen Grad der Cultur" haben, welchen er nicht überschreiten solle.

"Vermehrte Erkenntniß, vermehrt die Begierden"! Masshalten! "Aufklärung
des Volks ist ein anderes Steckenpferd der neuern Zeiten, welches eben so

schädlich werden kann, als Ueberfüllung an Volksmenge."
So entpuppt sich der, der nun gemäss eigener Ansicht als erster eine

"Geschichte der Cultur des menschlichen Geschlechts" in den Titel setzt,
als Skeptiker, der einer sich allzu schnell entwickelnden Kultur kritisch

gegenübersteht. Mit zunehmender Nähe zur Welt, wie sie ist, nimmt man

unvermeidbar auch die Mängel und die allseits drohenden Katastrophen

zur Kenntnis; man verabschiedet sich von der Idealität, die sich im Blick
auf die biblische Schöpfungsgeschichte und die dort eröffneten grandiosen
Aussichten ergeben hatte. Ganz zu Beginn hat Adelung die Wichtigkeit einer

Geschichte der Cultur hinsichtlich der "Begreiflichkeit und Erweislichkeit"
betont und daran die Feststellung gebunden, dass sich aus ihr, "der Cultur
und ihrem Gange", das "eigentliche Pragmatische" ergebe; es ist der

konsequente Schluss oder auch die am Ende bittere Einsicht, die aus einer allzu

bereitwilligen Anbindung an die Wirklichkeit menschlichen Tuns, an die

Welt, wie sie ist, resultieren muss.

Die kurz darauf erscheinende Menschheitsgeschichte, die Johann Gottfried
Herder 1784-1791 unter dem Titel Ideen zur Philosophie der Geschichte der

Menschheit erscheinen lässt, nimmt sich im Vergleich wie ein Epos biblischen

Ausmasses an (Abb. 15). Der Gang zum - kulturellen - Menschsein könnte

nicht 'evolutionärer' und folgerichtiger ausfallen. Am entscheidenden Punkt,
bei dem die Menschen den Gang zu "feinern Sinnen", nämlich "zur Kunst und

zur Sprache" finden, ist die Entwicklung aus dem tierischen in den menschlichen

Zustand hinein in aller Deutlichkeit und auf plausibelste Weise zur Dar-



ScHOLION I I W. Oechslin, Cultur / Kultur 29

3 M e u

bet

3 o « il Gu 11 f r i t b «£> c r £• c r.

— Quem tc Dcus c!Tc

Juflit <t hmiunz qua parte locatis es in re
1)1 Ice — Per/.

d r ft c t Z l) c il.

üiiga unb îeipjig,

3ob«"» S r < c t. r i rf, 4-nvt
« 7 8 4-

J
Abb. 15: Johann Gottfried Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit,

Erster Theil, Riga/Leipzig: Hartknoch, 1784, Titel

Stellung gebracht. Es passt auch zur alten Art, menschliche Erkenntnis - wie

in Aristoteles' ersten Sätzen seiner Metaphysik - aus der Sinneswahrnehmung
und dem privilegierten Sehsinn heraus zu entwickeln. Herders Parabel

beginnt, passend zum (ursprünglichen) Kulturbegriff, mit Bodenhaftung.

"Nahe dem Boden hatten alle Sinnen des Menschen nur einen kleinen Umfang

und die niedrigen drängeten sich den edlern vor, wie das Beispiel der

verwilderten Menschen zeiget. Geruch und Geschmack waren, wie bei dem

Thier, ihre ziehenden Führer. Ueber die Erde und Kräuter erhoben,
herrschet der Geruch nicht mehr, sondern das Auge: es hat ein weiteres

Reich um sich und übet sich von Kindheit auf in der feinsten Geometrie der

Linien und Farben. Das Ohr, unter den hervortretenden Schädel tief hinunter

gesetzt, gelangt näher zur innern Kammer der Ideensammlung, da es bei

dem Thier lauschend hinauf steht und bei vielen auch seiner äussern Gestalt

nach zugespitzt horchet."51

Der Kernsatz folgt gleich anschliessend: "Mit dem aufgerichteten Gange
wurde der Mensch ein Kunstgeschöpf: denn durch ihn, die erste und

schwerste Kunst, die ein Mensch lernet, wird er eingeweihet, alle zu lernen

und gleichsam eine lebendige Kunst zu werden."52



3° W. Oechslin, Cultur / Kultur SCHOLION I I

Kunst und Kunstwerk werden also mit dem Menschsein zusammengeführt;

untrennbar ist dies an die menschliche Existenz gebunden. Einen höheren

Stellenwert für Kunst und Kultur lässt sich nicht finden. Der Mensch IST

Kunst; und in Herders Formulierung ist dieser Wandel vom Erlernen zum

Sein im Zeichen der Kunst unauflöslich gegeben. "Kunstgefühl" und

"Menschensinn" in einem.53 Aus diesen Voraussetzungen heraus entwickeln sich

die - kulturellen - Befähigungen: "Aber den Menschen baute die Natur zur

Sprache"; der aufrechte Mensch hat seine "Brust gewölbet" und lässt das

Instrument der "Kehle" sich entfalten; nur im aufrechten Gang findet wahre

menschliche Sprache statt.54

Es geht auch hier nicht bloss um anatomische Grundlagen mechanischer

Handlungen; alles steht im grösseren Raum eines göttlichen Geschenks. Die

Evolution betrifft auch die Prinzipien des Menschseins. Auch die Instinkte,
die der Mensch "seiner Organisation nach" besitzt, finden sich bei Herder

"zu einem feinern Verhältniß gemildert".55 Entscheidend ist, dass dies alles

überboten wird, indem der Mensch nicht nur zu "feinern Trieben", sondern

"mithin zur Freiheit organisiret" ist.56

Wahrhaftig, ein Epos, dass die Entwicklung des Menschen zu einem

kulturellen Wesen auf der Grundlage naturwissenschaftlicher Erkenntnisse

glaubhaft darstellt. Man darf sich bei dieser Gelegenheit der Einschätzung
Goethes in seiner Farbenlehre erinnern, die in der Feststellung kulminiert:

"Die Menschen sind überhaupt der Kunst mehr gewachsen, als der

Wissenschaft."57 Er begründet dies damit, dass die Kunst grösstenteils "ihnen

[den Menschen] selbst gehört". Man kann sie "ohne ein unendliches
Zusammenhäufen denken". Sie bleibt ganz und gar in der Kompetenz des

Menschen und kann als Ganzes gedacht werden; ja auch die Wissenschaft, die

sich von Natur aus "gränzenlos" erweitert, müsse sich, soll sie denn

zusammengedacht und als eine "Art von Ganzheit" aufgefasst werden, gleichsam

in eine Kunst verwandeln, wobei sie wie bei der Kunst "in jedem einzelnen

Behandelten" dargestellt würde.58 So umfassend, in der Zusammensicht

entschlossen und auf ein kulturelles Ganzes hin gedacht ist auch Herders

Menschheitsgeschichte.
Er hatte sein vierbändiges Werk mit dem Verweis auf seine vorausgegangene

Schrift "Auch eine Philosophie der Geschichte zur Bildung der

Menschheit" eingeleitet und das "Auch" mit Correggios "anch'io son pittore"
verknüpft, dessen sich schon Montesquieu in L'Esprit des Loix bediente, um
das Wagnis eines grossen Wurfes - völlig grundlos - gleichsam zu entschuldigen.

Nein, Herder ist sich der Bedeutung seines Unternehmens sicher, und



SCHOLION I I W. Oechslin, Cultur / Kultur 31

er nimmt den Leser gleich in die Pflicht: "Bei einem Thema, wie das Meinige

'Geschichte der Menschheit, Philosophie ihrer Geschichte' ist, wie ich glaube,

eine solche Humanität des Lesers, eine angenehme und erste Pflicht. Der da

schrieb, war Mensch und du bist Mensch, der du liesest."59 Ein durch und

durch dem Menschen zugeeignetes, menschenwürdiges Werk, der "Humanität",

dem, was den Menschen zum Menschen macht, verpflichtet und mit
seiner 'Kultur' gleichgesetzt. Er, der sich der Religion und Gott zuallererst

verpflichtet fühlt, gibt gleich an, dass "auch das, was uns am nächsten angeht,
die Geschichte im Ganzen und Grossen eine Philosophie und Wissenschaft

haben sollte". "Vom großen Weltgebäude bis zum Staubkorn" gerät alles

in diesen Blick menschlicher Kultur. Natürlich fragt er sich: "Was ist denn

Ganzes auf der Erde vollführet? Was ist auf ihr Ganzes?" Er sucht nach

möglichen Begründungen einer 'Kultur', die dem gesetzten Rahmen auch wirklich

entsprechen könnte. Es sei "offenbar der Mensch dazu geschaffen, daß er

Ordnung suchen, daß er einen Fleck der Zeiten übersehen, daß die Nachwelt
auf die Vergangenheit bauen soll: denn dazu hat er Erinnerung und Gedächt-

niß". Doch sein Blick in die Welt lässt Herder doch eher "unförmliche

Riesengebäude" erkennen, "wo Einer abträgt, was der andre anlegte, wo stehen

bleibt, was nie hätte gebauet werden sollen und in Jahrhunderten endlich

alles ein Schutt wird, unter dem, je brüchiger er ist, die zaghaften Menschen

desto zuversichtlicher wohnen?"

Ein Bild, das in heutiger Zeit besonders gut lesbar sein müsste. Nein, was

sich da in der Vorrede formuliert findet, noch bevor das Ganze einsetzt, ist
keine zuversichtliche Perspektive: "Weimar, den 2 3sten April 1784." Und das

vorsichtige "ed io anche" aus den ersten Sätzen der Vorrede kehrt am Ende

als grundsätzlicher Zweifel an seinem Projekt zurück: "Glücklich wenn als-

denn diese Blätter im Strom der Vergessenheit untergegangen sind und dafür

hellere Gedanken in den Selen der Menschen leben."60

Diese Skepsis hat sich am Ende des vierten Bandes von 1791 breitgemacht,

als ob dies bei einer Kulturbetrachtung von diesem Anspruch und

dieser Weite unvermeidbar sei. Man hört 'Humanität' aus der Ferne und

weiss nicht mehr, was das in einer veränderten Welt soll. Noch hatte LIerder

wieder und wieder betont, die "Humanität ist der Zweck der Menschen-

Natur" und hinzugesetzt, der Zweck einer Sache sei nicht bloss "ein todtes

Mittel", sondern müsse in ihr selbst liegen.6' Niemand will am Ende dafür

gradestehen. Aber Herder sieht darin einen "offenbaren Zweck", der in unserer

Natur und deren Organisation begründet ist. Wir sind kulturelle Wesen,

durch "unsere feineren Sinne und Triebe, unsre Vernunft und Freiheit,



32 W. Oechslin, Cultur / Kultur ScHOLION I I

unsere zart und dauernde Gesundheit, unsre Sprache, Kunst und Religion"
bestimmt.62 Herder hat dies durch alle Veränderungen von "Bildungen und

Klimaten" hindurch auf diese unsere Welt bezogen; er insistiert, es sei "ein
menschlicher Gebrauch der Sinne", der zur Humanität führt.63 Aber jetzt am

Ende, nachdem noch so viel an wirklicher Geschichte in Betracht gezogen
worden ist, bleibt ein skeptischer Unterton. Es hätte schlimmer kommen

können, "ohne sie wäre Europa wahrscheinlich ein Raub der Despoten, ein

Schauplatz ewiger Zwietracht, oder gar eine Mogolische Wüste worden".64

Druck und Gegendruck, "Bedürfniß, Noth und Gefahr", und zwischen allen

wirkenden Kräften, die den Körper vor Verwesung schützt, die "nützliche

Thätigkeit" und der "wetteifernde Kunstfleiß": "durch ihn ging dem Ritterund

Pfaffenthum die Epoche ihrer Unentbehrlichkeit nothwendig, aber nur
allmählich zu Ende".65

Der Blick auf die Kultur gerät in die Defensive. Und hier folgt Herders

Aussicht in die Zukunft: "Welcher Art die neue Cultur Europa's seyn konnte,
ist aus dem Vorhergehenden auch sichtbar. Nur eine Cultur der Menschen,

wie sie waren und seyn wollten; eine Cultur durch Betriebsamkeit, Wissenschaften

und Künste."66 Bleibt die Hoffnung auf "durchgreifende Bildung",
auf Vernunft und "die verstärkte gemeinschaftliche Thätigkeit der
Menschen". Herder sieht diesbezüglich einen unaufhaltbaren Gang, sieht es "als

ein gutes Zeichen an, wenn auch das Beste nicht zu früh reifet". 7

"Stirb und Werde - Werde und Stirb".
Das "'Selbstbewusstein' der Gemeinschaft", der verlorene, aus der
Geschichte gebildete Kulturbegriff und der "Ton des Zweifels"

"Es breitet sich ein Ressentiment gegen die Geschichte aus, denn

Geschichte ist ja nichts anderes als 'Selbstbewußtein' der Gemeinschaft.

Man fürchtet nach der Erschlaffung des Schöpferischen die Ertötung
des Schöpferischen durch das Bewußtsein und Geschichtsbewußtsein.

Wir können uns jedoch nicht künstlich 'bewußtlos machen,

jedenfalls nicht auf die Dauer."

J.A. Schmoll, gen. Eisenwerth, Zur Notwendigkeit der historischen

Bildung des Architektennachwuchses, in: Ernst Neufert, Der Architekt im

Zerreisspunkt, Darmstadt: Eduard Roether, 1948, S.92-95, hier S.94



ScHOLION I I W. Oechslin, Cultur / Kultur 33

GEORGSIMMEL
Der

Konflikt der
modernen Kultur

1.9*1.5
Vorlag"von Duncker tVHumblot

München und Leipzig"

By

Abb. 16: Georg Simmel, Der Konflikt der modernen Kultur, München/Leipzig:
Duncker & Humblot, 1918, Umschlag

"Als Gegenstand der Geschichte in ihrem größten Sinn erscheint

der Wandel der Kulturformen. [...] Der fortwährende Wandel der

Kulturinhalte, schließlich der ganzen Kulturstile, ist das Zeichen oder
vielmehr der Erfolg der unendlichen Fruchtbarkeit des Lebens, aber auch des

tiefen Widerspruchs, in dem sein ewiges Werden und Sich-Wandeln gegen
die objektive Gültigkeit und Selbstbehauptung seiner Darbietungen und

Formen steht, an denen oder in denen es lebt. Es bewegt sich

zwischen Stirb und Werde - Werde und Stirb."

Georg Simmel, Der Konflikt der modernen Kultur, München/Leipzig:
Duncker & Humblot, 1918, S.7 (Abb. 16)

"Unser Tadel wird daher öfter den Ton des Zweifels, der sich zu

belehren sucht, als den herrischen Ton der Unfehlbarkeit haben, die

ihre Richtersprüche wie Orakel von sich giebt."

Christoph Martin Wieland, Vorrede des Herausgebers,
in: Der Teutsche Merkur. Des ersten Bandes Erstes Stück,

Weimar: Im Verlag der Gesellschaft, Jenner 1773, S.xii



34 W. Oechslin, Cultur / Kultur SCHOLION I I

Wie soll man Herders Ausblick auf "Betriebsamkeit, Wissenschaften und

Künste" lesen? Er hatte ja das letzte Kapitel seiner Menschheitsgeschichte

mit dem Satz begonnen: "Die Städte sind in Europa gleichsam stehende

Heerlager der Cultur, Werkstäten des Fleißes und der Anfang einer bessern

Staatshaushaltung geworden, ohne welche dies Land noch jetzt eine Wüste

wäre."68 Die "Betriebsamkeit" will positiv begriffen sein; doch am Ende steht

der Appell an die Vernunft und die "verstärkte gemeinschaftliche Thätigkeit
der Menschen". Kultur muss eine Sache vom Menschen immer noch gemäss

Kants Worten sein, weil er, der Mensch, "sein eigener letzter Zweck ist".

Und es bleibt bei der Einbindung in die Gesellschaft, der "gemeinschaftlichen

Freiheit, des Bürgerrechts". Kultur ist demnach das "Resultat vieler

gemeinschaftlicher Bemühungen, sein eigener Kunstfleiß", so Herders

Antwort auf die Frage "Wie kam also Europa zu seiner Cultur, und zu dem

Range, der ihm damit vor andern Völkern gebühret?"69

Betriebsamkeit meint also jene "Thätigkeit und Erfindung", die

Wissenschaften und "ein gemeinschaftliches, wetteiferndes Bestreben", auf denen

"die Herrlichkeit Europa's gegründet" ist.70 Man übergibt die Kultur nicht

an einen 'Betrieb', sondern macht sie selbst in eigener Verantwortung und

Freiheit. Betriebsamkeit muss nicht notwendigerweise in einen Kunst- und

Kulturbetrieb münden. Letzteres scheint den heutigen Zustand besser

abzubilden. Insofern taugt Herders ganzheitlicher Kulturentwurf, der den

"feinern Sinnen" und der "Freiheit" zugedacht war, eher für die Sonntagspredigt,

und wer geht da schon hin! Die Betriebsamkeit hat sich anders

entwickelt, als Herder dies gedacht hat. Sie ist jetzt 'fieberhaft' und den

für 'Betriebsamkeit' zuständigen Fachleuten, Organisatoren und Managern
überstellt worden, denen die "Menschheitsgeschichte" wohl kaum ein

Anliegen ist und die sich an ihre eigenen 'Eigengesetzlichkeiten', jene eines

Betriebes eben, halten. Ist das die Verlängerung der menschlichen Kultur
in die moderne Zeit hinein? Urteilen wir aufgrund falscher, nicht (mehr)

gerechtfertigter Ansprüche? Müssen wir geduldig zuwarten, bis sich einiges,

was da aus dem Ruder gelaufen ist, wieder einpendelt, weil, wie Herder am

Ende zu diesem "unaufhaltbaren Gang" meint, "auch das Beste nicht zu früh
reifet"?71

Als Wieland "Des ersten Bandes-Erstes Stück" des Deutschen Merkur im

Januar 1773 in Weimar herausgab, enttäuschte er alle zu hoch geschraubten

Erwartungen mit dem Hinweis auf 'nicht-französische' Verhältnisse

(Abb. 17). An Stelle eines Programms lässt er sich vernehmen:



ScHOLION I I W. Oichslin, Cultur / Kultur 35

Abb. 17: Der Ternsche Merkur. Des ersten Bandes Erstes Stück, Weimar:

Im Verlag der Gesellschaft, Jenner 1773, Titel

"Wir haben keine Hauptstadt, welche die allgemeine Akademie der Virtuosen

der Nation, und gleichsam die Gesetzgeberin des Geschmacks wäre. Wir
haben kein feststehendes National-Theater; unsre besten Schauspieler, so

wie unsre besten Schriftsteller, Dichter und Künstler, sind durch alle Kreise
des deutschen Reiches zerstreut, und größtentheils der Vortheile eines

nähern Umgangs und einer vertraulichen Mittheilung ihrer Einsichten, Urt-
heile, Entwürfe, u.s.w. beraubt, welche zur Vervollkommnung ihrer Werke so

viel beytragen würde."72

Wieland nimmt dies zum Ausgangspunkt, einige Bedingungen seines Tuns

mit zu bedenken: "Unser Tadel wird daher öfter den Ton des Zweifels, der

sich zu belehren sucht, als den herrischen Ton der Unfehlbarkeit haben, die

ihre Richtersprüche wie Orakel von sich giebt."73

Die 'gelehrte Republik' ist ein lockeres Gebilde, mehr Hoffnung und

Option als Wirklichkeit, und habe, gemäss Wieland, "die Gestalt einer im
Tumult entstandenen Demokratie gewonnen", in der jeder, "den der Kitzel



36 W. Oechslin, Cultur / Kultur SCHOLION I I

KARL JASPERS

VOM URSPRUNG UND ZIEL

DER GESCHICHTE

Der große Philosoph deutet aufs neue die „geistige

Situation unserer Zeit". Aus dem Inhalt:
die Struktur der Weltgeschichte die Adisen-

zeit f das schlechthin Neue: Wissenschaft und

Technik Freiheit, Planung,Sozialismus

Nihilismus und Glaube I die Frage der Zukunft

11n verkäufliches £eseexemplar

PIPER

Abb. 18: Karl Jaspers, Vom Ursprung und Ziel der Geschichte,

München: R. Piper, 1949, Umschlag

sticht", "sich zum Redner aufwirft". Das sei die reale Welt, bestimmt von

"Ränken, Cabalen und verwegnen Streichen, sich wichtig zu machen".74

Die Wechselhaftigkeit, so müsse man endlich einsehen, trifft die wirklichen
Verhältnisse besser als jener so ultimativ formulierte "unaufhaltbare Gang";

zu unserem Vorteil, muss man anfügen, weil sich daraus neue Möglichkeiten
ergeben.

"Ein Aristoteles kann durch zufällige Umstände das Schicksal haben bald

in feyerlichstem Gepränge auf die scholastischen Altäre gestellt und angebetet,

bald wieder durch Bannblitze herunter geschleudert zu werden. Aber die

Zeit hat den grossen Mann in ihren Schutz genommen."75 Jetzt gerade hat

man ihn wohl ins Reservat gesteckt, in das auch allerlei Spezialisten neben

Philosophen und Philologen verbannt sind, die sich mal gerade nicht in den

Kulturbetrieb 'moderner Prägung' einfügen lassen. Sie sind wie so vieles aus

der Mitte der Gesellschaft herausgerissen und an den Rand gedrängt worden,

jetzt gerade!

Am meisten von solchen Prozessen betroffen ist die Geschichte. Im

zeitgeistigen Gerangel ist für sie kein Platz geblieben. Man ist gerade so sehr auf

das unmittelbar Gegebene fixiert, dass jeder darüber hinausreichende Schritt
und damit der (mögliche) Weitblick - und das Lernen aus der Geschichte -
obsolet sind. Natürlich ist Kultur aufs engste mit der Geschichte verbunden.



ScHOLION I I W. Oechslin, Cultur / Kultur 37

BIBLIOTHÈQUE OE PHILOSOPHIE CONTEMPORAINE
FONDÉE PA* FEUX AICAN

ESSAI
SUR LES DONNEES IMMÉDIATES

LA CONSCIENCE

HcNRi BERGSON
da t'Audioli funçAlu

PRESSES UNIVERSITAIRES
DE FRANCE

4««

Abb. 19: Henri Bergson, Essai sur les données immédiates de la Conscience,

Paris: Presse Universitaires de France, 1946, Umschlag

Das sieht ein, wer sich an das 'aus der Erfahrung und Erinnerung des Wissens

und Verstehens Lernen' hält. Doch jetzt, so scheint es, ist Kultur nur
noch Tagesgeschäft, dem Kulturbetrieb anheimgestellt. Im ephemeren
Betrieb findet man keinen (längeren) Atem mehr. Man ist durch den Moment
fixiert und ertrinkt in den Problemen, die die Kultur bestimmen. Man
braucht sie nicht, die "nuntia vetustatis", die "testis temporum" und am

wenigstens die "magistra vitae". Dabei geht es natürlich nicht nur um
Geschichte, sondern, nach Karl Jaspers bedeutender Darstellung in Vom

Ursprung und Ziel der Geschichte (1949), um das Bewusstsein von
Geschichte und Geschichtlichkeit: "Geschichte ist in eins Geschehen und

Selbstbewußtsein dieses Geschehens, Geschichte und Wissen von
Geschichte" (Abb. 18).76 Wo das Geschichtsbewusstsein fehlt, wird man schwerlich

Kultur finden!

Fällt die Geschichte aus, steht es mit der gewachsenen, gesellschaftlichen
Verbindlichkeit nicht zum Besten, schon gar nicht, wenn man wie Herder an

den "Gemeinschaftssinn" als wesentliche Voraussetzung der Formung von
Kultur appelliert.

Prekärer ist die Lage der hochangesetzten Freiheit. Wo vor lauter Betriebsamkeit

und dominierendem Kunstbetrieb der Einzelne zu verschwinden

droht, gerät die Freiheit, bei Herder ganz deutlich mit den "feinern Trieben"



3» W. Oechslin, Cultur / Kultur Scholion I I

••

ANDRE BRETON

MANIFESTE
DU

SURRÉALISME

POISSON SOLUBLE

ü
AUX EDITIONS DU SAGITTAIRE
CHEZ SIMON KRA. 6, RUE BLANCHE, PARIS

t

SP

Abb. 20: André Breton, Manifeste du Surréalisme. Poisson soluble,

Paris: Editions du Sagittaire, 1924, Umschlag

zusammengelesen, aus dem Visier. Doch Kultur bleibt "mithin zur Freiheit

organisieret". Und Tugenden wie Klugheit bilden nicht nur kollektive

Werte, sondern sind, wie Aristoteles hetont, genauso auf das Einzelne

gerichtet. Dort entscheidet es sich. Und es bestimmt zuvorderst unser Bewusst-

sein. Henri Bergson hat in seiner frühen, einflussreichen Schrift Essai sur les

données immédiates de la Conscience 1888 zu Beginn das Problem auf den Punkt

gebracht: "Nous avons choisi, parmi les problèmes, celui qui est commun à

la métaphysique et à la psychologie, le problème de la liberté" (Abb. 19).77

Der letzte Anker unseres uns selbst zugedachten Kulturbewusstsein, weil er,

der Mensch, "sein eigener letzter Zweck ist". Und André Breton formuliert
in seinem Manifeste du Surréalisme: "Le seul mot de liberté est tout ce qui
m'exalte encore" (Abb. 20).78 Er wendet sich gegen das "réduire l'imagination
à l'esclavage" und verteidigt "le vœux fanatisme humain", die mit der Kunst
verbundene Leidenschaft: Ausdruck von Freiheit, was denn sonst! "Libre

passage à la vie" nennt es der oben zitierte Le Corbusier gegen jene gerichtet,

die das Spiel verderben. "Le jeu", Spielgrund, Ort der Freiheit. Nun ist

es Le Grand Jeu, das sich mit einer "nouvelle civilisation" empfiehlt, ginge es

denn nach den Herausgebern und Autoren der gleichnamigen Zeitschrift,

unter Ihnen Roger Gilbert-Lecomte und René Daumal, einer Zeitschrift,

von der lediglich drei Hefte 1928-1930 erschienen (Abb. 21). Und natürlich

ist auch dies von Big Data eingeholt: "Le Grand Jeu - bei Amazon" wirbt:



SCHOLION I I W. Oechslin, Cultur / Kultur 39

f"
' - * - „ fitoigeiiflBMO.VT-Of.sSJU.WCS

; AUTOMNE 1930

Abb. 21: Roger Gilbert-Lecomte (ed.), Le Grand Jeu, III, Automne 1930, Umschlag

"Über 7 Millionen Englische Bücher. Jetzt versandkostenfrei bestellen! Täglich

neue Angebote. Neu: Kauf auf Rechnung. Die Amazon App entdecken."

Keine Angst; man sorgt sich um uns!

Derweil liest man bei Daumal in seinem Brief an Breton: "Malheureusement,

les voies des réalisations terrestres ne sont pas celles de l'esprit."79 Und
Seiten später wird man in die Wirklichkeit zurückgeholt, die, so hofft man,
die virtuelle Welt überlebt: "Cognitio earum quae sunt, ea quae sunt, est."

("Denys l'Aréopagite. [Giordano] Bruno avait fait sienne cette formule.")80

Werner Oechslin

werner.oechslin@bibliothek-oechslin.ch



4o W. Oechslin, Cultur / Kultur ScHOLION I I

1 Cf. Emil Utitz, Mensch und Kultur, Stuttgart: Ferdinand Enke, 1933, S.21.

2 Cf. Manfred Schneider, Vom Anwachsen der Verzweiflungskultur, in: Meinung & Debatte,

Neue Zürcher Zeitung, 10. August 2019, S.9.

3 Zitate von Lutz Jäncke aus einem Gespräch, das die Neue Zürcher Zeitung (23.08.2019, S. 17)

unter einem den Inhalt des Gesprächs sehr einseitig abbildenden Titel (Das Gehirn scheut

Unordnung und Chaos) veröffentlicht hat. (Untertitel: Neuropsychologe Lutz Jäncke schildert

im Gespräch mit Nils Pfändler und Tobias Sedlmaier, was uns Menschen menschlich macht.)

4 Cf. [Heinrich August] Riedel, Allgemeine Betrachtung über die Baukunst, in: Sammlung

nützlicher Aufsätze und Nachrichten die Baukunst betreffend, [Berlin: Johann Friedrich

Unger], Jahrgang 1797, Erster Band, S. 1-25, hier S. 13.

5 So der Beginn des den öffentlichen Bauten gewidmeten IV. Buches: "Aedificia hominum

esse causa constituta in promptu est."

6 Cf. Riedel, Baukunst, op. cit. (wie Anm. 4), S. 3.

7 Id., Vorwort der Herausgeber, S.viii.
8 Hier zitiert nach: Perikles. Ueber den Einfluß der schönen Künste auf das menschliche

Glück. Aus der französischen Urschrift übersetzt von Ch. C. Grafen von Benzel, Gotha:

Beckersche Buchhandlung, 1806, S.6.

9 Id., S. 7.

10 Cf. D.J. [Louis De Jaucourt], USAGE, COUTUME (Synonym.), in: Denis Diderot/Jean le

Rond d'Alembert, Encyclopédie, ou Dictionnaire Raisonné des Sciences, des Arts et des

Métiers, T. XVII, Neufchastel: Samuel Faulche, 1765, S. 516.

11 Cf. E.R.M.B. [Ecole Royale Militaire Beauzée Nicolas Beauzée], USAGE, s.m. (Gram.), in:

id., S. 516-519.
12 Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht abgefaßt, Königsberg: Friedrich

Nicolovius, 1798, S. [iii], Vorrede.

13 Id., S. 1.

14 Id., S. 3.

15 Id., S. 31.

16 Id., S. 158.

17 Id., S. 159.

18 Id., S.89.

19 Id., S.98.

20 Id., S. 319.

21 Id., S. 324.

22 Id., S. 331.

23 Kant hat auch bei der Erklärung der "Architektonik" ein durch "articulatio" gebildetes

Ganzes von blosser Anhäufung ("coacervatio") unterschieden. Diesen Kapiteln geht dort ja

die Diskussion "Vom Ideal des höchsten Guts" voraus, bei der die moralischen Fragen, die

ganze "Welt der Intelligenzen" und die "systematische Einheit der Zwecke" in ein grosses

Ganzes geführt zusammengebunden werden. Cf. Immanuel Kant, Critik der reinen

Vernunft, Riga: Hartknoch, 1781, S. 833 und S.815.

24 Cf. Kant, Anthropologie, op. cit. (wie Anm. 12), S.329.

2 5 Cf. Abbé Bazin [=Voltaire], La Philosophie de l'histoire, Amsterdam [= Genève] : Changuion

[= Cramer], 1756, S.u.
26 Cf. J.J. Winckelmann, Gedanken über die Nachahmung der Griechischen Werke in der

Malerey und Bildhauerkunst, Zweyte vermehrte Auflage, Dresden und Leipzig: Waltherische

Handlung, 1756, S.1-2.



SCHOLION I I W. Oechslin, Cultur / Kultur 41

27 Franz Anton von Dietrichstein, Quaestiones Philosophicae, Wien: Matthaeus Cosmerovius,

1661, S.105.
28 Kant, Anthropologie, op. cit. (wie Anm. 12), S. [iii]. Vorrede.

29 Hier benützt die Ausgabe: [Johann Joachim Spalding], Die Bestimmung des Menschen. Von

neuem verbesserte und vermehrte Auflage mit einigen Zugaben, Tübingen: Schramm/

Frank, 1782, S.6 und 12.

30 Cf. Johann Gottlieb Fichte, Die Bestimmung des Menschen, Berlin: Vossische Buchhand¬

lung, 1800, S. [iii].
31 Id., S.v.

32 Id., S.iv.

33 Id., S.vi.

34 Id., S. 19.

35 Cf. Theodor Lipps, Philosophie und Wirklichkeit, Heidelberg: Carl Winter's Universitäts¬

buchhandlung, 1908, S.7.

36 Cf. Johann Gottlieb Fichte, Die Staatslehre oder über das Verhältniß des Urstaates zum

Vernunftreiche in Vorträgen gehalten im Sommer 1813 auf der Universität zu Berlin, Berlin:

G. Reimer, 1820, S. 1. (Die Bezeichnung "angewendete Philosophie" taucht hier im

ersten Satz der Einleitung auf.)

37 Cf. Fichte, Staatslehre, op. cit. (wie Anm. 36), Vorbericht [der Herausgeber].

38 Id., S.v.

39 Das Historische Wörterbuch der Philosophie widmet dem Begriff Kultur gerade mal einen ein¬

leitenden Paragraphen im Rahmen einer ausführlicheren Behandlung der Kulturphilosophie,

wo Kultur verortet und einführend als "Problemwort" der Kulturphilosophie
bezeichnet wird. (Cf. W. Perpet, Kultur/Kulturphilosophie, in: J. Ritter / K. Gründer (Hg.),
Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 4, Basel: Schwabe, 1976, col. 1309-1324, hier
col. 1309 und col. 1321.) Herder wird als der erwähnt, der zum "ergologischen" und "sozia-

tiven" [sie!] das dritte Sinnmoment der "Historizität" hinzugefügt habe. Herders grundsätzliche

(nicht bloss historische) breite Darlegung konkreter menschlich kultureller Tätigkeit
findet kein Interesse. Zu dieser sonderbaren, unmittelbarer Nähe enthobenen und gereinigten

'Entfremdung' passt das an den Anfang des Abschnittes 'Begründung der Kultur'
gestellte, von Cassirer stammende Zitat: "Der Mensch lebt in einem symbolischen und nicht
mehr bloß in einem natürlichen Universum." Da fällt die menschliche Natur flach! In
idealistischer Tradition hat sich der Mensch aus der Natur herausgehoben und sich und seine

Kultur - so das Risiko dieser Betrachtungsweise - von ihr abgelöst. Für den Mangel muss

dann die "Kulturanthropologie" herhalten, und die "historischen Kulturwissenschaften"

sollen sich im Einzelnen um die Probleme kümmern; so ist der Begriff der Kultur, der doch

ein Ganzes beschreibt und einen umfassenden Blick auf den Menschen und sein Tun wirft,
längst 'zerredet'. Bedürfte es eines Beweises für die Begrenztheit wissenschaftlicher

Weltbetrachtung, so ist er hier greifbar. Zur Erläuterung halte man sich an Aristoteles'

Differenzierungen in der Nikomachischen Ethik; nicht umsonst wird hier die Klugheit von der reinen

Wissenschaft unterschieden; Klugheit verbindet sich umso besser mit Praxis zur ippôvrioiç

TtpoucuKri, was sich in unserer Formulierung 'praktische Vernunft' erhalten hat. Von der

Wissenschaft als einem Habitus des Demonstrierens unterscheidet Aristoteles (r 139^1 t4oa)
die 'Kunst' (im umfassenden Sinn des Tuns, der T£%vr|) als Habitus des Hervorbringens. Es

lohnt sich, diese Hintergründe bei der Betrachtung des Kulturbegriffes zu berücksichtigen.
Cf. Werner Oechslin, "Prudentia non est scientia": Abstraktion und Erfahrung und die

aristotelische Parabel vom 'Puer', in: Scholion 10, 2016, S. 120-160.



4* W. Oechslin, Cultur / Kultur SCHOLION I I

40 Cf. Giovanni Pico délia Mirandola, De Homine. Ubi sublimiora et sacrae et humanae phi-
losophiae mysteria explicantur, Basel: Henricpetrus, 1530, fol. 2r.

41 Id., fol. 3v.

42 Cf. [Giovanni Pico della Mirandola] Conclusiones nongentae, in omni genere scientiarum:

quas olim Io. Picus Mirandula Romae disputandas proposuit, [Nürnberg: Petreius], 1532,

S.56.

43 Cf. M.V.D.F. [= Monsieur François Véron Duverger de Forbonnais], Culture des Terres, in:

Denis Diderot/Jean Le Rond d'Alembert (ed.), Encyclopédie ou Dictionnaire Raisonné des

Sciences, des Arts et des Métiers, T. IV., Paris: Briasson u.a., 1754, S. 552-566. - Im Avertissement

dieses Bandes (S.ii) ist auf den Autor dieses Beitrages und ähnlicher Beiträge im

dritten Band der Encyclopédie von Commerce bis Contrebande verwiesen und die

Zusammenfassung dieser Beiträge zum Buch angekündigt.

44 Cf. Pico, De Homine, op. cit. (wie Anm. 40), fol. 2V. - Das zugeordnete Verb bei der Arbeit

am Haus der Weisheit lautet "fabrefecerat".

45 In Aristoteles' Nikomachischer Ethik wird der "habitus faciendi", der Habitus des Hervor¬

bringens der Kunst, am Beispiel des Bauens vorgeführt (1140a).

46 Cf. Joachim Heinrich Campe, Wörterbuch der deutschen Sprache, Erster Theil, Braun¬

schweig: Schulbuchhandlung, 1807, S.661.

47 Cf. Campe, Wörterbuch zur Erklärung und Verdeutschung der unserer Sprache aufgedrun¬

genen fremden Ausdrücke. Ein Ergänzungsband zu Adelungs Wörterbuch, Erster Band,

Braunschweig: Schulbuchhandlung, 1801, S.278.

48 Hier folgt später - gemäss Eberhard - die Unterscheidung zwischen Ackermann, Bauer und

Landwirt.

49 Cf. Campe, Wörterbuch [...] fremden Ausdrücke, I, 1801, op. cit. (wie Anm. 47), S. 279.

50 Hier und im Folgenden: [Johann Christoph Adelung], Versuch einer Geschichte der Cultur
des menschlichen Geschlechts. Von dem Verfasser des Begriffs menschlicher Fertigkeiten
und Kenntnisse, Leipzig: Christian Gottlieb Hertel, 1782, Vorrede (ohne Paginierung).

51 Cf. Johann Gottfried Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, Erster

Theil, Riga/Leipzig: Hartknoch, 1784, S.216.

52 Id., S. 216.

53 Id., S. 228.

54 Id., S.223.

55 Id., S.224.

56 Id., S. 224 (Titel des entsprechenden Abschnitts).

57 Cf. Goethe, Zur Farbenlehre. Zweyter Band. Zweyten Bandes erste Abtheilung, Wien:

Geistinger, 1812, S. 118.

58 Id., S. 119.

59 Cf. Herder, Ideen, I, 1784, op. cit. (wie Anm. 51), Vorrede, O.S.

60 Id., o. S.

61 Cf. Herder, Ideen, III, 1787, op. cit. (wie Anm. 51), S. 306.

62 Id., S. 307.

63 Cf. Herder, Ideen, II, 1785, op. cit. (wie Anm. 51), S. 130.

64 Cf. Herder, Ideen, IV, 1791, op. cit. (wie Anm. 51), S.339.

65 Id., S.339.

66 Id., S. 339.

67 Id., S. 340.
68 Cf. Herder, Ideen, IV, 1791, op. cit. (wie Anm. 51), S.328.



SCHOLION I I W. Oechslin, Cultur / Kultur 43

69 Id., S.337 ("Schlussanmerkung").

70 Id., S.338.

71 Id., S. 340.

72 Cf. Christoph Martin Wieland, Vorrede des Herausgebers, in: Der Teutsche Merkur. Des

ersten Bandes Erstes Stück, Weimar: Im Verlag der Gesellschaft, Jenner 1773, S.vi.

73 Id., S.xii.

74 Id., S.xiii.

75 Id., S.xviii.

76 Karl Jaspers, Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, München: R. Piper & Co. Verlag,

1949, S. 290.

77 Iiier zitiert nach der 53. Ausgabe: Henri Bergson, Essai sur les données immédiates de la

Conscience, Paris: Presse Universitaires de France, 1946, Avant-Propos, S.vii.

78 Cf. André Breton, Manifeste du Surréalisme. Poisson soluble, Paris: Éditions du Sagittaire,

1924, S.9.

79 Cf. René Daumal, Lettre ouverte à André Breton, in: Roger Gilbert-Lecomte (ed.), Le

Grand Jeu, III, Automne 1930, S. 76-83, hier S. 81.

80 Cf. A propos d'un jugement inédit de Victor Cousin sur Giordano Bruno. Quand on ose

dire, in: Le Grand Jeu, III, op. cit. (wie Anm. 79), S. 89.




	Cultur/Kultur : "... der Mensch: weil er sein eigener letzter Zweck ist"

