
Zeitschrift: Scholion : Bulletin

Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 10 (2016)

Artikel: "Prudentia non est scientia" : Abstraktion und Erfahrung und die
aristotelische Parabel vom 'puer'

Autor: Oechslin, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720011

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I 20

"Prudentia non est scientia": Abstraktion und Erfahrung
UND DIE ARISTOTELISCHE PARABEL VOM 'PUER'*

für Dalibor Vesely

Werner Oechslin

i.

'iuvenis', 'puer', 'iiaïç', 'véoç': ein Argument
aus der Nikomachischen Ethik

"Freilich könnte man auch die Frage aufwerfen, warum eigentlich
ein Knabe ein Mathematiker werden kann, aber kein Weiser oder

Naturphilosoph. Doch wohl nur darum, weil das Objekt der Mathematik
ein Abstraktum ist, wogegen die Prinzipien der Physik aus der Erfahrung

stammen. In der Weisheit aber bringen es die jungen Leute zu keiner

eigenen Uberzeugung, sondern nur zu Behauptungen, während sie sich

die mathematischen Begriffe wohl klarzumachen wissen.

Dass aber die Klugheit in eigenen Dingen auch einen Blick fürs Ganze

fordert, ergibt sich auch insofern, als ein Irrtum beim Überlegen
entweder das Allgemeine oder das Besondere betrifft [...]

Dass die Klugheit aber nicht Wissenschaft ist, ist klar."

Aristoteles, Nikomachische Ethik, vi, 9, nach der Ubers, von E. Rolfes

und bearb. von G. Bien, Hamburg/Darmstadt 1995

Es geht im sechsten Buch der Nikomachischen Ethik um die Verstandestugenden,

um all das, was Aristoteles unter den Begriffen von Kunst, Wissenschaft,

Klugheit, Weisheit und Verstand ausführt und zusammenfasse1 Sie alle sind

mit der Wahrheit und der Wahrheitsfindung in irgendeiner, einer
unterschiedlichen Weise verbunden. Und hier beginnen die Beobachtungen und

Überlegungen, denen nicht nur die Unterscheidung einer 'wissenden'

gegenüber einer 'folgernden' Tätigkeit, einer notwendigen gegenüber einer

kontingenten Natur, sondern noch mehr die immer wieder monierte

Ausrichtung auf das Handeln nach Massgabe einer 'praktischen Vernunft'
zugeordnet ist. Es bedarf der Illustration durch Beispiele, wobei Aristoteles



puer' 12 1

neben älteren Philosophen - den weisen, jedoch, weil irdischen Gütern
abhold, 'nicht klugen' Anaxagoras und Thaies' - Homer sowie in auffälliger
Weise auch Künstler heranzieht. Phidias und Polyklet stehen als Beleg für
die Weisheit.3 Perikles erscheint deshalb als klug, weil er den richtigen Blick
auf die Wirklichkeit besitzt, Mässigkeit übt und über das für die Klugheit
erforderliche Urteilsvermögen verfügt.4 Man wird auf die besondere

Gewichtung der Klugheit in diesem Buch der Nikomachischen Ethik aufmerksam,

weil einleitend ausdrücklich auf die 'Mitte' und die darauf gerichtete 'rechte

Vernunft', die "recta ratio" ("ô Xnyoç ô ôp06ç") verwiesen wird.5

Auf den ersten Blick eher überraschend findet sich im Rahmen der

entsprechenden Erörterung und Begründung auch das Bild vom 'iuvenis', vom

jungen Menschen, der, so Aristoteles, sehr wohl ein Geometer und

Mathematiker, weise und sicherlich kundig sein könne, nicht aber über Klugheit
verfüge. Es sei dies ein Zeichen dafür, dass man beim Uberlegen, wie man
denn zu dem für Menschen erreichbaren Gut gelange, Unterschiedliches
bedenken müsse, was wiederum Erfahrung und insofern praktische Klugheit
("f) 8è cppôvr|oiç TtpmcTiKTi") voraussetze, die dem jungen Menschen nun einmal

fehle, obwohl gewisse leitende Ausrichtungen vorgegeben sind, für die

Aristoteles den Begriff'architektonisch' anführt. Ja, Klugheit und die "civilis
facultas" ('7toVTiKîj') sind im Grunde ein und dasselbe,6 auch wenn der eher

'nomothetische', das heisst 'gesetzgebende' und von Aristoteles als architektonisch

charakterisierte Anteil sich von der deutlicher am eigenen Interesse

jedes Einzelnen, am "proprium uniuscuiusque bonum", orientierten Klugheit

verschieden sein mag.7 Aristoteles präzisiert, dass diese Gleichheit sich

auf die "ëÇiç" (Hexis), nach der gebräuchlicheren lateinischen Fassung auf
den 'Habitus' bezieht und nicht eine Wesensgleichheit darstellt. In der
lateinischen Ubersetzung Argyropoulos' - gemäss der Ausgabe von 1496 - findet
sich gleich zu Beginn des sechsten Kapitels deutlich herausgestellt der Satz:

"At qui civilis facultas & prudentia idem esse habitus: esse tarnen ipsarum

non idem est."

Hier, wo fallweise kluges Vorgehen zu überprüfen ist, sucht Aristoteles

Klärung und bedient sich zu diesem Zweck des Beispiels des für Geometrie
und Mathematik, aber nicht für Klugheit geeigneten Jünglings. Die Begründung

liegt darin, dass der Gegenstand der Mathematik ein Abstraktum sei

und somit der Erfahrung entbehre. In der Version Argyropoulos' lautet dies

so: "An quia mathematica quidem sunt per abstractionem."8 Im Kommentar

von Jacques Lefèvre d'Etaples erfährt dies und der Nachsatz, gemäss dem

die Jünglinge - passend zu den mathematischen Prinzipien - 'nur' behaupten



122 Werner Oechslin

würden, Bestätigung und Präzisierung: "Primo que mathematicus cognitione
abstrahit/ neque experientia eget. at sapientis/ et naturalis principia: depre-
henduntur experientia. Quapropter adolescentes ilia quidem dicunt: attamen

illis non credunt. Secundo. Mathematicorum diffinitiones non obscure sunt.
Obscuriores autem sunt: et sapientis/ et naturalis."9

Die Argumentation kulminiert in der von Aristoteles selbst kurz danach

gemachten Feststellung, wonach Klugheit keine Wissenschaft, dem (reinen)
Intellekt entgegengesetzt sei: "opponitur igitur intellectui".10 "Scientia igitur
non est." Stattdessen bedarf die Klugheit der "consultatio", der Beratung und

Überlegung, was Zeit erfordert, um am Ende eben 'gut beraten' zu sein. Erst

wenn dies der Fall und der Vorgang abgeschlossen ist, stellt sich die Klugheit
ein; die gute Beratung ("consultatio bona") soll sich auch als die richtige
erweisen ("rectitudo") und so erst kann man zum richtigen Urteil ("existimatio
vera") gelangen."

Die Dinge sind vorerst klar geschieden und am Bild des (noch) nicht erfahrenen

'puer' deutlich gemacht. Es scheint einleuchtend und klar, dass sich

Klugheit mit kindlicher Naivität und mit der damit verbundenen Unmittelbarkeit

und Schnelligkeit nicht verträgt. Prüfen, Erwägen und Überdenken

sind stattdessen gefordert; das Vorgehen des Klugen ist in jedem Fall

'bedächtig'.

Der Gedanke erscheint noch deutlicher in der italienischen Übersetzung
der Nikomachischen Ethik durch Bernardo Segni 1550 herausgestellt und

zudem mit dem Bild des geduldigen Gebärens verdeutlicht: "Ma il giovane
di questa [= esperienza] manca, conciosia chè la lunghezza del tempo la

partorisca."" (Abb. 1) Dem (noch) jungen Menschen geht die Zeit und die

Erfahrung und insgesamt die dazugehörige Geduld ab. Er ist, so der

Zusammenhang bei Aristoteles, für die zeitunabhängige abstrakte, mathematische

Einsicht geeignet, nicht jedoch für das, was einer Erfahrung bedarf und mit
Zeit und letztlich mit Geschichte verbunden ist: "Iuvenis autem non est ex-

pertus. Experientiam enim temporis efficit longitudo.'"3

"Longitudo temporis efficit": das Flervorbringen über die lange

Ausdehnung der Zeit schmückt Segni mit der Vorstellung des Gebärens:

"partorisca". Er suggeriert, dass sich mit der Erfahrung Mühen und Schmerz,

aber auch das Ersehnte und Erwünschte verbinden. Wir streben und trachten

nach Klugheit! Weil schon Aristoteles in diesem Zusammenhang die

Ausrichtung auf das Universale und das Partikuläre mit ins Spiel bringt
und der allgemeineren Ausrichtung der "civilis facultas" das Wörtchen



!*3

T; ethic AiD'A RISTOTIL Ell.
TRADOTTA IN M

LINGVA VVLGARE ^
ET COMENTATA

PER BERNARDO
SEGNI.

IN FIRENZE
MDL.

Abb. i: Bernardo Segni, L'Ethica d'Aristotile tradotta in lingua vulgare fiorentina [...],
Firenze 1550, Titel



[24 Werner Oechslin

£

JdrticuLlrt

• "

l_ DtlihrtlHU.

Abb.2: Bernardo Segni, Figur/Ramifikation zum Begriff "Prudenza",
in: id., L'Ethica d'Aristotile [...], Firenze 1550, S. 309 (cf. Abb. 1)

"architektonisch" hinzusetzt, sieht sich Segni zu weiterer Diskussion und

Erklärung gedrängt. Jene Befähigung ist unterschieden in "architettonica,
& in quella, che è chiamata attiva, & particulare.'"4 Darüber hinaus scheint

für Segni ohnehin zu gelten: "L'Architettonica considéra il bene
publico in universale.'"5 Es muss konkret umgesetzt werden im Rahmen der

"Città" oder der "Famiglia".
Nun ist aber auch die Wissenschaft "Scienza intorno all'universale" und

mittelbar der Habitus des Intellekts in Griffweite auch der Klugheit, die

umgekehrt gegen den 'äusseren Sinn' abgegrenzt werden soll.16 Also rettet
sich Segni mit Hilfe Thomas von Aquins in den "senso interno chiamato da'

Latini Cogitativa", dem es gegeben ist, das Allgemeine - und Abstrakte - von
den Dingen zu lösen.'7 Bernardo Segni hat zur Verdeutlichung eine Ramifikation

hinzugesetzt. Daraus wird klar, wie die "prudenza", insofern sie von
vielen geteilt wird und nicht nur die Familie, sondern alles "civile" betrifft, in
'architektonisch' - für universal und grundsätzlich genommen - und in
'partikulär' unterschieden wird, wobei das Letztere zur (konkreten) Überlegung
und Beurteilung führt (Abb. 2).18 Der Klugheit wird somit eine umfassende,

in ihrer Bedeutung noch gesteigerte Wertschätzung zuteil. Man hofft auf

eine Synthese (Abb. 3).

FIGVRA.
PruAentj.

r ' 11 ' * 1 \
cht rife**Adfi*. cht rifeudrAd unfils

dCimle. Fdtnilidrt.

i/frchutttmitd.

GIHAKUA*.



PUER 125

PAED AGOGVS»
HOC EST, LIBELLVS
OSTENDENS QJf A RATIONS

PRIMA A K T I V M INI-
ti'a pueri's quam farilli-

n»e tradi pof-
Ont»

Abb. 3: J.T. Freigius, Paedagogus. Hoc est, libellus ostendens qua ratione prima artium initia
pueris quam facillime tradi possint, Basel: Sebastianus Henricpetri 1582, Titel



12 6 Werner Oechslin

II.
Das Hohe Lied auf 'kindliche Naivität': Irritation

und Entzweiung; Wissen gegen Kreativität

"Das Volk und das Kind sieht. Der Gebildete sieht nur noch
das Ideal, das nicht zu sehen ist."

Herwarth Waiden, Einblick in Kunst. Expressionismus.
Futurismus. Kubismus, Berlin: Der Sturm 1917, S.9

"Da stossen uns nun bei weiterer Ueberlegung Fälle in Menge auf, welche

zeigen, dass Sicherheit und Schnelligkeit des Eintretens bestimmter

Vorstellungen bei bestimmten Eindrücken auch erworben werden kann,

selbst wo nichts von einer solchen Verbindung durch die Natur gegeben ist."

Hermann Helmholtz, Die Thatsachen in der Wahrnehmung. Rede

gehalten zur Stiftungsfeier der Friedrich-Wilhelms-Universität zu Berlin

am 3. August 1878, Berlin: August Hirschwald 1879, S. 26

Hier beginnen die Schwierigkeiten, zeigen sich Widersprüche. Dem Wissen

und der einschlägigen Kompetenz einen Platz im 'Ganzen' der Gesellschaft

zuzuweisen, wie dies in der Nikomachischen Ethik thematisiert ist, erweist sich

nicht überall als das vordringlichste Ziel. Im Zeichen 'moderner'

Fortschrittsvorstellungen wirken noch ganz andere Kräfte. Das Wissen — und

noch deutlicher die 'Wissenschaft' - entfaltet ihre Eigendynamik; und die

klare Unterscheidung von der Klugheit gemäss dem aristotelischen "pruden-
tia non est scientia" führt häufig genug zu Loslösung, Trennung und Konflikt.

Zentrifugale Kräfte sind oft stärker. Nur gerade die Rhetorik der

neuen, modernen 'quereile' scheint in ihren manifestartigen Übertreibungen
durch die 'Blitzartigkeit', als Privileg kindlicher Naivität herausgestellt, den

Vorzug vor umsichtigem Argumentieren zu geniessen.

Julius Langbehn hat 1890 in seinem vielgelesenen "krausen" Buch
Rembrandt als Erzieher schon auf der ersten Seite die wissenschaftliche Ausrichtung

als "die schwache Seite unserer modernen Zeitbildung" gebrandmarkt:
"Die Wissenschaft zerstiebt allseitig in Spezialismus.'"9 Seine Gleichung
lautete "je wissenschaftlicher [...] desto unschöpferischer".20 Man verschrieb

sich bald jenem diffusen "Kunstwollen", das Kreativität dem "alexand-

rinischen", besserwisserischen Zugriff entzog. Herwarth Waiden brachte es



'puer'

auf den Punkt, als er 1917 in seiner Darstellung Einblick in Kunst. Expressionismus.

Futurismus. Kubismus schrieb: "Das Volk und das Kind sieht. Der
Gebildete sieht nur noch das Ideal, das nicht zu sehen ist."21

Der 'puer' kommt zu einem neuen Auftritt als 'wirklicher' Repräsentant
der Volksseele; er findet sich nun in den Gegensatz zu den 'verbildeten'
Gebildeten gestellt! Hermann Muthesius, der sich des Attributs "kraus" zur

Kennzeichnung des populären und nicht salonfähigen Bestsellers des Rem-

brandtdeutschen bediente, formulierte 1911 in seiner Dresdener Werkbundrede:

"Die kunstgeschichtliche Erkenntnisarbeit verscheuchte die lebendige
Architektur.'"2 Semper habe, so Muthesius, schon 1851 anlässlich der

Londoner Weltausstellung festgestellt, "daß in der Kunst die barbarischen und

halbbarbarischen Völker die gebildeten Nationen besiegt hätten".23

Kunst und Wissenschaft stehen sich verfeindet gegenüber; und der

'puer' symbolisiert nicht nur den frischen, durch keinerlei Erfahrung und

Tiefgründigkeit abgelenkten Blick auf die Abstraktion, sondern auch den

ungestörten Zugang zu Kreativität - und Kunst. Zweifelsohne hat die

Wissenschaft einiges dafür getan, dass diese Differenz irreversibel zugunsten
einer präzisierten Kennzeichnung wissenschaftlicher Arbeit festgeschrieben
wurde. Als Hermann Helmholtz 1878 in seiner berühmten Rede Die That-
sachen in der Wahrnehmung für den Beweis der "Anschaubarkeit" eintrat und

unzweideutige Belege und die "wissenschaftlichen Kenntnisse ihrer Gesetze"

forderte, bekannte er auch, dass damit der ältere Begriff der Anschauung, für
den eine "Vorstellung ohne Besinnen und Mühe sogleich mit dem

sinnlichen Eindruck" zustande kommt, in Widerspruch steht und dessen

Ablehnung demzufolge unausweichlich ist (Abb. 4).24 Was das war und was

wir mühelos mit jener Vorstellung vom unvoreingenommenen 'puer' verbinden

können, fasste Helmholtz im nächsten Satz in die Begriffe: "Leichtigkeit,

Schnelligkeit, blitzähnliche Evidenz".25

Es trennen sich hier Welten! Wie anders waren doch die Erwartungen an

den "pädagogischen Werth der gebildeten Anschauung" geartet, mit
denen Pestalozzi und Herbart das Kind und den Knaben bedachten. "Das

Kind ist getheilt zwischen Begehren, Bemerken und Phantasieren." Aus dem

zweiten, dem "Bemerken" Hesse sich die "Kenntniß der Natur der Dinge"
bilden (Abb. 5).26 Naturgemäss müsse der 'puer' bei seiner Entwicklung und

Entfaltung gestützt werden, denn dort, bei der Naivität, sollte er doch nicht
ein Leben lang verharren, wie das später in Herwarth Waldens Zusammenzug

von "das Kind und das Volk" allzu sehr anklingt. Zudem, der - schon von



128 Werner Oechslin

Die

Thatsaohen in der Wahrnehmung.

Rede
gehalten zur Stiftungsfeier der Friedrich-Wilhelms-Universität

zu Berlin am 3. August 1878,

überarbeitet und mit Zusätzen versehen

von

Dr. H. Helmholtz.

Berlin, 1879.

Verlag von August Hirschwald.
N.W. Unter den Linden 68.

Abb. 4: Hermann Helmholtz, Die Thatsachen in der Wahrnehmung [...], Berlin 1879, Titel

Aristoteles bemerkte - einfache Zugang zur Abstraktion dürfte nicht Selbstzweck

sein. Man soll und kann die längst erkannte "Abstraktionsfolter"
vermeiden, wenn man nur umsichtig genug mit der Bildung der Sinne

umgeht und sie zu den Anschauungen führt.



PUER 129

9>eflaIo3ât'é Sbet

einef

3133S 6« 3ïnfcî)auun3

au ein

GijFltrô voit 23ocût>uttâCrt

im

2(ttffoff«tt ber © e fî « f t e n

tt>iff«nfd;aft[id) aufgeführt

»on

3. c r 6 a r t.

Jioetite, tntd) eine aligemein t>iibdgogifd)e Sit^antî
lung oetmeijrte, Siufgafce.

©Stttngen,
6e») Sohann grieDricb 915 wer.

I 8 o 4.

Abb. 5: J. F. Herbart, Pestalozzis Idee eines ABC
der Anschauung [...], Göttingen 1804, Titel

Johann Christoph Friedrich GutsMuths formulierte dies damals so: "Menschen,

die man von Kindheit an sinnlich übte, zeichnen sich vor andern,

denen man Begriffe ohne Anschauungen beizubringen suchte, die man schon

frühzeitig auf die Abstractionsfolter brachte, ganz ungemein aus; sie sind stets

reger und wacher, ihr Geist entzieht sich der grossen Schläfrigkeit, die

nothwendig in Köpfen herrschen muss, in welchen nur dunkle Begriffe, wie



Werner Oechslin

dumpfige Irrlichter auf sumpfigem Boden hervorhüpfen; er ist stets aufgelegt
sinnliche Eindrücke zu denken, weil ihm dies zur angenehmen Fertigkeit
geworden ist. So sammelt er sich einen Schatz von Begriffen, so gründet er
auf den Scharfsinn seiner Sinne den Scharfsinn des Geistes.'"7 Auch Pestalozzi

nützt solcherlei Vorteile, um den Umgang mit den abstrakten Zahlen zu

lehren. Er führt von der Sinneswahrnehmung zur Einsicht und zum Verstehen,

schliesslich zum gekonnten Umgang mit den auf diese Weise 'erlernten'

Dingen: "Um aber das Kind das Verhältnis einer Anzahl Einheiten mit einer

andern Anzahl Einheiten, die ihm beyderseits zuerst in gleiche Theile
zusammengefaßt vor Augen gestellt werden können, auf die kürzeste Art bestimmen

zu lehren [...]", führt er eine seiner Unterweisungen in diesem Sinne ein.28

Das zielt alles auf Erfahrung und die darauf gründende erstrebte Klugheit ab.

Will man aus dem 'puer' doch einen klugen Menschen machen? Vielleicht

ging es nicht in erster Linie um Abstraktion als solche, sondern um den offenen

Sinn, um die Kürze und jene - von Helmholtz verabschiedete - "blitzähnliche

Evidenz", was der Ökonomie und letztlich, wenn man es grundsätzlich
bedächte, der Klugheit zustatten käme. Alles ist in Bewegung und könnte über

die Stufen der Lebensalter von der 'Abstraktion' zur praktischen Vernunft
führen. Kind bleiben hiesse umgekehrt stehenbleiben, widerspräche dem

Gang der Natur und wäre gleichbedeutend mit 'geschichtslos naiv
bleiben'. So sieht es jedenfalls der Sekretär Leibniz', Johann Georg Eccard, der

am Ende seines beim Antritt der Professur in Helmstedt vorgestellten

Programms zur Universalgeschichte mit Cicero spricht: "Nescire, quid antea,

quam natus sit, acciderit, id est semper esse puerum.'"9 (Tafel x) Nichtwissen,
insbesondere die Nichtbeachtung dessen, was uns an Geschichte und Erfahrung

vorausging, hiesse, doch immer ein Kind zu bleiben.

Es gibt nicht nur Vorteilhaftes, was sich mit dem 'puer' verbindet, so dass

es ratsam erscheint, diesen Zustand zu überwinden. Dennoch hat sich der

Spruch von 'dem Volk und dem Kind', die, weil ungebildet, nicht verbildet

sind, etabliert; man sagt auch, genauso irritierend, "Kinder und Narren sagen

die Wahrheit". Uberall gibt es das 'Quäntchen' Sinn und Wahrheit in diesen

Sprüchen. Doch täuscht es auch, denn vor dem Richter taugen beide, Kinder

wie Narren, als Zeugen kaum, wie es der Rechtsgelehrte mit Bezug auf Seneca

festhält; es vergehen Jahre, bis der eine oder der andere einsieht ("ut intelli-
gat") und als Zeuge glaubhaft auftreten kann (Abb. 6).30 Deshalb haftet dem

'puer', wie frisch und unbelastet er auch sein mag, stets auch ein Mangel an.

Wie soll man schliesslich den an Solon gerichteten Ausspruch des ägyptischen



'puer'

I DISSERIAÏIO PH1L0S0PMCA
DE

OFFICIO JUDICIS
CIRCA

FAM^E AUT TESTIUM
ASSERTIONEM,

QUAM
A U S P I C I I S

SERENISSIMI PR1NC1P IS AC HO MINI

DN. FRIDERICI,
HASSIiE LANDGRAVII, reliq^ACADEMIC REC TORIS

MAGNIFICENTISSIMI,
P R /E S I D E

JO.ADOLPHO HARTMANNO,
HISTOR. ET ELOQ. PROF. PUBL ORD.

DIEM XXVI. SEPTEMB RIS, ANNI MDCCXXXlll.
IN PHILOSOPHORUM ACROATERIO

HORA X. MATUTINA
placida; dd. commilitonum disquisitioni

JOHANNES GEORGIUS VILMAR,
VICENHUSA-HASSUS,

A. ET R.

MARBURG! CATTORUM,
Tms PHILIPPI CASIMIR! MuLLERI, Acad. Typog. et Pibjio?

Abb. 6: Johannes Georgius Vilmar [submittet], Jo. Adolph Hartmann [praeside],

Dissertatio Philosophica de Officio Judicis [...], Marburg 1733, Titel

Priesters deuten: "o Solon, Solon! vos Graeci semper estis pueri, qui senex

sit Graecus non datur." Der Jenaer Professor Johann Philipp Treuner, der in

seinem Programm 1699 über die Misere der Philosophen handelt und sich

dabei jene Frage stellt, ergänzt: "o philosophi, philosophi! Semper estis pueri,

qui vero senex sit philosophus, non datur." Oder dreht er es deshalb einfach

um, damit er den Philosophen näher an das Nichtwissen, an das "maxima sa-

pientia nostra sit, multa nescire" heranführen kann (Abb. 7)?31 Man soll sich



Werner Oechslin

PROGRAMMA,
quo

PHILOSOPHIAM A MISERIA
PHILOSOPH OR V M

Commilitonïbiis commendat>
di<ftisque

DEO & SERENISSIMI
humillima mentr

gratib,
lc£tionum publica" "1 au^P*c*a

Jignificat
JO. PH1LIPPVS TREVNER,

philos, et theol. doctor istivsqve prof,
PVBL. ORDINARIVS.

J & N/E, lirtcris Miilltrianis, annp M DC IC.

Abb. 7: Jo. Philippus Treuner, Programma, quo Philosophiam a miseria philosophorum
Commilitonibus commendat [...], Jena 1699, Titel

damit abfinden und sich mit dem Einfachen, mit dem, was dem 'puer'
zugewiesen ist, zufrieden geben: "Puer ego sum, qui primas quoque literas aegre

attingit, res, inquam, simplicissimas." Doch so einfach ist es nie, weshalb

Treuner hinzufügt: "Nihilominus in hac re simplicissima tantum difficultatis
inest, ut sine labore inde non exeam."32 Wir bleiben Kinder, wenn wir -
fälschlicherweise, nämlich 'naiv' - annehmen, die Dinge seien einfach, und

wenn wir deshalb die Schwierigkeiten und die stets notwendige Denkarbeit
unterschätzen!



PUER !33

III.
Fiktion und Wirklichkeit: Lernfähigkeit!

"Das eben ist die grösste Wohltat der Mathematik, dass man lange vorher,
ehe man hinreichend bestimmte Erfahrungen besitzt, die Möglichkeiten

überschauen kann, in deren Gebiet irgendwo Wirklichkeit liegen muss: daher

man denn auch sehr unvollkommene Andeutungen der Erfahrungen benutzen

kann, um sich mindestens von den gröbsten Irrthümern zu befreyen."

Johann Friedrich Flerbart, Ueber die Möglichkeit und Nothwendigkeit,
Mathematik auf Psychologie anzuwenden,

Königsberg: Gebrüder Bornträger 1822, S. 13

"L'Homme commence par voir, ensuite il entend,

puis il parle et enfin il pense."

Vincent Huidobro, La Création pure. Propos d'Esthétique,
in: L'Esprit Nouveau, n. 7, 1923, S. 769-776, hier S. 775

Vieles rankt sich um den 'puer'! Man ist gut beraten, sich dem zu widmen,

was ihm, dem noch nicht Herangereiften, an Vorzügen zugestanden wird und

sich als entwicklungsfähig erweist. Schliesslich steht man mit den Einsichten
und dem Verstehen wieder am Anfang. Der 'puer' beschreibt ja nicht einfach

eine Alterskategorie, sondern ebenso eine in der Hierarchie nachgeordnete

Figur, die etwas hinzulernen kann und soll und dazu der Hilfe bedarf."
Insofern ist der 'puer' - ganz unabhängig von aller Unerfahrenheit - längst zur

Metapher und zum Sinnbild unseres Tuns geworden. Jene 'Blitzartigkeit'
steht ganz allgemein für die häufig unerfüllte Sehnsucht nach schneller
Einsicht und Erkenntnis - und natürlich nicht nur für die unmittelbare

Sinneswahrnehmung. Solcherlei Einsichten könnten behilflich sein, den schroffen

Gegensatz von Kreativität und Wissen wieder etwas zu mildern; ein kleiner

Türspalt öffnet sich für versöhnliche Ubereinkunft.
Wissen muss der Naivität und Vorurteilsfreiheit nicht abträglich sein;

wenn man darunter die Bereitschaft versteht, immerfort neu anzusetzen und

zu fragen, wird es gar zur Notwendigkeit jeglichen Bemühens um neue
Erkenntnis. Man findet sich ohnehin stets in solchen Situationen, selbst wenn

man sich dessen - naiverweise! - nicht immer bewusst ist. Unser Nichtwissen

bestimmt alles. Umso mehr interessieren jene 'kindlichen' Klimmzüge,



r34 Werner Oechslin

Spitzfindigkeiten und Schelmereien aller Art, mit denen Schwierigkeiten

umgangen oder eingeebnet und der kürzeste Weg zum Ziel gefunden werden

soll. Der Poet ist im Vorteil; ihm gehört - und obliegt - die 'Fiktion', die der

'Wissenschaftler' nur allzu gerne unterdrückt und verschweigt, obwohl auch

er sie täglich bemüht.

Zu dieser Kategorie intelligenter Vorstellungen und Einfälle gehört die

wundervolle Versuchsanordnung, mittels der Vincente Huidobro dem Künstler

eine herausragende Rolle im Rahmen einer unter den Titel "La Création

pure" gestellten ästhetischen Theorie zugesteht.34 "L'Homme commence

par voir, ensuite il entend, puis il parle et enfin il pense." Im
Umfeld ästhetischer Experimente, denen sich die Zeitschrift Esprit Nouveau

widmet, wirken solcherlei Einsichten befreiend. Sie dienen einer "philosophie

scientifique", mittels welcher der chilenische Poet 1923 für die

Fortentwicklung der Kunst als einer "Art de création" plädiert, die durch die

"Prédominance de la sensibilité sur l'intelligence" bestimmt sei.35 Geht es

um 'intellektuelle Intuition', orientiert sich Huidobro bei Schelling, sucht er
nach jener Wahrheit, die im Bewusstsein des Einzelnen, der "conscience

singulière", ihre Begründung findet, wendet er sich an Schleiermacher. So

vorbereitet zeigt Huidobro, wie der Künstler die von ihm gewählten Elemente

der 'objektiven Welt' entnimmt und aus deren Bearbeitung ein System und

aus diesem eine Brücke zur 'subjektiven Welt des Künstlers' baut, um über

eine zweite (parallele) Brücke der Technik ein neues Werk ("sous forme de

fait nouveau") der 'objektiven Welt' hinzuzufügen und ihr einzuverleiben.36

Spekulative Vernunft und Freiheit gehen hier eine nachvollziehbare

Bindung ein; vor allem gehen sie nicht getrennte Wege. Einfallsreichtum

verträgt sich durchaus mit der "ratio cognoscendi". Der 'puer' zeigt sich

hier von einer ganz anderen Seite als jener der kindlich-naiven Unschuld
und Unreflektiertheit. Huidobro wendet sich in seinem Beitrag für Esprit
Nouveau ausdrücklich gegen die Absicht, dem Künstler solches breit
abgestütztes Tun zu verwehren: "presque tous les savants modernes veulent nier
chez l'artiste le droit de création et on dirait que les artistes eux-mêmes ont

peur de ce mot."37

Wohlgemerkt, es geht nicht um einen 'kreativen' einfallsreichen Künstler

oder gar ein 'originelles' Kunstwerk; zur Debatte steht Kreativität tout
court!38 Nicht umsonst spricht Huidobro ganz allgemein von der Entwicklung

einer reproduktiven und sich anpassenden zu einer kreativen Kunst und

parallel dazu von der Evolution des "Homme-Miroir", der bloss abbildet,

zu einem "Homme-Dieu", der - kreativ - schafft.39 Wenig später wird sich



13 5

ZEICHNUNGEN UND MALVERSUCHE

BEGABTER KINDER

ZUSAMMENGESTELLT UND

EINGELEITET

VON

G. F. HARTLAUB

©

VERLAG VON FERDINAND HIRT / BRESLAU 1922

Abb. 8: G. F. Hartlaub, Der Genius im Kinde [...], Breslau 1922, Titel

Le Corbusier mit ähnlichen Argumenten zur Aufgabe und zur Sendung des

Architekten äussern; er soll seiner Verpflichtung nachkommen, aber nicht

nur: "Répondre: Servir bien. Servir bien, mais aussi servir le dieu qui est en

nous."4" Die Künstler bäumen sich auf gegen das Diktat der "hommes de

sciences".4' Und deshalb weist Huidobro mit Nachdruck auf all jene Fähigkeiten

hin, die mit der "création pure" verbunden sind.



136 Werner Oechslin

Gerade weil sich der Gegensatz von Wissenschaft und Kunst mehr als

erwünscht festgesetzt hat, lohnt sich der Blick auf jenen mit dem 'puer'
offensichtlich verbundenen Aspekt der Vorurteilsfreiheit, ja Unbekümmertheit.

Georg F. Hartlaub ging 1922 vom "Eigenwert kindlichen Gestaltens" aus,

um den "Genius des Kindes" - in grundsätzlicher Absicht - zu beschreiben

(Abb. 8).42 Dabei mag der Blick zuweilen zu sehr auf Kindliches wie "Träumerei

und Spielerei", aber auch auf "Wunderkinder" und den entsprechenden

"Mehrleistungen des Genius" durch "ingénia precocia" verengt worden

sein.43 Die jüngere Zeit hat sich viel darauf eingebildet, das Kind aus der

Umarmung des Erwachsenseins gelöst zu haben. Mit welchem Gewinn? Nun
sind Rinder mit "kindlicher Naturwürde" ausgestattet oder gar durch "kindliches

Naturrecht" geschützt.44 Das hat alles seine Gründe, doch beruht
gerade jene dem 'puer' zuerkannte Kreativität und intellektuelle Frische auf

einer sehr viel umfassenderen Grundlage. Auch das Kind lernt und verschafft

sich frühzeitig Erfahrungen, aufgrund derer Einsicht und Erkenntnis nach

Massgabe der Entwicklung gewonnen werden. Mit der Abstraktion hat es

noch eine ganz andere Bewandtnis, als das blosse 'Noch-Kind-Sein' es

suggerieren könnte.

Es geht um die Andersartigkeit mathematischen Denkens, weshalb

Evert W. Beth und Jean Piaget mit Moritz Pasch formulieren: "C'est

peut-être que, selon Pasch, 'La pensée mathématique marche à l'encontre
de la nature humaine'." (Tafeln vin und xi).45 Was man sich davon erhofft,
hat in einer sehr viel früheren Studie zum Verhältnis zwischen Mathematik
und Psychologie Johann Friedrich Herbart 1822 so formuliert: "Das eben

ist die grösste Wohltat der Mathematik, dass man lange vorher, ehe man
hinreichend bestimmte Erfahrungen besitzt, die Möglichkeiten überschauen

kann, in deren Gebiet irgendwo Wirklichkeit liegen muss: daher man denn

auch sehr unvollkommene Andeutungen der Erfahrung benutzen kann, um
sich mindestens von den gröbsten Irrthümern zu befreyen." (Abb. ç)46 Auch
das sollte sich aus dem Satz "Unsre Gedanken sind schneller, wie der
Blitz"47 zugunsten des freischwebenden Geistes und der reinen Anschauung

ergeben. Allein, ohne Anbindung an die Welt und an die Erfahrung geht
auch das nicht, und Herbarts Satz zum Nutzen "unvollkommener" Erfahrung

bewegt sich längst im - 'zerredenden' - Diskursiven. In Piagets
Argumentation ist gerade hierin, in der Möglichkeit, aus noch nicht genügend

entwickelten Befähigungen - nämlich kraft der in ihnen gegebenen (virtuellen)

Anlagen -, verbesserte Denkweisen zu bilden, die Abstraktionsgabe zu

erkennen. Er nennt sie genauer "abstraction réfléchissante", so wie er



PUER x37

lieber die

Möglichkeit und Notwendigkeit,

Mathematik auf Psychologie

anzuwenden.

"V o 11

Johann Friedrich H c r h a r t,

Professor der Philosophie zu Königsberg.

Königsberg, 1822.

Hey den Gebrüdern B o r n t r « £ ç r,

Abb. 9: Johann Friedrich Herbart, Ueber die Möglichkeit und Nothwendigkeit,
Mathematik auf Psychologie anzuwenden, Königsberg 1822, Titel

denn solche Vorgänge einer "reconstruction" auf Elemente zurückführt, die

er als "projetés ou 'réfléchis'" beschreibt.48

Derart 'kindlich' spontan ist dies alles nicht; jener andere 'puer' erscheint

vor diesem Hintergrund zunehmend der Idealprojektion eines ersehnten



i38 Werner Oechslin

naiven Zustandes geschuldet zu sein. Nur so konnte man die 'kindliche'
Verfasstheit auf ganze Kulturen projizieren. Zum "Begriff der Mythologie
und die richtigste Methode dieselbe wissenschaftlich zu fördern" schrieb -
stets in Analogie zum beobachteten Sachverhalt 'noch mangelnder'
ausreichender Grundlagen zu Einsicht und Erkenntnis - Johann Gottlieb Rohde

1819: "Es kommt dabei alles auf den Grad der Klarheit an, mit welchem

der kindliche Geist des höchsten Alterthums eine solche Anschauung
aufzufassen, oder sie zu einer Idee zu erheben vermochte; ob er von dem

sinnlichen Polytheismus emporstieg, oder ob er umgekehrt, von dem

geistigen Monotheismus zu dem sinnlichen Polytheismus herabsank."49 Doch
das reicht nicht aus; der 'Grad der Klarheit' für sich allein vermochte den

Streit in der Sache zwischen Rohde und Creuzer nicht zu schlichten. Die -
geschichtsphilosophische - Idee des Aufstiegs und Falls hatte sich über die

"opérations de la pensée réfléchie" zugunsten einfacherer Mechanismen

hinweggesetzt. Und so verfuhr man immer wieder mit dem 'puer' und den

mit ihm verbundenen Vorstellungen. Logische und psychologische

Betrachtungen gingen dabei oft verschiedene Wege, wie Piaget in der

Einleitung zu seiner Untersuchung über die Entwicklung des Zahlbegriffs beim

Kinde ausdrücklich bedauert.5" Fragen wie jene nach dem Verhältnis von
"Unmittelbarkeit und Sinndeutung"51 bleiben den jeweiligen Sichtweisen

und Interessen vorbehalten. Gleichwohl erschliesst sich die Problematik

erst in der Zusammensicht. Darin ist der historische 'Fall' eingebettet, dessen

'Interesse' und die dem Sachverhalt geschuldeten Fragen umso besser

gewahrt würden (Abb. 10).

Die Frage der Fähigkeit zur Abstraktion ist kein isoliertes Problem und

kann auch nur schwer aus dem Zusammenhang - wachsender und 'gebildeter'

Befähigung und Erfahrung - gelöst werden. Jemand, der gerade aus der

Komplexität heraus argumentiert, um beispielsweise in der Verallgemeinerung

und Abstraktion einen "denkökonomischen Kunstgriff zu sehen, ist

Edmund Husserl - damals ein vieldiskutierter Aspekt.52 Nicht überraschend

betont er, dass Abstraktion "im Sinne der pointierenden Hervorhebung"
abstrakter Inhalte von der Abstraktion "im Sinne der Begriffsbildung" zu

unterscheiden sei.53 Der alten Frage des Scheins und der Wirklichkeit schliesst

sich die brennendere nach "dem verschiedenen Wesen von Wahrnehmung
und Phantasie" an.54 "Zu jeder möglichen Wahrnehmungsvorstellung
[gehört] eine mögliche Phantasievorstellung"55, schreibt Husserl. Die

äussere und innere Welt, soweit unbestritten, sind mannigfaltig miteinander

verflochten!



i39

BIBLIOTHÈQUE DE PHILOSOPHIE CONTEMPORAINE
FONDÉE PAR FÉLIX ALCAN

LA GÉOMÉTRIE
SPONTANEE

DE L'ENFANT
PAR

Jean PIACET
PitofcssfUR À La FacuLté des ScieNCcs de Genève

BÄRbEl INHELDER et AUna SZEMINSKA
PROFESSEUR ANCÎENNE ASSÎSTANTE

À L'Institut J.-J.-Rousseau à I'Instîtut J.-J.-Rousseau

PRESSES UNIVERSITAIRES
DE FRANCE

Abb. 10: Jean Piaget/Bärbel Inhelder/Alina Szeminska, La Géométrie spontanée
de l'Enfant, Paris: Presses Universitaires de France 1948, Umschlag



140 Werner Oechslin

IV.

und die Architektur!

"Nasce ogni Arte dalla Isperienza."

"[...] & perö Vitr. Vuole che la Isperienza sia

con la cognitione accompagnata."
"II nascimento dell'Arti da principio è debole, ma col tempo

acquista forza, & vigore."

Daniele Barbara, Proemio, in: I Dieci Libri Dell'Architettura
di M. Vitruvio Tradutti et Commentati da Monsignor Barbaro [...],

Venezia: Francesco Marcolini 1556, S.6

Es stellt sich die Frage, ob der gegenüber der Abstraktion in privilegierter
Weise begünstigte 'puer' doch nur für einen Mythos steht und die Parabel

ein Konstrukt unserer Sehnsucht darstellt. Sind dies die Varianten unserer

Vorstellung von der 'Liebe zur Geometrie'? Sollte Aristoteles den für die

Mathematik in besonderer Weise berufenen 'Knaben' nur deshalb eingeführt
haben, um zwischen Abstraktion und Erfahrung besser zu unterscheiden?

Jedenfalls wusste man in humanistischer Zeit, dass die Griechen ihren Kindern

früh ("in primis tenerisque Annis"5li) Poesie und Mathematik lehrten.
Es ist nicht abwegig zu fragen, wie Kind und (mathematische) Abstraktion

zueinanderpassen, um dann weiter die grundsätzliche Frage zu diskutieren!

Dies ist, im Grunde genommen, bereits bei Aristoteles geschehen. Seither

sind die Erfahrung, ihre Grundlegung für die Klugheit sowie (nach damaliger

Vorstellung) deren innerer Widerspruch zur Wissenschaft das eigentliche

Problem in der Episode des 'puer'.
Man braucht kaum lange zu fragen, was hiervon für die Grundlegung

der Architektur wichtig sein könnte. Daniele Barbaro hat sich 1556 im
Proemio zu seiner Vitruvausgabe genau damit auseinandergesetzt. Ja, das

Proemio versteht sich vom ersten Satz an als Auseinandersetzung mit der

aristotelischen Habituslehre und deren Anwendung auf den Gegenstand
der Architektur: "Diverse sono le qualità delle cose, tra le quali una è, che

habito se dimanda, secondo che si dice far buon'habito, esser bene habitu-

ato, & simiglianti modi; che dinotano, o prendere, 0 possedere una qualità,
che di là dove ella è diffïcilmente si possa levare."57 Das betreffe jegliche
Wissenschaft, jegliche Kunst, jegliche Tugend und jegliches Laster. Und so

beginnt Barbaro auf die entsprechenden Unterschiede einzugehen, ordnet



I4I

die verschiedenen Formen des Habitus, je nach deren Ausrichtung auf den

Intellekt, das Wollen und nach der Aussicht, "certezza", "chiarezza" und

"fermezza del vero" zu erreichen. Es geht schliesslich um Erkenntnis und

die entsprechenden Erfolgsaussichten. Er unterscheidet - in aristotelischer

Nachfolge - zwischen dem "vero necessario" und dem "vero contingente".
Zum "vero necessario" gehört die "scienza" mit ihren Mitteln der

Beweisführung ("habito di conclusione per vera, & necessaria prova acquistato"),
der "intelletto" ("habito de i principij, & delle prove"), wovon insbesondere

die Mathematik lebt, und schliesslich die darüberstehende, höhere Einsicht
und Erkenntnis der "sapienza" ("pronta, & sottile cognitione delle prove
alle conclusioni applicate"). Dem "vero contingente" sind demgegenüber
die "prudenza", die auf das menschliche Tun ausgerichtete Klugheit ("habito
moderatore delle attioni humane, & civili"), sowie die Kunst zugeordnet, die

Barbaro vorerst mit Bezug auf die Hervorbringung von Werken aus äusserer

Materie umschreibt ("habito regolatore delle opere, che ricercano alcuna

materia esteriore").
Barbaro lässt sogleich eine ausführlichere Definition folgen, in der das

bei Aristoteles hervorgehobene - und im gewählten Beispiel direkt auf das

Bauen bezogene - "cum ratione" als Anteil der Vernunft berücksichtigt wird:

"L'Arte è habito nella mente humana, come in vero suggetto riposto, che la

dispone fermamente à fare, & operare drittamente, & con ragione fuori di

se, cose utili alla vita".

Und wie bei Aristoteles sind "Prudenza" und "Arte" in ihrer Ausrichtung auf

die - kontingenten - "cose fatte da gli huomini" im Grunde genommen
zusammengeführt; Barbaro wird nicht entgangen sein, dass bei Aristoteles gerade die

Verbindung der Klugheit mit 'vernünftigem' Handeln als ein "architektonisches"

Vermögen bezeichnet wird (Abb. n).
Wenig überraschend versucht er in der Folge nicht nur die Verbindung der

Kunst und Erfahrung zu erläutern ("Nasce ogni Arte dalla Isperienza"),
sondern auch deren Differenz zu betonen. Die Erfahrung für sich allein genommen

bleibt "opera senza ragione"; bei wiederholter Erfahrung und mit Hilfe
der "memoria" kann man jedoch den "propositioni universali" auf den Grund

gehen und darin die Prinzipien der Kunst erkennen. Insofern übertrifft die

Kunst die Erfahrung und kommt dem Habitus der "sapienza" nahe, weil nun
auch hier jene höhere Befähigung der Beurteilung, das "intendendo le cause,

& le ragioni delle cose", gewährleistet ist. Diesen Entwicklungsgang - von



I42 Werner Oechslin

\

I DIECI LIBRI
DELL'AR CHITETT VR A DI M.
V1TRVVTO TRADVTTI ET
COMMfNTATI DA MONSIGNOR
BARBARO EIETTO PATRIARCA

DAQV1LEGGIA.
Con due Tauole^l'una di runotjutUo fi contient per i

Capi neU'Opera l'ultra per duhtarationtdi tutte
It toft d'tmporttHXji.

IN V1NEGIA PER FRANCESCO MARCOLINI CON P&1VUCGI. M D LVI.

f" /IllCKtfobILiftWl O y >1 O,

tl'lfv -ft?/'-ft Ctry-:' ULofgf?,, V
/fùrrw sfcwu cy'ij c t

Abb. ii: Daniele Barbaro, I Dieci Libri Dell'Architettura Di M. Vitruvio
Tradutti Et Commentati [...], Venezia 1556, Titel



PUER H3

der (blossen) Erfahrung zur Einsicht und Erkenntnis der Prinzipien - fasst

Barbaro in den Satz: "II nascimento dell'Arti da principio è debole,
ma col tempo acquista forza, & vigore." Er sieht zudem im Zusammengehen

von Erfahrung und Erkenntnis die Erfüllung der für die "scienza" der

Architektur gestellten Forderung VitruvsT
Barbaro führt somit die aristotelische Habituslehre - über die möglichen

Widersprüche hinweg - mit den 'wissenschaftlichen' Ansprüchen Vitruvs

zusammen. Weil er davon ausgeht, dass auch die Architektur über Prinzipien
verfügt, die zu begreifen und zu erlernen der Verstand ermöglicht, erscheint

ihm dieser Weg hin zu "scienza" und "sapienza" angemessen und richtig.
Dabei ist die Mathematik allgegenwärtig; Barbaro charakterisiert sie mit den

Worten "vigore, & forza", mit denen er auch das Herauswachsen der Kunst

aus der (blossen) Erfahrung beschreibt. Mittelbar zeigt sich hier eine sehr

dynamische Vorstellung im Umgang mit Mathematik und Wissen. Schliesslich

diskutiert auch Aristoteles in jenem sechsten Buch der Nikomachischen

Ethik die Verfahren im Umgang mit und im Erwerb von Erkenntnis, wobei

er Induktion und Syllogismus erläutert. Dass Wissenschaft ein Habitus des

Demonstrierens sei, übernahm Vitruv wörtlich aus der aristotelischen Tradition,

als er die Definition des "architectura est scientia" mit dem 'rationalen'
Anteil der "ratiocinatio" als "demonstrare atque explicare" (i, i, i) umschrieb.
Es ist folgerichtig, dass Barbaro nicht nur auf den Habitus der Kunst (ré^vq,

ars) im Sinne der engeren Ausführungen Aristoteles' eingeht, sondern auch,

herausgefordert durch Vitruv und die damalige Diskussion zum Stellenwert
der Kunst und Mathematik, den Prinzipien und der "scienza" nachgeht, um
daraus ein Ganzes zu formen.

v.

"CoNIUNCTIO UNA, & TOTA MaTHEMATICa": DIE 'MITTLERE TEMPERATUR' DER

Mathematik in der Tradition Proklos' - ein Disput zwischen
Alessandro Piccolomini und Francesco Barozzi

"[...] ne in nobis eveniat, quod accidit ei, qui ex loco maxime calido

in frigidissimum exiens algore vexatur, ni prius aliquantulum
in eo moretur, qui temperatus est."

Francesco Barozzi, Quaestio de Medietate Mathematicarum,
in: id., Opusculum, in quo una Oratio, & duae Quaestiones: [...],

Padova: Gratiosus Perchacinus 1560, Fol. 38 recto



144 Werner Oechslin

ALEXANDRI

p;CCOLOMlNEl
IN MECHANICAS

Q_V AESTIONES ARlSTOTELIS,
Paraphrafis paulo quidem plenior.

F, 1 V S D E M COMMENT A RIVM DE
Certitudine Mathematicarum dilciplinarum :

In quo, de Relolutione Difhmtione &
Demon(lrauone:riecnon de materia,

ET 11^ VIT^E LOGICAE FACVLTAJIS,
quamplura coutintntur ad rem tpfam, tum matntma-

ticxm f tum Lsgtcam 9 maxime pertinent!*

VenctijSj ApudTraianumCurtiiim. i jdj.

Abb. 12: Alessandro Piccolomini, In Mechanicas Quaestiones Aristotelis [...]
Eiusdem Commentarium de Certitudine Mathematicarum disciplinarum [...],

Venezia'1565 [Rom 1547],Titel

Nicht nur die Kunst und Architektur, auch die Mathematik ist damals mit
einer Diskussion um ihre Grundlegung und Prinzipien befasst. Die Frage

der Gewissheit ("certitudo") mathematischer Einsicht beschäftigte auch den

von Daniele Barbara geförderten Francesco Barozzi und liess ihn auf die

entsprechenden Ansichten Alessandro Piccolominis reagieren, den Barbara

seit der Anfangszeit der Accademia degli Infiammati und der Lehrtätigkeit
an der Universität Padua gekannt haben muss.



'puer' '45

M Jt T E M. 69

vÏLEX^'HD RI T ICCO LO MIVJ.I,
in Commentanurn Tie certitudine Matbe-

maticamm flitntiarum Trafatio,

-.4thematicas demonflrationcs,
inprimo eß'e ordiue certitudi-
nis lodiTljom.bonoratißime)
teßaturlAucr, 2. Metapb.cÖ.
16»fupeï illis verbis Britto,
videlicet. Certitudo mathe-

tu.itua non in omnibus expetenda. Çfuam quident
kAuer. autboritatemyomhes ferè latiniyquos ego vi-
tierim, veluti ex aMiquioribus, Diuus Albertus,
piuus Tbo.MaïjiLiusy&Egidius; ex recentioribus
Vcro y 2imarra,Suejf::nusy^sIcciJwliiSi & plertque
Hin iftqüando ni earn inciderunt, uno ore, quaft
uliusali'û fequ'esy itainterpretati [tint, vtpropterea
duery iliud aßetatfquia Matbematicu; ex notiori-
us & nobis & natura dernonïlratyquippe qui vcl

plus,vcl maxime, dcmonSlratione illayquam potißi
ifam appellantyvcaiur, quàfcilicèt fimht,& quod
tffcäusjit y & curfit liquida innotcjcit. Ego vero,
uamuis m adolefcentu mea tantoriim virorum
Wthoritate duttus, in eorum opiuioneniyatque bu-
lis loci incerpretacionem dtfceiiderim, deincepsta-
tyenydum rnatbematicas difcipiinas ajflduevcrfans,
ttimiuspertrattaui y tanturn abefl, vtinfententia
uunus per'manfcrimtut nonfohm demonflrationcs
yometrarum/ehquorumque matbematicurut non

Abb. 13: Alexandra Piccolominei, in Commentarium De certitudine Mathematicarum

scientiarum Praefatio, in: id., In Mechanicas Quaestiones Aristotelis [...],
Venezia 1565, Fol. 69 recto (cf. Abb. 12)

Es ging um den Grad der gewährten Gewissheit, um die Anerkennung der

Zugehörigkeit "in primo ordine certitudinis", was mit der Autorität antiker
Schriftsteller belegt werden konnte (Abb. 12).59 Doch galt auch die

Einschränkung: "Certitudo mathematica non in omnibus expetenda" (Abb. 13).60

Auf welcher Grundlage und mit Bezug auf welchen Gegenstand sollte dies

überprüft und dargelegt werden? Sollte die mathematische Gewissheit

vorrangig aus den Möglichkeiten der Logik ("a cogitatione, sive a ratione nostra")



146 Werner Oechslin

hergeleitet werden, deren Ziel ("scopus"), Absicht ("intentio") und erklärter

Gegenstand ("subiectum principale") das Zeigen ("demonstrare") - und

mehr nicht - ist?61 Oder geht es gar um die Trennung von 'res cogitans' und

'res extensa'? Doch, man wusste sehr wohl, dass die Arithmetik und die

abstrakten Zahlen mit Quantitäten, somit mit der äusseren Welt, verknüpft
waren. Von welcher Art also ist diese Anbindung an die Natur, in der der

Mensch befangen - "[mens] hominis, corporeis illigata vinculis" - nur unter

grössten Schwierigkeiten zum Urteil über wahr/falsch oder gut/böse
gelangen kann?62 Es stehen nur die geistigen Befähigungen des Menschen

zur Disposition!
Bei dieser Gelegenheit erinnert sich Alessandro Piccolomini an seine

eigene Jugend ("in adolescentia mea") und gesteht, dass er trotz frühen

Erlernens der Mathematik nicht zur Einsicht jenes hochgelobten Wertes

mathematischer Demonstration gelangt sei, erst gar nicht die Kraft verspürt
habe, dorthin zu gelangen.63 Stattdessen tat sich ihm ein Paradox auf ("quasi

Ttapdôo^ov") und liess ihn bei Proklos - genauer bei dessen skeptischen

Bemerkungen zur Unmöglichkeit rein abstrakter geometrischer Zeichen -
Hilfe suchen.64 Am Ende einer langen, mehr der Logik als der Mathematik

gewidmeten Diskussion scheint Piccolomini die Lösung in jener aristotelischen

Parabel vom 'puer' gefunden zu haben, in der im Grunde der Zugang

zur Mathematik jener beschrieben wird, die gar keine 'Experten' sind, sich

folglich nicht aufwendig und zeitraubend in grundsätzliche Fragen vertieften:

"pueri autem non sunt expertes, ad abstrahendum vero maxime

sunt idonei."65 Sie können es, aber sie verstehen es nicht!
Das ist die Lösung des Problems oder besser, auf diese Weise will man

der Aporie ausweichen, die sich sonst einstellt. Alessandro Piccolomini
unterstreicht den entsprechenden Sachverhalt: "Haec sunt verba Aristo, valde

praegnantia." Und er lässt nun seine Ansichten zur notwendigen Erfahrung
und zum grossen Zeitaufwand langer Beobachtung zwecks tieferen
Verständnisses folgen, während sich doch umgekehrt die mathematischen
abstrakten Beschreibungen mühelos und bis in alle Tiefen hinein ("penitus, &

medullitus") unseren Sinnen öffnen würden, weil sie 'abstrakt' - in diesem

Falle eben auch losgelöst von weiterem mühsamen Nachforschen - sind.

So würden sich die damit verbundenen Inhalte und Formen vermitteln, die

alle der Quantität zugeordnet, somit in der äusseren Sinnenwelt gegeben

sind. Man müsse die Mathematik nicht in der ganzen philosophischen Tiefe

begreifen und könne sich gleichwohl ihrer Vorteile bedienen.66 Piccolomini

will letztlich den hohen Rang mathematischer Gewissheit in der Verbindung



PUER 147

FRANCTSCI BAROCII
T s4 T K.I T / / V E H E T l

OPVSCVLVM,
in quo vna Oratio & du* Qujllioncs :

altera de certitudine, csr altera
de medietate

Mathematical um continentur.

Ad Reuerendisfimum Danielem Barbarum PatriarcJuj»
Aquileieniemdefignatwji Virum Ciâtiff.

Abb. 14: Francesco Barozzi, Opusculum, in quo una Oratio, & duae Quaestiones: altera de

certitudine, & altera de medietate Mathematicarum continentur, Padova 1560, Titel



148 Werner Oechslin

abstrakter Formen mit den äusseren Dingen verorten. Mit dieser Meinung
überlässt er die Diskussion anderen Teilnehmern: "et illius aliis doctoribus

ansam dederim".67

"Ansam sibi praebuisse diceret [...]!" (Abb. 14)68 Der Aufforderung Ales-

sandro Piccolominis - in der Folge als "Recentior" bezeichnet oder mit "opinio

recentioris" zitiert - kommt der aus Kreta stammende Francesco Barozzi

nach. Er hatte gerade Proklos' Euklidkommentar ins Lateinische übertragen
und ein Opusculum zur "certitudo Mathematicarum" und zur "medietas"

vorgelegt, das sich auf Proklos beruft. Beide Werke hat Barozzi 1560 seinem

Gönner Daniele Barbaro gewidmet.6'

Die Differenz zu Piccolomini mag vorerst geringfügig erscheinen, betrifft
im Kern jedoch unterschiedliche Denkweisen, die bis in moderne Zeit immer
wieder Anlass zu grundsätzlichen Erörterungen gaben. Barozzi verleiht den

beiden - sich ergänzenden - Erklärungsversuchen des hohen Grades

mathematischer Gewissheit die Epitheta "naturalis" respektive "divina". Am Ende

resultiert daraus die These, dass es nicht nur um die offensichtliche Bindung
der Mathematik an die - hier genauer mit "subiecta materia" beschriebene -
res extensa geht; es sei viel mehr die grosse Kraft der Beweisführung, welche

die Bedeutung der Mathematik und deren "medietas" ins richtige Licht
rücke: "& non solum propter subiectam sibi materiam (ut voluit eruditissimus

Recentior) verum etiam propter suas potissimas demonstrationes in primo
certitudinis ordine ponendam esse, abunde patet" (Abb. i5).7° Das ist es, was

später auch jemanden wie Joseph Scaliger sagen lässt, das hohe Ansehen der

Mathematik sei mit der "félicitas demonstrationum" verbunden.71

Barozzi geht es - im Gleichgang mit Alessandro Piccolominis Schrift -
stets um die Beweisführung im Rahmen der "ex optimis Autoribus" gewonnenen

Argumente. Auch für ihn bildet der Bericht Aristoteles' vom 'puer',
der mit (mathematischer) Abstraktion umzugehen weiss, ohne die tieferen

Gründe zu verstehen, Ausgangspunkt der Betrachtung. Dabei übernimmt
Barozzi wörtlich die Einschätzung Piccolominis ("pueri autem non sunt

expertes, ad abstrahendum vero maxime sunt idonei"), um anschliessend die

Diskussion zu "materia" und "phantasia" und den Vorgang des Abstrahierens

von der "subiecta materia" zu vertiefen, dem ja die versteckten Begründungen

"ad causas" entgingen, wenn er sich strikte nur auf das bezöge, was den

Sinnen zugänglich sei.72 Barozzi entzieht sich nicht den evidenten Tatsachen

der unvermeidbaren Sinneswahrnehmung, aber er will die Diskussion

des - mathematischen - Sachverhalts nicht darauf beschränken, und er will
die Mathematik keinesfalls nur den quantitativen Kriterien zuordnen. So



i49

QyAESTIO DE MEDrETATE
Mathematicarum.

t
O L E N T I mihi qug
ftionê de Medietate ma
thematicarum in mediü
affèrre, neceffarium eile
exiftimo, vtidcômodë
fieri posfit, philofophiae
diuifionê breuiter attin-

gere » Altius igitur exordium fumendodico, Teti'Phi

çp vniuerfa philofophia à Platonicis quidêin j°^i3c
très, à Peripateticis vero in duas tätum partes
diu'fa fuit. Videbat.n. Platofacultatê différé Piatoni—

di contêplatricis mentis abitum eflê quendäl, op1'

huncque fcientiam appellari pofle, atcp ob id
rébus ipfis accômodatam, philofophip parte:
à rebus aüt ipfis femotam philofophia: in-
ftrumêtum dubio procul eflê. Quapropter in "

phedro quidê,&T in phçdone partem : in par-
mcriide vero inftrumentü earn dicere non du
bitauit,atcß propterea philofbphiâ très in par
tes Academici diduxere, vnamque ipfius par
tern in C Mitemplatione, alteram in actione,
tercianr in fennocinatione verfari dixerunt.

I 2

Abb. 15: Barozzi, Quaestio de Medietate Mathematicarum, in: id., Opusclum [...],
Padova 1560, Fol. 34 recto (cf. Abb. 14)



i5o Werner Oechslin

ergibt sich eine Mittelstellung der Mathematik, die Barozzi zum Thema des

anschliessenden Aufsatzes macht, in dem die Lösung des Problems - im
Anschluss an Proklos - formuliert wird.

Barozzis Darlegungen führen somit von dem im Kern unbestrittenen hohen

Grad an "certitudo" zur alles überstrahlenden "medietas" der Mathematik.73

Er diskutiert in diesem zweiten Aufsatz nochmals die verschiedenen

Akzentsetzungen der platonischen und der peripatetischen Tradition, zu der letztlich

die Festlegung der Mathematik als "divina" respektive als "naturalis"
bestens passt. Weil es jetzt aber vordringlich um die "medietas", die Mittlerstellung

und Vermittlung der Mathematik geht, betont Barozzi, dass in der -
stets in ihrer Distanz zu den Dingen betonten - platonischen Philosophie
neben der "contemplatio" und der "actio" die "sermocinatio" einen dritten,
unabdingbaren Teil bezeichne. Das führt dann gleich zu den (üblichen) Fragen,

ob diese "sermocinatio" einfach zur Logik gehöre, oder aber, ob eine

solche "facultas disserendi" eine "scientia" oder eine "ars" bilde.74 Barozzi

sucht die Gesichtspunkte in einer "conciliatio" von Aristoteles und Piaton zu

vereinen. Dies erscheint wieder in seiner Schlussthese, gemäss der die

Mathematik als "vera media" eine Mittelstellung zwischen "naturalis" und
"divina" einnehme und somit unterstreiche, dass sie allein schon ihrer Vorzüge

bequemer Anlage und Ordnung wegen vor allen anderen Künsten und
Wissenschaften gründlich zu erlernen sei: "quae tarnen commoditatis gratia, &
lectionis ordine ante omnes artes, atque scientias perdiscenda est."7S

Barozzi lässt hier an Daniele Barbaro gerichtet den Hinweis auf seine

weiteren Ausführungen im Kommentar zu Proklos folgen. Dies belegt, dass

er dort seine Argumentationsweise am besten aufgehoben sieht. In dem

kurzen Text zur "medietas" der Mathematik ist es zudem Plotin, den er in
besonderer Weise bemüht. Die von Piccolomini aus Aristoteles' Erzählung

herausgelöste Polarisierung blosser Eignung versus tiefgründigerem
Verstehen mathematischer Probleme, im Widerspruch von "idonei" und

"expertes", tritt in den Hintergrund. Barozzi plädiert stattdessen für die Mitte
der Mathematik und bemüht dazu das plausible Bild, gemäss dem man von
einem heissen zu einem ganz kalten Ort nur gehen könne, wenn man sich

dazwischen ein Weilchen an einem 'temperierten' Ort aufhalte. Zwischen

der aristotelischen Position, die hier nach dem klassischen Satz abgewandelt

wird ("quandoquidem intellectilem essentiam haud percipere possumus, quin

prius sensilem, quae cerni, tangique potest agnoscamus"), und jener "essentia",

"quae ab omnni materia est vacua", steht die Mathematik nach beiden



'puer'

Seiten hin offen in der Mitte da.76 Und was Barozzi am Ende als allgemeine

Lernempfehlung formuliert, findet sich bei Plotin an die Jugendlichen adressiert

verdeutlicht, auf dass diese sich früh an die Welt des abstrakten Denkens

und der 'göttlichen Dinge' gewöhnten: "Haec autem media essentia nulla alia

est, nisi mathematica, cuius scientiam divinus ait Plotinus adolescentulis esse

tradendam, ut beneficio partis eius abstrahentis divinis, penitusque abstractis

animos suos assuefaciant."77

Die Geschichte des 'puer' hat also bei Barozzi doch eine deutliche Wende

genommen. Gegen die aristotelische von den Dingen dieser Welt ausgehende

Betrachtungsweise setzt er hier die platonische Ordnung, die den

ersten Rang den göttlichen Dingen, den zweiten der Mathematik und erst
den dritten den natürlichen Dingen zuweist.78 Der Mathematik kommt

wegen ihrer Mittelstellung der Vorrang vor allen anderen Wissenschaften zu,

womit dann ihre Bedeutung und Nützlichkeit für alle 'natürlichen Dinge',
alle Wissenschaften und Künste betont wird.79 Dabei bezieht sich Barozzi auf

Proklos, der seinen Euklidkommentar mit der Erörterung über die "peoôtriç
TÖv paGripaxuccov", die Mittelstellung der Mathematik, eröffnet und darin
sein zentrales philosophisches Anliegen zu erkennen gibt. In der Mathematik

- und mittelbar in der an ihr teilhabenden Architektur - finden sich beide

Aspekte vereint, die intellektuelle Welt der Vorstellung und Phantasie sowie

die Anbindung an die äussere gegenständliche, den Sinnen zugängliche Welt.
Max Steck ging so weit, darin die Grundlage dafür zu sehen, was in moderner

Zeit mit dem Begriff der Gestalt neu erkannt und propagiert wurde,8"

wobei er eine Linie zog, die von Proklos über Nikolaus von Kues und Kepler
zu Leibniz führt.8' Proklos' Werk, das Barozzi übersetzt und Daniele Barbaro

gewidmet hat, eröffnet solche und noch ganz andere Perspektiven wie jene

übergeordnete 'Dialektik', die sich als Höhepunkt der mathematischen
Wissenschaften erweist. In ihr, so Barozzi gemäss Proklos, kulminiert jene "con-
iunctio una, & tota Mathematica", in der die Prinzipien sämtlicher
Wissenschaften "simpliciori quodam modo" auf den Punkt gebracht worden
sind.82 Das ist weniger ein Vorbote späterer Ausprägungen einer "mathesis

universalis" als ein konkreter Bezug auf Piatons Staat, auf dessen siebtes

Buch sich Proklos insbesondere abstützt.83 Schliesslich hat Proklos - diesmal

von Aristoteles' Metaphysik ausgehend - auch die Formen der mathematischen

Schönheit hervorgehoben und mit den mathematischen "rationes" der

"ordo", "convenientia" und "determinatio" identifiziert. In der Geometrie
sieht Proklos die Möglichkeit, uns aus der körperlichen Bindung zu befreien



I52 Werner Oechslin

und uns zum Geistigen ("a sensu ad mentem") zu erheben.84 Darin ist der

Kern neuplatonischer Lehre sehr viel näher an die Möglichkeiten der Architektur

herangeführt worden, als dies die in moderner Zeit zum Dogma erhobene

Proportionslehre allein vermochte.

vi.
Klugheit: Freiheit!

"Denn wenn sie, als reine Vernunft, wirklich practisch ist, so beweiset sie

ihre und ihrer Begriffe Realität durch die That, und alles Vernünfteln
wider die Möglichkeit, es zu seyn, ist vergeblich."

Immanuel Kant, Critik der practischen Vernunft,

Riga: Johann Friedrich Hartknoch 1788, S. [3]

"Sehr bald gerieht ich in den Fehler der rein radicalen Abstraction, wo ich die

ganze Conception für ein bestimmtes Werk der Baukunst aus seinem nächsten

trivialen Zweck allein und aus der Construction entwickelte; in diesem Falle

entstand etwas Trockenes, Starres, das der Freiheit ermangelte und zwei

wesentliche Elemente, das Flistorische und das Poetische, ganz ausschloß."

Karl Friedrich Schinkel, "Gedanken, Bemerkungen und Notizen
über Baukunst mit specieller Rücksicht auf die Bearbeitung eines

architektonischen Lehrbuches", in: Alfred Freiherr von Wolzogen,
Aus Schinkel's Nachlaß, in, Berlin: Königliche Geheime

Ober-Hofbuchdruckerei 1863, S. 373 ff., hier S. 374

Falsch wäre es, Proklos' Vorstellungen mathematischer Schönheit in eine

rein abstrakte Welt zu verbannen. Entsprechend ihrer 'Mittelstellung'
plädiert er für deren körperliche wie seelische Wirkung ("& in corporibus, &
in animis pulchritudinem efficere"); er argumentiert allerdings gegen eine

allzu ausschliesslich 'diesseitige' Einstellung nach der Massgabe derer, die da

sagen "[...] neque felices sumus felicitatem cognoscendo, sed feliciter vi-
vendo".85 Der ganzen Auseinandersetzung zwischen Alessandro Piccolomini
und Francesco Barozzi liegt das gemeinsame Interesse zugrunde, diesen

Fragen von Leib und Seele nachzugehen, für die Piaton und Aristoteles die

unterschiedlichen, sich jedoch ergänzenden Argumente liefern. Die "concilia-

tio" liegt näher als die einseitige Zuspitzung dieser oder der anderen Posi-



PUER *53

tion, und sowohl Proklos' als auch Barozzis "medietas" sorgen vereint mit
der verbindenden 'Dialektik' dafür, dass diese Diskussion offen und aktuell

bleibt. Die - 'anschauliche' - Geometrie vermittelt zwischen den beiden

Welten, führt vom blossen Zeichen zu den Körpern ("ab impartibili Signo

progrediens, ad Solida") und wiederum von den komplexeren zu den
einfacheren Formen und Prinzipien zurück ("a compositoribus ad simpliciora, &
ad horum recurrens principia").86

Dem Architekten ist das vertraut, denkt man. Jedenfalls wäre für Daniele

Barbaro eine Architektur ohne die "dignità" der Mathematik bloss eine

"fallace coniettura, & dal vero abbandonata Isperienza". Und doch bedarf

es der "prontezza di mano", die sich um die Dinge in der äusseren Welt ("in
qualche materia esteriore") kümmert.87 Insofern, so hat es Barbaro zuvor
ausgeführt und betont, bedarf es der - abwägenden — Klugheit. Man kann

es verdeutlichen: Je mehr die Frage einer rein geistigen respektive sinnlichen

Welt offen ist, und das ist sie gemäss dem Konzept der "medietas" der
Mathematik zweifellos, desto mehr bedarf es der fallweisen Uberprüfung und

Beurteilung; und das weist auf den Nutzen jener "prudentia" hin, über die

der unerfahrene 'puer' nicht verfügt, weil er noch keine 'Einsicht' gewonnen
hat und vorerst bloss eine 'Eignung' für Mathematisches mitbringt.

Klug ist Karl Friedrich Schinkel, wenn er aus der Enge der reinen Abstraktion

heraustritt, die ihm viel zu sehr als etwas "Trockenes, Starres, das der

Freiheit ermangelte", vorkam, um "das Historische und das Poetische" als

notwendige Bedingungen 'in der äusseren Welt' zu entdecken und derart das

Leben sichtbar zu machen.88 Und klug sind die Argumente Kants, die er just
mit der Diskussion der "praktischen Vernunft" verbindet, welche gerade darauf,

auf dem Konzept der Klugheit, aufgebaut ist. Vor dem Hintergrund der

Diskussion um das Verhältnis der rein geistigen zur sinnlichen Welt wirken
jene einleitenden Bemerkungen besonders passend, die Kant in der Vorrede

zur Critik der practischen Vernunft (1788) niederschrieb (Abb. 16).89 Er legt
dort dar, weshalb er seiner "praktischen Vernunft" gerade nicht das Wörtchen

"rein" hinzugeben mag, wie man dies vielleicht nach der Critik der reinen

Vernunft hätte erwarten wollen, und da "der Parallelism derselben [= der

praktischen Vernunft] mit der speculativen" eigentlich gegeben ist. Doch die

Ausrichtung auf das Praktische ist dem "rein" in der Sache hinderlich. Kant
meint, dass das "Vernünfteln" an dieser Stelle nicht am Platze sei. Umso
schneller kommt er stattdessen auf die Freiheit zu sprechen, die sich daraus

als "ratio essendi des moralischen Gesetzjes]" ergibt. Es geht in diesem Zu-



XS4 Werner Oecbslin

ff r m f
be r

practifclkM a?ernunf(

ton

3mmftttit(l $ a n k

St i 9 a

3oH«n §riebcicf> «ÇxùtfrtôtO
» 7 8 8.

Abb. 16: Immanuel Kant, Critik der practischen Vernunft, Riga 1788, Titel



PUER

sammenhang um die notwendige Ausrichtung auf "das höchste Gut". Man
erinnert sich jetzt, dass dies, das Streben nach dem Guten, im ersten Satz der

Nikomachischen Ethik weiteren Erörterungen vorangestellt ist.

Mit der "prudentia" - und mit der ihr zugeordneten, leitenden 'Architektonik',

die übrigens bei Kant als "Kunst der Systeme" gehandelt wird - rückt
die Diskussion der Zuständigkeiten erneut ins Visier und verweist auf die

drei Möglichkeiten der Ökonomie oder Haushaltung, der Gesetzgebung und
der Politik oder Staatskunst ('obcovogia', 'vopoGeaia', '7ioHtik(x'), Letztere
zusammenfassend von Argyropoulos herausgehoben und übersetzt als 'civilis
facultas'. In diesem Zusammenhang hatte Aristoteles die Parabel vom 'puer'
eingeführt, der zwar der Mathematik gegenüber als befähigt auftritt, aber

deswegen noch lange nicht klug ist. Natürlich hängt das mit der aristotelischen

Reihenfolge philosophischer Optionen mitsamt dem Vorrang der

Wirklichkeit zusammen, doch Klugheit erfordert ja auch, dass man es sich

überlegen muss. Für Daniele Barbaro ist klar: Letzteres ist im Einverständnis

mit Vitruv zugunsten des Ersteren einzusetzen und bei aller Hochschätzung
der Mathematik geht es beim Architekten um das Tun und Hervorbringen.
Gemäss der aristotelischen Habituslehre stehen ihm "ars" und "prudenza"
zur Seite. Zudem sieht Barbaro in der Erfahrung ein sich ständig entwickelndes

Gut; der 'puer' soll nicht in der Naivität verharren und deswegen auch

noch stolz sein; stattdessen soll er sich, wie dies Herder gegenüber Pestalozzi

hervorhebt, der Möglichkeit der Bildung bedienen und dies auch 'tun': "Die
Anschauung ist der Bildung fähig", und man könne "zuerst den Sinn
beym Geiste" fassen, hält Herbart fest.9" Und auch er rückt die Mathematik
ins Zentrum: "Alles, was zur Auffassung der Gestaltung durch Begriff, von
den größten Köpfen aller Zeiten geleistet worden ist: das findet sich gesammelt

in einer großen Wissenschaft, in der Mathematik."91

Von hier führt die 'medietas' wieder zurück in den Zusammenhang des

Machens, weshalb häufig die Rede von den "mathematicae mixtae" ist, die
die äusseren, natürlichen Dinge unter mathematischen Vorstellungen angehen,

betrachten und zur 'hilfreichen Geste'92 ausholen lassen: "res naturales
sub mathematicis imaginationibus pertractant", wie Pedro Ciruelo
es einleitend zu seiner Erläuterung der Perspektive formuliert.93 Und weil
sich dies in der kontingenten, offenen Welt abspielt, ist der entsprechende

Handlungsspielraum gegeben und mit ihm die Freiheit. In der einleitenden

Zusammenfassung zum sechsten Buch von Aristoteles' Staat beginnt Raffa-
ello Maffei, 'il Volterrano', mit der Feststellung: "Subiectum democraticae,

politiae, libertas".94 Daraus, und aus der Einsicht der Verschiedenheit der



i56 Werner Oechslin

Menschen, folgt die Notwendigkeit zu ethischer und politischer Ordnung,

zu der die Architektur und die Architektonik, wie es Aristoteles in der Ni-
komachischen Ethik ausfuhrt, Hand bieten. Gut, dass schon der 'puer', wenn
nicht den tieferen Sinn, so doch die Eignung dieser 'abstrakten' Mittel
einsieht. Dalibor Vesely, dem diese Ausführungen gewidmet sind, fasste den

Zusammenhang von Freiheit, Handeln und Ethik in der Architektur in dem

Satz zusammen: "The original meaning of praxis is living and acting in
solidarity and in accordance with ethical principles.'"5

Werner Oechslin

werner.oechslin@bibliothek-oechslin.ch

* Eine englische Version dieses Beitrags erscheint in der Festschrift zur Erinnerung an Dalibor

Vesely: José de Paiva (ed.), The Living Tradition of Architecture, London/New York: Rout-

ledge 2017, S. 31-66.
1 Cf. im Folgenden: Aristoteles, Nikomachische Ethik, Sechstes Buch, 1138b-! 145a, insbe¬

sondere Kapitel 8 und 9, H4ib-ii42a. - Die folgenden Ausgaben wurden für den griechischen

und lateinischen Wortlaut benützt, wobei die Kapiteleinteilung (und deren 'incipit')
zuweilen abweicht:

- deutsche Ubersetzung: Aristoteles, Nikomachische Ethik, nach der Ubersetzung von

Eugen Rolfes bearbeitet von Günther Bien, Hamburg/Darmstadt: Meiner/Wissenschaftliche

Buchgesellschaft 1995, S. 130 ff., insbesondere S. 139-141.

- griechischer Text: Operum Aristotelis Stagiritae nova editio Graece et Latine [...]
Tomus 11, Aurelia Allobrogum (Genf): Petrus de la Roviere 1605, S. 55 ff., hier S. j8-6i.
- Lateinische Übersetzung von Argyropoulos: Opus Aristotelis de moribus ad Nico-
machum: Ioanne Argiropylo interpraete, in: Hoc in volumine continentur infrascripta opera
Aristotelis videlicet: in principio. Vita eiusdem. Epistola eiusdem ad Alexandrum [...], Vene-

zia: Gregorius de Gregoriis expensis Benedicti Fontanae 1496, Fol. 172 recto sg., insbesondere:

Fol. 100 recto und verso [hier zitiert: Argyropoulos 1496].

- Kommentar von Jacques Lefèvre d'Etaples: Opus Aristotelis de Moribus Nico-
machum: Johanne Argyropilo Byzantino traducto, adiecto familiari Jacobi Stapulensis com-
mentario, in: Decern librorum Moralium Aristotelis, très conversiones: Prima Argyropili
Byzantij, secunda Leonardi Aretini, teria vero Antiqua [...], Paris: Henricus Stephanus 1505,

hier insbesondere: Fol. (h 8 recto-ii verso [hier zitiert: d'Etaples 1503].

2 Eth. Nie., 1141b.

3 Id., 1141a.

4 Id., 1140b.

5 Id., Sechstes Buch, Erstes Kapitel: 1138b.

6 Id., 1141b: "Atqui civilis facultas, et prudentia idem est habitus; esse tarnen ipsarum non idem

est." — Dieser Satz findet sich — im Unterschied zu heutigen Ausgaben - bei Argyropulos und

d'Etaples an den Beginn eines Kapitels gesetzt und entsprechend hervorgehoben: Argyropulos

1496, Fol. 100 recto (Capitulum sextum); d'Etaples 1503, Fol. (h 8) recto (Cap. vin).

7 Beide Begriffe nomothetisch/gesetzgebend ("vopo0ETiicr|"; und als Gesetzgebung neben

Ökonomie und Staatskunst: "vopoOcoüi") wie architektonisch/leitend ("àpxiTEKTOvucrj")

finden sich auf die Klugheit ("<ppôvr|aiç") bezogen bei Aristoteles.



'puer' 157

8 Cf. Argyropoulos 1496, op. cit. (wie Anm. i), Fol. 100 verso.

9 Cf. D'Etaples 1505, Fol. (i 1) recto.

10 Cf. Argyropoulos 1496, Fol. 100 verso.
11 Eth. Nie., H42a-ii42b (achtes Kapitel); d'Etaples 1505, Fol. (i 1) recto und verso: im

Kommentar folgt der "bona consultatio" am Ende, der "prudentia" gleichgestellt, die "vera,

rectaque existimatio".
12 Cf. Bernardo Segni, L'Ethica d'Aristotile tradotta in lingua vulgare fiorentina et comentata,

Firenze: Lorenzo Torrentino 1550, S. 305.

13 Argyropulos 1406, Fol. 100 recto.

14 Segni, L'Ethica d'Aristotile, op. cit. (wie Anm. 12), S. 306.

15 Ibid.
16 Id., S. 307.

17 Id., S. 308.
18 Id., S. 309.

19 Cf. [Julius Langbehn], Rembrandt als Erzieher. Von einem Deutschen, Leipzig: C.L.
Hirschfeld 1890, S. 1.

20 Ibid.
21 Cf. Herwarth Waiden, Einblick in Kunst. Expressionismus. Futurismus. Kubismus, Berlin:

Der Sturm 1917, S. 9. - Cf. dazu Werner Oechslin, "Quantum homini licet": 'Aesthetik' zu

heilsgeschichtlichen Bedingungen, in: Sebastian Schütze (Hg.), Estetica Barocca, Rom:

Campisano 2004, S. 61-87, hier S. 82 ff.

22 Cf. Hermann Muthesius, Wo stehen wir? Vortrag, gehalten auf der Jahresversammlung des

Deutschen Werkbundes in Dresden 1911, in: Die Durchgeistigung der deutschen Arbeit.

Jahrbuch des Deutschen Werkbundes ipi2,Jena: Eugen Diederichs 1912, S. 11-26, hier S. 14.

23 Ibid.

24 Cf. Hermann Helmholtz, Die Thatsachen in der Wahrnehmung. Rede gehalten zur Stif¬

tungsfeier der Friedrich-Wilhelms-Universität zu Berlin am 3. August 1878, Berlin: August
Hirschwald 1879, S. 25.

25 Cf. dazu: Werner Oechslin, "Auf einen Blick", in: Heike Gfrereis /Marcel Lepper (Hg.),
Deixis. Vom Denken mit dem Zeigefinger, Göttingen: Wallstein Verlag 2007, S. 62-80.

26 Cf. J. F. Herbart, Pestalozzis Idee eines ABC der Anschauung als ein Cyklus von Vorübun¬

gen im Auffassen der Gestalten wissenschaftlich ausgeführt [...], Zweyte, durch eine

allgemein-pädagogische Abhandlung vermehrte, Ausgabe, Göttingen: Johann Friedrich Röwer

1804, S. 8.

27 Cf. Johann Christoph Friedrich GuthsMuths, Gymnastik für die Jugend, enthaltend eine

praktische Anweisung zu Leibesübungen [...] [1793], Schnepfenthal: Buchhandlung der

Erziehungsanstalt 1804, S.404 (hier zitiert nach: Heinrich Eduard Kühn, De Educatione

Sensuum externorum inprimis medicis necessaria, Dissertatio inauguralis medica, Leipzig:
Staritz 1829, S. 11).

28 Cf. J. H. Pestalozzi, Anschauungslehre der Zahlenverhältnisse. Erstes Heft, Zürich /Bern:
Heinrich Geßner und Tübingen: Cotta 1803, S.xvii.

29 Cf. Jo. Georgii Eccardi, Programma de Historia Universali contemptum sui vindicante, pu-
blicis Praelectionibus historicis praemissum, Helmstedt: Georg Wolfgang Hamm 1706, o. S.

3° Cf. Johannes Georgius Vilmar [submittet], Jo.Adolph Hartmann [praeside], Dissertatio

Philosophica de Officio Judicis circa famae aut testium assertionem [...], Marburg: Philipp
Casimir Müller 1733, S. 12.

31 Cf. Jo. Philippus Treuner, Programma, quo Philosophiam a miseria philosophorum Commi-
litonibus commendat [...], Jena: Müller 1699, O.S.; Das aus Piatons Timaios stammende



i58 Werner Oechslin

Zitat "o Solon, Solon! vos Graeci [...]" findet sich auch bei Schübler in einem von seinem

Gewährsmann Dieuvelert übernommennen Text zu der sogenannten "Hieromystischen
Säule": cf. Johann Jacob Schübler, Kurz verfaßte Delineation der proportionirten Säulen-

Ordnungen [...], Nürnberg; Johann Jacob Wohlrab 1741, S.9.

32 Ibid.

33 Cf. dazu beispielsweise die Ausführungen und Belege bei: Ignaz Weitenauer, Lexicon Bibli-

cum, in quo explicantur Vulgatae Vocabula et Phrases [...], Augsburg/Freibug i. Br.: Ignaz

& Anton Wagner 1758, S.435 f.: "Puer. Sicut Latinis & Graecis, ita Hebraeis nequaquam

semper earn aetatem significat, quae inter infantiam & adolescentiam intercedit: sed & fi-
lium, & servum seu famulum indicat."

34 Cf. Vincent Huidobro, La Création pure. Propos d'Esthétique, in: L'Esprit Nouveau, 7,

1923, S. 769-776.

35 Id., S. 770.

36 Schematisch dargestellt: id., S. 774.

37 Id., S. 775.

38 Ibid: "L'Homme, dans ce cas, a créé et non pas en imitant la Nature dans ses apparences,
mais en obéissant à ses lois intérieures [...]"

39 Id., S.772.

40 Cf. Le Corbusier, Une maison - un palais. A la recherche d'une unité architecturale, Paris:

G. Crès [1928], S. 2.

41 Cf. Huidobro, La Création pure, op. cit. (wie Anm. 34), S. 775.

42 Cf. G. F. Hartlaub, Der Genius im Kinde. Zeichnungen und Malversuche begabter Kinder,
Breslau: Ferdinand Hirt 1922, S. II.

43 Id., S. 17.

44 Id., S. 11.

45 Cf. E.W. Beth/Jean Piaget, Epistémologie mathématique et Psychologie. Essai sur les re¬

lations entre la logique formelle et la pensée réelle, Paris: Presses Universitaires de France

1961, S. 115.

46 Cf. Johann Friedrich Herbart, Ueber die Möglichkeit und Nothwendigkeit, Mathematik auf

Psychologie anzuwenden, Königsberg: Gebrüder Bornträger 1822, S. 13.

47 Id., S. 10.

48 Cf. Beth/Piaget, Epistémologie, op. cit. (wie Anm. 45), S. 257 (Kapitel: La pensée "pure").

49 Johann Gottlieb Rhode, Ueber den Begriff der Mythologie und die richtigste Methode
dieselbe wissenschaftlich zu fördern, in: id. (Hg.), Beiträge zur Alterthumskunde, mit besonderer

Rücksicht auf das Morgenland. Erstes Heft, Berlin: Duncker und Humblot 1819,

S. 1-34, hier S. 17.

50 Hier benützt die von Hans Aebli eingeleitete dritte deutsche Ausgabe: Jean Piaget/Alina
Szeminska, Die Entwicklung des Zahlbegriffs beim Kinde, Stuttgart: Klett '1972, S. 11.

51 So der Titel des postum erschienenen Werkes von Heinrich Rickert: H. Rickert, Unmittel¬

barkeit und Sinndeutung. Aufsätze zur Ausgestaltung des Systems der Philosophie, Tübingen:

J. C. B. Mohr 1939.

52 Hier zitiert nach der dritten Ausgabe: Edmund Husserl, Logische Untersuchungen, 11, 1, Halle:

Max Niemeyer '1922, S. 166 ff.- Diesem Kapitel folgt dasjenige zu Hume und zum modernen

"Humeanismus", dessen letzter Satz (id., S. 215) lautet: "Wir werden uns nicht zu der Überzeugung

entschliessen, es sei psychologisch möglich, was logisch und geometrisch widersinnig ist."

53 Id., S. 216.

54 Cf. Edmund Husserl, Phantasie und Bildbewusstsein (aus den Vorlesungen Wintersemester

1904/05), in: Eduard Marbach (Hg.), Edmund Husserl. Phantasie, Bildbewusstsein, Erinne-



'puer' '59

rung. Zur Phänomenologie der anschaulichen Vergegenwärtigung. Texte aus dem Nachlass

(1898-1925), Husserliana xxm, Den Haag/Boston/London: Martinus Nijhoff 1980 S. 15.

55 Ibid.; diese Zuordnung findet sich hier einerseits mit "Evidenz" und andererseits "im Sinn

idealer Möglichkeit" qualifiziert.
56 Cf. Octavianus Canis, Widmung an Alessandro Farnese, in: Pomponius Gauricus, Super

Arte Poetica Horath, Rom: Valerius Doricus & Aloysius Frater Brixiani 1541, o.S. [A ii
recto]; cf. Werner Oechslin, Die universale Zeichnung ("disegno") des Künstlers und/versus

die "graphidis scientia" des Architekten, in: Piet Lombaerde (ed.), The Notion of the

Painter-Architect in Italy and the Southern Low Countries, Turnhout: Brepols 2014,

S.9—38, hier S. 34!. (Hier ist irrtümlicherweise Pomponius Gauricus selbst als Autor der

Widmung an Alessandro Farnese zitiert, was hiermit korrigiert sei.)

57 Cf. Daniele Barbaro, I Dieci Libri Dell'Architettura Di M. Vitruvio Tradutti Et Commen-

tati Da Monsignor Barbaro [...], Venezia: Francesco Marcolini 1556, S. 6-7, hier S.6.

58 Ibid.: "[...] & perö Vitr. Vuole che la Isperienza sia con la cognitione accompagnata."

59 Cf. Alessandro Piccolomini, Commentarium De certitudine Mathematicarum scientiarum

Praefatio, in: id., In Mechanicas Quaestiones Aristotelis [...], Venezia: Traianus Curtius

T565, Fol. 69 recto sg. (dem Schreibenden lag lediglich diese zweite Ausgabe, nicht aber

jene von Rom 1547 vor).
60 Id., Fol. 69 recto.
61 Id., Fol. 71 verso.
62 Id., Fol. 70 verso.
63 Id., Fol. 69 recto.
64 Id., Fol. 94 [= 96] verso. - Piccolomini beruft sich hier auf die Diskussion von Punkt, Linie, Fläche

und deren unmögliche 'korrekte', definitionsgetreue Darstellung. Dies entspricht den bekannten

Ausführungen Sextus Empiricus' (cf. Sextus Empiricus, Adversus Mathematicos [...], Antwerpen:

Christoph Plantin 1569, S. 76 f.). Proklos verfolgt jedoch in der von Piccolomini zitierten Stelle

des zweiten Buches seines Euklidkommentars (cf. Francesco Barozzi, Prodi Diadochi Lycii Phi-

losophi Platonici Ac Mathematici Probatissimi in Primum Euclidis Elementorum librum Com-

mentariorum ad Universam Mathematicam Disciplinam Principium Eruditionis Tradentium

Libri im. A Francisco Barocio Patritio Veneto summa opera, cura, ac diligentia cunctis mendis

expurgati: Scholiis, & Figuris, quae in graeco codice omnes desiderabantur aucti: primum iam

Romanae linguae venustate donati, & nunc recens editi, Padua: Gratiosus Perchacinus 1560,

S. 28 f.) den Sachverhalt der "figurae de quibus Geometra disserit in sensibilibus sunt, nec ab ipsa

separari possunt materia" mit anderen Argumenten, notabene der Mittelstellung der Mathematik;
cf. unten.

65 Piccolomini, In Mechanicas Quaestiones Aristotelis, op. cit. (wie Anm. 59), Fol. 106 recto.
66 Id., Fol. 106 verso: "Res autem mathematicae, cum ex abstractione sint, seipsas penitus, & medul-

litus sensui nostro praebent, seque totas patefaciunt, nec solum passiones suas, sed subiecta etiam

ipsorumque formas sensui nostro manifestissimos tradunt, cum haec omnia quantitates sunt."

67 Id., Fol. 108 recto.
68 Cf. Francesco Barozzi, Opusculum, in quo una Oratio, & duae Quaestiones: altera de certi¬

tudine, & altera de medietate Mathematicarum continentur, Padova: E. G. P. Excudebat

Gratiosus Perchacinus) 1560, Fol. 2 verso.
69 Cf. id., Opusculum, 1560, op.cit. (wie Anm. 68); id., Prodi Diadochi Lycii Philosophi Pla¬

tonici [...] in Primum Euclidis Elementorum librum [...], 1560, op.cit. (wie Anm.64),
"Clarissimo Danieli Barbaro".

70 Cf. Barozzi, Quaestio de Certitudine Mathematicarum, in: id., Opusculum, 1560, op. cit.
(wie Anm. 68), Fol. 33 verso.



i6o Werner Oechslin

71 Cf. Joseph Scaliger, Cyclometrica Elementa duo, Leyden: Plantin / Raphelengius 1594, o. S.

(Widmung).

72 Cf. Barozzi, Opusculum, 1560, op. cit. (wie Anm.68), Fol. 11 recto und verso.

73 Cf. id., Quaestio de Medietate Mathematicarum, in: id., Opusculum, 1360, op. cit. (wie

Anm. 68), Fol. 34 recto sg.

74 Id., Fol. 34 recto und verso.

75 Id., Fol. 40 recto.

76 Id., Fol. 38 recto. N (in der Randglosse: "Plotini opinio, & eius fundamentum, quae laudatur.").

77 Id., Fol. 38 recto und verso.

78 Id., Fol. 38 verso.

79 Id., Fol. 38 verso.

80 Cf. Max Steck, Proklus Diadochus 410-485. Euklid-Kommentar, Halle: Deutsche Akademie

der Naturforscher 1945, S. 28: Steck spricht hier ausdrücklich von Proklos' Euklidkommentar

als einem sogar weitgehend geglückten - Versuch einer ersten, wenn auch bescheidenen

'Gestaltlehre der Mathematik'".
81 Cf. id., Proklus Diadochus und seine Gestaltlehre der Mathematik, in: Nova Acta Leopol¬

dina, Neue Folge Bd. 13, n. 93, Halle 1943, S. 131-149, hier S. 134 f.

82 Cf. Barozzi, Prodi Diadochi Lycii Philosophi Platonici [...] in Primum Euclidis Elemento-

rum librum [...], 1560, op. cit. (wie Anm. 64), S. 24 f.

83 Auf den Umstand, dass Piaton dort kritisch von der Dialektik handelt und sie in der Ausbil¬

dung der Jugend nicht vorsieht, weil sie von den Inhalten ablenkt, können wir hier nicht

eingehen.

84 Cf. Barozzi, Prodi Diadochi Lycii Philosophi Platonici [...] in Primum Euclidis Elemento-

rum librum [...], 1560, op. cit. (wie Anm. 64), S. 28 f.

85 Id., S. 15.

86 Id., S.33 (11, cap. 11: "Quae scientia, Geometria sit.").
87 Cf. Barbaro, I Dieci Libri Dell'Architettura, op. cit. (wie Anm. 57), S. 7.

88 Cf. Werner Oechslin, "Verwirklichung". Schinkels architektonisches Geschichtsverständnis,

in: Hein.-Th. Schulze Altcappenberg / Rolf H. Johannsen (Hg.), Karl Friedrich Schinkel.

Geschichte und Poesie. Das Studienbuch, Berlin: Deutscher Kunstverlag 2012, S. 13-22.
89 Cf. Immanuel Kant, Critik der practischen Vernunft, Riga: Johann Friedrich Hartknoch

1788, S. [3], Vorrede.

90 Cf. Herbart, Pestalozzis Idee eines ABC der Anschauung, op.cit. (wie Anm. 26), S. 1 und

S. 16.

91 Id., S. 17.

92 Aus diesem Grund der Titel in: Werner Oechslin, Architektur, Perspektive und die hilfrei¬
che Geste der Geometrie, in: daidalos, 1984, 11, S. 38-54.

93 Cf. [Pedro Ciruelo], Cursus quatuor Mathematicarum Artium Liberalium, quas recollegit

atque correxit magister Petrus Ciruelus Darocensis Theologus simul et philosophus, [Al-
calä: Miguel de Eguia] 1526, o. S.

94 Cf. Raphaelis Volaterrani in librum Sextum Politicorum ad Nicomachum, Argumentum, in:

Aristotelis Stagiritae Politicorum [...] Raphaelis Volaterrano Argumenta in eosdem, Venezia:

Hieronymus Scotus 1542, Fol. 141 recto. - Id., Commentariorum Urbanorum Volaterrani,

Octo & triginta libri, 1L506], Basel: Froben 1530, Fol. 422 recto. (Lib. xxxvi. Aristotelica).

95 Cf. Dalibor Vesely, Architecture and the Limits of Modern Theory, in: Sylvia Claus/Mi¬
chael Gnehm/ Bruno Maurer / Laurent Stalder, Architektur weiterdenken. Werner Oechslin

zum 60. Geburtstag, Zürich: gta Verlag 2004, S. 57-69, hier S. 57.


	"Prudentia non est scientia" : Abstraktion und Erfahrung und die aristotelische Parabel vom 'puer'

