Zeitschrift: Scholion : Bulletin
Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 10 (2016)

Artikel: "Prudentia non est scientia" : Abstraktion und Erfahrung und die
aristotelische Parabel vom 'puer

Autor: Oechslin, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720011

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

120

“PRUDENTIA NON EST SCIENTIA”: ABSTRAKTION UND EERFAHRUNG
UND DIE ARISTOTELISCHE PARABEL vOM ‘PUER’

fiir Dalibor Vesely

Werner Oechslin

I.
3 o« Y ~ L ¢ 4 >
IUVENIS , PUER, 7Ol , VEOG ! EIN ARGUMENT

AUS DER NIKOMACHISCHEN ETHIK

“Freilich konnte man auch die Frage aufwerfen, warum eigentlich
ein Knabe ein Mathematiker werden kann, aber kein Weiser oder
Naturphilosoph. Doch wohl nur darum, weil das Objekt der Mathematik
ein Abstraktum ist, wogegen die Prinzipien der Physik aus der Erfahrung
stammen. In der Weisheit aber bringen es die jungen Leute zu keiner
eigenen Uberzeugung, sondern nur zu Behauptungen, wihrend sie sich
die mathematischen Begriffe wohl klarzumachen wissen.

Dass aber die Klugheit in eigenen Dingen auch einen Blick fiirs Ganze
fordert, ergibt sich auch insofern, als ein Irrtum beim Uberlegen
entweder das Allgemeine oder das Besondere betrifft [...]

Dass die Klugheit aber nicht Wissenschaft ist, ist klar.”

Aristoteles, Nikomachische Ethik, v1, 9, nach der Ubers. von E. Rolfes
und bearb. von G. Bien, Hamburg/ Darmstadt 1995

Es geht im sechsten Buch der Nikomachischen Ethik um die Verstandestugen-
den, um all das, was Aristoteles unter den Begriffen von Kunst, Wissenschaft,
Klugheit, Weisheit und Verstand ausfiihrt und zusammenfasst." Sie alle sind
mit der Wahrheit und der Wahrheitsfindung in irgendeiner, einer unter-
schiedlichen Weise verbunden. Und hier beginnen die Beobachtungen und
Uberlegungen, denen nicht nur die Unterscheidung einer ‘wissenden’ ge-
geniiber einer ‘folgernden’ Titigkeit, einer notwendigen gegeniiber einer
kontingenten Natur, sondern noch mehr die immer wieder monierte Aus-
richtung auf das Handeln nach Massgabe einer ‘praktischen Vernunft’

zugeordnet ist. Es bedarf der Illustration durch Beispiele, wobei Aristoteles



‘PUER’ 121

neben ilteren Philosophen — den weisen, jedoch, weil irdischen Giitern ab-
hold, ‘nicht klugen’ Anaxagoras und Thales’ — Homer sowie in auffilliger
Weise auch Kiinstler heranzieht. Phidias und Polyklet stehen als Beleg fiir
die Weisheit.’ Perikles erscheint deshalb als klug, weil er den richtigen Blick
auf die Wirklichkeit besitzt, Missigkeit iibt und iiber das fiir die Klugheit
erforderliche Urteilsvermogen verfiigt.* Man wird auf die besondere Ge-
wichtung der Klugheit in diesem Buch der Nikomachischen Ethik aufmerksam,
weil einleitend ausdriicklich auf die ‘Mitte’ und die darauf gerichtete ‘rechte
Vernunft’, die “recta ratio” (“6 Adyog 6 0p06¢”) verwiesen wird.’

Auf den ersten Blick eher iiberraschend findet sich im Rahmen der ent-
sprechenden Erorterung und Begriindung auch das Bild vom ‘iuvenis’, vom
jungen Menschen, der, so Aristoteles, sehr wohl ein Geometer und Mathe-
matiker, weise und sicherlich kundig sein kénne, nicht aber iiber Klugheit
verfiige. Es sei dies ein Zeichen dafiir, dass man beim ﬂberlegen, wie man
denn zu dem fiir Menschen erreichbaren Gut gelange, Unterschiedliches
bedenken miisse, was wiederum Erfahrung und insofern praktische Klugheit
(“N 8¢ ppévmoig mpaxtiky”) voraussetze, die dem jungen Menschen nun ein-
mal fehle, obwohl gewisse leitende Ausrichtungen vorgegeben sind, fiir die
Aristoteles den Begriff ‘architektonisch’ anfiihrt. Ja, Klugheit und die “civilis
facultas” (‘morticry’) sind im Grunde ein und dasselbe,’ auch wenn der eher
‘nomothetische’, das heisst ‘gesetzgebende’ und von Aristoteles als architek-
tonisch charakterisierte Anteil sich von der deutlicher am eigenen Interesse
jedes Einzelnen, am “proprium uniuscuiusque bonum”, orientierten Klug-
heit verschieden sein mag.” Aristoteles prizisiert, dass diese Gleichheit sich
auf die “E£1¢” (Hexis), nach der gebrauchlicheren lateinischen Fassung auf
den ‘Habitus’ bezieht und nicht eine Wesensgleichheit darstellt. In der latei-
nischen Ubersetzung Argyropoulos’ — gemiiss der Ausgabe von 1496 — findet
sich gleich zu Beginn des sechsten Kapitels deutlich herausgestellt der Satz:
“At qui civilis facultas & prudentia idem esse habitus: esse tamen ipsarum
non idem est.”

Hier, wo fallweise kluges Vorgehen zu iiberpriifen ist, sucht Aristoteles
Klirung und bedient sich zu diesem Zweck des Beispiels des fiir Geometrie
und Mathematik, aber nicht fir Klugheit geeigneten Jiinglings. Die Begriin-
dung liegt darin, dass der Gegenstand der Mathematik ein Abstraktum sei
und somit der Erfahrung entbehre. In der Version Argyropoulos’ lautet dies
so: “An quia mathematica quidem sunt per abstractionem.” Im Kommentar
von Jacques Leféevre d’Etaples erfihrt dies und der Nachsatz, gemiss dem

die Jiinglinge — passend zu den mathematischen Prinzipien - ‘nur’ behaupten



122 Werner Oechslin

wiirden, Bestitigung und Prizisierung: “Primo que mathematicus cognitione
abstrahit/ neque experientia eget. at sapientis/ et naturalis principia: depre-
henduntur experientia. Quapropter adolescentes illa quidem dicunt: attamen
illis non credunt. Secundo. Mathematicorum diffinitiones non obscure sunt.
Obscuriores autem sunt: et sapientis/ et naturalis.”

Die Argumentation kulminiert in der von Aristoteles selbst kurz danach
gemachten Feststellung, wonach Klugheit keine Wissenschaft, dem (reinen)
Intellekt entgegengesetzt sei: “opponitur igitur intellectui”.” “Scientia igitur
non est.” Stattdessen bedarf die Klugheit der “consultatio”, der Beratung und
Uberlegung, was Zeit erfordert, um am Ende eben ‘gut beraten’ zu sein. Erst
wenn dies der Fall und der Vorgang abgeschlossen ist, stellt sich die Klugheit
ein; die gute Beratung (“consultatio bona”) soll sich auch als die richtige er-
weisen (“rectitudo”) und so erst kann man zum richtigen Urteil (“existimatio

vera”) gelangen.”

Die Dinge sind vorerst klar geschieden und am Bild des (noch) nicht erfah-
renen ‘puer’ deutlich gemacht. Es scheint einleuchtend und klar, dass sich
Klugheit mit kindlicher Naivitit und mit der damit verbundenen Unmittel-
barkeit und Schnelligkeit nicht vertrigt. Priifen, Erwigen und Uberdenken
sind stattdessen gefordert; das Vorgehen des Klugen ist in jedem Fall ‘be-
dichtig’.

Der Gedanke erscheint noch deutlicher in der italienischen Ubersetzung
der Nikomachischen Ethik durch Bernardo Segni 1550 herausgestellt und
zudem mit dem Bild des geduldigen Gebirens verdeutlicht: “Ma il giovane
di questa [=esperienza] manca, conciosia ché la lunghezza del tempo la
partorisca.”™ (Abb. 1) Dem (noch) jungen Menschen geht die Zeit und die
Erfahrung und insgesamt die dazugehérige Geduld ab. Er ist, so der Zusam-
menhang bei Aristoteles, fiir die zeitunabhingige abstrakte, mathematische
Einsicht geeignet, nicht jedoch fiir das, was einer Erfahrung bedarf und mit
Zeit und letztlich mit Geschichte verbunden ist: “luvenis autem non est ex-
pertus. Experientiam enim temporis efficit longitudo.”"

“Longitudo temporis efficit”: das Hervorbringen iiber die lange Aus-
dehnung der Zeit schmiickt Segni mit der Vorstellung des Gebirens: “par-
torisca”. Er suggeriert, dass sich mit der Erfahrung Mithen und Schmerz,
aber auch das Ersehnte und Erwiinschte verbinden. Wir streben und trach-
ten nach Klugheit! Weil schon Aristoteles in diesem Zusammenhang die
Ausrichtung auf das Universale und das Partikulire mit ins Spiel bringt
und der allgemeineren Ausrichtung der “civilis facultas” das Wértchen



DARISTOTILE

TRADOTTA IN
LINGVA VVLGARE

FIORENTINA

ET COMENTATA /&

PER BERNARDO

IN FIRENZE

Abb. 1: Bernardo Segni, L'Ethica d’Aristotile tradotta in lingua vulgare fiorentina [...

Firenze 1550, Titel

],



124 Werner QOechslin

g FIGVRA.
e prdess. 5
cherifguardapin. ST
il i, d
raﬂ'rgim. ; .,ﬂ:bu‘cm'm
o Deliins, Gindide.
5

Abb. 2: Bernardo Segni, Figur / Ramifikation zum Begriff “Prudenza”,
in: id., I’Ethica d’Aristotile [...], Firenze 1550, S. 309 (cf. Abb. 1)

“architektonisch” hinzusetzt, sieht sich Segni zu weiterer Diskussion und
Erklirung gedringt. Jene Befihigung ist unterschieden in “architettonica,
& in quella, che & chiamata attiva, & particulare.”"* Dariiber hinaus scheint
fir Segni ohnehin zu gelten: “L’Architettonica considera il bene pu-
blico in universale.”” Es muss konkret umgesetzt werden im Rahmen der
“Citta” oder der “Famiglia”.

Nun ist aber auch die Wissenschaft “Scienza intorno all’universale” und
mittelbar der Habitus des Intellekts in Griffweite auch der Klugheit, die
umgekehrt gegen den ‘4usseren Sinn’ abgegrenzt werden soll.”® Also rettet
sich Segni mit Hilfe Thomas von Aquins in den “senso interno chiamato da’
Latini Cogitativa”, dem es gegeben ist, das Allgemeine — und Abstrakte — von
den Dingen zu lésen.”” Bernardo Segni hat zur Verdeutlichung eine Ramifi-
kation hinzugesetzt. Daraus wird klar, wie die “prudenza”, insofern sie von
vielen geteilt wird und nicht nur die Familie, sondern alles “civile” betrifft, in
‘architektonisch’ — fiir universal und grundsitzlich genommen - und in ‘par-
tikulir’ unterschieden wird, wobei das Letztere zur (konkreten) Uberlegung
und Beurteilung fithrt (Abb. 2).”* Der Klugheit wird somit eine umfassende,
in ihrer Bedeutung noch gesteigerte Wertschitzung zuteil. Man hofft auf
eine Synthese (Abb. 3).



IO AN THOM AE
FR_,IE',,.I*G j 2 (AR5 & V.'D.

PAEDAGOGVS.
H OO EST; L EBELLV:S
OSTENDENS QVA RATIO- ,
NE PRIMA ARTIVM LNI=
tia pueris quam facilli-
mee tradi pof- ;
fi

PER SEBASTIANVM L
HENRICPETRI, i

LLE WS N s '..i.’l.‘-_n‘_.',_ Sact

Abb. 3: J.'T. Freigius, Paedagogus. Hoc est, libellus ostendens qua ratione prima artium initia
pueris quam facillime tradi possint, Basel: Sebastianus Henricpetri 1582, Titel



126 Werner Oechslin

1.
Das HouEe Liep AUF ‘KINDLICHE NAIVITAT : IRRITATION

UND ENTZWEIUNG; WISSEN GEGEN KREATIVITAT

“Das Volk und das Kind sieht. Der Gebildete sieht nur noch

das Ideal, das nicht zu sehen ist.”

Herwarth Walden, Einblick in Kunst. Expressionismus.

Futurismus. Kubismus, Berlin: Der Sturm 1917, S.9

“Da stossen uns nun bei weiterer Ueberlegung Fille in Menge auf, welche
zeigen, dass Sicherheit und Schnelligkeit des Eintretens bestimmter
Vorstellungen bei bestimmten Eindriicken auch erworben werden kann,
selbst wo nichts von einer solchen Verbindung durch die Natur gegeben ist.”

Hermann Helmholtz, Die Thatsachen in der Wahrnehmung. Rede
gehalten zur Stiftungsfeier der Friedrich-Wilhelms-Universitit zu Berlin

am 3. August 1878, Berlin: August Hirschwald 1879, S.26

Hier beginnen die Schwierigkeiten, zeigen sich Widerspriiche. Dem Wissen
und der einschligigen Kompetenz einen Platz im ‘Ganzen’ der Gesellschaft
zuzuweisen, wie dies in der Nikomachischen Ethik thematisiert ist, erweist sich
nicht tberall als das vordringlichste Ziel. Im Zeichen ‘moderner’ Fort-
schrittsvorstellungen wirken noch ganz andere Krifte. Das Wissen — und
noch deutlicher die ‘Wissenschaft’ — entfaltet ihre Eigendynamik; und die
klare Unterscheidung von der Klugheit gemiss dem aristotelischen “pruden-
tia non est scientia” fithrt hidufig genug zu Loslésung, Trennung und Kon-
flikt. Zentrifugale Krifte sind oft stirker. Nur gerade die Rhetorik der
neuen, modernen ‘querelle’ scheint in ihren manifestartigen Ubertreibungen
durch die ‘Blitzartigkeit’, als Privileg kindlicher Naivitit herausgestellt, den
Vorzug vor umsichtigem Argumentieren zu geniessen.

Julius Langbehn hat 1890 in seinem vielgelesenen “krausen” Buch Renz-
brandt als Erzieber schon auf der ersten Seite die wissenschaftliche Ausrich-
tung als “die schwache Seite unserer modernen Zeitbildung” gebrandmarkt:
“Die Wissenschaft zerstiebt allseitig in Spezialismus.”” Seine Gleichung
lautete “je wissenschaftlicher [...] desto unschopferischer”.”” Man verschrieb
sich bald jenem diffusen “Kunstwollen”, das Kreativitit dem “alexand-

rinischen”, besserwisserischen Zugriff entzog. Herwarth Walden brachte es



‘PUER’ 127

auf den Punkt, als er 1917 in seiner Darstellung Einblick in Kunst. Expressio-
nismus. Futurismus. Kubismus schrieb: “Das Volk und das Kind sieht. Der
Gebildete sieht nur noch das Ideal, das nicht zu sehen ist.”*

Der ‘puer’ kommt zu einem neuen Auftritt als ‘wirklicher’ Reprisentant
der Volksseele; er findet sich nun in den Gegensatz zu den ‘verbildeten’
Gebildeten gestellt! Hermann Muthesius, der sich des Attributs “kraus” zur
Kennzeichnung des populidren und nicht salonfihigen Bestsellers des Rem-
brandtdeutschen bediente, formulierte 1911 in seiner Dresdener Werkbund-
rede: “Die kunstgeschichtliche Erkenntnisarbeit verscheuchte die lebendige
Architektur.”** Semper habe, so Muthesius, schon 1851 anlisslich der Lon-
doner Weltausstellung festgestellt, “daff in der Kunst die barbarischen und
halbbarbarischen Vélker die gebildeten Nationen besiegt hitten”.”

Kunst und Wissenschaft stehen sich verfeindet gegentiber; und der
‘puer’ symbolisiert nicht nur den frischen, durch keinerlei Erfahrung und
Tiefgrindigkeit abgelenkten Blick auf die Abstraktion, sondern auch den
ungestorten Zugang zu Kreativitit — und Kunst. Zweifelsohne hat die Wis-
senschaft einiges dafiir getan, dass diese Differenz irreversibel zugunsten
einer prizisierten Kennzeichnung wissenschaftlicher Arbeit festgeschrieben
wurde. Als Hermann Helmholtz 1878 in seiner beriihmten Rede Die That-
sachen in der Wabrnebmung fiir den Beweis der “Anschaubarkeit” eintrat und
unzweideutige Belege und die “wissenschaftlichen Kenntnisse ihrer Gesetze”
forderte, bekannte er auch, dass damit der dltere Begriff der Anschauung, fir
den eine “Vorstellung ohne Besinnen und Miihe sogleich mit dem
sinnlichen Eindruck” zustande kommt, in Widerspruch steht und dessen
Ablehnung demzufolge unausweichlich ist (Abb. 4).** Was das war und was
wir miihelos mit jener Vorstellung vom unvoreingenommenen ‘puer’ verbin-
den konnen, fasste Helmholtz im nichsten Satz in die Begriffe: “Leichtig-
keit, Schnelligkeit, blitzihnliche Evidenz”.*

Es trennen sich hier Welten! Wie anders waren doch die Erwartungen an
den “pidagogischen Werth der gebildeten Anschauung” geartet, mit
denen Pestalozzi und Herbart das Kind und den Knaben bedachten. “Das
Kind ist getheilt zwischen Begehren, Bemerken und Phantasieren.” Aus dem
zweiten, dem “Bemerken” liesse sich die “Kenntniff der Natur der Dinge”
bilden (Abb. 5).** Naturgemiiss miisse der ‘puer’ bei seiner Entwicklung und
Entfaltung gestiitzt werden, denn dort, bei der Naivitit, sollte er doch nicht
ein Leben lang verharren, wie das spiter in Herwarth Waldens Zusammen-
zug von “das Kind und das Volk” allzu sehr anklingt. Zudem, der — schon von



128 Werner Oechslin

Die

Thatsachen in der Wahrnehmung.

R-e . d'e

gehalten zur Stiftungsfeier der Friedrich-Wilhelms-Universitit
zu Berlin am 3. August 1878,

iberarbeitet und mit Zusétzen versehen

Dr. H. Helmholtz.

Berlin, 1879.
Verlag von August Hirschwald.

N.W. Unter den Linden €8.

Abb. 4: Hermann Helmholtz, Die Thatsachen in der Wahrnehmung [...], Berlin 1879, Titel

Aristoteles bemerkte — einfache Zugang zur Abstraktion diirfte nicht Selbst-
zweck sein. Man soll und kann die lingst erkannte “Abstraktionsfolter”
vermeiden, wenn man nur umsichtig genug mit der Bildung der Sinne um-
geht und sie zu den Anschauungen fiihrt.



‘PUER’ 129

Peftalozzi’s SFdee

eines

ABE der Anfdhauung

alg ein

CyFlus von Vornubungen
im
Auffaffen der Geftalten
wiffen{daftlidhy audgefihrt

von

3.8 Herbart.

Ruevte, bdurdy eine allgemein - pidbagogifdie AbHanhs
lung vetmebrte, Ausgabe,

Gstringen,

bey Johann Friedrich Rdwer.
I 804

Abb. 5: J. F. Herbart, Pestalozzi’s Idee eines ABC
der Anschauung [...], Géttingen 1804, Titel

Johann Christoph Friedrich GutsMuths formulierte dies damals so: “Men-
schen, die man von Kindheit an sinnlich iibte, zeichnen sich vor andern,
denen man Begriffe ohne Anschauungen beizubringen suchte, die man schon
frithzeitig auf die Abstractionsfolter brachte, ganz ungemein aus; sie sind stets
reger und wacher, ihr Geist entzieht sich der grossen Schlifrigkeit, die

nothwendig in Képfen herrschen muss, in welchen nur dunkle Begriffe, wie



130 Werner Oechslin

dumpfige Irrlichter auf sumpfigem Boden hervorhiipfen; er ist stets aufgelegt
sinnliche Eindriicke zu denken, weil ihm dies zur angenehmen Fertigkeit
geworden ist. So sammelt er sich einen Schatz von Begriffen, so grindet er
auf den Scharfsinn seiner Sinne den Scharfsinn des Geistes.””” Auch Pesta-
lozzi niitzt solcherlei Vorteile, um den Umgang mit den abstrakten Zahlen zu
lehren. Er fiihrt von der Sinneswahrnehmung zur Einsicht und zum Verste-
hen, schliesslich zum gekonnten Umgang mit den auf diese Weise ‘erlernten’
Dingen: “Um aber das Kind das Verhiltnis einer Anzahl Einheiten mit einer
andern Anzahl Einheiten, die ihm beyderseits zuerst in gleiche Theile zusam-
mengefafit vor Augen gestellt werden konnen, auf die kiirzeste Art bestimmen

zu lehren [...]”, fiihrt er eine seiner Unterweisungen in diesem Sinne ein.”

Das zielt alles auf Erfahrung und die darauf griindende erstrebte Klugheit ab.
Will man aus dem ‘puer’ doch einen klugen Menschen machen? Vielleicht
ging es nicht in erster Linie um Abstraktion als solche, sondern um den offe-
nen Sinn, um die Kiirze und jene — von Helmholtz verabschiedete — “blitzihn-
liche Evidenz”, was der Okonomie und letztlich, wenn man es grundsitzlich
bedichte, der Klugheit zustatten kime. Alles ist in Bewegung und kénnte iiber
die Stufen der Lebensalter von der ‘Abstraktion’ zur praktischen Vernunft
fihren. Kind bleiben hiesse umgekehrt stehenbleiben, widerspriche dem
Gang der Natur und wire gleichbedeutend mit ‘geschichtslos naiv blei-
ben’. So sieht es jedenfalls der Sekretir Leibniz’, Johann Georg Eccard, der
am Ende seines beim Antritt der Professur in Helmstedt vorgestellten Pro-
gramms zur Universalgeschichte mit Cicero spricht: “Nescire, quid antea,
quam natus sit, acciderit, id est semper esse puerum.”” (Tafel x) Nichtwissen,
insbesondere die Nichtbeachtung dessen, was uns an Geschichte und Erfah-
rung vorausging, hiesse, doch immer ein Kind zu bleiben.

Es gibt nicht nur Vorteilhaftes, was sich mit dem ‘puer’ verbindet, so dass
es ratsam erscheint, diesen Zustand zu iiberwinden. Dennoch hat sich der
Spruch von ‘dem Volk und dem Kind’, die, weil ungebildet, nicht verbildet
sind, etabliert; man sagt auch, genauso irritierend, “Kinder und Narren sagen
die Wahrheit”. Uberall gibt es das ‘Quintchen’ Sinn und Wahrheit in diesen
Spriichen. Doch tiuscht es auch, denn vor dem Richter taugen beide, Kinder
wie Narren, als Zeugen kaum, wie es der Rechtsgelehrte mit Bezug auf Seneca
festhilt; es vergehen Jahre, bis der eine oder der andere einsieht (“ut intelli-
gat”) und als Zeuge glaubhaft auftreten kann (Abb. 6).>° Deshalb haftet dem
‘puer’, wie frisch und unbelastet er auch sein mag, stets auch ein Mangel an.

Wie soll man schliesslich den an Solon gerichteten Ausspruch des dgyptischen



‘PUER’ 131

| ’ .-u_tg’

{ "\ DISSERTAZIO  PRILOSOPRICA
i

OFFICIO JUDICIS

FAMZE AUT TESTIUM
ASSE RJAIMONE M,

AUSPECIIS
SERENISSIMI PRINCIP1S AC DOMINI

DN. FRIDERICI,

HASSIE LANDGRAVII, rrriq.
ACADEMIA RECTORIS

MAGNIFICENTISSIMI,
PRASIDE &

JO.ADOLPHO HARTMANNO,

HISTOR, ET ELOQ. PROF. PUBL. ORD,

AD
DJEM XXVI SEPTEMBRIS, ANNI MDCCXXX]JIL

IN PHILOSOPHORUM ACROATERIO
HORA X. MATUTINA
PLACIDA DD. COMMILITONUM DISQUISITIONI
SUBMITT ET

JOHANNES GEORGIUS VILMAR,

VICENHUSA - HASSUS, 8

Ai ET K 7

MARBURGI CATTORUM,
Trris PHILIPPI CASIMIRI MalLERI, Acap. Tyroe. et Bisiof

Abb. 6: Johannes Georgius Vilmar [submittet], Jo. Adolph Hartmann [praeside],
Dissertatio Philosophica de Officio Judicis [...], Marburg 1733, Titel

Priesters deuten: “o Solon, Solon! vos Graeci semper estis pueri, qui senex
sit Graecus non datur.” Der Jenaer Professor Johann Philipp Treuner, der in
seinem Programm 1699 iiber die Misere der Philosophen handelt und sich
dabei jene Frage stellt, erginzt: “o philosophi, philosophi! Semper estis pueri,
qui vero senex sit philosophus, non datur.” Oder dreht er es deshalb einfach
um, damit er den Philosophen niher an das Nichtwissen, an das “maxima sa-
pientia nostra sit, multa nescire” heranfiihren kann (Abb. 7)?** Man soll sich



132 Werner Oechslin

Abb. 7: Jo. Philippus Treuner, Programma, quo Philosophiam a miseria philosophorum
Commilitonibus commendat [...], Jena 1699, Titel

damit abfinden und sich mit dem Einfachen, mit dem, was dem ‘puer’ zuge-
wiesen ist, zufrieden geben: “Puer ego sum, qui primas quoque literas aegre
attingit, res, inquam, simplicissimas.” Doch so einfach ist es nie, weshalb
Treuner hinzufiigt: “Nihilominus in hac re simplicissima tantum difficultatis
inest, ut sine labore inde non exeam.”* Wir bleiben Kinder, wenn wir —
falschlicherweise, nimlich ‘naiv’ — annehmen, die Dinge seien einfach, und
wenn wir deshalb die Schwierigkeiten und die stets notwendige Denkarbeit

unterschitzen!



‘PUER’ 133

I1I1.

FrixkTion unD WIRKLICHKEIT: LERNFAHIGKEIT!

“Das eben ist die grosste Wohltat der Mathematik, dass man lange vorher,
ehe man hinreichend bestimmte Erfahrungen besitzt, die Moglichkeiten
tiberschauen kann, in deren Gebiet irgendwo Wirklichkeit liegen muss: daher
man denn auch sehr unvollkommene Andeutungen der Erfahrungen benutzen

kann, um sich mindestens von den grébsten Irrthimern zu befreyen.”

Johann Friedrich Herbart, Ueber die Moglichkeit und Nothwendigkeit,
Mathematik auf Psychologie anzuwenden,
Kénigsberg: Gebriider Borntriger 1822, S.13

“I’Homme commence par voir, ensuite il entend
b b}

puis il parle et enfin il pense.”

Vincent Huidobro, La Création pure. Propos d’Esthétique,
in: L’Esprit Nouveau, n. 7, 1923, S. 769-776, hier S. 775

Vieles rankt sich um den ‘puer’! Man ist gut beraten, sich dem zu widmen,
was ihm, dem noch nicht Herangereiften, an Vorziigen zugestanden wird und
sich als entwicklungsfihig erweist. Schliesslich steht man mit den Einsichten
und dem Verstehen wieder am Anfang. Der ‘puer’ beschreibt ja nicht einfach
eine Alterskategorie, sondern ebenso eine in der Hierarchie nachgeordnete
Figur, die etwas hinzulernen kann und soll und dazu der Hilfe bedarf.** In-
sofern ist der ‘puer’ — ganz unabhingig von aller Unerfahrenheit — lingst zur
Metapher und zum Sinnbild unseres Tuns geworden. Jene ‘Blitzartigkeit’
steht ganz allgemein fiir die hiufig unerfiillte Sehnsucht nach schneller Ein-
sicht und Erkenntnis — und natiirlich nicht nur fiir die unmittelbare Sinnes-
wahrnehmung. Solcherlei Einsichten konnten behilflich sein, den schroffen
Gegensatz von Kreativitit und Wissen wieder etwas zu mildern; ein kleiner
Tiirspalt 6ffnet sich fiir versshnliche Ubereinkunft.

Wissen muss der Naivitit und Vorurteilsfreiheit nicht abtriglich sein;
wenn man darunter die Bereitschaft versteht, immerfort neu anzusetzen und
zu fragen, wird es gar zur Notwendigkeit jeglichen Bemiithens um neue Er-
kenntnis. Man findet sich ohnehin stets in solchen Situationen, selbst wenn
man sich dessen — naiverweise! — nicht immer bewusst ist. Unser Nichtwis-

sen bestimmt alles. Umso mehr interessieren jene ‘kindlichen’ Klimmziige,



134 WWerner Oechslin

Spitzfindigkeiten und Schelmereien aller Art, mit denen Schwierigkeiten
umgangen oder eingeebnet und der kiirzeste Weg zum Ziel gefunden werden
soll. Der Poet ist im Vorteil; ihm gehort — und obliegt — die ‘Fiktion’, die der
‘Wissenschaftler’ nur allzu gerne unterdriickt und verschweigt, obwohl auch
er sie tiglich bemiiht.

Zu dieser Kategorie intelligenter Vorstellungen und Einfille gehort die
wundervolle Versuchsanordnung, mittels der Vincente Huidobro dem Kiinst-
ler eine herausragende Rolle im Rahmen einer unter den Titel “La Création
pure” gestellten dsthetischen Theorie zugesteht.”* “’ Homme commence
par voir, ensuite il entend, puis il parle et enfin il pense.” Im
Umfeld dsthetischer Experimente, denen sich die Zeitschrift Esprit Nouveau
widmet, wirken solcherlei Einsichten befreiend. Sie dienen einer “philo-
sophie scientifique”, mittels welcher der chilenische Poet 1923 fir die
Fortentwicklung der Kunst als einer “Art de création” plidiert, die durch die
“Prédominance de la sensibilité sur l'intelligence” bestimmt sei.’> Geht es
um ‘intellektuelle Intuition’, orientiert sich Huidobro bei Schelling, sucht er
nach jener Wahrheit, die im Bewusstsein des Einzelnen, der “conscience sin-
guliere”, ihre Begriindung findet, wendet er sich an Schleiermacher. So vor-
bereitet zeigt Huidobro, wie der Kiinstler die von ihm gewihlten Elemente
der ‘objektiven Welt’ entnimmt und aus deren Bearbeitung ein System und
aus diesem eine Briicke zur ‘subjektiven Welt des Kiinstlers’ baut, um iiber
eine zweite (parallele) Briicke der Technik ein neues Werk (“sous forme de
fait nouveau”) der ‘objektiven Welt’ hinzuzufiigen und ihr einzuverleiben.*

Spekulative Vernunft und Freiheit gehen hier eine nachvollziehbare
Bindung ein; vor allem gehen sie nicht getrennte Wege. Einfallsreichtum
vertrigt sich durchaus mit der “ratio cognoscendi”. Der ‘puer’ zeigt sich
hier von einer ganz anderen Seite als jener der kindlich-naiven Unschuld
und Unreflektiertheit. Huidobro wendet sich in seinem Beitrag fiir Esprit
Nouveau ausdriicklich gegen die Absicht, dem Kiinstler solches breit abge-
stiitztes Tun zu verwehren: “presque tous les savants modernes veulent nier
chez lartiste le droit de création et on dirait que les artistes eux-mémes ont
peur de ce mot.”?’

Wohlgemerkt, es geht nicht um einen ‘kreativen’ einfallsreichen Kiinst-
ler oder gar ein ‘originelles’” Kunstwerk; zur Debatte steht Kreativitit tout
court!?® Nicht umsonst spricht Huidobro ganz allgemein von der Entwick-
lung einer reproduktiven und sich anpassenden zu einer kreativen Kunst und
parallel dazu von der Evolution des “Homme-Miroir”, der bloss abbildet,

zu einem “Homme-Dieu”, der - kreativ — schafft.*” Wenig spiter wird sich



‘PUER’ 135

Der,
Senius
,(m

(nde

BEGABTER KINDER

ZUSAMMENGESTELLT UND
EINGELEITET

VON

G. F HARTLAUB

VERLAG VON FERDINAND HIRT » BRESLAU 1922

Abb. 8: G. F. Hartlaub, Der Genius im Kinde [...], Breslau 1922, Titel

Le Corbusier mit dhnlichen Argumenten zur Aufgabe und zur Sendung des
Architekten dussern; er soll seiner Verpflichtung nachkommen, aber nicht
nur: “Répondre: Servir bien. Servir bien, mais aussi servir le dieu qui est en
nous.” Die Kiinstler biumen sich auf gegen das Diktat der “hommes de
sciences”.* Und deshalb weist Huidobro mit Nachdruck auf all jene Fihig-

keiten hin, die mit der “création pure” verbunden sind.



136 Werner Oechslin

Gerade weil sich der Gegensatz von Wissenschaft und Kunst mehr als er-
wiinscht festgesetzt hat, lohnt sich der Blick auf jenen mit dem ‘puer’ offen-
sichtlich verbundenen Aspekt der Vorurteilsfreiheit, ja Unbekiimmertheit.
Georg F. Hartlaub ging 1922 vom “Eigenwert kindlichen Gestaltens” aus,
um den “Genius des Kindes” — in grundsitzlicher Absicht — zu beschreiben
(Abb. 8).* Dabei mag der Blick zuweilen zu sehr auf Kindliches wie “Triu-
merei und Spielerei”, aber auch auf “Wunderkinder” und den entsprechen-
den “Mehrleistungen des Genius” durch “ingenia precocia” verengt worden
sein.” Die jingere Zeit hat sich viel darauf eingebildet, das Kind aus der
Umarmung des Erwachsenseins gel6st zu haben. Mit welchem Gewinn? Nun
sind Kinder mit “kindlicher Naturwiirde” ausgestattet oder gar durch “kind-
liches Naturrecht” geschiitzt.* Das hat alles seine Griinde, doch beruht ge-
rade jene dem ‘puer’ zuerkannte Kreativitit und intellektuelle Frische auf
einer sehr viel umfassenderen Grundlage. Auch das Kind lernt und verschafft
sich frithzeitig Erfahrungen, aufgrund derer Einsicht und Erkenntnis nach
Massgabe der Entwicklung gewonnen werden. Mit der Abstraktion hat es
noch eine ganz andere Bewandtnis, als das blosse ‘Noch-Kind-Sein’ es sug-
gerieren konnte.

Es geht um die Andersartigkeit mathematischen Denkens, wes-
halb Evert W. Beth und Jean Piaget mit Moritz Pasch formulieren: “C’est
peut-étre que, selon Pasch, ‘La pensée mathématique marche a I'encontre
de la nature humaine’.” (Tafeln viir und x1).¥ Was man sich davon erhofft,
hat in einer sehr viel fritheren Studie zum Verhiltnis zwischen Mathematik
und Psychologie Johann Friedrich Herbart 1822 so formuliert: “Das eben
ist die grosste Wohltat der Mathematik, dass man lange vorher, ehe man
hinreichend bestimmte Erfahrungen besitzt, die Méglichkeiten iiberschauen
kann, in deren Gebiet irgendwo Wirklichkeit liegen muss: daher man denn
auch sehr unvollkommene Andeutungen der Erfahrung benutzen kann, um
sich mindestens von den grébsten Irrthiimern zu befreyen.” (Abb. 9)* Auch
das sollte sich aus dem Satz “Unsre Gedanken sind schneller, wie der
Blitz”*¥ zugunsten des freischwebenden Geistes und der reinen Anschauung
ergeben. Allein, ohne Anbindung an die Welt und an die Erfahrung geht
auch das nicht, und Herbarts Satz zum Nutzen “unvollkommener” Erfah-
rung bewegt sich lingst im — ‘zerredenden’ — Diskursiven. In Piagets Argu-
mentation ist gerade hierin, in der Méglichkeit, aus noch nicht geniigend
entwickelten Befihigungen — niamlich kraft der in ihnen gegebenen (virtuel-
len) Anlagen -, verbesserte Denkweisen zu bilden, die Abstraktionsgabe zu

erkennen. Er nennt sie genauer “abstraction réfléchissante”, so wie er



‘PUER’ 137

Ueber die

Moglichkeit und Nothwendigkeit,

Mathematik auf Psychologie

anzuwenden

Von

Johann Friedrich Herbart,

Professor der Philosophie zu Konigsherg.

KGnigsherg, 1822

Bey den Gebridern Borntrigen

Abb. ¢: Johann Friedrich Herbart, Ueber die Moglichkeit und Nothwendigkeit,
Mathematik auf Psychologie anzuwenden, Konigsberg 1822, Titel

denn solche Vorginge einer “reconstruction” auf Elemente zuriickfiihrt, die
er als “projetés ou ‘réfléchis’” beschreibt.*
Derart ‘kindlich’ spontan ist dies alles nicht; jener andere ‘puer’ erscheint

vor diesem Hintergrund zunehmend der Idealprojektion eines ersehnten



138 Werner Oechslin

naiven Zustandes geschuldet zu sein. Nur so konnte man die ‘kindliche’
Verfasstheit auf ganze Kulturen projizieren. Zum “Begriff der Mythologie
und die richtigste Methode dieselbe wissenschaftlich zu fordern” schrieb —
stets in Analogie zum beobachteten Sachverhalt ‘noch mangelnder’ ausrei-
chender Grundlagen zu Einsicht und Erkenntnis — Johann Gottlieb Rohde
1819: “Es kommt dabei alles auf den Grad der Klarheit an, mit welchem
der kindliche Geist des hochsten Alterthums eine solche Anschauung
aufzufassen, oder sie zu einer Idee zu erheben vermochte; ob er von dem
sinnlichen Polytheismus emporstieg, oder ob er umgekehrt, von dem geis-
tigen Monotheismus zu dem sinnlichen Polytheismus herabsank.”* Doch
das reicht nicht aus; der ‘Grad der Klarheit’ fiir sich allein vermochte den
Streit in der Sache zwischen Rohde und Creuzer nicht zu schlichten. Die -
geschichtsphilosophische — Idee des Aufstiegs und Falls hatte sich iber die
“opérations de la pensée réfléchie” zugunsten einfacherer Mechanismen
hinweggesetzt. Und so verfuhr man immer wieder mit dem ‘puer’ und den
mit ihm verbundenen Vorstellungen. Logische und psychologische Be-
trachtungen gingen dabei oft verschiedene Wege, wie Piaget in der Ein-
leitung zu seiner Untersuchung tber die Entwicklung des Zahlbegriffs beim
Kinde ausdriicklich bedauert.’” Fragen wie jene nach dem Verhiltnis von

»s51

“Unmittelbarkeit und Sinndeutung”™' bleiben den jeweiligen Sichtweisen
und Interessen vorbehalten. Gleichwohl erschliesst sich die Problematik
erst in der Zusammensicht. Darin ist der historische ‘Fall’ eingebettet, des-
sen ‘Interesse’ und die dem Sachverhalt geschuldeten Fragen umso besser
gewahrt wiirden (Abb. 10).

Die Frage der Fahigkeit zur Abstraktion ist kein isoliertes Problem und
kann auch nur schwer aus dem Zusammenhang — wachsender und ‘gebilde-
ter’ Befihigung und Erfahrung — gelost werden. Jemand, der gerade aus der
Komplexitit heraus argumentiert, um beispielsweise in der Verallgemeine-
rung und Abstraktion einen “denkdkonomischen Kunstgriff” zu sehen, ist
Edmund Husserl — damals ein vieldiskutierter Aspekt.”* Nicht iiberraschend
betont er, dass Abstraktion “im Sinne der pointierenden Hervorhebung”
abstrakter Inhalte von der Abstraktion “im Sinne der Begriffsbildung” zu un-
terscheiden sei.”> Der alten Frage des Scheins und der Wirklichkeit schliesst
sich die brennendere nach “dem verschiedenen Wesen von Wahrnehmung
und Phantasie” an.** “Zu jeder moglichen Wahrnehmungsvorstellung
[gehort] eine mégliche Phantasievorstellung”ss, schreibt Husserl. Die
dussere und innere Welt, soweit unbestritten, sind mannigfaltig miteinander
verflochten!



‘PUER’ 139

BIBLIOTHEQUE DE PHILOSOPHIE CONTEMPORAINE
FONDEE PAR FELIX ALCAN

LA GEOMETRIE
SPONTANEE

DE L'ENFANT

Jean PIAGET

Professeur A la Faculté des Sciences de Geneve

Barbel INHELDER er Alina SZEMINSKA

Professeur ANCIENNE ASSISTANTE
A Ulnstitur J.-).-Rousseau A llnstitur J.J-Rousseau

PRESSES UNIVERSITAIRES
DE FRANCE

Abb. 10: Jean Piaget/ Birbel Inhelder / Alina Szeminska, La Géométrie spontanée

de Enfant, Paris: Presses Universitaires de France 1948, Umschlag



140 Werner Oechslin
Iv.

... UND DIE ARCHITEKTUR!

“Nasce ogni Arte dalla Isperienza.”
“[...] & pero Vitr. Vuole che la Isperienza sia
con la cognitione accompagnata.”
“Il nascimento dell’Arti da principio ¢ debole, ma col tempo

acquista forza, & vigore.”

Daniele Barbaro, Proemio, in: I Dieci Libri Dell’Architettura
di M. Vitruvio Tradutti et Commentati da Monsignor Barbaro [...],
Venezia: Francesco Marcolini 1556, S.6

Es stellt sich die Frage, ob der gegeniiber der Abstraktion in privilegierter
Weise begiinstigte ‘puer’ doch nur fiir einen Mythos steht und die Parabel
ein Konstrukt unserer Sehnsucht darstellt. Sind dies die Varianten unserer
Vorstellung von der ‘Liebe zur Geometrie’? Sollte Aristoteles den fiir die
Mathematik in besonderer Weise berufenen ‘Knaben’ nur deshalb eingefiihrt
haben, um zwischen Abstraktion und Erfahrung besser zu unterscheiden?
Jedenfalls wusste man in humanistischer Zeit, dass die Griechen ihren Kin-

”5%) Poesie und Mathematik lehrten.

dern frith (“in primis tenerisque Annis
Es ist nicht abwegig zu fragen, wie Kind und (mathematische) Abstraktion
zueinanderpassen, um dann weiter die grundsitzliche Frage zu diskutieren!
Dies ist, im Grunde genommen, bereits bei Aristoteles geschehen. Seither
sind die Erfahrung, ihre Grundlegung fiir die Klugheit sowie (nach dama-
liger Vorstellung) deren innerer Widerspruch zur Wissenschaft das eigent-
liche Problem in der Episode des ‘puer’.

Man braucht kaum lange zu fragen, was hiervon fiir die Grundlegung
der Architektur wichtig sein konnte. Daniele Barbaro hat sich 1556 im
Proemio zu seiner Vitruvausgabe genau damit auseinandergesetzt. Ja, das
Proemio versteht sich vom ersten Satz an als Auseinandersetzung mit der
aristotelischen Habituslehre und deren Anwendung auf den Gegenstand
der Architektur: “Diverse sono le qualita delle cose, tra le quali una &, che
habito se dimanda, secondo che si dice far buon’habito, esser bene habitu-
ato, & simiglianti modi; che dinotano, 0 prendere, 0 possedere una qualita,
che di la dove ella & difficilmente si possa levare.”” Das betreffe jegliche
Wissenschaft, jegliche Kunst, jegliche Tugend und jegliches Laster. Und so

beginnt Barbaro auf die entsprechenden Unterschiede einzugehen, ordnet



‘PUER’ 141

die verschiedenen Formen des Habitus, je nach deren Ausrichtung auf den
Intellekt, das Wollen und nach der Aussicht, “certezza”, “chiarezza” und
“fermezza del vero” zu erreichen. Es geht schliesslich um Erkenntnis und
die entsprechenden Erfolgsaussichten. Er unterscheidet — in aristotelischer
Nachfolge — zwischen dem “vero necessario” und dem “vero contingente”.
Zum “vero necessario” gehort die “scienza” mit ihren Mitteln der Beweis-
fithrung (“habito di conclusione per vera, & necessaria prova acquistato”),
der “intelletto” (“habito de i principij, & delle prove”), wovon insbesondere
die Mathematik lebt, und schliesslich die dartiberstehende, hohere Einsicht
und Erkenntnis der “sapienza” (“pronta, & sottile cognitione delle prove
alle conclusioni applicate”). Dem “vero contingente” sind demgegeniiber
die “prudenza”, die auf das menschliche Tun ausgerichtete Klugheit (“habito
moderatore delle attioni humane, & civili”), sowie die Kunst zugeordnet, die
Barbaro vorerst mit Bezug auf die Hervorbringung von Werken aus dusserer
Materie umschreibt (“habito regolatore delle opere, che ricercano alcuna
materia esteriore”).

Barbaro lisst sogleich eine ausfiihrlichere Definition folgen, in der das
bei Aristoteles hervorgehobene — und im gewihlten Beispiel direkt auf das

Bauen bezogene - “cum ratione” als Anteil der Vernunft beriicksichtigt wird:

“L’Arte ¢ habito nella mente humana, come in vero suggetto riposto, che la
dispone fermamente A fare, & operare drittamente, & con ragione fuori di

se, cose utili alla vita”.

Und wie bei Aristoteles sind “Prudenza” und “Arte” in ihrer Ausrichtung auf
die - kontingenten — “cose fatte da gli huomini” im Grunde genommen zusam-
mengefiihrt; Barbaro wird nicht entgangen sein, dass bei Aristoteles gerade die
Verbindung der Klugheit mit ‘verniinftigem’ Handeln als ein “architektoni-
sches” Vermégen bezeichnet wird (Abb. 11).

Wenig tiberraschend versucht er in der Folge nicht nur die Verbindung der
Kunst und Erfahrung zu erliutern (“Nasce ogni Arte dalla Isperienza”), son-
dern auch deren Differenz zu betonen. Die Erfahrung fiir sich allein genom-
men bleibt “opera senza ragione”; bei wiederholter Erfahrung und mit Hilfe
der “memoria” kann man jedoch den “propositioni universali” auf den Grund
gehen und darin die Prinzipien der Kunst erkennen. Insofern ibertrifft die
Kunst die Erfahrung und kommt dem Habitus der “sapienza” nahe, weil nun
auch hier jene hohere Befihigung der Beurteilung, das “intendendo le cause,

& le ragioni delle cose”, gewihrleistet ist. Diesen Entwicklungsgang — von



142 Werner Oechslin

I 1 DIECI LIBRI

| Pe ; z DELLARCHITETTVRA DI M/
§ > VITRVVIO TRADVTTI ET 5
' o COMMENTATI DA MONSIGNOR

N\ BARBARO ELETTO PATRIARCA I

DAQVILEGGIA.

y !4 Cmduranb,l‘lun':mmwﬂaﬁmim i

1 § ;
b ] ' Capi -dl'o’w‘,l‘-llupniuhlb‘ludam{: L
A i le cofe d'importamxa .

— Y

IN VINEGIA PER FRANCESCO MARCOLINI CON PRIVILEGGI. M D LVI.

7
AT

[ 7 = Ao Aol i&mﬁvm :

2

Abb. 11: Daniele Barbaro, I Dieci Libri Dell’Architettura Di M. Vitruvio
Tradutti Et Commentati [...], Venezia 1556, Titel



‘PUER’ 143

der (blossen) Erfahrung zur Einsicht und Erkenntnis der Prinzipien — fasst
Barbaro in den Satz: “Il nascimento dell’Arti da principio ¢ debole,
ma col tempo acquista forza, & vigore.” Er sieht zudem im Zusammen-
gehen von Erfahrung und Erkenntnis die Erfillung der fiir die “scienza” der
Architektur gestellten Forderung Vitruvs.*

Barbaro fithrt somit die aristotelische Habituslehre — tiber die moglichen
Widerspriiche hinweg — mit den ‘wissenschaftlichen’ Anspriichen Vitruvs
zusammen. Weil er davon ausgeht, dass auch die Architektur iber Prinzipien
verfiigt, die zu begreifen und zu erlernen der Verstand erméglicht, erscheint
ihm dieser Weg hin zu “scienza” und “sapienza” angemessen und richtig.
Dabei ist die Mathematik allgegenwirtig; Barbaro charakterisiert sie mit den
Worten “vigore, & forza”, mit denen er auch das Herauswachsen der Kunst
aus der (blossen) Erfahrung beschreibt. Mittelbar zeigt sich hier eine sehr
dynamische Vorstellung im Umgang mit Mathematik und Wissen. Schliess-
lich diskutiert auch Aristoteles in jenem sechsten Buch der Nikomachischen
Ethik die Verfahren im Umgang mit und im Erwerb von Erkenntnis, wobei
er Induktion und Syllogismus erliutert. Dass Wissenschaft ein Habitus des
Demonstrierens sei, iibernahm Vitruv wortlich aus der aristotelischen Tradi-
tion, als er die Definition des “architectura est scientia” mit dem ‘rationalen’
Anteil der “ratiocinatio” als “demonstrare atque explicare” (1, 1, 1) umschrieb.
Es ist folgerichtig, dass Barbaro nicht nur auf den Habitus der Kunst (téyvn,
ars) im Sinne der engeren Ausfithrungen Aristoteles’ eingeht, sondern auch,
herausgefordert durch Vitruv und die damalige Diskussion zum Stellenwert
der Kunst und Mathematik, den Prinzipien und der “scienza” nachgeht, um

daraus ein Ganzes zu formen.

V.
“CONIUNCTIO UNA, & TOTA MATHEMATICA”: DIE ‘MITTLERE TEMPERATUR’ DER
MATHEMATIK IN DER TRADITION PROKLOS’ — EIN DisPUT ZWISCHEN
AvLESSANDRO Prccoromint UND Francesco BArozzi

“[...] ne in nobis eveniat, quod accidit ei, qui ex loco maxime calido
in frigidissimum exiens algore vexatur, ni prius aliquantulum

in eo moretur, qui temperatus est.”

Francesco Barozzi, Quaestio de Medietate Mathematicarum,
in: id., Opusculum, in quo una Oratio, & duae Quaestiones: [...],
Padova: Gratiosus Perchacinus 1560, Fol. 38 recto



144 Werner Oechslin

ALEXANDRI

PYCCOLOMINEI
IN MECHANICAS

QVAESTIONES ARISTOTELIS,
Paraphrafis paulo quidem plenior.

EIVSDEM COMMENTARIVM DE
Certitudine Mathematicarum d}luplmarum :
1n quo, de Relolutione , Diffinitione , &
Demonftratione:necnon de materia,

ET IN FINE LOGICAE FACVLTATIS,
quamplura courineniur ad rem ipfam, sum mathema=
sicam o tum Legicam MAXIME PErtineniia «

S AT DN S -

Venetijs, Apud

Abb. 12: Alessandro Piccolomini, In Mechanicas Quaestiones Aristotelis [...]
Eiusdem Commentarium de Certitudine Mathematicarum disciplinarum [...],

Venezia *1565 [Rom 1547], Titel

Nicht nur die Kunst und Architektur, auch die Mathematik ist damals mit
einer Diskussion um ihre Grundlegung und Prinzipien befasst. Die Frage
der Gewissheit (“certitudo”) mathematischer Einsicht beschiftigte auch den
von Daniele Barbaro geférderten Francesco Barozzi und liess ihn auf die
entsprechenden Ansichten Alessandro Piccolominis reagieren, den Barbaro
seit der Anfangszeit der Accademia degli Infiammati und der Lehrtitigkeit

an der Universitit Padua gekannt haben muss.



‘pUER’ 145

' MATE M, 6

ALEX ANDRI PICCOLOMINEI,
in Commentariumz De certitudine Matbhe.-
maticariein [Cicntiarum Prafatio o

wAthematicas demonftrationes,
inprimo effe ordine certitudi=
s (10dsThoiis. honoratifSime)
tefbatur Aucrs 2, Metaph.co.
| 2 16, fuper illis verbis Arist,
e videlicet . Certitudo mathe=
m.atica non in omnibus exvetenda . Q uam quidem
sAuer. anthoritateniomnes fer Latini,quos ego vie
tie'nm, veluti ex antiquioribus ; Diuus Albertys,
Dinus T!aa.Maiﬁlius,(g- Egidius; ex recentioribus
:’270 5‘Z:marra,5fueﬂ?¢mi:,.f! coiaiolissy ¢ plerique
Ui 3 fi qriando in eam inciderunt , unoore quaf
lins aliis [equés, ita interpretati [unt, vt propterea
uervilind afferat,quia dathematicus ex notiori-
s & nobis & nature demonsiratquippe qui vel
lusyvel maxime, derionstratione tasquam potiffi
Bam apgellant,vra:ur > qud [cilicét fimhl; ¢y quod
eCtus fit , & cur fit liguido innotefcit , Ego vero,
wamuis in adolefientia mea 5 tantoriim virorum
“ tbor_igate dnctus, in eorum opinionent,atque by
bs loci incerpresationem defienderim, deinceps ta=
b fx,c{um mathematicas difei pienas affidueverfans, :
Emius perivaltaus s tantum dbeft , vt in fententia
utins perinanferimyus non folym demonftrationes
omety arum religuornmdgue matbematicorii, non

Abb. 13: Alexandri Piccolominei, in Commentarium De certitudine Mathematicarum
scientiarum Praefatio, in: id., In Mechanicas Quaestiones Aristotelis [...],

Venezia 1565, Fol. 69 recto (cf. Abb. 12)

Es ging um den Grad der gewihrten Gewissheit, um die Anerkennung der
Zugehorigkeit “in primo ordine certitudinis”, was mit der Autoritit antiker
Schriftsteller belegt werden konnte (Abb.12).”” Doch galt auch die Ein-
schrinkung: “Certitudo mathematica non in omnibus expetenda” (Abb. 13).%
Auf welcher Grundlage und mit Bezug auf welchen Gegenstand sollte dies
tiberpriift und dargelegt werden? Sollte die mathematische Gewissheit vor-

rangig aus den Moglichkeiten der Logik (“a cogitatione, sive a ratione nostra”)



146 Werner Oechslin

hergeleitet werden, deren Ziel (“scopus”), Absicht (“intentio”) und erklirter
Gegenstand (“subiectum principale”) das Zeigen (“demonstrare”) — und
mehr nicht - ist?" Oder geht es gar um die Trennung von ‘res cogitans’ und
‘res extensa’? Doch, man wusste sehr wohl, dass die Arithmetik und die abs-
trakten Zahlen mit Quantititen, somit mit der dusseren Welt, verkniipft
waren. Von welcher Art also ist diese Anbindung an die Natur, in der der
Mensch befangen — “[mens] hominis, corporeis illigata vinculis” — nur unter
grossten Schwierigkeiten zum Urteil iiber wahr /falsch oder gut/bdose
gelangen kann?®* Es stehen nur die geistigen Befihigungen des Menschen
zur Disposition!

Bei dieser Gelegenheit erinnert sich Alessandro Piccolomini an seine
eigene Jugend (“in adolescentia mea”) und gesteht, dass er trotz frithen
Erlernens der Mathematik nicht zur Einsicht jenes hochgelobten Wertes
mathematischer Demonstration gelangt sei, erst gar nicht die Kraft verspiirt
habe, dorthin zu gelangen.” Stattdessen tat sich ihm ein Paradox auf (“quasi
nopadoov”) und liess ihn bei Proklos — genauer bei dessen skeptischen
Bemerkungen zur Unmoglichkeit rein abstrakter geometrischer Zeichen -
Hilfe suchen.** Am Ende einer langen, mehr der Logik als der Mathematik
gewidmeten Diskussion scheint Piccolomini die Losung in jener aristote-
lischen Parabel vom ‘puer’ gefunden zu haben, in der im Grunde der Zugang
zur Mathematik jener beschrieben wird, die gar keine ‘Experten’ sind, sich
folglich nicht aufwendig und zeitraubend in grundsitzliche Fragen vertief-
ten: “pueri autem non sunt expertes, ad abstrahendum vero maxime
sunt idonei.”” Sie kénnen es, aber sie verstehen es nicht!

Das ist die Losung des Problems oder besser, auf diese Weise will man
der Aporie ausweichen, die sich sonst einstellt. Alessandro Piccolomini un-
terstreicht den entsprechenden Sachverhalt: “Haec sunt verba Aristo. valde
praegnantia.” Und er lisst nun seine Ansichten zur notwendigen Erfahrung
und zum grossen Zeitaufwand langer Beobachtung zwecks tieferen Ver-
stindnisses folgen, wihrend sich doch umgekehrt die mathematischen abs-
trakten Beschreibungen miihelos und bis in alle Tiefen hinein (“penitus, &
medullitus”) unseren Sinnen 6ffnen wiirden, weil sie ‘abstrakt’ — in diesem
Falle eben auch losgelost von weiterem mithsamen Nachforschen — sind.
So wiirden sich die damit verbundenen Inhalte und Formen vermitteln, die
alle der Quantitit zugeordnet, somit in der dusseren Sinnenwelt gegeben
sind. Man miisse die Mathematik nicht in der ganzen philosophischen Tiefe
begreifen und kénne sich gleichwohl ihrer Vorteile bedienen.* Piccolomini

will letztlich den hohen Rang mathematischer Gewissheit in der Verbindung



‘PUER’ 147

FRANCISCI BAROCII
PATRITEL 'V E N EE
OPVSCVLVM, i
in quo vna Oratio , & dux Qugfliones :
altera de certitudine, o altera
de medietate
Mathematicai win Continentur .

Ad Reuerendisfimum Danielem Barbarum Patriarchag
Aquilgicafem defignatum Virum Clasiff.

Abb. 14: Francesco Barozzi, Opusculum, in quo una Oratio, & duae Quaestiones: altera de

certitudine, & altera de medietate Mathematicarum continentur, Padova 1560, Titel



148 Werner Oechslin

abstrakter Formen mit den dusseren Dingen verorten. Mit dieser Meinung
tiberlisst er die Diskussion anderen Teilnehmern: “et illius aliis doctoribus
ansam dederim”.”

“Ansam sibi praebuisse diceret [...]!” (Abb. 14)* Der Aufforderung Ales-
sandro Piccolominis — in der Folge als “Recentior” bezeichnet oder mit “opi-
nio recentioris” zitiert — kommt der aus Kreta stammende Francesco Barozzi
nach. Er hatte gerade Proklos’ Euklidkommentar ins Lateinische tibertragen
und ein Opusculum zur “certitudo Mathematicarum” und zur “medietas”
vorgelegt, das sich auf Proklos beruft. Beide Werke hat Barozzi 1560 seinem
Gonner Daniele Barbaro gewidmet.”

Die Differenz zu Piccolomini mag vorerst geringfligig erscheinen, betrifft
im Kern jedoch unterschiedliche Denkweisen, die bis in moderne Zeit immer
wieder Anlass zu grundsitzlichen Erorterungen gaben. Barozzi verleiht den
beiden - sich erginzenden — Erklirungsversuchen des hohen Grades mathe-
matischer Gewissheit die Epitheta “naturalis” respektive “divina”. Am Ende
resultiert daraus die These, dass es nicht nur um die offensichtliche Bindung
der Mathematik an die — hier genauer mit “subiecta materia” beschriebene —
res extensa geht; es sei viel mehr die grosse Kraft der Beweisfithrung, wel-
che die Bedeutung der Mathematik und deren “medietas” ins richtige Licht
riicke: “& non solum propter subiectam sibi materiam (ut voluit eruditissimus
Recentior) verum etiam propter suas potissimas demonstrationes in primo
certitudinis ordine ponendam esse, abunde patet” (Abb. 15).7 Das ist es, was
spiter auch jemanden wie Joseph Scaliger sagen lisst, das hohe Ansehen der
Mathematik sei mit der “felicitas demonstrationum” verbunden.”

Barozzi geht es — im Gleichgang mit Alessandro Piccolominis Schrift —
stets um die Beweisfithrung im Rahmen der “ex optimis Autoribus” gewon-
nenen Argumente. Auch fir ihn bildet der Bericht Aristoteles’ vom ‘puer’,
der mit (mathematischer) Abstraktion umzugehen weiss, ohne die tieferen
Griinde zu verstehen, Ausgangspunkt der Betrachtung. Dabei iibernimmt
Barozzi wortlich die Einschitzung Piccolominis (“pueri autem non sunt
expertes, ad abstrahendum vero maxime sunt idonei”), um anschliessend die
Diskussion zu “materia” und “phantasia” und den Vorgang des Abstrahierens
von der “subiecta materia” zu vertiefen, dem ja die versteckten Begriindun-
gen “ad causas” entgingen, wenn er sich strikte nur auf das bezoge, was den
Sinnen zuginglich sei.”” Barozzi entzieht sich nicht den evidenten Tatsa-
chen der unvermeidbaren Sinneswahrnehmung, aber er will die Diskussion
des — mathematischen — Sachverhalts nicht darauf beschrinken, und er will

die Mathematik keinesfalls nur den quantitativen Kriterien zuordnen. So



‘PUER’

QV AE STIO DE MEDIETATE

Mathematicarum.

K

&% == OLENTI mihiqug
N A A ftioné de Medietate ma
XY thematicarum in mediit
L afferre , neceffarium effe
i " Yexiftimo | veid comodé

a fieri posfit, philofophiz
= diuifion€ breuiter attin-
gere . Altusigitur exordium (umendo dico,, Toris phi
P vmucrfa phllofophla 4 Plaronicis quidéin i e
tres, 4 Peripateticis verd in duas tatim partes
diuita fsie. Videbae.n. Plato faculcac differé Platoni--
di contéplatricis mentis abitum effe' quenda,” €1 op-
huncqbie {cientiam appellari pofie, atg ob id
rebus ipfis accdmodatam, philofophig parté:
drebus aiie iplis femotam , philofophize in-
{trum&wm dubio procul effe. Quapropterin’
phedro qulde & inphg¢done partem :in par-
menidevero inftrumentu eam dicere non du
bitauit,at¢s proprcrea phllofopl‘na tres in par
tes Academici diduxere, vnamqbeipfius par
tem in contemplatione , alteram in actione,
tertiany in (crmocinatione verfari dixerunt,

baia

Abb. 15: Barozzi, Quaestio de Medietate Mathematicarum, in: id., Opusclum [...],

Padova 1560, Fol. 34 recto (cf. Abb. 14)

149



150 Werner Oechslin

ergibt sich eine Mittelstellung der Mathematik, die Barozzi zum Thema des
anschliessenden Aufsatzes macht, in dem die L6sung des Problems — im An-
schluss an Proklos — formuliert wird.

Barozzis Darlegungen fiihren somit von dem im Kern unbestrittenen hohen
Grad an “certitudo” zur alles tiberstrahlenden “medietas” der Mathematik.”
Er diskutiert in diesem zweiten Aufsatz nochmals die verschiedenen Akzent-
setzungen der platonischen und der peripatetischen Tradition, zu der letzt-
lich die Festlegung der Mathematik als “divina” respektive als “naturalis”
bestens passt. Weil es jetzt aber vordringlich um die “medietas”, die Mittler-
stellung und Vermittlung der Mathematik geht, betont Barozzi, dass in der —
stets in ihrer Distanz zu den Dingen betonten — platonischen Philosophie
neben der “contemplatio” und der “actio” die “sermocinatio” einen dritten,
unabdingbaren Teil bezeichne. Das fithrt dann gleich zu den (iiblichen) Fra-
gen, ob diese “sermocinatio” einfach zur Logik gehore, oder aber, ob eine
solche “facultas disserendi” eine “scientia” oder eine “ars” bilde.” Barozzi
sucht die Gesichtspunkte in einer “conciliatio” von Aristoteles und Platon zu
vereinen. Dies erscheint wieder in seiner Schlussthese, gemaiss der die Ma-
thematik als “vera media” eine Mittelstellung zwischen “naturalis” und “di-
vina” einnehme und somit unterstreiche, dass sie allein schon ihrer Vorziige
bequemer Anlage und Ordnung wegen vor allen anderen Kiinsten und Wis-
senschaften griindlich zu erlernen sei: “quae tamen commoditatis gratia, &
lectionis ordine ante omnes artes, atque scientias perdiscenda est.””

Barozzi lisst hier an Daniele Barbaro gerichtet den Hinweis auf seine
weiteren Ausfithrungen im Kommentar zu Proklos folgen. Dies belegt, dass
er dort seine Argumentationsweise am besten aufgehoben sieht. In dem
kurzen Text zur “medietas” der Mathematik ist es zudem Plotin, den er in
besonderer Weise bemiiht. Die von Piccolomini aus Aristoteles’ Erzihlung
herausgeldste Polarisierung blosser Eignung versus tiefgriindigerem Ver-
stehen mathematischer Probleme, im Widerspruch von “idonei” und “ex-
pertes”, tritt in den Hintergrund. Barozzi plidiert stattdessen fiir die Mitte
der Mathematik und bemiiht dazu das plausible Bild, gemiss dem man von
einem heissen zu einem ganz kalten Ort nur gehen kénne, wenn man sich
dazwischen ein Weilchen an einem ‘temperierten’ Ort aufhalte. Zwischen
der aristotelischen Position, die hier nach dem klassischen Satz abgewandelt
wird (“quandoquidem intellectilem essentiam haud percipere possumus, quin
prius sensilem, quae cerni, tangique potest agnoscamus”), und jener “essen-

»  «

tia”, “quae ab omnni materia est vacua”, steht die Mathematik nach beiden



‘PUER’ I51

Seiten hin offen in der Mitte da.”” Und was Barozzi am Ende als allgemeine
Lernempfehlung formuliert, findet sich bei Plotin an die Jugendlichen adres-
siert verdeutlicht, auf dass diese sich friih an die Welt des abstrakten Denkens
und der ‘gottlichen Dinge’ gewohnten: “Haec autem media essentia nulla alia
est, nisi mathematica, cuius scientiam divinus ait Plotinus adolescentulis esse
tradendam, ut beneficio partis eius abstrahentis divinis, penitusque abstractis

animos suos assuefaciant.””’

Die Geschichte des ‘puer’ hat also bei Barozzi doch eine deutliche Wende
genommen. Gegen die aristotelische von den Dingen dieser Welt ausge-
hende Betrachtungsweise setzt er hier die platonische Ordnung, die den
ersten Rang den gottlichen Dingen, den zweiten der Mathematik und erst
den dritten den natiirlichen Dingen zuweist.”” Der Mathematik kommt
wegen ihrer Mittelstellung der Vorrang vor allen anderen Wissenschaften zu,
womit dann ihre Bedeutung und Niitzlichkeit fiir alle ‘natiirlichen Dinge’,
alle Wissenschaften und Kiinste betont wird.” Dabei bezieht sich Barozzi auf
Proklos, der seinen Euklidkommentar mit der Erérterung iiber die “pesétng
v padnpatikdv”, die Mittelstellung der Mathematik, eroffnet und darin
sein zentrales philosophisches Anliegen zu erkennen gibt. In der Mathema-
tik — und mittelbar in der an ihr teilhabenden Architektur - finden sich beide
Aspekte vereint, die intellektuelle Welt der Vorstellung und Phantasie sowie
die Anbindung an die dussere gegenstindliche, den Sinnen zugingliche Welt.
Max Steck ging so weit, darin die Grundlage dafiir zu sehen, was in moder-
ner Zeit mit dem Begriff der Gestalt neu erkannt und propagiert wurde,*
wobei er eine Linie zog, die von Proklos iiber Nikolaus von Kues und Kepler
zu Leibniz fithrt.” Proklos’ Werk, das Barozzi iibersetzt und Daniele Barbaro
gewidmet hat, eréffnet solche und noch ganz andere Perspektiven wie jene

libergeordnete ‘Dialektik’, die sich als Héhepunkt der mathematischen Wis-
senschaften erweist. In ihr, so Barozzi gemiss Proklos, kulminiert jene “con-
lunctio una, & tota Mathematica”, in der die Prinzipien simtlicher
Wissenschaften “simpliciori quodam modo” auf den Punkt gebracht worden
sind.” Das ist weniger ein Vorbote spiterer Ausprigungen einer “mathesis
universalis” als ein konkreter Bezug auf Platons Staat, auf dessen siebtes
Buch sich Proklos insbesondere abstiitzt.*”* Schliesslich hat Proklos — diesmal
von Aristoteles’ Metaphysik ausgehend — auch die Formen der mathemati-
schen Schénheit hervorgehoben und mit den mathematischen “rationes” der
“ordo”, “convenientia” und “determinatio” identifiziert. In der Geometrie

sieht Proklos die Méglichkeit, uns aus der kérperlichen Bindung zu befreien



152 Werner QOechslin

und uns zum Geistigen (“a sensu ad mentem”) zu erheben.™ Darin ist der
Kern neuplatonischer Lehre sehr viel niher an die Mglichkeiten der Archi-
tektur herangefithrt worden, als dies die in moderner Zeit zum Dogma erho-

bene Proportionslehre allein vermochte.

V1.
KrucHEerT: FreEHEIT!

“Denn wenn sie, als reine Vernunft, wirklich practisch ist, so beweiset sie
ihre und ihrer Begriffe Realitit durch die That, und alles Verniinfteln

wider die Moglichkeit, es zu seyn, ist vergeblich.”

Immanuel Kant, Critik der practischen Vernunft,
Riga: Johann Friedrich Hartknoch 1788, S.[3]

“Sehr bald gerieht ich in den Fehler der rein radicalen Abstraction, wo ich die
ganze Conception fiir ein bestimmtes Werk der Baukunst aus seinem nichsten
trivialen Zweck allein und aus der Construction entwickelte; in diesem Falle
entstand etwas Trockenes, Starres, das der Freiheit ermangelte und zwei

wesentliche Elemente, das Historische und das Poetische, ganz ausschlof}.”

Karl Friedrich Schinkel, “Gedanken, Bemerkungen und Notizen
iber Baukunst mit specieller Riicksicht auf die Bearbeitung eines
architektonischen Lehrbuches”, in: Alfred Freiherr von Wolzogen,
Aus Schinkel’s Nachlaf}, 111, Berlin: Konigliche Geheime
Ober-Hofbuchdruckerei 1863, S. 373 ff., hier S. 374

Falsch wire es, Proklos’ Vorstellungen mathematischer Schonheit in eine
rein abstrakte Welt zu verbannen. Entsprechend ihrer ‘Mittelstellung’ pli-
diert er fiir deren korperliche wie seelische Wirkung (“& in corporibus, &
in animis pulchritudinem efficere”); er argumentiert allerdings gegen eine
allzu ausschliesslich ‘diesseitige’ Einstellung nach der Massgabe derer, die da
sagen “[...] neque felices sumus felicitatem cognoscendo, sed feliciter vi-
vendo”.” Der ganzen Auseinandersetzung zwischen Alessandro Piccolomini
und Francesco Barozzi liegt das gemeinsame Interesse zugrunde, diesen
Fragen von Leib und Seele nachzugehen, fiir die Platon und Aristoteles die
unterschiedlichen, sich jedoch erginzenden Argumente liefern. Die “concilia-

tio” liegt niher als die einseitige Zuspitzung dieser oder der anderen Posi-



‘PUER’ 153

tion, und sowohl Proklos’ als auch Barozzis “medietas” sorgen vereint mit
der verbindenden ‘Dialektik’ dafiir, dass diese Diskussion offen und aktuell
bleibt. Die — ‘anschauliche’ — Geometrie vermittelt zwischen den beiden
Welten, fithrt vom blossen Zeichen zu den Koérpern (“ab impartibili Signo
progrediens, ad Solida”) und wiederum von den komplexeren zu den einfa-
cheren Formen und Prinzipien zuriick (“a compositoribus ad simpliciora, &
ad horum recurrens principia”).*

Dem Architekten ist das vertraut, denkt man. Jedenfalls wire fiir Daniele
Barbaro eine Architektur ohne die “dignita” der Mathematik bloss eine
“fallace coniettura, & dal vero abbandonata Isperienza”. Und doch bedarf
es der “prontezza di mano”, die sich um die Dinge in der dusseren Welt (“in
qualche materia esteriore”) kiimmert.” Insofern, so hat es Barbaro zuvor
ausgefiihrt und betont, bedarf es der — abwigenden — Klugheit. Man kann
es verdeutlichen: Je mehr die Frage einer rein geistigen respektive sinnlichen
Welt offen ist, und das ist sie gemiss dem Konzept der “medietas” der Ma-
thematik zweifellos, desto mehr bedarf es der fallweisen Uberpriifung und
Beurteilung; und das weist auf den Nutzen jener “prudentia” hin, iiber die
der unerfahrene ‘puer’ nicht verfiigt, weil er noch keine ‘Einsicht’ gewonnen
hat und vorerst bloss eine ‘Eignung’ fiir Mathematisches mitbringt.

Klug ist Karl Friedrich Schinkel, wenn er aus der Enge der reinen Abstrak-
tion heraustritt, die ihm viel zu sehr als etwas “Trockenes, Starres, das der
Freiheit ermangelte”, vorkam, um “das Historische und das Poetische” als
notwendige Bedingungen ‘in der dusseren Welt’ zu entdecken und derart das
Leben sichtbar zu machen.*” Und klug sind die Argumente Kants, die er just
mit der Diskussion der “praktischen Vernunft” verbindet, welche gerade dar-
auf, auf dem Konzept der Klugheit, aufgebaut ist. Vor dem Hintergrund der
Diskussion um das Verhiltnis der rein geistigen zur sinnlichen Welt wirken
jene einleitenden Bemerkungen besonders passend, die Kant in der Vorrede
zur Critik der practischen Vernunft (1788) niederschrieb (Abb. 16).” Er legt
dort dar, weshalb er seiner “praktischen Vernunft” gerade nicht das Wort-
chen “rein” hinzugeben mag, wie man dies vielleicht nach der Critik der rei-
nen Vernunft hitte erwarten wollen, und da “der Parallelism derselben [= der
praktischen Vernunft] mit der speculativen” eigentlich gegeben ist. Doch die
Ausrichtung auf das Praktische ist dem “rein” in der Sache hinderlich. Kant
meint, dass das “VerniinfteIn” an dieser Stelle nicht am Platze sei. Umso
schneller kommt er stattdessen auf die Freiheit zu sprechen, die sich daraus

als “ratio essendi des moralischen Gesetz[es]” ergibt. Es geht in diesem Zu-



154

Werner Qechslin

Critif
practifden Vernunfe

Smmanuvel Kant

" miga, v
bey Jobhann Friedrid Hartfrod
1788
A

Abb. 16: Immanuel Kant, Critik der practischen Vernunft, Riga 1788, Titel



PUER’ 155

sammenhang um die notwendige Ausrichtung auf “das héchste Gut”. Man
erinnert sich jetzt, dass dies, das Streben nach dem Guten, im ersten Satz der
Nikomachischen Ethik weiteren Erorterungen vorangestellt ist.

Mit der “prudentia” — und mit der ihr zugeordneten, leitenden ‘Architek-
tonik’, die ibrigens bei Kant als “Kunst der Systeme” gehandelt wird — riickt
die Diskussion der Zustindigkeiten erneut ins Visier und verweist auf die
drei Moglichkeiten der Okonomie oder Haushaltung, der Gesetzgebung und
der Politik oder Staatskunst (‘oixovopia’, ‘vopoBesio’, ‘mohrtikd’), Letztere
zusammenfassend von Argyropoulos herausgehoben und tibersetzt als ‘civilis
facultas’. In diesem Zusammenhang hatte Aristoteles die Parabel vom ‘puer’
eingefiihrt, der zwar der Mathematik gegeniiber als befihigt auftritt, aber
deswegen noch lange nicht klug ist. Natiirlich hingt das mit der aristote-
lischen Reihenfolge philosophischer Optionen mitsamt dem Vorrang der
Wirklichkeit zusammen, doch Klugheit erfordert ja auch, dass man es sich
liberlegen muss. Fiir Daniele Barbaro ist klar: Letzteres ist im Einverstindnis
mit Vitruv zugunsten des Ersteren einzusetzen und bei aller Hochschitzung
der Mathematik geht es beim Architekten um das Tun und Hervorbringen.
Gemiss der aristotelischen Habituslehre stehen ihm “ars” und “prudenza”
zur Seite. Zudem sieht Barbaro in der Erfahrung ein sich stindig entwickeln-
des Gug; der ‘puer’ soll nicht in der Naivitit verharren und deswegen auch
noch stolz sein; stattdessen soll er sich, wie dies Herder gegeniiber Pestalozzi
hervorhebt, der Moglichkeit der Bildung bedienen und dies auch ‘tun’: “Die
Anschauung ist der Bildung fihig”, und man kénne “zuerst den Sinn
beym Geiste” fassen, hilt Herbart fest.” Und auch er riickt die Mathematik
ins Zentrum: “Alles, was zur Auffassung der Gestaltung durch Begriff, von
den grofiten Kopfen aller Zeiten geleistet worden ist: das findet sich gesam-
melt in einer grofen Wissenschaft, in der Mathematik.”"

Von hier fiihrt die ‘medietas’ wieder zuriick in den Zusammenhang des
Machens, weshalb hiufig die Rede von den “mathematicae mixtae” ist, die
die dusseren, natiirlichen Dinge unter mathematischen Vorstellungen ange-
hen, betrachten und zur ‘hilfreichen Geste’®* ausholen lassen: “res naturales
sub mathematicis imaginationibus pertractant”, wie Pedro Ciruelo
es einleitend zu seiner Erliuterung der Perspektive formuliert.”? Und weil
sich dies in der kontingenten, offenen Welt abspielt, ist der entsprechende
Handlungsspielraum gegeben und mit ihm die Freiheit. In der einleitenden
Zusammenfassung zum sechsten Buch von Aristoteles’ Staat beginnt Raffa-
ello Maffei, ‘il Volterrano’, mit der Feststellung: “Subiectum democraticae,

politiae, libertas”.** Daraus, und aus der Einsicht der Verschiedenheit der



Werner Oechslin

Menschen, folgt die Notwendigkeit zu ethischer und politischer Ordnung,
zu der die Architektur und die Architektonik, wie es Aristoteles in der Ni-
komachischen Ethik ausfithrt, Hand bieten. Gut, dass schon der ‘puer’, wenn

nicht den tieferen Sinn, so doch die Eignung dieser ‘abstrakten’ Mittel

einsieht. Dalibor Vesely, dem diese Ausfithrungen gewidmet sind, fasste den

Zusammenhang von Freiheit, Handeln und Ethik in der Architektur in dem

Satz zusammen: “The original meaning of praxis is living and acting in soli-

darity and in accordance with ethical principles.””

~

AN oW

Werner Oechslin
werner.oechslin@bibliothek-oechslin.ch

Eine englische Version dieses Beitrags erscheint in der Festschrift zur Erinnerung an Dalibor
Vesely: José de Paiva (ed.), The Living Tradition of Architecture, London/ New York: Rout-
ledge 2017, S. 31-66.

Cf. im Folgenden: Aristoteles, Nikomachische Ethik, Sechstes Buch, 1138b-1145a, insbe-
sondere Kapitel 8 und 9, r141b-1142a. - Die folgenden Ausgaben wurden fiir den griechi-
schen und lateinischen Wortlaut beniitzt, wobei die Kapiteleinteilung (und deren ‘incipit’)
zuweilen abweicht:

— deutsche Ubersetzung: Aristoteles, Nikomachische Ethik, nach der Ubersetzung von
Eugen Rolfes bearbeitet von Giinther Bien, Hamburg / Darmstadt: Meiner / Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft 1995, S. 130 ff., insbesondere S. 139-141.

— griechischer Text: Operum Aristotelis Stagiritae nova editio Graece et Latine [...]
Tomus 11, Aurelia Allobrogum (Genf): Petrus de la Roviere 1603, S. 55 ff., hier S. 58-61.

— Lateinische Ubersetzung von Argyropoulos: Opus Aristotelis de moribus ad Nico-
machum: Ioanne Argiropylo interpraete, in: Hoc in volumine continentur infrascripta opera
Aristotelis videlicet: in principio. Vita eiusdem. Epistola eiusdem ad Alexandrum [...], Vene-
zia: Gregorius de Gregoriis expensis Benedicti Fontanae 1496, Fol. 172 recto sg., insbeson-
dere: Fol. 1oo recto und verso [hier zitiert: Argyropoulos 1496].

- Kommentar von Jacques Lefévre d’Etaples: Opus Aristotelis de Moribus Nico-
machum: Johanne Argyropilo Byzantino traducto, adiecto familiari Jacobi Stapulensis com-
mentario, in: Decem librorum Moralium Aristotelis, tres conversiones: Prima Argyropili
Byzantij, secunda Leonardi Aretini, teria vero Antiqua [...], Paris: Henricus Stephanus 1505,
hier insbesondere: Fol. (h 8 ) recto-ir verso [hier zitiert: d’Etaples 1505].

Eth. Nic., 1141b.

Id., r141a.

Id., 1140b.

Id., Sechstes Buch, Erstes Kapitel: 1138b.

Id., 1141b: “Atqui civilis facultas, et prudentia idem est habitus; esse tamen ipsarum non idem
est.” — Dieser Satz findet sich — im Unterschied zu heutigen Ausgaben — bei Argyropulos und
d’Etaples an den Beginn eines Kapitels gesetzt und entsprechend hervorgehoben: Argyropu-
los 1496, Fol. 100 recto (Capitulum sextum); d’Etaples 1505, Fol. (h 8) recto (Cap. vi).
Beide Begriffe nomothetisch/ gesetzgebend (“vopobetikn™; und als Gesetzgebung neben
Okonomie und Staatskunst: “vopofesia”) wie architektonisch/leitend (“apyirextovikn”)
finden sich auf die Klugheit (“ppévnois”) bezogen bei Aristoteles.



I0

IX

I2

I3
14
Is
16

17
18

I9

20

21

22

23
24

25

26

27

28

29

30

31

‘PUER’ 157

Cf. Argyropoulos 1496, op. cit. (wie Anm. 1), Fol. 100 verso.

Cf. D’Etaples 1505, Fol. (i 1) recto.

Cf. Argyropoulos 1496, Fol. 100 verso.

Eth. Nic., 1142a-1142b (achtes Kapitel); d’Etaples 1505, Fol. (i 1) recto und verso: im
Kommentar folgt der “bona consultatio” am Ende, der “prudentia” gleichgestellt, die “vera,
rectaque existimatio”.

Cf. Bernardo Segni, L'Ethica d’Aristotile tradotta in lingua vulgare fiorentina et comentata,
Firenze: Lorenzo Torrentino 1550, S. 305.

Argyropulos 1406, Fol. 1oo recto.

Segni, U'Ethica d’Aristotile, op. cit. (wie Anm. 12), S. 306.

Ibid.

Id, S. 307.

Id., S.308.

Id., S. 309.

Cf. [Julius Langbehn], Rembrandt als Erzieher. Von einem Deutschen, Leipzig: C.L.
Hirschfeld 1890, S. 1.

Ibid.

Cf. Herwarth Walden, Einblick in Kunst. Expressionismus. Futurismus. Kubismus, Berlin:
Der Sturm 1917, S. 9. — Cf. dazu Werner Oechslin, “Quantum homini licet”: ‘Aesthetik’ zu
heilsgeschichtlichen Bedingungen, in: Sebastian Schiitze (Hg.), Estetica Barocca, Rom:
Campisano 2004, S.61-87, hier S. 82 ff.

Cf. Hermann Muthesius, Wo stehen wir? Vortrag, gehalten auf der Jahresversammlung des
Deutschen Werkbundes in Dresden 1911, in: Die Durchgeistigung der deutschen Arbeit.
Jahrbuch des Deutschen Werkbundes 1912, Jena: Eugen Diederichs 1912, S. 11-26, hier S. 14.
Ibid.

Cf. Hermann Helmholtz, Die Thatsachen in der Wahrnehmung. Rede gehalten zur Stif-
tungsfeier der Friedrich-Wilhelms-Universitit zu Berlin am 3. August 1878, Berlin: August
Hirschwald 1879, S.25.

Cf. dazu: Werner Oechslin, “Auf einen Blick”, in: Heike Gfrereis/ Marcel Lepper (Hg.),
Deixis. Vom Denken mit dem Zeigefinger, Géttingen: Wallstein Verlag 2007, S. 62-80.

Cf. J. F. Herbart, Pestalozzi’s Idee eines ABC der Anschauung als ein Cyklus von Voriibun-
gen im Auffassen der Gestalten wissenschaftlich ausgefiihrt [...], Zweyte, durch eine allge-
mein-pidagogische Abhandlung vermehrte, Ausgabe, Gottingen: Johann Friedrich Réwer
1804, S.8.

Cf. Johann Christoph Friedrich GuthsMuths, Gymnastik fiir die Jugend, enthaltend eine
praktische Anweisung zu Leibesiibungen [...] [1793], Schnepfenthal: Buchhandlung der
Erziehungsanstalt 1804, S. 404 (hier zitiert nach: Heinrich Eduard Kiihn, De Educatione
Sensuum externorum inprimis medicis necessaria, Dissertatio inauguralis medica, Leipzig:
Staritz 1829, S. 11).

Cf. J. H. Pestalozzi, Anschauungslehre der Zahlenverhiltnisse. Erstes Heft, Ziirich / Bern:
Heinrich Gefiner und Tiibingen: Cotta 1803, S. xvii.

Cf. Jo. Georgii Eccardi, Programma de Historia Universali contemptum sui vindicante, pu-
blicis Praelectionibus historicis praemissum, Helmstedt: Georg Wolfgang Hamm 1706, o. S.
Cf. Johannes Georgius Vilmar [submittet], Jo.Adolph Hartmann [praeside], Dissertatio
Philosophica de Officio Judicis circa famae aut testium assertionem [...], Marburg: Philipp
Casimir Miiller 1733, S. 12.

Cf. Jo. Philippus Treuner, Programma, quo Philosophiam a miseria philosophorum Commi-

litonibus commendat [...], Jena: Miiller 1699, o.S.; Das aus Platons Timaios stammende



Werner Oechslin

32
33

34
35
36
37

39

40

41
42

43
44
45
46
47

48
49

50

ST

52

53
54

Zitat “o Solon, Solon! vos Graeci [...]” findet sich auch bei Schiibler in einem von seinem
Gewihrsmann Dieuvelert iibernommennen Text zu der sogenannten “Hieromystischen
Siule”: cf. Johann Jacob Schiibler, Kurz verfaite Delineation der proportionirten Siulen-
Ordnungen [...], Niirnberg; Johann Jacob Wohlrab 1741, S. 9.

Ibid.

Cf. dazu beispielsweise die Ausfithrungen und Belege bei: Ignaz Weitenauer, Lexicon Bibli-
cum, in quo explicantur Vulgatae Vocabula et Phrases [...], Augsburg/ Freibug i. Br.: Ignaz
& Anton Wagner 1758, S.435 f.: “Puer. Sicut Latinis & Graecis, ita Hebraeis nequaquam
semper eam aetatem significat, quae inter infantiam & adolescentiam intercedit: sed & fi-
lium, & servum seu famulum indicat.”

Cf. Vincent Huidobro, La Création pure. Propos d’Esthétique, in: I’Esprit Nouveau, 7,
1923, S. 769-776.

Id., S. 770.

Schematisch dargestellt: id., S. 774.

Id., S.775.

Ibid: “I’Homme, dans ce cas, a créé et non pas en imitant la Nature dans ses apparences,
mais en obéissant a ses lois intérieures [...]”

Id., S. 772.

Cf. Le Corbusier, Une maison — un palais. A la recherche d’une unité architecturale, Paris:
G. Creés [1928], S. 2.

Cf. Huidobro, La Création pure, op. cit. (wie Anm. 34), S.775.

Cf. G. F. Hartlaub, Der Genius im Kinde. Zeichnungen und Malversuche begabter Kinder,
Breslau: Ferdinand Hirt 1922, S. 11.

Id, S.17.

Id., S.11.

Cf. E. W. Beth/Jean Piaget, Epistémologie mathématique et Psychologie. Essai sur les re-
lations entre la logique formelle et la pensée réelle, Paris: Presses Universitaires de France
1961, S. 115.

Cf. Johann Friedrich Herbart, Ueber die Méglichkeit und Nothwendigkeit, Mathematik auf
Psychologie anzuwenden, Koénigsberg: Gebriider Borntriger 1822, S. 13.

Id., S. 10.

Cf. Beth / Piaget, Epistémologie, op. cit. (wie Anm. 45), S. 257 (Kapitel: La pensée “pure”).

Johann Gottlieb Rhode, Ueber den Begriff der Mythologie und die richtigste Methode
dieselbe wissenschaftlich zu fordern, in: id. (Hg.), Beitrige zur Alterthumskunde, mit beson-
derer Riicksicht auf das Morgenland. Erstes Heft, Berlin: Duncker und Humblot 1819,
S.1-34, hier S. 17.

Hier beniitzt die von Hans Aebli eingeleitete dritte deutsche Ausgabe: Jean Piaget/Alina
Szeminska, Die Entwicklung des Zahlbegriffs beim Kinde, Stuttgart: Klett ‘1972, S.11.

So der Titel des postum erschienenen Werkes von Heinrich Rickert: H. Rickert, Unmittel-
barkeit und Sinndeutung. Aufsitze zur Ausgestaltung des Systems der Philosophie, Tiibin-
gen: J. C. B. Mohr 1939.

Hier zitiert nach der dritten Ausgabe: Edmund Husserl, Logische Untersuchungen, 11, 1, Halle:
Max Niemeyer ‘1922, S. 166 ff.— Diesem Kapitel folgt dasjenige zu Hume und zum modernen
“Humeanismus”, dessen letzter Satz (id., S. 215) lautet: “Wir werden uns nicht zu der Uberzeu-
gung entschliessen, es sei psychologisch moglich, was logisch und geometrisch widersinnig ist.”
Id., S.216.

Cf. Edmund Husserl, Phantasie und Bildbewusstsein (aus den Vorlesungen Wintersemester
1904/05), in: Eduard Marbach (Hg.), Edmund Husserl. Phantasie, Bildbewusstsein, Erinne-



55

56

57

58
59

60
61
62

64

68

69

70

_ 159

rung. Zur Phinomenologie der anschaulichen Vergegenwirtigung. Texte aus dem Nachlass
(1898-1925), Husserliana xx11, Den Haag/ Boston / London: Martinus Nijhoff 1980 S. 15.
Ibid.; diese Zuordnung findet sich hier einerseits mit “Evidenz” und andererseits “im Sinn
idealer Méglichkeit” qualifiziert.

Cf. Octavianus Canis, Widmung an Alessandro Farnese, in: Pomponius Gauricus, Super
Arte Poetica Horatii, Rom: Valerius Doricus & Aloysius Frater Brixiani 1541, 0.S.[A ii
recto]; cf. Werner Oechslin, Die universale Zeichnung (“disegno”) des Kiinstlers und / ver-
sus die “graphidis scientia” des Architekten, in: Piet Lombaerde (ed.), The Notion of the
Painter-Architect in Italy and the Southern Low Countries, Turnhout: Brepols 2014,
S.9-38, hier S. 34f. (Hier ist irrtimlicherweise Pomponius Gauricus selbst als Autor der
Widmung an Alessandro Farnese zitiert, was hiermit korrigiert sei.)

Cf. Daniele Barbaro, I Dieci Libri Dell’Architettura Di M. Vitruvio Tradutti Et Commen-
tati Da Monsignor Barbaro [...], Venezia: Francesco Marcolini 1556, S. 6-7, hier S. 6.
Ibid.: “[...] & perd Vitr. Vuole che la Isperienza sia con la cognitione accompagnata.”

Cf. Alessandro Piccolomini, Commentarium De certitudine Mathematicarum scientiarum
Praefatio, in: id., In Mechanicas Quaestiones Aristotelis [...], Venezia: Traianus Curtius
‘1565, Fol. 69 recto sg. (dem Schreibenden lag lediglich diese zweite Ausgabe, nicht aber
jene von Rom 1547 vor).

Id., Fol. 69 recto.

Id., Fol. 71 verso.

Id., Fol. 70 verso.

Id., Fol. 69 recto.

Id., Fol. 94 [= 96] verso. - Piccolomini beruft sich hier auf die Diskussion von Punkt, Linie, Fliche
und deren unmégliche ‘korrekte’, definitionsgetreue Darstellung. Dies entspricht den bekannten
Ausfithrungen Sextus Empiricus’ (cf. Sextus Empiricus, Adversus Mathematicos [...], Antwerpen:
Christoph Plantin 1569, S.76 £.). Proklos verfolgt jedoch in der von Piccolomini zitierten Stelle
des zweiten Buches seines Euklidkommentars (cf. Francesco Barozzi, Procli Diadochi Lycii Phi-
losophi Platonici Ac Mathematici Probatissimi in Primum Euclidis Elementorum librum Com-
mentariorum ad Universam Mathematicam Disciplinam Principium Eruditionis Tradentium
Libri i, A Francisco Barocio Patritio Veneto summa opera, cura, ac diligentia cunctis mendis
expurgati: Scholiis, & Figuris, quae in graeco codice omnes desiderabantur aucti: primum iam
Romanae linguae venustate donati, & nunc recens editi, Padua: Gratiosus Perchacinus 1560,
S.28f.) den Sachverhalt der “figurae de quibus Geometra disserit in sensibilibus sunt, nec ab ipsa
separari possunt materia” mit anderen Argumenten, notabene der Mittelstellung der Mathematik;
cf. unten.

Piccolomini, In Mechanicas Quaestiones Aristotelis, op. cit. (wie Anm. 59), Fol. 106 recto.
Id., Fol. 106 verso: “Res autem mathematicae, cum ex abstractione sint, seipsas penitus, & medul-
litus sensui nostro praebent, seque totas patefaciunt, nec solum passiones suas, sed subiecta etiam
ipsorumque formas sensui nostro manifestissimos tradunt, cum haec omnia quantitates sunt.”
1d., Fol. 108 recto.

Cf. Francesco Barozzi, Opusculum, in quo una Oratio, & duae Quaestiones: altera de certi-
tudine, & altera de medietate Mathematicarum continentur, Padova: E. G. P. (= Excudebat
Gratiosus Perchacinus) 1560, Fol. 2 verso.

Cf. id., Opusculum, 1560, op. cit. (wie Anm. 68); id., Procli Diadochi Lycii Philosophi Pla-
tonici [...] in Primum Euclidis Elementorum librum [...], 1560, op.cit. (wie Anm. 64),
“Clarissimo Danieli Barbaro”.

Cf. Barozzi, Quaestio de Certitudine Mathematicarum, in: id., Opusculum, 1560, op. cit.

(wie Anm. 68), Fol. 33 verso.



72
73

74

75
76
77
78
79
8o

81

82

83

85
86
87
88
89

Q0

91
92

93

94

95

Werner Oechslin

Cf. Joseph Scaliger, Cyclometrica Elementa duo, Leyden: Plantin / Raphelengius 1594, 0. S.
(Widmung).

Cf. Barozzi, Opusculum, 1560, op. cit. (wie Anm. 68), Fol. 11 recto und verso.

Cf. id., Quaestio de Medietate Mathematicarum, in: id., Opusculum, 1560, op.cit. (wie
Anm. 68), Fol. 34 recto sg.

Id., Fol. 34 recto und verso.

Id., Fol. 40 recto.

Id., Fol. 38 recto. N (in der Randglosse: “Plotini opinio, & eius fundamentum, quae laudatur.”).
Id., Fol. 38 recto und verso.

Id., Fol. 38 verso.

1d., Fol. 38 verso.

Cf. Max Steck, Proklus Diadochus 410-485. Euklid-Kommentar, Halle: Deutsche Akademie
der Naturforscher 1945, S. 28: Steck spricht hier ausdriicklich von Proklos” Euklidkommen-
tar als einem “~ sogar weitgehend gegliickten — Versuch einer ersten, wenn auch bescheide-
nen ‘Gestaltlehre der Mathematik’”.

Cf. id., Proklus Diadochus und seine Gestaltlehre der Mathematik, in: Nova Acta Leopol-
dina, Neue Folge Bd. 13, n. 93, Halle 1943, S. 131-149, hier S. 134 f.

Cf. Barozzi, Procli Diadochi Lycii Philosophi Platonici [...] in Primum Euclidis Elemento-
rum librum [...], 1560, op. cit. (wie Anm. 64), S. 24 f.

Auf den Umstand, dass Platon dort kritisch von der Dialektik handelt und sie in der Ausbil-
dung der Jugend nicht vorsieht, weil sie von den Inhalten ablenkt, kénnen wir hier nicht
eingehen.

Cf. Barozzi, Procli Diadochi Lycii Philosophi Platonici [...] in Primum Euclidis Elemento-
rum librum [...], 1560, op. cit. (wie Anm. 64), S. 28 f.

Id., S.15.

Id., S. 33 (11, cap. m: “Quae scientia, Geometria sit.”).

Cf. Barbaro, I Dieci Libri Dell’Architettura, op. cit. (wie Anm. 57), S. 7.

Cf. Werner Oechslin, “Verwirklichung”. Schinkels architektonisches Geschichtsverstindnis,
in: Hein.-Th. Schulze Altcappenberg/ Rolf H. Johannsen (Hg.), Karl Friedrich Schinkel.
Geschichte und Poesie. Das Studienbuch, Berlin: Deutscher Kunstverlag 2012, S. 13-22.
Cf. Immanuel Kant, Critik der practischen Vernunft, Riga: Johann Friedrich Hartknoch
1788, S.[3], Vorrede.

Cf. Herbart, Pestalozzi’s Idee eines ABC der Anschauung, op.cit. (wie Anm. 26), S. 1 und
S.16.

Id., S. 17.

Aus diesem Grund der Titel in: Werner Oechslin, Architektur, Perspektive und die hilfrei-
che Geste der Geometrie, in: DAIDALOS, 1984, 11, S. 38-54.

Cf. [Pedro Ciruelo], Cursus quatuor Mathematicarum Artium Liberalium, quas recollegit
atque correxit magister Petrus Ciruelus Darocensis Theologus simul et philosophus, [Al-
cald: Miguel de Eguia] 1526, 0. S.

Cf. Raphaelis Volaterrani in librum Sextum Politicorum ad Nicomachum, Argumentum, in:
Aristotelis Stagiritae Politicorum [...] Raphaelis Volaterrano Argumenta in eosdem, Venezia:
Hieronymus Scotus 1542, Fol. 141 recto. — Id., Commentariorum Urbanorum Volaterrani,
Octo & triginta libri, 1[1506], Basel: Froben 1530, Fol. 422 recto. (Lib. xxxv1. Aristotelica).
Cf. Dalibor Vesely, Architecture and the Limits of Modern Theory, in: Sylvia Claus/Mi-
chael Gnehm / Bruno Maurer/ Laurent Stalder, Architektur weiterdenken. Werner Oechs-
lin zum 60. Geburtstag, Ziirich: gta Verlag 2004, S. 57-69, hier S. 57.



	"Prudentia non est scientia" : Abstraktion und Erfahrung und die aristotelische Parabel vom 'puer'

