Zeitschrift: Scholion : Bulletin
Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 9 (2015)

Artikel: Quellen

Autor: Oechslin, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-719961

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-719961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I3

QUELLEN

Werner Qechslin

“SOURCEE, s. f., (Physique.) est une eau qui sort de la terre en plus ou moins
grande quantité, & qui forme les puits, les fontaines, les riviéres. Voyez FON-
TAINES, FLEUVE, &c.”

“Article Source”, in: Encyclopédie, ou Dictionnaire Raisonné des Sciences, des Arts
et des Métiers, XV, Neufchastel: Samuel Faulche 1765, S. 412

“[...] quo spectaculo, quid iucundius esse possit?”
Augustinus Steuchius, De Aqua Virgine in Urbem revocanda, Lyon: Seb.

Gryphius 1547, S. 14

Der Quell, das aus der Erde springende Wasser, das sprudelt und uns labt und
erfrischt — was alles verbindet sich nicht mit diesem Bild! Das Wisserchen,
das an seiner Quelle kristallklar und rein an die Oberfliche dringt und uns an
die kindlich unverfilschte, reine Natur gemahnt. Und iiber allem steht die
Idee, in der sich die Quelle mit dem Ursprung verbindet; die Quelle ist der
Ursprung. Um zu erfahren, ob und wie das alles so sei, woher das Wasser
komme und was der Grund von alldem sei, muss man dorthin, zur Quelle,
gelangen. Mit ihr verbindet sich das Bediirfnis, ihr — und der ‘Sache’ — mog-
lichst nahe zu kommen, um nichts zuzulassen, was das reine Wisserchen
triitben und den frischen, gurgelnden Fluss verstummen lassen kénnte.

So erlabt man sich am frischen Quell. Nicht auszumalen, was geschihe,
wenn die Quellen versiegten. Doch vor lauter Freude iiber das sprudelnde
Wasser vergisst man, wie schwierig es sein kénnte, die Herkunft und die Ur-
sache dieses Wasserflusses wirklich zu erkliren. Woher kime denn stetig so
frisch tausendfach das Wasser, wenn nicht ein irgendwie gearteter Kreislauf
dies bewirken wiirde? Doch noch bevor man sich solchen Erklirungen an-
genihert hat, finden sich Bild und Vorstellung mit grundsitzlichsten Fragen
verkniipft. Quelle scheint nicht nur mit Ursprung, sondern auch mit Wahr-
heit verschwistert zu sein.



Francesco Giorgi fragt in seinem berithmten De Harmonia Mundi Totius Can-
tica Tria (1525): “Quid fontes”? Die Antwort liegt auf der Hand: “Non
multum nobis laborandum est, ut declaremus Deum esse fontem.”* Was liegt
niher, als Gott selbst mit der Quelle zu verbinden? Belege gibt es zuhauf.
“Apud te est fons vitae”, sagt Johannes. Und Hieronymus verbindet — in
einer bis heute geldufigen Weise — die Quellen mit den Schriften, die unsere
Seelen besser waschen und reinigen wiirden als das Wasser der Quelle den
Kérper.® Dieser — das Schrifttum mit erfassende — heilsgeschichtliche Blick-
winkel lisst sich auf simtliche Gewisser, selbst auf Stimpfe ausdehnen.
Immer wieder kommt man auf die Quelle géttlicher Vorsehung zuriick.
Umso verstindlicher ist das Verlangen, das Bild mit der eigenen Erfah-
rung zu verbinden. Man will wissen und spiiren, was eine Quelle ist und wie
das Wasser aus ihr heraussprudelt und einen erfrischt. Man geht, auch dies-
beziiglich der Erfahrung vertrauend, zur Quelle, weil man einer Sache auf
den Grund gehen will. Und man erfihrt, wie spontan und stets ‘neu’ frisches
Wasser aus der Quelle hervorsprudelt und dass dies bestindig und immer
wieder, in ewiger Bewegung geschieht. Das Neue steht dann eher auf der
Seite der Wahrnehmung — und des Genusses. Die Quelle selbst verrichtet

ununterbrochen und in steter Bewegung ihre Wobhltat.

Der spontane Genuss und die nie versiegende Lebenskraft in einem - nie-
mand mochte diese wohltuende Wirkung der Quelle missen. Rom, stets
berithmt fiir seinen Reichtum an Quellen und Brunnen, hat sich immer
angestrengt, diese Wohltaten auch sichtbar zu machen und in aufwendigen
Brunnenbauten vorzuzeigen; die “mostre d’acqua”, so auch die wohl be-
riihmteste, die Fontana di Trevi, sind uniibersehbare Zeichen pipstlicher
Politik zugunsten der Stadt und ihrer Bewohner. Der zeitweilige Biblio-
thekar des Vatikans, Agostino Steuco, der nach der Renovierung durch
Nikolaus V. nochmals die Erneuerung des zuleitenden Aquidukts “Acqua
Vergine” anstrebte, propagiert 1547 “non fontes ficticios [...] sed veros
naturalesque”. Wirkliche Brunnen sollen es sein, deren reichlich flies-
sendes Wasser als ein Spektakel zur Freude der Menschen inszeniert werden
moge: “quo spectaculo, quid iucundius esse possit”.’ (Tafel 1x; Abb. 1)

Aus der rémischen Tradition wissen wir, dass nicht nur die Schaufassa-
den der “mostre d’acque” wie ‘reichsprudelnde Quellen’ inszeniert wurden,
sondern dass auch die Zubringer des Wassers, die Aquidukte, mit dem
Begriff der Quelle verbunden worden sind. Die gesamte Wasserzufuhr,
der die Rémer das in Fiille plitschernde, quellfrische Wasser in ihrer Stadt



Mmmm FGNTARAECASE[LOMLAC@.PAOLL
a 8Pictro mv,_ﬁlelmh MJJPM&VM a Bracciano Architet®di Giouanni Fontana .

\_ B Folda del.ct ine. ke B S T Vi 4G R = Olae Reff e rampo in Rama olls pac o Priv-dal 5 Ponk

~ ‘.5, e

Abb. 1: “Altra Veduta della Fontana, e Castello dell’Acqua Paola”, in: G.B. Falda,
Le Fontane di Roma nelle Piazze e Luoghi pubblici della Citta [...], Libro Primo,
Roma: Gio. Giacomo de Rossi alla Pace, o.]. [1684], gez. und gest. von G. B. Falda, Tafel 12

verdanken, wird mit dem Namen der Quelle apostrophiert, erscheint gleich-
sam als deren verlingerter Arm; Raphael Fabretti, der Autor der klassischen
Darstellung De Aquis et Aquaeductibus Veteris Romae belegt dies 1680 mit
numismatischen Zeugnissen der Antike.* (Abb. 2)

Man war also stets mit den Problemen der Wasserzufuhr und -lenkung
und mittelbar mit dem gesamten Wassekreislauf befasst, dessen auffilligstes
Zeichen die Quelle war. Und so war die Frage nach dem Ursprung vor-
erst — und sinnvollerweise — stets auch diejenige nach der Herkunft und
dem ‘Ursprung’ des Wassers und insgesamt nach dem Zusammenhang der
verschiedenen Gesichtspunkte.

Antonio Vallisnieri, der in seiner Zeit wie kaum ein Zweiter der Frage der
“Origine delle Fontane” nachgegangen ist, spricht deshalb 1715 einleitend
in seiner einschligigen Untersuchung von einem “Filosofico Problema”; es
geht um ein vertieftes Verstindnis des Sachverhalts, diesmal unter Einbezug
antiker und moderner naturphilosophischer Anschauungen.® Doch lingst ist

dies auch zu einer Frage 6ffentlichen Interesses geworden, die sich nicht nur



APH.FABRETTI
GASPARIS . F. VRBINATIS .

DE.AQVIS
A

AQVAEDVCTIBVS
| VETERIS.ROMAE

DISSERTATIONES . TRES

s

. R O M AE e ' !
Typis loannis Baptifte Bufsori . MDCLXXX.
SVPERIORVM PERMISSV.

"
¥

Abb. 2: Raph[ael] Fabretti, De Aquis et Aquaeductibus
Veteris Romae, Roma: Ioannis Baptista Bussotti 1680, Titel

“a’ Letterati di varie maniere”, sondern auch “alle Dame, a’ Cavalieri” und
an Vertreter 6ffentlicher Amter und Einrichtungen richtete.

Gewidmet hat Vallisnieri seine an der Accademia de’ Ricovrati in Padua
gehaltene Lezione Accademica dem Stifter des Istituto delle Scienze in Bolo-
gna, Luigi Ferdinando Marsigli. Damit verbunden ist sein Bekenntnis zur
naturwissenschaftlichen Forschung in der Nachfolge eines Francesco Redi.
Und er meint dies ganz konkret. Auch wenn er sich auf die meteorologischen
Messdaten des Pariser Observatoriums bezieht, fiir deren Vermittlung er
ganz besonders dem Abate Conti dankt, so sind fiir Vallisnieri letztlich die
eigenen Beobachtungen in seiner Umgebung entscheidend. Das lisst ihn
dann - im Hinblick auf den Umgang mit Daten wie mit den alten Texten

von Aristoteles oder Plinius — sagen: “se colla vista, non col pensiere 1’ho



17

confermata, e, quasi dissi, imparata dalla sola natura, non mai ingannatrice
maestra, quando solitario sull’erte cime de’ monti I’interrogava, se ogni fe-
nomeno piu occulto, spettante all’elemento dell’acqua, senza tanti cavilli, e
fole da romanzi, si disconde”.® Naturbeobachtung — ohne Phantasterei und
ibertriebenen, losgelosten Scharfsinn — soll uns zur Einsicht in den Ur-
sprung der Quellen fithren; “a forza d’occhio, e di mano” vollzieht sich
diese Lektion nach der Natur. Die Arbeit im Inneren der Erde (“dentro le
viscere della terra”) muss — ganz in der Tradition eines Francis Bacon — dem
Rezept derer folgen “che I’hanno coll’ingegno, e colla mano”. Selbst Vitruv
wird nachtriglich dieser naturforschenden Methode zugeschlagen, “il quale,
benché non facesse professione di Filosofo speculativo, potea pero esserlo
naturale, per la grande sperienza, e famigliarita, che avea colla terra”.’

Das Interesse gilt den konkreten “operazioni della natura”; ihnen muss
man auf den Grund gehen wollen, will man mehr iiber die Quellen erfahren —

und aus ihnen schopfen.

Man weiss Bescheid, so scheint es. Doch all das, was Vallisnieri in die Diskus-
sion wirft, ist kaum eine abschliessende Einsicht und Erkenntnis, sondern
vielmehr der Anfang einer sich weit verbreitenden Forschung zum Gegen-
stand. Das schligt sich schon deutlich in der zweiten, wesentlich vermehrten
Ausgabe der Origine delle Fontane von 1726 nieder.® (Abb. 3 und 4) Dort finden
sich nicht nur Zeugnisse des Austausches mit Johann Jakob Scheuchzer, der
seine stratigraphischen Beobachtungen zu den Bergflanken des Urner- und
Walensees nach Padua tbermittelte, sondern auch erginzende Briefe, unter
anderem vom Philosophen und Arzt Gaston-Giuseppe Giorgi aus Florenz und
vom Mathematiker Domenico de’ Corradi d’Austria aus Modena, eine “lezione
accademica” des Florentiner Arztes Giuseppe Avanzini und dergleichen mehr.
Die Zahl der Beitriger belegt das grosse Interesse, das diesen Fragen damals
sicher war. Dabei stand immer noch und immer wieder im Raum, wie viel der
allseits beschworenen Naturbeobachtung abzugewinnen sei und wie viel —
gleichwohl — dem einzelnen “Filosofo Visionario” und den “stravanganze del
suo Cervello” geschuldet bleibe.” “Lasciamo a’ Poeti queste Chimeriche
fantasie” wird den Kritikern, die “per via di ghiribizzi” den “celebratissimo
Signor Vallisnieri” und “seguace fedele del nostro Gran Redi” angreifen, zu-
gerufen. Mit Galileo wird ein solcher Missstand allzu phantasievoller Deu-
tung auf das “cola si rivolge, dov’e I’eccesso, e la maraviglia” zuriickgefiihrt."

Doch wie sollte man sich angesichts eines solchen grundlegenden, wenn
auch ‘mysteriosen’ Problems ruhig verhalten? Vallisnieri schliesst seine



18

 Primario Profeffore di Medicina Teorica
elidente nell’ Univerfia di Padova,

—-T ‘Trr-n".‘——ariﬁ—r‘ i -f" Fikd
&y ¥ L 3

Abb. 3: Antonio Vallisnieri, Lezione Accademica

intorno all’Origine delle Fontane [...],
Venezia: Gio. Gabriello Ertz 1715, Titel der ersten Auflage

“Annotazioni” mit Francis Bacon: “Est vertigo quaedam, & agitatio perpe-
tua, & circulus.”’* Die Frage nach der Quelle und dem Kreislauf des Wassers
wird zum Paradigma wissenschaftlicher Fragestellung schlechthin; mittelbar
kehrt sie ins Gesichtsfeld philosophischer Erérterung zuriick.

In der Tat, sie ist von grundsitzlicher Bedeutung und noch viel enger
an eigene menschliche Erfahrung gekniipft. Empedokles, dessen Nihe zur
Medizin stets bekannt war, lisst den Vergleich mit den Funktionsweisen
unserer Kérper umso plausibler erscheinen: Der Kreislauf des Wassers, das
frische Sprudeln der Quelle gemahnen an uns selbst; Empedokles sugge-
riert, dass unsere Gedanken und unsere Seele im Blut lebendig sind, dessen
‘Strudeln’ er dann — gemiiss der Ubersetzung von Bernhard Heinrich Carl
Lommatzsch — wie folgt beschreibt: “In den Tiefen des Blutes genihrt, das



- = e T T AR s o P E

EZIONE
"ACCADEMICA
INTORNO L'ORIGINE DELLE FONTANE,

Con le Annotazioni per chi maggiore della
DI ANTONIO VALLISNERI,

Pﬂim Profeffore di Medicina T Iniverfitd
I‘ml&ml! M.(.‘.C.mu

’ECONDA BDIZIOH:
Cnnh(b_‘l-ﬁe Differtarorie, on’alira Lezic Anu-

T 1o
Dm..ulfxﬂ.' GastonT

PE GIORGI
. » lhh

»

E CONSACRAT A Al x.ucnzu

ALESSANDRO , E-SCIPIONE
FkATELLI MAFFEI,

i [s4 EEEmETERT

in Merceria di 8 Salvatore.
E'SUPERIORI, E PRIVILEGIO.

b ) i 4 £y

Abb. 4: Antonio Vallisnieri, Lezione Accademica intorno L'Origine delle Fontane [...]
Seconda Edizione, Venezia: Pietro Poletti 1726, Frontispiz und Titel der zweiten Auflage

strudelt entgegen, | Wo der Gedanke am meisten beweget wird bei den Men-
schen.”” So konnten wir uns der Quellen als eines unserer eigenen Natur
gleichsam einverleibten, lebensnotwendigen Phinomens vergewissern.

An diesen Zusammenhang hat — fiir viele wohl tiberraschend — Athanasius
Kircher erinnert, als er 1665 und 1678 in seinem monumentalen Werk Mun-
dus Subterraneus just damit die Fragen nach dem Ursprung der Quellen und
Flusse und nach dem Wasserkreislauf einleitete (Tafel xi1, Abb. g):

Et primo suppono, Hydrophylacia Naturae, uti & siphones, sive inciles hydrago-
gos non casu aut fortuito, sed magno Naturae consilio imo non minori industria,
quam venas & arterias in corpore hbumano sive Microcosmo, vasis humorum,
insertos fuisse; & quemadmodum Aeterna Sapientia omnia in numero, pon-
dere & mensura constituit, ita quoque interiorern Geocosmi oeconomiam & fa-
bricam iis adminiculis instruxit sine quibus aeternum praevidit czusas rerum

nullum effectum producere potuisse."

Der ‘Mikrokosmos’ des menschlichen Korpers kennt also genau wie die
Okonomie des gesamten ‘Geokosmos’ einen solchen inneren Kreislauf, ohne



Abb. 5: “Hydrophylacia”, die Wasserspeicher im Inneren der Berge

als Ausgleichsbecken und Garant des stindigen Flusses der Quellen,
mit Zu- und Abfluss vom Meer, in: Athanasius Kircher,
Mundus Subterraneus, in xi1 Libros digestus, 1, Amsterdam:
apud Joannem Janssonium a Waesberge & Filios [1665] 1678, S. 254

den es gar nicht zu — den jeweils erwiinschten — Wirkungen kime (“nullum
effectum producere”). Dort, in dem der gottlichen Vorsehung und der “Ae-
terna Sapientia” geschuldeten Naturvorgang, ist die Ursache grundgelegt,
nach der auch Athanasius Kircher gemiss den aristotelischen Zielsetzungen
einer Wissenschaft, nimlich der Suche nach den Griinden, forscht. Mehr
noch, Aristoteles’ grundsitzliches Fragen nach den Ursachen ist ihm zu ab-
strakt und metaphysisch (“valde abstracte & more suo Metaphysice de Fon-
tium causus philosophatus est”'*); Kircher sucht explizit nach ‘wirklichen’
Erklirungen und Griinden dieser Naturphinomene in der Natur selbst: “nos
ad propriores causas progressi” hilt er gegen das, was bei Aristoteles im
Dunkeln bleibe (“qui in obscura Aristotelis sententia latent”).” Seiner erfah-
rungsorientierten Quellenforschung stellt er deshalb einige Grundannah-
men voran, etwa, dass es im Inneren der Erde und im Meeresgrunde Héhlen
und Schliinde aller Art gebe (“innumeris cavernis [...] pertusum esse”), dass

Sonne und Mond einen Einfluss auf “flux” und “reflux” des Meeres hitten,



Abb. 6: “Lacus in Monte S. Gotthardi”, Beispiel eines im Berginneren befindlichen

Wasserspeichers, in: Athanasius Kircher, Mundus Subterraneus, in xu1 Libros digestus,

1, Amsterdam: apud Joannem Janssonium 3 Waesberge & Filios [1665] 1678, S. 255

dass aus dem Inneren der Erde Vulkane nach aussen dringten, dass im Inne-
ren der Erde generell Druck herrsche, der nach aussen entweichen wolle und

dass sich all diese Phinomene in unterschiedlichster Weise manifestierten.*

Aufgrund solcher Annahmen lassen sich Modelle bilden, gemiss denen das
Wasser austritt und sich iiber Quellen in die Fliisse ergiesst, was die -
schwierigere — Frage mit sich bringt, wie diese Reservoirs aufgefiillt werden;
jedenfalls, so Kircher, gentigten blosse Verdunstung und temporirer Regen-
fall nicht, um den stindigen Wasserfluss (“tam ingentia flumina perenni
fluxu”) zu erkliren. Daher richtet er sein Augenmerk auf die ausgedehnten
Wasserbecken “sub aperto coelo”, sieht in unmittelbarer Nihe jener gewal-
tigen, im Alpengebirge zusammengehaltenen Wasserreservoirs stehende
Gewisser, “in Helvetia Lacus Lemanus, Lucernius, Tigurinus, & Acronia-
nus” etwa.”” In jedem Fall muss Kircher sich um die grundsitzlichen physi-
kalischen und chemischen Probleme kiimmern, weshalb er sich Fragen vom
Vakuum bis zur Verdunstung zuwendet. (Abb. 6)



22

Abb. 7: “Hydrophylacium intra viscera montium”, Wasserreservoir im Inneren von Bergen

und ausserhalb als Seen, in: Athanasius Kircher, Mundus Subterraneus, in xu Libros digestus,
1, Amsterdam: apud Joannem Janssonium a Waesberge & Filios [1665] 1678, S. 88

Die meisten dieser Vorstellungen wie jene des Kreislaufes oder der schon bei
Platon vermuteten Wasserreservoirs, auf die noch Vallisnieri Bezug nimmt
(“smisurata caverna piena d’acque”’®), sind nicht neu. Doch es mangelt an
schliissigen Erklirungen der komplexeren Zusammenhinge; Athanasius Kir-
cher stellt sie in den Rahmen einer gottgeschaffenen Ordnung, indem er den
‘Geokosmos’ an die “Sapientiae Divina” anbindet, und belisst sie dort, in
einem gottlichen Schépfungsplan (“Idea Globi Terreni in Mente Divina exi-
stens”"®). Auch dabei kann er sich auf Platon berufen.*” Doch entscheidender
ist wohl, dass Kircher bei Nahsicht der Probleme nicht nur den Kreislauf
und die Schwierigkeit einer plausiblen Erklirung dieser ewigen Bewegung
aus der Erfahrung erkennt, sondern auch betont, wie heterogen und vielfil-

tig die Natur sei, zu deren Erforschung er gerade angesetzt hat. (Abb. 7)

Weit weg vom idyllischen Bild einer lauschigen, dahin sprudelnden Quelle
ist hier die Einsicht in die Notwendigkeit einer anforderungsreichen Erfor-
schung der “minime homogenae sed heterogeneae naturae” entstanden.”
Allem liegt die “incredibilis varietas rerum” zugrunde; und wollte man den
Dingen in ihrem Bezug auf ein Ganzes oder gar auf eine Vereinigung
(“unio”) nachgehen, ginge dies nicht ohne Respekt vor dieser Vielfalt in den
Dingen und dem Nebeneinander von Harmonie und Widerspruch: “non nisi



- DELL‘ ORIGINE
D E L.L E

'BQN'TANE

E. DELL® ADDOLCIMENTO
DELL ACQUA MARINA

LETTERE
&7 SGRITTE

 AESSIG. CONTE N.

e ,_[
NlcoLd GHEZZI

E;eﬂo Simone Occhi. Con Jicenzade J’uporm'i. s

W . j
Abb. 8: Nicolo Ghezzi, Dell’Origine delle

Fontane e dell’addolcimento dell’acqua marina

[...], Venezia: Simone Occhi 1742, Titel

22

varietate rerum, & in admirandis consensus dissensusque naturalium rerum.
Das Universum, so Kircher, ist eine aus Konsonanz und Dissonanz gebildete
Harmonie (“ex consonis & dissonis conflata harmonia”)**, womit er auf die

Ausfithrungen in seiner Musurgia verweist.

So ist selbst der musikalische Aspekt in den Kreislauf der Uberlegungen zum
Wasser und zu den Quellen wiederaufgenommen. “E che v’ha, che non sia
ammirabile”: Nichts, was in der Natur ist, wire nicht wunderbar und bewun-
dernswert, schreibt Niccolo Ghezzi, auch er ein Jesuit.** (Abb. 8) Er strengt
sich an, einer voreiligen Harmonie in der Argumentation entgegenzuwirken;
es geht nicht anders, wenn man sich in Anbetracht des so plausiblen Wasser-
kreislaufes auch noch das Problem des salzigen Meerwassers vornimmt.

Derlei Themen haben allgemeines Interesse gefunden. Sie lassen sich ‘wis-



24

 INPERSI SCIOLTT R
DI GIUSEPPE xova‘??t
Seritto al Sig. Abbate -

J;)_I,_.*a:rgm‘r uaranmx&

Fe

i

ANTONIO PK

;n’:"

LLAVIC:Lm. i

) 1IN MOﬁENA MDCCLXX. "2
PO m«nauﬂﬁimmﬁ“&&nwa -
v GiovaNNI MONTANAFM, |
i ; Con Lic. de S‘kp a

Abb. 9: Giuseppe Rovatti, Dell’Origine delle Fontane.
Componimento Poetico in versi sciolti,
Modena: Giovanni Montanari 1770, Titel

senschaftlich’ nicht erschépfen, und vieles bleibt offen. Damit ist auch ge-
wihrleistet, dass die ‘literarischen’ und ‘poetischen’ Zuginge weiterhin zum
Zuge kommen. Fiir den Naturforscher Giuseppe Rovatti, der sich 1770 der
“origine delle fontane” in einem “componimento poetico”, in Versen,
annimmt, ist es Antonio Vallisnieri, der nicht nur durch seine Analysen iiber-
zeugte, sondern den “buon gusto delle moderne scoperte” an der Universitit
von Padua eingefiihrt hat.”® Die Quelle, ein Gegenstand gehobener Unter-
haltung! Wer wire nicht an alldem interessiert, was sich um dieses Thema
rankt! (Abb. 9)

Man kann es auch so sehen: Gerade welil sich die Frage des Wasserkreis-

laufes, der ‘Herkunft’ des munteren Wiasserchens, das da so schon plitschert,



25

einer schnellen und einfachen Erklirung entzieht, bleiben die Vorstellung
und das Bild der Quelle als eines sich stets erneuernden, uns erfrischenden
Wasserspenders erhalten. Und manchmal scheint es auch, dass der sprudelnde
Quell fiir sich allein genommen unser Vorstellungsvermégen weit mehr be-
lebt als jene komplexe Frage des nie ganz geklirten Wasserkreislaufes.

II.

“In jedem Zustande der Dinge kann man also alle Augenblicke etwas bemer-
ken, was in den andern nicht enthalten war. Stets merket man an ihnen die
Verinderung, die Quelle des Neuen und Besonderen, die wir hier genauer
aufgesucht haben.”

F.L. von Hopffgarten, Ueber das Besondere und die Neubeit, Leipzig: Johann
Friedrich Junius 1772, S. 10f.

“Die reinsten Quellen der Kunst sind geoftnet; gliicklich ist, wer sie findet
und schmecket.”

J.J. Winkelmann, Gedanken iiber die Nachahmung der griechischen Werke in der
Malerey und Bildbauerkunst, Zweyte vermehrte Auflage, Dresden/Leipzig:
Waltherische Handlung 1756, S. 2

Damit muss man sich abfinden, oder eben umgekehrt, man erfreut sich, dass
mit dem scheinbar so eindeutig klaren Bild des sprudelnden Quells, der uns
bei oberflichlicher Betrachtung gleichsam ex nihilo Erquickung verschafft,
so viele Fragen verkniipft sind. Was da aus der Erde kommt und uns immer
neu bezaubert und labt, hat seine Faszinationskraft uneingeschrinkt behal-
ten. Gerade weil sich hier mehr Fragen auftun, als Losungen suggeriert
werden, und die Quelle ‘nur’ der Zugang zu grundsitzlicheren Problemen
darstellt, bleibt sie als Inspirationsquelle jederzeit frisch und ist ein
starkes Symbol.

Eine dynamische Angelegenheit — nicht nur wegen des fliessenden
Wassers! Die Diskussion von und um Antonio Vallisnieri hat den Reichtum
moglicher Fragen erfahren lassen; auch das scheinbar beschrinkte Interesse
am Einzelnen wandelt sich schnell zum Blick auf die ganze Vielfalt der
Natur. Losgelosten “vane speculazioni” erteilt er — mit Francis Bacon — eine
Abfuhr. Von Platons Verteidigung durch einige Jesuiten, wonach der Philo-

soph aus gegebenem Anlass nicht “da filosofo naturale, né da storico, ma da



mitologico” gesprochen habe, hilt er wenig.”* Es gehe dort um eine andere
als um unsere Welt. Der Naturphilosoph — und auch der Geisteswissen-
schaftler — wird sich vordergriindig den spezifischen Merkmalen der Quelle,
dem Objekt zuwenden:

Non si guardi la natura da lungi, come da un’alta torre, diceva il gran Bac-
cone di Verulamio, occupandoci in loiche, e vane speculazioni: né si pensi
a’ riboboli, ed a’ capricci; ma si discenda, e si accosti a’ particolari, guardan-
dogli con iscrupolosa esatezza, e troverassi piu utile, e piu vero il discerni-

mento.”’

Was mehr als skrupulése Exaktheit suggeriert uns der Umgang mit Quellen!
Fiir einmal nicht der Blick von hoher Warte. Heruntersteigen soll man, um
sein Objekt — die ‘Quelle’! — aus allernachster Nihe zu beobachten und zu
priifen. Das ist die Lektion der Naturphilosophie, die uns Vallisnieri am
Beispiel des Wasserkreislaufes erteilt. Es passt zum Umgang mit den ‘Quel-

len’, auch wenn diese ‘bloss’ Texte sind.

Man gerit in Schwierigkeiten, wenn man zu sehr nach den ‘symbolischen’
Bedeutungen sucht. Zu sehr sind jene Bilder der Natur abgeschaut, auch
wenn sie — wie im Falle Epikurs — zuweilen sehr summarisch gefasst sind.
(Vallisnieri referiert nach Diogenes Laertius, “che le acque delle fontane
possano, essere generate nelle viscere della terra, le quali colando, e a poco
a poco ammassandosi formino quegli sbocchi, che noi chiamiamo fontane,
[...]7.*) Doch es bleibt dabei, die mit den frischen Wisserchen und mit der
Natur verbundenen Bilder sind zu stark, als dass man ohne sie auskommen
konnte. Es quillt und sprudelt auch bei den ‘schriftlichen Quellen’. Doch die
Metaphorik hat den Blick von der wirklichen Quelle allzu haufig abgelenkt.
Hans Blumenberg hat in seinem aus dem Nachlass herausgegebenen Essay
iiber Quellen die beiden “Ordnungsrufe” ““Zu den Sachen!” (ad res)” und
“Zu den Quellen! (ad fontes)” gleich zu Beginn in den Gegensatz gestellt
und mit verschiedenen “Disjunktionen” verkniipft.” Fiir ihn ist das ‘Zu den
Quellen!” ein “Riickruf’, und so formuliert er: “Die Quellen sind immer
verloren, liegen immer im Riicken der Geschichte.”* Ihm steht das — sta-
tische — Bild des sich im ruhigen Wasser spiegelnden Jiinglings Narziss
niher als der sprudelnde Quell. Dass die Quelle ‘fliesst’, ist ihm kaum der

”31

Rede wert. “Wasser ist nicht gleich Wasser.”*' Blumenberg wendet sich

gegen die von Historikern gebilligte Autoritit der Quellen, die er bis auf



27

Leopold Ranke und bis auf Gustav Droysens dagegengesetztes “Das wahre
Faktum steht nicht in den Quellen” zuriickverfolgt.*® Nicht mehr das
frisch quellende Wasser, stattdessen ‘Dunst’! Droysen habe es darauf ab-
gesehen, die “letzte Herkunft des geschichtlichen Sachverhalts in Unbe-
stimmtheit oder gar Unendlichkeit verschwimmen zu lassen”.** Blumenberg
macht eine “Rhetorik der Verundeutlichung”** dort aus, wo man sich doch
dem Ursprung am nichsten fiithlte. Was Blumenberg mit Droysen verbindet,
ist “Kulturgeschichte” und damit einhergehend ein “Programm der Ent-
grenzung des historischen Gegenstandes”. Damit ist die Quelle vorerst
griindlich demontiert: “Etwas historisch Entschlafenes wird ins Leben zu-
riickgerufen.” Blumenberg scheint sich in erster Linie fir die Distanz zu
interessieren, die uns von ‘Quellen’ trennt. Das erkennt er schon bei Cicero
und lidsst ihn von zwei — eher getrennten als verbundenen — Kulturen spre-
chen.’® Die Metapher, wie sie hier und bei Vico verwendet werde, stehe
nicht fiir Reinheit, sondern fiir die Triibung der Quelle.’” Man sieht das
Unheil nahen; es sind nicht Quellgéttinnen, sondern die Quellensteuer und
die “Quellenmetapher als rhetorisches Instrument der Finanzwissenschaft
und Finanzkunst”, mit der Blumenberg seine Metaphorologie der Quelle
beendet.””

Doch so einseitig und hoffnungslos sind die Ansichten der Historiker und
Philosophen, die sie mit dem Eindruck frisch quellenden Wassers verbinden,
keineswegs. “Etwas Vollkommenes wird also hier Niemand weder erwarten,
noch auch finden”, schrieb Leopold Ranke am Ende seines Erstlings von
1824. “Aechtes und Unichtes, Schones und Zuriickstofiendes, Glinzendes
und Unscheinbares”, Denkmiler, Augenzeugenberichte, “Urkunden, angeb-
liche und wirkliche”, aus solcher Vielfalt ist die Geschichte gemacht. Und
gerade deshalb fihrt Ranke fort: “Vor Allem fragt sich, wem von so Vielen
eine originale Kenntniff beygewohnt, von wem wir wahrhaft belehrt werden
konnen.”** Also macht er sich auf und schreibt Zur Kritik neuerer Geschicht-
schreiber, wohlwissend, dass dieser Gang, insbesondere “der Weg der leiten-

” o«

den Ideen in bedingten Forschungen”, “eben so gefihrlich, als reizend” ist.*
(Abb. 10)

Es geht nicht anders, als dass man sich diesem Experiment ausliefert
und sich der Quelle annihert. Und so findet wieder zusammen, was sich
mit dem Bild der frischen, sprudelnden Quelle nach wie vor verbindet, “der
freie Traum der Kindesphantasie, sowie der von Aussen gegebene sinnliche

Eindruck”.*" Das, so Friedrich Creuzer, bilde “ein einziges ungetrenntes



28

Abb. 10: Leopold Ranke, Zur Kritik
neuerer Geschichtschreiber,

Leipzig/Berlin: G. Reimer 1824, Titel

geistiges Gut”. Da schwingt natirlich die alte Vorstellung mit, nach der der
Mensch “in der Poesie zuerst seine Gedanken und Empfindungen ordnen
[lernte]”, bevor das “Factum” in ihr dank dem bald einmal hinzugekom-

” “seinen ersten Ausdruck” fand.* Nicht die

menen “Schatz der Erfahrungen
“Disjunktion von Sachen und Worten” (Blumenberg) qualifiziert die Quelle,
sondern das Zusammengehen der inneren und dusseren Welt.

Wer die Quelle mitsamt dem dynamischen Kreislauf des Wassers ins
Auge fassen will und wer dabei das spontane Heraustreten des sprudelnden,
frischen Wassers als den urspriinglichen Eindruck genauso wie die schwie-
rigen Fragen des vertiefenden Ergriindens ernstnimmt, wird dem Objekt wie

der Vorstellung der Quelle niherkommen.



29

Bleiben das Verlangen und die Sehnsucht, die sich mit der Quelle ver-
binden. Johann Joachim Winckelmann hat dem auf seine Weise entspro-
chen und auch den Ort und den Weg gewiesen, die Labsal und Erfrischung
gewihren. Die Gedanken iiber die Nachabmung der griechischen Werke in der
Malerey und Bildbauerkunst eroffnet er mit dem Hinweis auf den “guten
Geschmack”, der sich “zuerst unter dem griechischen Himmel zu bilden”
begann.® Daran schliesst sich die Aufforderung an: “Diese Quellen suchen,
heifit nach Athen reisen.” Und es folgt das Versprechen: “und Drefiden wird
nunmehro Athen fiir Kiinstler”.* Auf nach Athen!

III.

“[...] Sie sind alle methodologisch gerichtet und wollen weniger die tatsich-
liche Verwobenheit der Sprache mit dem Leben beleuchten, als die Stand-
punkte und Begriffe herausarbeiten, mittelst deren die Sprachwissenschaft
die Bewegung und Festigung dieses Flechtwerks zu erkennen hofft.”

Karl Vossler, Gesammelte Aufsitze zur Sprachphilosophie, Miinchen: Max Hue-
ber 1923, S. viii (Widmung des Sammelbandes an Julius von Schlosser “im
August 19237)

“Ganz anders Ghiberti. Schriftliche Quellen sind ihm iberhaupt fremd [...]”
Julius von Schlosser, “Ghiberti als Schriftsteller”, in: id., Denkwiirdigkeiten

des Florentinischen Bildbauers Lorenzo Ghiberti, Berlin: Julius Bard 1920, S. 26

Winckelmanns Aufruf zum Gang zu den Quellen, womit er Griechenland
und Athen meint, ist weder Rezept noch Methode: vorerst beschreibt er
‘nur’ einen Gegenstand; an ihm kommt keiner vorbei. Der direkteste Zugang
gelingt iiber die Quelle, weshalb sich die Glaubwiirdigkeit des Historikers
damit vergleichen lassen muss. Der friihere Jesuit und Chorherr zu Zurzach
Joseph Anton Weissenbach hat dies 1789 in seinem Lehrbiichlein Ueber das
Wesentlichste in der Geschichtkunde [...] thematisiert, dessen Widmung wie
folgt beginnt: “Das Wesentlichste in der Geschichtkunde ist ausser Zweifel
die Zuverlissig- oder Glaubwiirdigkeit der Geschichtschreiber. Alle Kunst-
richter haben sie den Grund, oder die Seele einer Geschichte genennet.”®
(Abb. 11) Es geht um das Verhiltnis des Historikers zu seinem Gegenstand;
und mit “Seele” taucht jener Begriff wieder auf, der so oft mit der Quelle

verbunden wird. Weissenbach kennt die Fallstricke; er erinnert daran, dass



30

iz bu

Abb. 11: Joseph Anton Weissenbach, Ueber das
Wesentlichste in der Geschichtkunde, Oder Von der
Glaubwiirdigkeit der Geschichtschreiber [...],
Ziirich: Orell, Gefiner, Fiifili und Comp. 1789, Titel

Leichenreden, wie schon Perizonius schrieb, grundsitzlich verdorben sind.
Das “Laster der Schmeicheley” sei verbreitet. Zu getitigten Widerspriichen
meint er: “Das ist zeitungisch nicht historisch”; er habe “hier mit gutem
Bedacht auf die Zeitungsschreiber gestochen”, die ihre Arbeit ja des Lohnes
wegen erbrichten.* Zum Historiker passten keine Voraussagen jeglicher
Art. Und man solle nicht “den Juristen machen”, der sich auf “blosse Muth-
massungen, rechtliche Scheingriinde (Praesumptiones)” stiitzt.*’

Alles weist darauf hin, dass die Glaubwiirdigkeit vom Objekt und vom

Umgang mit ihm bestimmt werden muss. Zuriick zu den Quellen! “1. Dem



ist vorziiglich zu glauben, der was selbst erlebet, oder Antheil genommen hat.
11. Der giiltige Zeugen hat. 111. Der Zeugen hat, die Zeitgenossen waren.” Es
folgen schriftliche und dingliche Zeugen, “Manifeste”, Dokumente, Proto-
kolle, “alte Aufschriften”, Gemilde, Miinzen und Bilder, “Stammenbiume”
oder “gute Reisebeschreibungen”.* Den kritischen Umgang mit dieser Viel-
falt moglicher Quellen zu erlernen, das ist das Anliegen Weissenbachs. Bei
allen Unwigbarkeiten gilt dann beispielsweise ‘je niher desto besser’, und:
ein irgendwie autorisiertes Dokument mag dem Ursprung und Grund einer
Sache niherstehen und als Quelle ihren Wert im Hinblick auf die gesuchte
“Glaubwiirdigkeit” beanspruchen kénnen. Dabei sollen die “Regeln, und
Sitze” helfen, die Weissenbach erértert. Und er schliesst mit einer Biblio-
graphie sowie einer Liste der irrigen Fabeln, darunter die Weissagungen der
Sibyllen, die Mihr “Das iibernatiirliche beym Migdchen von Orléans” oder
jene, dass “Raymundus Lullus heilig sey, und seine Wissenschaft von oben

gehabt habe”.*

Niemand behauptet, dass die Quellen a priori wahr seien; doch sucht man sie
auf, weil die Fihrte dorthin womdoglich die richtige ist und es sich deshalb
lohnt. Man sucht nach den Quellen, um sich dort aufzuhalten und um dem
gesuchten Ziel méglichst nahe zu sein. Die ganze Aufmerksamkeit und For-
scherenergie gilt diesem Ort und seinem Kontext, jenem Flechtwerk, dessen
Entwirrung zuweilen aufwendige “Kirrnerarbeit” bedeutet, gerade dann,
wenn man dariiber hinausgelangen will.** Julius von Schlosser, der dies fiir
sich in Anspruch nahm, erinnerte nicht wegen seines vehementen Festhal-
tens am Quellenstudium, sondern dank der souverinen Art, iiber diese
Kenntnisse und Erfahrungen zu verfigen, an die polyhistorische Tradition
und an den universalen Gelehrten des 18. Jahrhundert. Sein Nachfolger und
Schiiler Otto Kurz schrieb: “Julius von Schlosser nacque 1866 e mori il 3
[sic] dicembre 1938, ma essenzialmente apparteneva al Settecento.”’ An
dieser Charakterisierung ist hochstens zu bemingeln, dass sie den Eindruck
einer allzu ausschliesslichen Ausrichtung auf die Vergangenheit erweckt. Bis
heute werden Quellen oft so beschrieben. Sie erscheinen dann als eine Art
archiviertes Material, auf dem man seine Erforschung der Vergangenheit
aufbaut.”

Bei einer solchen Sichtweise verliert die Quelle Frische und Anzie-
hungskraft. Der Umgang mit ihr musste sich indessen schon immer an der
Verstindlichkeit in einer ‘jeweiligen Zeit’ orientieren. Der hohe Grad an

Authentizitit der Quelle wird erst wegen ihres knappen zeitlichen Abstandes



32

Abb. 12: Johannes Alexander Braflicanus (Hg.), D. Salonii [...]
Episcopi [...], Dialogi duo, in quorum priore Parabolas Salomonis,

in altero autem Ecclesiasten interpretatur. Bessarionis [...], de ea parte
Evangelij [...], Hagano=z: Iohan Sec[erus] 1532, Titel

zum entscheidenden Kriterium, um eben jene “Glaubwiirdigkeit” herstellen
zu kénnen oder zu garantieren. Entsprechende quellenkritische Kommen-
tare sind — an klassischer Stelle — etwa von Hieronymus uberliefert; weil
textliche Quellen zuweilen von sachlich inkompetenter Hand kopiert oder
‘korrumpiert’ wurden, bediirfen sie gelegentlich der Korrektur und in jedem
Fall der Deutung zugunsten eines besseren Verstindnisses.”* Bessarion
schreibt dazu, dass gerade fiir die “scripturae sacrae” das “quae res signifi-
cent” gilt und gelten muss; man darf und muss unterstellen, dass mit einer
Aussage eine Bedeutung verbunden sei. Ein Verstehen-Wollen ist zwingend;



QUELLENSCH RIFTEN

e

KUNSTGESCHICHTE

UND

KUNSTTECHNIK DES MITTELALTERS:
UND DER
RENAISSANCE _

mit Unterstityung des k. k. dsterr. SMmisteriums fur Kultus und Unterricht,
im Vereine mit Jackgenossen heransgegeben

R. EITELBERGER v. EDELBERG.

L
DAS BUCH VON DER KUNST

PR THACTAT DER MALKMEI DES O ENNINO CENNINI DA COLLE DI VALDELSA
PmoiTEY UND ERLAUTEST VON ALBERT 1LG.

WIEN, 1871
WILHELM BRAUMULLER

KX WOw. UND UxivessIEATSROCwH AN,

DAS

BUCH VON DER KUNST

TRACTAT DER MALEREI

DES

CENNINO CENNINI DA COLLE DI VALDELSA.

UBERSE(ZT,

MIT EINLEITUNG, NOTEN UND REGISTER VERSEHEN

vox

p
ALBERT ILG.

wiEN, 1871,
WILHELM BRAUMULLER

K. K. HOP. UND UNIVERSITA TSNUCHIARDLER.

2jea8
%1'1Ji’

Abb. 13: R[udolf] Eitelberger von Edelberg, Quellenschriften fiir Kunstgeschichte und
Kunsttechnik des Mittelalters und der Renaissance, Wien: Wilhelm Braumiiller 1871,
mit Cennino Cenninis Tractat der Malerei

notfalls muss man sich behelfen. Bessarion folgert seinerseits — wiederum ge-
miss traditioneller Einsicht in die Bedeutung von Texten —, dass Worte nicht
einfach Dinge bezeichnen und ‘bedeuten’, sondern sie zugunsten tieferen
Verstindnisses mit anderen Dingen und Bedeutungen verbinden; daraus er-
gibt sich, dass neben der Erklirung “iuxta literam” jene anderen “allegorice
& moraliter, & anagogice” hinzugegeben werden miissten.’* (Abb. 12) Auf
diese Weise offnen sich die Quellen; ihr Wasser fliesst und ldsst die Dinge
gedeihen — ohne zeitliche Schranke. Und es schliesst sich daran die Forde-
rung, dass einer Quellenedition das eigentliche Quellenstudium, die inhalt-
liche Vertiefung, folgen muss.

Niemand hitte dies bestritten, als die Kunstgeschichte im spiten 19. Jahr-
hundert die Quellenforschung in besonderer Weise pflegte und als die ab
1871 von Rudolf Eitelberger von Edelberg und spater von Albert Ilg be-
treuten Quellenschriften fiir Kunstgeschichte zu einem einschligigen Klassiker
heranreiften.”* (Abb. 13)



34

Doch offensichtlich war es damals gelegentlich notwendig, auf tbertrie-
bene Hoffnungen hinsichtlich der mit Quellen verbundenen ‘Garantien’
kritisch zu reagieren. Vorerst geht es hier “auch nur” um eine “historische
Disziplin”, wie es Julius von Schlosser 1914 in seiner “Vorerinnerung. Uber
Begriff und Umfang der kunsthistorischen Quellenkunde” mit Verweis auf
seinen Lehrer Theodor Sickel im ersten Heft der Materialien zur Quellen-
kunde der Kunstgeschichte formulierte.”® Im Vorwort zu seinem 1896 erschie-
nenen Quellenbuch zur Kunstgeschichte des abendlindischen Mittelalters klang
alles noch beiliufiger. Es sei ihm letztlich darum gegangen, die “wichtigsten
schriftlichen Quellen [...] bei seinen Studien bequem zur Hand zu haben und
nicht gezwungen zu sein, sie immer wieder von neuem, mit vieler Mithe und
betrichtlichem Zeitverlust in den Originaldrucken aufsuchen zu miissen, die
zum Theile schwer zuginglich und wenig handlich sind”.*” (Abb. 14) Wiren
da nicht der Einwand einer méglichen Willkiir bei der Auswahl der Texte und
die Vorbehalte beziiglich einer verlisslichen Abschrift und der Loslésung aus
dem Kontext, aus dem der Quellentext stammt, man méchte ihm beipflichten.

Die Kritik kann nicht haltmachen, gerade weil die Quellen erst dann ihre
Bedeutung erweisen, wenn man sie fliessen lisst und sie mit immer neuen
Fragestellungen konfrontiert. Und weil sich alles im Bereich einer “histo-
rischen Disziplin” abspielt, ist es angemessen und richtig, den entspre-
chenden Regeln zu folgen und aus der Erfahrung zu lernen. Ein kompetenter
Gewihrsmann, Otto Lehmann-Brockhaus, formuliert 1935 in der Kunst des
X. Jabrbunderts im Lichte der Schriftquellen: “Bei Benutzung der Quellen ist es

immer gut, mit der notwendigen Kritik an ihre Giite heranzugehen.”s*

Julius
von Schlosser selbst hat andernorts nach einer lingeren Diskussion zu einer
Stelle Montaignes die bekannte — und hiufig genug vergessene — hier fiir
einmal nicht nach Kant, sondern gemiss Nietzsches Variante zitierte Tatsa-
che angefiihrt: “Was Wunder, dafl der Mensch spiter in den Dingen immer
nur wiederfindet, was er in sie gesteckt hatte!”” Der alte Weissenbach war
gut beraten, dass er im Zusammenhang mit Geschichte — und Quellen — von
“Glaubwiirdigkeit” und nicht von Wahrheit handeln wollte.” Schlosser leitet
seine “Randglossen zu einer Stelle Montaignes” mit einem Zitat aus Wilhelm

Meisters Wanderjabren ein:

‘Hier aber’, versetzte Wilhelm, ‘sind so viele widersprechende Meinungen
und man sagt ja, die Wahrheit liege in der Mitte.” — ‘Keineswegs’ erwiderte
Montan: ‘in der Mitte bleibt das Problem liegen, unerforschlich vielleicht,

vielleicht auch zugiinglich, wenn man es darnach anfingt.”®



35

Abb. 14: Julius von Schlosser, Quellenbuch zur
Kunstgeschichte des abendlindischen Mittelalters.

Ausgewihlte Texte des vierten bis fiinfzehnten Jahrhunderts.
Sonder-Ausgabe aus Eitelberger-Ilgs Quellenschriften,
Wien: Carl Graeser 1896, Titel

Wabhrheit ist kein Gegenstand von Kompromiss und Anniherung. Und bei
allen Unwigbarkeiten und der Notwendigkeit einer Bereinigung von Quel-
len zugunsten ihres Verstindnisses geht es doch immer noch um die Quelle
selbst und deren sorgfiltige Behandlung und Einordnung. Immerhin liegt
man mit der Vermutung nicht ganz falsch, man finde dort auf verlisslichere,
authentischere Weise, was uns instruiere und bilde; doch das ist dann dem
forschenden Zugriff iiberlassen.



36

DIE KUNSTLITERATUR

EIN HANDBUCH ZUR QUELLENKUNDE

i)ER NEUEREN KUNSTGESCHICHTE

VON

JULIUS SCHLOSSER

19 2 4

KUNSTVERLAG ANTON SCHROLL & CO.
. GES. M. B.H, IN. WIEN

Abb. 15: Julius Schlosser, Die Kunstliteratur.
Ein Handbuch zur Quellenkunde der neueren Kunstgeschichte,
Wien: Anton Schroll 1924, Titel

Als Schlossers ‘Hauptwerk’ Die Kunstliteratur in erster Auflage 1924 in Wien
bei Schroll erschien, trug es den Untertitel Ein Handbuch zur Quellenkunde
der neueren Kunstgeschichte.” (Abb. 15) In der “am Weihnachtsfest 1922” ge-
schriebenen Widmung an Karl Vossler kommentierte dies Schlosser so: “Das
vorliegende Buch ist [...] hier durch seinen Untertitel deutlich als das be-
zeichnet, was es urspriinglich sein wollte und seiner ganzen Intonation nach
bleiben mufite, als Quellenkunde.” Und dann fihrt er fort:

aber es ist ein zwieschlichtiges Gebilde geworden, durch Ansitze, die da und

dort merklich werden, zu etwas ganz anderem, das auf jenem Grunde ruhen



37

mufl, und mich immer stirker beschiftigt, zu einer Theorie und Ge-
schichte der Kunstgeschichtschreibung [...].%

Das also sollte das ‘Ganze’ werden!** Schlosser beruft sich auf August Wil-
helm Schlegel, doch sei ihm sein Buch — wohl gerade nach den weiterfithren-
den Gedanken — “innerlich fremd” geworden, “ein Stiick abgestreifter
Schlangenhaut”. Und er verweist auf den “Altmeister” Burckhardt, der “die
Neubearbeitungen seiner Biicher als eine leere Plage, als etwas, das ihn ei-
gentlich nichts mehr angehe, anderen iiberlassen hat”.” Einmal mehr zeigt
sich, dass die Quellen ‘fiir sich allein genommen’ wohl kaum geniigen; sie
fliessen weiter und lassen gedeihen, was noch gar nicht da ist.

Viele dieser — spiteren — Einsichten und Uberzeugungen lassen sich bereits
dem sprachlichen Duktus von Schlossers Ubersetzungen der Texte Bene-
detto Croces entnehmen, die 1926 als Vorabdruck zur geplanten deutschen
Gesamtausgabe im Wiener Jabrbuch fiir Kunstgeschichte erschienen sind.” In
der kurzen Einfithrung bekennt sich Schlosser zu Croces Auffassung, nicht
eine ‘Schule’ sei das Zeichen wahrer Nachfolgerschaft, sondern: “‘iiberwin-
den’, d.h. weiterdenken und bereichern”.” Schon 1922 im “Vorwort des
Ubersetzers” von Croces Fragmenten zur Ethik hat er dessen “im héchsten
Mafle” geforderte Maxime “mitdenken und weiterdenken” betont.” Und
dann folgt — anstelle einer eigenen Einfithrung — ein langes Zitat von Karl
Vossler, in dem die alles erfassende Bedeutung des “Dichterischen” und der
Sprache gegen die doktriniren “Verirrungen” gesetzt wird.” Wie sich her-
ausstellt, verband man mit Quellen in erster Linie die textlichen Zeugnisse,
um sie gegen die ‘Monumente’, die auch Zeugnisse sind, abzusetzen. Daraus
erwuchs die Einsicht, dass jene Erweiterungen und Erginzungen, die sich
aus der Deutung und aus der sprachlichen Wandlung zu verschiedenen
Zeiten ergeben haben, insgesamt die Aufmerksamkeit des Quellenforschers
wecken miissten. Croce wendet sich gegen Loslosung und Vereinzelung von
Phinomenen und gegen falsche ‘Schemata’. So schreibt er von “Separa-
tisten”, von einer “verfehlten historiographischen Form” und von einer
“nicht erfiillten historiographischen Forderung”, was dann “hiufig zu einer
Antithese zwischen Kunst und Geschichte verfilscht worden” sei.”” Croce
kritisiert zudem eine individualisierende Geschichte, die nur zu einer “ins
Unendliche fortgesetzte[n] Reihe individueller Charakteristiken” fiithren
wiirde. Stattdessen fordert er “eine weitere geistige Bearbeitung”, um “in ihr

implizite vorhandene Zusammenhinge herauszuholen und ineinander zu



38

Abb. 16: Benedetto Croce, Nuovi Saggi di Estetica,

Bari: Gius. Laterza & Figli 1920, Umschlag

verkniipfen”. Ob das nun zu einem “wissenschaftlichen Auseinanderreifien”
fihrt oder aber einer allzu abstrakt begriffenen “Einheit der Wissenschaft”
zudient, entscheidend sei, “dafl die geforderte Einheit bereits vorhanden ist”
und nicht erst neu erfunden werden muss.”

Schlosser betont am Ende seiner Einleitung, dass Croce immerfort “auf

bbM

das Gesamtgebiet der ‘Kunst’ verwiesen habe.”” Croce selbst spricht auch
vom “carattere di totalitd”” kiinstlerischer Ausserung. (Abb. 16) Auch dies
richtet sich gegen die willkiirlich, abstrakt und auf dem Weg der Deduktion
entwickelten Einheitsvorstellungen etwa iiber den Begriff des ‘Stils’, der selbst
eine abstrakte Abfolge von Stilen generiere. Insofern bilden gemiss Croce die
Kunstgeschichtlichen Grundbegriffe Wolfflins auch nur eine “Pseudogeschichte”,

weil sie — zu eng an eine “Geschichte des Sehens” angelehnt - lediglich einige



39

besondere Gesichtspunkte verfolgten.™ “E una pseudostoria!”” Die Quelle,
genauer die ‘Quellenkritik’, nimmt die Gesamtheit der Phinomene ins Vi-
sier, einzeln und in ihrem Zusammenwirken, und sie tut dies innerhalb der
wirklich gegebenen ‘Geschichtlichkeit’.

Die Orientierung der Quelle an der Geschichte hat nicht verhindert, dass
auch die Quellenkunde einer kunsthistorischen ‘Systematik’ zu- und beige-
ordnet oder aber ihr vorenthalten wurde. Hans Tietze nennt sein Buch Die
Methode der Kunstgeschichte, das er 1913 seinen Lehrern Alois Riegl und
Franz Wickhoff widmet, einen Versuch.” Irritierend wirkt die gleich zu Be-
ginn seines Vorwortes zitierte Aussage Max Webers zu einer Schrift Eduard
Meyers iiber das Wesen der Geschichte als eines “Krankheitsberichts”.”” Ist
die Geschichte krank geworden? Das kann Quellenkunde — mitsamt der
Quellenkritik — allein nicht verhindern.

“Quellensammlungen”, “Hilfswissenschaften” bilden die Kategorien, in
die die Behandlung der ‘Quellen’ eingeteilt wird. Zu Beginn der Darlegungen
zur “Quellenkunde” dussert Tietze, “dafi die Materie der Kunstgeschichte,
die Entwicklung des in verschiedener Form zum Ausdruck gelangenden
Kunstwollens nicht unmittelbar erfafibar ist, sondern wie das in allen hi-
storischen Disziplinen der Fall ist, erst durch Quellen zuginglich wird”.”®
Man argwohnt, dass hier die Quelle in erster Linie der Dokumentation und
moglichen Erklirung eines jeweiligen “Kunstwollens” zudienen soll und
nicht schon selbst als Quelle von Einsicht und Erkenntnis fungiert. Eher
unterstiitzt als entkriftet wird dieser Verdacht durch den nachfolgenden
Hinweis: “Wieviel von diesem prinzipiell anerkannten Quellenmaterial zur
praktischen Anwendung zu kommen hat [sic!], entzieht sich der theoretischen
Regulierung.””

Und doch kann gerade Tietze sich nicht aus der von ihm entworfenen
Systematik befreien. Er ist sich des “engen Nebeneinanderwurzelns” und des
“vielfachen Ineinanderflieffens der verschiedenen Kategorien von Kunstlite-
ratur” bewusst und will dann ausgerechnet der kunsttheoretischen Literatur
einen besonderen Platz unter den Quellen zuweisen, weil diese “dem Kunst-
wollen einer Zeit niher kommen” wiirde.* Die kunsttheoretische Literatur,
so Tietzes Schluss, sei “gewissermafien das abstrakte Korrelat [sic!] zur
konkreten Entwicklung des Kunstwollens”.* Der Verdacht bleibt: Quellen
bleiben ‘hilfswissenschaftlich’ — als blosse Zutriiger — zu betrachten, weil sie
ja sonst das neu-idealistische Konzept freier Kiinstlerschaft im ‘Kunstwol-

len” und dessen ‘teleologische’ Ausrichtung beeintrichtigen kénnten. Man



hatte doch eben dank Riegl und Behrens die “Sempersche mechanistische
Auffassung vom Wesen des Kunstwerks” aufgedeckt und iiberwunden! Zu
nahe liegen die Quellen bei der die Dinge miteinander verbindenden und in
Abhingigkeit zueinander darstellenden Geschichte, und diese, so wird man
bald unisono héren, ist riickwirtsgewandt.

In der spiteren Darstellung Paul Frankls, Das System der Kunsrwissenschaft
von 1938, sucht man vergebens nach der Diskussion oder Einordnung einer
Quellenkunde.* Frankl geht — damaliger, ‘moderner’ Zeit entsprechend — von
einer Noologie und zugehérigen “Sinnrichtungen” aus, von einer Morpho-
logie und von Begriffen wie Gestalt und Typus. Er beschrinkt sich darauf,
die Wirklichkeit der Kunst im Erleben festzumachen. Fiir Geschichte — von
der unvermeidbaren Dimension der Zeit abgesehen — und mithin fiir ‘Quel-
len’ bleibt kaum Platz; das Interesse an jeder Form von Systematik iiberwiegt
und lisst ihn, aus der Asthetik abgeleitet, “Exemplarismus”, “Typismus”,
“Regularismus” und weitere Regularien zu Stilbegriffen formen. Geschicht-
liches figuriert nur noch als “geschichtliche Reihe”.

In moderner Zeit, so scheint es, ist in der Kunstgeschichte der Sinn
fir tiefer griindende, alles umfassende Geschichtsvorstellung weitherum
verschwunden. Dabei hatte doch Croce eben noch den Vorzug des kunst-
geschichtlichen Gegenstandes unterstrichen, der darin besteht, dass das -
historische wie zeitgenossische — Kunstwerk sich stets in unserer Gegenwart
befinde.

Auch die Missverstindnisse dariiber, was denn geschichtlich betrachtet
ein ‘Ganzes’ abgeben konne, haben sich vermehrt. Frankl, der am Ende sei-
ner der Systematik gewidmeten Darstellung der Kunstwissenschaft — nicht
der Kunstgeschichte! — doch einige Zweifel dussert, ob denn seine Theorie
zur Wirklichkeit passe, schreibt: “Mitunter scheint mir, dafi das wirkliche
Eintreten des regelmissigen Stilablaufs ein ziemlich unwahrscheinlicher Fall
ist, wenn es auch nicht der unwahrscheinlichste zu sein braucht.”® Es reize
die Kunsthistoriker, wenn denn ein empirischer Befund zuweilen zum —
deduktiv gewonnenen — Model passt, “den regelmifiigen Fall in die Historie
hineinzusehen, eben weil der wirkliche Ablauf immer wieder in dies Schema
zuriickzufinden scheint”.** “Out of history”!

(Frankl verurteilt Induktion als “Totalititsstil und synthetisch” und be-
kennt sich zum deduktiven System, in dem “das Ganze a priori” gegeben ist
und den “lebendigen Rahmen jedes durch die Aufmerksamkeit einzeln her-

ausgenommenen Teiles” abgibt. Er definiert: “Die Wissenschaft iiberhaupt



ist das System der Erkenntnis der gesamten Wirklichkeit.” Zeilen zuvor liest
man: “Ich nenne dies Buch System der Kunstwissenschaft, weil ich nicht die

Kunstwissenschaft selbst ausbreite, sondern nur ihr System.”*)

IV.

“Chi sa se ancora contro il Bellori come contro il Bernini non aveva il Passeri
qualche cosa sul cuore?”

[Giovanni Ludovio Bianconi (Hg.)], “Discorso preliminare dell’editore”, in:
Giambattista Passeri, Vite de’ Pittori Scultori ed Architetti [...], Prima Edi-

zione, Roma: Gregorio Settari 1772, S. xii.

“L’Occhio se gabba, e lo faria el Penziero,

Ma questo sa, che non €& Scoglio vero.”

Giuseppe Berneri, I/ Meo Patacca, overo Roma in Feste ne i Trionfi di Vienna,
Roma: Marc’Antonio, & Orazio Campana 1695, S. 69.

Derlei zurechtgeriickte, verselbstindigte ‘Denkmodelle’ haben bis heute
Konjunktur. Doch iiberkommen den Kunsthistoriker ob dieser Geringschit-
zung von Geschichte und Kontext zuweilen — gliicklicherweise — gewaltige
Zweifel. Will er mehr aus der Geschichte als die Bestitigung seiner Denk-
modelle gewinnen, muss er sich radikal mit den Quellen in ihrer kaum
vorauszuahnenden Veristelung befassen — und sich iiberraschen lassen. Er
findet etwas Neues! Und die natiirliche Folge ist, dass er dann oft sehr
schnell kaum lésbaren — dsthetischen wie psychologischen — Fragen der
‘wirklichen” Geschichte gegeniibersteht.

Als Jakob Hess seine “quellenkritische Untersuchung zum rémischen
Barock” anging und sich Giovanni Battista Passaris Viten, eine der “wich-
tigsten Quellenschriften zur italienischen Kunst des XVII. Jahrhunderts”,
vornahm, war ihm klar, dass es um weit mehr als um blosse Daten zu Kiinst-
lern oder um Werkzuweisungen ging. Der Ausgangspunkt lautete fiir ihn,
dass die Bedeutung und der Wert der Schriftquellen “vor allem in der aus
ihnen erwachsenden Méglichkeit [besteht], das politische und geistige Mittel
einer Zeit und eines Ortes kennen zu lernen, die Basis zu schaffen fiir eine
verstindnisvolle Betrachtung der Denkmiler”.* Einsicht aus der Quelle und
Verstehen aus dem Kontext! Was so selbstverstindlich klingt, bedeutete kon-
kret eine aufwendige quellenkritische Arbeit, um die Quelle aus der Quelle



42

herauszudestillieren, um so moglichst nahe an den Ursprung zu gelangen.
Was Jakob Hess auf diesem Wege an Erkenntnissen beigebracht hat, ist er-
staunlich und modellhaft, denn schliesslich war Passari — selbst Kiinstler und
in Rom verwurzelt und am Ende seines Lebens auch noch Priester — stets
(wie im berithmten Fall der Kontroverse Bernini versus Borromini) ‘Partei’
einer hochst lebendigen und kontrastreichen Diskussion um kiinstlerische
Anschauungen und Uberzeugungen.

Und da beginnen die Probleme. Passari leitet die erste seiner Viten, jene
zu Domenichino, bei dem er zur Lehre gegangen war, mit Uberlegungen
ein, wie der Kiinstler “senza alcuna partialita” zum “ingegno studioso” im
Sinne einer “buona educazione” auszubilden sei.”” Er spricht dabei von den
Gaben “dalla Natura, dalla Fortuna, e da Dio” und widmet den Beginn seiner
Arbeit — nimlich die als “prova d’un esempio” bezeichnete Vita Domenichi-
nos — der “gloria di Dio”: “Diamo, a gloria di Dio, I’incominciamento alla
nostra Istoria, con la prova d’un esempio [...]"*

Diese einleitenden, Passaris Absichten klar bezeichnenden Uberlegungen
fehlen in der 1772 von Giovanni Ludovico Bianconi besorgten ersten ge-
druckten Ausgabe. (Abb. 17) Schlosser sprach diesbeziiglich schon 1924

von einer “im Sinne des Klassizismus” iiberarbeiteten und von den “secen-

»89 ”90

tesken Auswiichsen”, den “esuberanze secentesche™”, befreiten Ausgabe.
Und er bedauerte, dass damit “ein Stiick selbsterlebter Zeitgeschichte”
verlorengegangen sei, wobei er die Verinderungen unterschitzte.” Sich
auf Justi berufend sprach Hess — bei aller Anerkennung der grossen Ver-
dienste Bianconis — von der “Naivitit seiner Editionskritik”.”* Seine nun auf
die ‘originale’ Quelle Passaris zuriickgreifenden Forschungen waren nicht
zuletzt durch das vollstindigere, 1914 durch Oskar Pollak an die Wiener
Nationalbibliothek vermittelte Manuskript ausgelést worden.” Und so ist
von allem Anfang an klar, dass es sich bei der ‘alten’ Quelle der 1772 erst-
mals gedruckten Viten Passaris und bei den jetzt erstmals von Hess edierten
‘unverfilschten’” Manuskripten um zweierlei handelt. Es interessiert umso
mehr bis in die einzelnen, eingeschobenen oder eben weggelassenen Formu-
lierungen und in die “Tonlagen’ hinein die Differenz, wenn etwa Passari im
Hinblick auf Kardinal Agucchis anfingliche Geringschitzung Domenichinos
den Kiinstler als “giovinastro disutile”* bezeichnet, wihrend bei Bianconi
nur noch von “quel giovine”™” die Rede ist.

Kleinigkeiten, aber keineswegs nur vereinzelte! Es geht Hess — als einem
erklirten Ziel quellenkritischer Arbeit in Ausrichtung auf eine ‘Urschrift’ —

um den “Grad der Originalitit”.” Die entsprechenden Mingel im Druck



43

|EE LS SISTSIIS LSS
S VITE S|
" |R| DEPITTORI SCULTORI 3
‘\ ‘ ED i \
" §l  ARCHITETTI 8
M| CcHE ANNO LAVORATO IN ROMA %;
§ Morti dal 1041 fino al 1673 Q -
Q DI GIAMBATTISTA PASSERI  |[N|
\ PITTORE E POETA %
h PRIMA ¥EDIZIONE % 3
3 3
3 3
o) S
N S
8 3
S S
Q R
S S
N S
oy N
S S
- | Iy S
9 S
N S
R 3
N 3
vl % A
«\\ PRESSO GREGO! f‘-‘{ SRR |
‘ Q ok u;m!;; ;FA“:'R:) ;lgﬁ:.)ro AL CORSO h
I3 \' CoNn Ll(‘]CA'I.ZA DE SUPERIORI &'
| » &: L_ * :
ST ST ST IT TV TTT TS ST ST T 777775 |
i Carloni ine. ¥, ji

Abb. 17: [Giovanni Ludovico Bianconi (Hg.)], Giambattista Passeri, Vite
de’ Pittori Scultori ed Architetti che anno lavorato in Roma Morti dal
1641 fino al 1673, Prima Edizione, Roma: Gregorio Settari 1772, Titel

von 1772 lassen ihn schroff urteilend und an die Adresse Bianconis gerichtet
von einer “Geschichtsfilschung” sprechen.”” Die Zwischentone seien
getilgt mitsamt den “Gemeinplitzen”, die “zum Charakterbild des spiten
17. Jahrhunderts” gehorten. Hess ist interessiert an den unterschiedlichen
Tonlagen des gebildeten Bellori einerseits und Passaris andererseits, der
“seine Studien vorzeitig abgebrochen hat”.”* Der unterschiedlichen ‘Sprache’
entspreche die divergierende Darstellung der Sachverhalte. Es handelt sich,
wie Schlosser schreibt, um ein “Stiick selbsterlebter Zeitgeschichte, eine Art
Memoirenwerk”.” Anders verhilt es sich mit Bianconi, der 1772 aufgrund
des ihm zur Verfiigung stehenden mangelhaften Manuskripts, wie Hess



44

urteilt, “seine eigenen, etwas schulmeisterlichen Anschauungen und Urteile
als Aufierungen Passeris” einfiigt, “wodurch dessen [= Passaris] Kunsttheorie
im Sinne eines entschlossenen Klassizismus verfilscht erscheint”.’®

Die Differenz ist erkannt. Hess hat dabei den Quellenwert einer weite-
ren, ebenfalls in Wien aufbewahrten Handschrift und der Edition Bianconis
als “stark beeintrichtig” taxiert, wegen der offensichtlichen Verinderungen,
aber auch deshalb, weil er seine Bemithungen allzu sehr auf eine ‘Urschrift’

101

ausgerichtet hat.” Es bleibt zu bedauern und zu kritisieren, dass Hess selbst
‘Partei’ ergreift und dabei iibersieht, dass auch Bianconis ‘Kontext’ von In-
teresse ist und Beachtung verdient. Nun aber sind die Karten neu gemischt,
ist die “Prima edizione” von 1772 durch die Edition der Wiener Handschrift
ersetzt worden. Und damit wurden der “Discorso Preliminare dell’Editore”
von 1772 und der vom 4. November 1771 datierte Brief Giovanni Bottaris
an den Herausgeber dem Vergessen anheimgestellt.

In seinem Schreiben an Bianconi weist der erfahrene Bottari auf die —
immer schwierige und offene — ‘allgemeine Quellenlage’ hin und merkt an,
er hitte sich gewiinscht, dass dies und jenes noch beriicksichtigt worden
wire. Gleichzeitig beklagt er, dass “dilettante non vuol sempre dire in-
telligente”, dass Kennerschaft, Interesse und Verstindnis oft genug nicht
zusammengingen. Daraus kénnten Kritik und Missverstindnisse entstehen,
die Bottari mit einem Zitat Dantes von Bianconi abwenden mochte: “Non
ragionar di lor ma guarda e passa.”"”

Es gibt keine endgiiltige ‘Richtigkeit’ bei der Beurteilung der Sachver-
halte, es sei denn, man schrinkt diese auf blosse Daten ein. Und wer mochte
dies? Vieles bleibt offen. Bianconi fragt sich, weil Passari Bellori nirgends
zitiert: “Chi sa se ancora contro il Bellori come contro il Bernini non aveva
il Passeri qualche cosa sul cuore?”'” Was wissen wird denn schon, was in den
Kopfen der Beteiligten iiber all die Jahre und in wechselvollen Situationen
wirklich vorgegangen ist? Die Quelle von 1772 sagt uns immerhin, dass der-
lei Fragen gestellt und in welchen Zusammenhang sie geriickt worden sind,
wie auch, welche Liicken erkannt wurden. Der Gegensatz Passeri/Bellori ist
vor der Folie ‘klassischer’ Anschauungen nach Bianconi auch von Schlosser
und Hess aufgenommen worden. Hess hat sogar — im Anschluss an Croce -

einen nach 1670 spiirbaren Epochenwechsel vermutet.'”

Die ‘psychologi-

sierenden’ Hinweise fithren durchaus zu ernsthafteren Problemen, zumal

diese — wenn auch vagen — Zeugnisse den Quellen zu entnehmen sind.
Allerdings scheint auch Bianconi seine Massnahmen und sein Ur-

teil rechtfertigen zu wollen. Der Umstand, dass die Vita Salvator Rosas,



vollstindiger als anderswo dokumentiert, in der zweiten Ausgabe von Ba-
gliones Viten 1733 erschien, hat stets Irritationen hervorgerufen.” In der
Passeri-Ausgabe Bianconis lesen wir dann 1772: “Questa vita di Salvator
Rosa fu stampata a fondo del Baglione di Napoli, benche non si sappia per
qual ragione, perche essa nulla aveva che fare coll’Istoria del Baglioni. Chi
confrontera queste due edizioni avra un idea del quanto si & fatto
per purgare gli altri scritti del Passeri.”” “Purgare”: auch dies ist
eine — in Bianconis Zeit zeitgemisse — Form der Textkritik! Bianconi will
offensichtlich an diesem — besonderen — Fall der Vita Salvator Rosas ein

Exempel statuieren oder zumindest sein rigoroses Vorgehen rechtfertigen.

Nun ist auch noch die ‘Psychologie’ des Quellenkritikers in den Blickpunkt
geraten. Man kann nicht einseitig den Beobachter mit ‘Objektivitit’ begiins-
tigen — und umgekehrt alles den mangelnden Quellen zur Last legen. Die
‘Kontexte’ bilden sich iiberall und iiberlappen sich beliebig. Und das schliesst
uns ein. Vollig zu Recht meint deshalb Ingo Herklotz, dass das “gesamte
intellektuell-emotionale Rezeptionsspektrum” unsere Aufmerksamkeit ver-
diene.” Er zeigt auch, dass auf diesem Wege vieles erreichbar ist, was uns
sonst verborgen bliebe. So tritt er beispielsweise — passend zu unserem
Quellen-Thema - dafiir ein, “maraviglia” und “stupore” beim Betrachten
von Berninis Vierstromebrunnen nicht auf eine bloss dsthetische Wahrneh-
mung zu beziehen, sondern auch auf das Staunen iiber die technischen Mog-
lichkeiten des herbeigefiihrten Wassers der “Acqua Vergine”.” Es ist unser
Problem und wunsere Beschrinktheit, dass wir Kunst heute oft nur ‘kiinstle-
risch’ verstehen wollen. Das mangels Kenntnis ‘technischer’ Sachverhalte
umso grossere Staunen ist doch auch uns wohlvertraut. Wie das alles zusam-
menfindet, kann man getrost, ja muss man stets offenlassen. Mit Herklotz
steht man jedenfalls auf der Seite Giuseppe Berneris und seines “Poema
Giocoso” “Il Meo Patacca”: “’Occhio se gabba, e lo faria el Penziero, | Ma
questo sa, e che non & scoglio vero.”"” Diese Quelle sagt uns, dass man mit
Nachdenken Berninis “inventio” auf die Spur kommt oder kommen kénnte
und so die Kunst umso mehr ‘begreift’. Die Dinge sind ineinander verwo-
ben, der Sachverhalt, die Wahrnehmung und das Verstehen. Das gilt fiir die
damalige Zeit und gilt weiterhin fiir jede neu sich bietende Situation; dazu

»iio

gehort die Einsicht: “Textkritik und Interpretation bedingen einander.

“Alles ist l“Jbergang und wer die Geschichte als ein unendliches Fliessen

betrachtet, dem ist schwer zu entgegnen.”""" Der Satz stammt von Heinrich
; geg



46

Wolfflin, an dessen Kunstgeschichtliche Grundbegriffe hier zu deren hunderts-
tem Geburtstag erinnert sei. Zu sehr hat sich in der Folge dieses Werkes ein
Entweder-Oder nomothetischer respektive hermeneutischer Vorgehens-
weisen in den kunstgeschichtlichen Diskurs eingeschlichen. Richtig ist, dass
Wolfflin von Anfang an — in Renaissance und Barock insbesondere — seine
Aufmerksamkeit den “Gesetzmissigkeiten” widmete. Auch in den Kunstge-
schichtlichen Grundbegriffen stehen erklirtermassen — und mit dem Stilbegriff
verbunden — Linien, Schemata, Typen im Vordergrund. Wslfflin nennt es
1915 in Fortsetzung jenes Satzes vom unendlichen Fliessen der Geschichte
eine “Forderung intellektueller Selbsterhaltung, die Unbegrenztheit des
Geschehenes nach ein paar Zielpunkten zu ordnen”.""

Wie sollte man mit Quellen und Kontext umgehen, ohne solch ‘ord-
nende’ Vorstellungen und Begriffe mitzufiihren? Das erscheint spitestens
dann als unabdingbar, wenn mit fortschreitender Geschichte jene stets
gegebenen Vorstellungswelten uniibersehbar selbst Teil von Kontext und
‘Quellenlage’ und somit zum Gegenstand der Untersuchung werden. Auch
dem hat Wolfflin am Ende im letzten Kapitel seiner Kunstgeschichtlichen
Grundbegriffe Rechnung getragen: “der Inhalt der Welt kristallisiert sich fiir
die Anschauung nicht in einer gleichbleibenden Form.”** Das war gegen
bekannte pauschale Bilder wie jenes der Spiegelung des Lebens in der Kunst
gerichtet, denn unsere Auffassungskraft habe, so Wolfflin, “ihre eigene
innere Geschichte”.”*

In den Kunstgeschichtlichen Grundbegriffen, seinem, wie er selbst sagte,
‘unvollendeten’ Werk, aber auch danach hat Wolfflin immer wieder auf all
jene unverzichtbaren geschichtlichen Gesichtspunkte hingewiesen;'’ dies
beginnt schon mit der Feststellung, dass die Entwicklung jener ordnenden
Vorstellungen “etwas Psychologisch-Einleuchtendes” hat."*

Niemand wird bestreiten, dass es Entwicklungen gibt, die zu einem
“Verzicht auf das Handgreifliche zugunsten der blofl optischen Erschei-
nung” fithren."” Und niemand wollte iibersehen, dass die Vorstellungen
von Klassik und Barock mit ihren moglichen Verwandlungen verbunden
sind — und diese nachvollziehbar erliutern. Auch diesbeziiglich urteilt
Wholfflin: “Die menschliche Vorstellungskraft aber wird immer ihre Or-
ganisation und ihre Entwicklungsmoglichkeiten in der Kunstgeschichte
geltend machen.”™ Das hat seine eigene Geschichte; und weil sich hier
die Frage nach den Griinden der “Verinderung der Auffassungsformen”
stellt, ist gerade auch die grindliche Erforschung von Quellen und Kontext

erforderlich.



47

Es gibt keinen Grund, radikales Quellenstudium und weiterfiithrendes,

sich verinderndes Verstehen als gegensitzlich zu begreifen. Ganz im

Gegenteil bedingt und befordert das eine das andere. Weil es um mehr als

die blosse Rekonstruktion der Sachverhalte geht, ist das Quellenstudium

nicht nur ‘philologische’ Disziplin — weit dariiber hinaus erscheint es als

ein Erforschen aller erdenklichen Kanile und Strukturen des ‘scibile’, des

‘Wissens-Méglichen’. Je mehr man in den Gegenstand eindringt und nicht

nur in und zwischen den Zeilen liest, sondern auch zu verstehen sucht, um

letztlich in der Quelle die Seele zu finden, desto reicher sprudelt sie und

léscht unseren Durst.

10
II

I2

13

14
I5
16
ry

Cf. Francesco Giorgi, De Harmonia Mundi Totius Cantica Tria, Venezia: Bernardinus de Vi-
talibus 1525, fol. cxxxix verso.

Ibid.: “Vel fontes sunt (sicut exponit Hieronymus) documenta evangelica & verba divina,
quae lavant et purgant animas melius quam aquae fontis abluant corpus [...]".

Cf. Augustinus Steuchius, De Aqua Virgine in Urbem revocanda, Lyon: Seb. Gryphius 1547,
S. 14.

Cf. Raphlael] Fabretti, De Aquis et Aquaeductibus Veteris Romae, Roma: Ioannis Baptista Bus-
sotti 1680, S. 15: “[...] ac Fonte, per quem, Aquaeductum significari mos fuit [...]”, und S. 55.
Cf. Antonio Vallisnieri, Lezione Accademica intorno all’Origine delle Fontane, Colle Annotazioni
per chiarezza maggiore della medesima, Venezia: Gio. Gabriello Ertz 1715, S. 1.

Id., S. 13f.

Id., S. 54.

Cf. Lezione Accademica intorno I’Origine delle Fontane, Con le Annotazioni per chiarezza mag-
glore della medesima, di Antonio Vallisnieri [...] seconda Edizione. Con la Giunta di varie Lettere
Dissertatorie, un’altra Lezione Accademica, Osservazioni, Ragioni, ed Esperienze nuove, dimo-
stranti la verita del proposto Sistema, con la Risposta alle Obbiezioni del Sig. Dottore N. N. com-
pilata da Gaston-Giuseppe Giorgi, Medico, e Fisico Fiorentino, Venezia: Pietro Poletti 1726.
Id., S. 360.

1d., S. 361.

Cf. Vallisnieri, Lezione Accademica, 1715, op. cit. (wie Anm. 3), S. 73.

Cf. Bernhard Heinrich Carl Lommatzsch, Die Weisheit des Empedocles nach ibren Quellen und
deren Auslegung philosophisch bearbeitet, nebst einer metrischen Uebersetzung der noch vorban-
denen Stellen seines Lebrgedichts iiber die Natur und die Lauterungen, sowie seiner Epigramme,
Berlin: G. Reimer 1830, S. 126 und S. 300. - Dem nachfolgenden Vers “Denn des Herzens
Gebliit es ist Gedanke den Menschen” gibt dort Lommatzsch eine zusitzliche Version
hinzu, in der die Zuordnung von aipa und vénpa, von Blut und Gedanke, noch verdeutlicht
wird: “Denn das Blut es ist den Menschen Gedanke des Herzens”.

Cf. Athanasius Kircher, Mundus Subterraneus, in XiI Libros digestus, 1, Amsterdam: apud
Joannem Janssonium a Waesberge & Filios [1665] 1678, S. 254.

Id,, S. 248.

Ibid.

Id., S. 247f.

Id., S. 255.



18
19
20
21
22
23
24

25

26

27
28

29

30
31
32
33
34
35
36
37
38
39

40

42
43

44
45

46
47
48
49
50

SI

Cf. Vallisnieri, Lezione Accademica, 1715, op. cit. (wie Anm. 5), S. 17.

Cf. Kircher, Mundus Subterraneus, op. cit. (wie Anm. 13), S. 56.

Id., S. 58.

Id,, S. 107.

Ibid.

Id., S. 108.

Cf. Nicolo Ghezzi, Dell’Origine delle Fontane e dell’addolcimento dell’acqua marina Lettere
scritte al Sig. Conte N.N., Venezia: Simone Occhi 1742, S. ix.

Cf. Giuseppe Rovatti, Dell’Origine delle Fontane. Componimento Poetico in versi sciolti, Mo-
dena: Giovanni Montanari 1770, S. 2 (Anmerkung a).

Id., S. 17.

Cf. Vallisnieri, Lezione Accademica, 1715, op. cit. (wie Anm. 5), S. 7.

Id., S. 18.

Cf. Hans Blumenberg, Quellen, hrsg. von Ulrich von Biilow und Dorit Krusche, Marbach
am Neckar: Deutsches Literaturarchiv Marbach [2009], S. 6.

Id., S. 7.

Ibid.

Id., S. 8.

Id., S. 11.

Id., S. 14.

Id., S. 15.

Id., S. 57.

1d., S. 58.

Id.; S.71.

Cf. Leopold Ranke, Zur Kritik neuerer Geschichtschreiber, Leipzig / Berlin: G. Reimer 1824,
S. ivf.

Id., S. vii.

Cf. Friedrich Creuzer, Die historische Kunst der Griechen in ibrer Entstebung und Fortbildung,
Zweite verbesserte und vermehrte Ausgabe, besorgt von Julius Kayser, Leipzig/ Darmstadt:
Carl Wilhelm Leske 1845, S. 14. ’

Id., S. 1.

Cf. J.]J. Winckelmann, Gedanken iiber die Nachabmung der Griechischen Werke in der Malerey
und Bildbauerkunst, Zweyte vermehrte Auflage, Dresden/ Leipzig: Waltherische Handlung
17655 S. 1.

Id., S. 2.

Cf. Joseph Anton Weissenbach, Ueber das Wesentlichste in der Geschichtkunde, Oder Von der
Glaubwiirdigkeit der Geschichtschreiber, so wobl insbesonder als tiberbaupt. Fiir einen jungen
Herrn von Stand geschrieben, Ziirich: Orell, Gefiner, Fiifili und Comp. 1789, S. [5].

Id., S. 67.

Id., S. 94.

Id., S. 112.

Id., S. 199 und S. 204.

Cf. dazu und im Folgenden: Thomas Lersch, “Schlosser schreibt an Vossler. Notizen zu
einer Gelehrtenfreundschaft”, in: Kritische Berichte (1988), Heft Nr. 4, S. 16-23; id. (1989),
Heft Nr. 1, S. 39-55.

Hier zitiert nach Lersch, op. cit. (wie Anm. 50), 1989, 1, S. 39, der beziiglich des Umgangs
mit geistigen Strémungen der Gegenwart den Unterschied zu Vossler hervorhebt.



52

53

54
55

56

57

58

59

60
61
62

63

65
66

67
68

70
71
72
73

74

So wird dies beispielsweise bei Wikipedia dargestellt: https://de.wikipedia.org/wiki/
Quelle_(Geschichtswissenschaft) (per 27.08.2015).

Cf. Bessarion, “[...] de ea parte Evangelii Iohannis, ubi scribitur [...]”; in: Johannes Alexander
Braficanus (Hg.), D. Salonii Episcopi [...], Dialogi duo, in quorum priore Parabolas Salomonis,
in altero autem Ecclesiasten interpretatur; Bessarionis |...], de ea parte Evangelij [...], Haganoz:
Iohan Sec[erus] 1532, [O iv recto].

Id., [O iv verso].

Cf. dazu jetzt die vor allem dank der Beriicksichtigung der Briefwechsel mit den verschie-
denen Autoren verdienstvolle Darstellung: Andreas Dobslaw, Die Wiener ‘Quellenschriften’
und ihr Herausgeber Rudolf Eitelberger von Edelberg, Wiener Schriften zur Kunstgeschichte
und Denkmalpflege, Band 1, Berlin/ Miinchen: Deutscher Kunstverlag 2009.

Cf. Julius v. Schlosser, Materialien zur Quellenkunde der Kunstgeschichte. I. Heft. Mittelalter
(= Sitzungsberichte. Kais. Akademie der Wissenschaften in Wien. Philosophisch-Histo-
rische Klasse), 177. Band, 3. Abhandlung, Wien: Alfred Hélder 1914, S. [3].

Cf. Julius von Schlosser, Quellenbuch zur Kunstgeschichte des abendlindischen Mittelalters.
Ausgewdblte Texte des vierten bis fiinfzebnten Jabrbunderts, Sonder-Ausgabe aus Eitelberger-
Ilgs Quellenschriften, Wien: Carl Graeser 1896, S. [v].

Cf. Otto Lehmann-Brockhaus, Die Kunst des X. Jabrbunderts im Lichte der Schriftquellen,
Strassburg: Heitz 1935, S. 5.

Cf. Julius von Schlosser, “Randglossen zu einer Stelle Montaignes”, in: [Festschrift] Bei-
trige zur Kunstgeschichte. Franz Wickhoff gewidmet, Wien: Anton Schroll 1903, S. 172-182,
hier S. 182 (abgedruckt auch in: Julius Schlosser, Préaludien. Vortrige und Aufsitze, Berlin:
Julius Bard 1927, S. 213-226).

Siehe oben.

Cf. Schlosser, Randglossen, op. cit. (wie Anm. 59), S. 172.

Cf. Julius Schlosser, Die Kunstliteratur. Ein Handbuch zur Quellenkunde der neueren Kunst-
geschichte, Wien: Anton Schroll 1924.

Id., S. viii.

Michael Thimann verbindet dies mit der Feststellung, dass Schlosser hier “endgiiltig aus
dem Schatten seiner positivistischen Lehrergeneration heraustritt”: cf. Michael Thimann,
“Julius von Schlosser”, in: Ulrich Pfisterer (Hg.), Klassiker der Kunstgeschichte. Von Winckel-
mann bis Warburg, Band I, Miinchen: C. H. Beck 2007, S. 194-213, hier S. 203.

Ibid.

Cf. Benedetto Croce, “Zur Theorie und Kritik der Geschichte der bildenden Kunst”, iiber-
setzt und eingeleitet von Julius Schlosser, in: Wiener Jabrbuch fiir Kunstgeschichte, Bd. 1v
(xvin) 1926, S. 1-51.

1d.,.S: 1:

Cf. Benedetto Croce, Fragmente zur Ethik, iibersetzt von Julius Schlosser, Ziirich/ Leipzig/
Wien: Amalthea-Verlag, 1923, S. 4.

Cf. Croce/Schlosser, Zur Theorie und Kritik der Geschichte der bildenden Kunst, op. cit.
(wie Anm. 66), S. 1f.

Id, S. 8.

Id., S. 12.

1d.;S. 2.

Cf. Benedetto Croce, “Il carattere di totalita della espressione artistica”, in: id., Nuovi Saggi
di Estetica, Bari: Gius. Laterza & Figli 1920, S. 121-150.

Cf. Benedetto Croce, “Ein eklektischer Versuch in der Geschichtsschreibung der bildenden



75

76
77

79
8o

81
82
83
84
85
86

87

88
89

Kiinste (Anhang zu: Die Theorie der Kunst als reiner Sichtbarkeit)”, in: Croce/ Schlosser,
Zur Theorie und Kritik der Geschichte der bildenden Kunst, op. cit. (wie Anm. 66), S. 31-
36, hier S. 35.

Cf. Benedetto Croce, “Un tentativo eclettico nella storia delle arti figurative”, in: id.,
Nuovi Saggi di Estetica, op. cit. (wie Anm. 73), S. 255—261, hier S. 260.

Cf. Hans Tietze, Die Methode der Kunstgeschichte. Ein Versuch, Leipzig: E. A. Seemann 1913.
Id., S. [v].

Id., S. 184.

Id., S. 186.

Id., S. 204.

Id., S. 205.

Cf. Paul Frankl, Das System der Kunstwissenschaft, Briinn/ Leipzig: Rudolf M. Rohrer 1938.
Id., S. 1043.

Ibid.

Id., S. 63.

Cf. Jacob Hess, “Die Kiinstlerbiographien des Giovanni Battista Passeri. Eine quellen-
kritische Untersuchung zum rémischen Barock”, in: Wiener Jabrbuch fiir Kunstgeschichte,
Bd. v, 1928, Sonderdruck [o.].], S. 7.

Cf. id., Die Kiinstlerbiographien von Giovanni Battista Passeri. Nach den Handschriften des
Autors herausgegeben und mit Anmerkungen verseben (= Romische Forschungen der Biblio-
theca Hertziana), Bd. x1, [1934], Worms: Wernersche Verlagsgesellschaft 1995, S. 19.
Ibid.

Cf. Julius Schlosser, Die Kunstliteratur, Wien: Anton Schroll 1924, S. 413.

goDie italienische Version gemiss der Ubersetzung Filippo Rossis; cf. Julius Schlosser Ma-

91

92

93

94

95

96
97
98
99

100

101

gnino, La Letteratura artistica [1935], Firenze / Wien: La Nuova Italia Editrice / Anton
Schroll 1964, S. 461.

Cf. Schlosser, Die Kunstliteratur, op. cit. (wie Anm. 89), S. 413: “gliicklicherweise scheint
er sachlich nichts geindert zu haben”. Das Problem liegt hier in der Bewertung des Be-
griffs ‘sachlich’.

Cf. Hess, Die Kiinstlerbiographien des Giovanni Battista Passeri, 1928, op. cit. (wie
Anm. 86), S. 22.

Cf. id., S. 15ff.;; die Umstinde erwihnt bei Schlosser, Die Kunstliteratur, op. cit. (wie Anm.
89), S. 422 (“erst kiirzlich erworben”).

Cf. Hess, Die Kiinstlerbiographien von Giovanni Battista Passeri, [1934] 1995, op. cit. (wie
Anm. 87), S. 24.

Cf. [Giovanni Ludovico Bianconi (Hg.)], Giambattista Passeri, Vite de’ Pittori Scultori ed
Avrchitetti che anno lavorato in Roma Morti dal 1641 fino al 1673, Prima Edizione, Roma:
Gregorio Settari 1772, S. 5.

Cf. Hess, Die Kiinstlerbiographien des Giovanni Battista Passeri, 1928, op. cit. (wie Anm.
86), S. 1.

Cf. id., Die Kiinstlerbiographien von Giovanni Battista Passeri, [1934] 1995, op. cit. (wie
Anm. 87), S. xxxiii.

Ibid.

Cf. Schlosser, Kunstliteratur, op. cit. (wie Anm. 89), S. 413.

Cf. Hess, Die Kiinstlerbiographien des Giovanni Battista Passeri, 1928, op. cit. (wie Anm.
86), S. 26.

Cf. id., S. 27.



I02

[03

104

[o§

106

l07

108
109

110

112
113
114
115

116

117
118

51

Cf. “Monsignor Giovanni Bottari all’editore di queste vite”, in: Passeri, Vite, op. cit. (wie
Anm. 95), S. xiii—-xiv, hier S. xiv.

Cf. [Gian Ludovico Bianconi], “Discorso preliminare dell’Editore”, in: Passeri, Vite, op.
cit. (wie Anm. 95), S. vi—xii, hier S. xii.

Cf. Hess, Die Kiinstlerbiographien von Giovanni Battista Passeri, [1934] 1995, op. cit. (wie
Anm. 87), S. xxxiii und Anm. 2.

Cf. “Vita di Salvator Rosa Napoletano, Pittore, e Poeta, che mori nell’anno 1673. Scritta
da Gio. Batista Passari”, in: Giovanni Baglione, Le Vite de’ Pittori, Scultori, Architetti, ed
Intagliatori [...] Con la Vita di Salvator Rosa Napoletano Pittore, e Poeta, scritta da Gio. Batista
Passari, Nuovamente aggiunta, Napoli 1733, S. 289-304.

Cf. Passeri, Vite, op. cit. (wie Anm. 95), S. 416.

Cf. Ingo Herklotz, “Eine zeitgendssische Beschreibung von Berninis Vierstromebrunnen
nebst einem Plidoyer fiir eine publikumsorientierte Kunstwissenschaft”, in: Katharina Cor-
sepius et al. (Hg.), Opus Tessellatum. Modi und Grenzginge der Kunstwissenschaft. Festschrift
fiir Peter Cornelius Claussen, Hildesheim/ Ziirich/New York: Georg Olms 2004, S. 411-
429, hier S. 411.

Id., S. 417ff.

Id., S. 420; Giuseppe Berneri, Il Meo Patacca, overo Roma in Feste ne i Trionfi di Vienna,
Roma: Marc’Antonio & Orazio Campana 1693, S. 69 (n. 18).

Deutlich herausgestellt und als sein ‘Credo’ bezeichnet hat dies: Karl Konrad Polheim,
“Textkritik und Interpretation bedingen einander”, in: Gertraud Mitterauer et al. (Hg.),
Was ist Textkritik? Zur Geschichte und Relevanz eines Zentralbegriffs der Editionswissenschaft,
Tiibingen: Max Niemeyer 2009, S. 209-220.

Cf. Heinrich Wolfflin, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe. Das Problem der Stilentwicklung in
der neueren Kunst, Miinchen: F. Bruckmann 1915, S. 238.

Ibid.

Id;; §. 237.

Ibid.

Cf. jetzt dazu: Evonne Levy/Tristan Weddigen (eds.), Jonathan Blower transl., Heinrich
Wilfflin, Principles of Art History, Los Angeles: The Getty Research Institute 2015; hier
inshesondere: Tristan Weddigen, “Approaching Wolfflin’s Principles”, S. 62ff.

Cf. Wolfflin, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe, op. cit. (wie Anm. 111), S. 240.

Id., S. 241.

Ibid. — Der Satz “Es ist wahr, man sieht nur, was man sucht, aber man sucht auch nur, was
man sehen kann”, der die Formulierung Kants “Sie begriffen, daf§ die Vernunft nur das
einsieht, was sie selbst nach ihrem Entwurfe hervorbringt [...]” (Critik der reinen Vernunft,
Zweyte hin und wieder verbesserte Auflage, Riga: Johann Friedrich Hartknoch 1787, S. xiii)
variiert (vgl. auch Anm. 59), hat in die kritischen Bemerkungen Elizabeth Croppers zur
Quellenforschung Aufnahme gefunden. Ungliicklich ist dort der Verweis auf Conte, der
das Wechselspiel von dusserem Sachverhalt und innerer Vorstellung gleichsam durch Kon-
ventionen ersetzt. Die Kritik Elizabeth Croppers an festgefiigten (“objective and perma-
nent”), kontextfremden (“presumed to be oustide the structures of time and culture”)
Einsichten und Erkenntnissen ist auch Wolfflin keineswegs fremd, wie die knappen Aus-
fithrungen hier belegen sollen, und selbstverstindlich berechtigt und notwendig, cf. Eliza-
beth Cropper, “Coda. A Reflection on the History of Art”, in: id., The Domenichino Affair.
Novelty, Imitation, and Theft in Seventeenth-Century Rome, New Haven/London: Yale Uni-
versity Press 2005, S. 193ff.



2

“a
o



53

= ‘Jus J. res >
ey 2 H..‘-wn.l....‘im

5 TNgnﬁ opv. v)Bveoiny vp \sJ.N%SE o

- a-a
/o oworvr 01Dy
ONIIC W 3NN @ ..t._%zi.,?

+ounysuy w Fiusvmis)” |
uofoud Ao, 112 27 16ufon yuvr 1 pnbor s gnr pyr1043y 2] o3 gy3 ol
o 021UA ONS 13] D F30U224i0 "05fF)e guumy [au ‘oun it u..nv:‘ﬁ«.mhh.ﬂsmhi.ﬂ
5 1 quiou [op 32 “YITIL § VIOIHD PUPE QIPIPvidl opusuon piisiib gysisd
77409 g1t gjp paquio Qi tubvul o] T\ B 01y 54dd ON " OU ANV STTV P
Levzudnyfiund 9*vaangy viyiuo g vpop yviiomut qeodo ouos 2onoNIL Y s 1
< 0wt 212" 18V[v ] 1RINQ) Pl 2 mompomig 1 vy 6 fidar 1Py eT Wi
i ; ounyBs gpuo iupd tiouoy yb v vuwoy vieosui pduodgnonu uos ylispan um mn
6/ Yol dals ouvuonfis yjjo D> pw25 t s wp 2 “enbeprduryy pop ouvriey popis
E50y u2q! Dueyyvezow uIDWO] anfiipa uot 1p Plitne FYyIyuD 31 paf2ffop 15 Lupp, MJ

- @ﬁiU..ﬁ..N&EE»D\:\—.ONNQ..ZN%N\H«P_..?._% auver IOTHD =
LOraVW-a 2dud s 1, Proge ) wuoad suoubig, 553 1301 iy

N1GF
1IN
1d

in: Giovanni Battista Falda, Il Nuovo Teatro

in Prospettiva di Roma Moderna, sotto il felice

*y

et Edificii,

b i

delle Fabriche
Pontificato di N. S. Papa Alessadro v,

Widmung an Papst Alexander vir

1

[..

Date in luce da Gio. Jacomo Rossi

Libro 1, Roma 1665



54

5 Palarza delli J{j. g‘amﬁé‘{z’,

GioBatta Falda dhetf:

DIRETTA ET AMPLIATA DA NS PAPA ALES ANDROVIL.
Der gz'o ﬁqmq }Z:/_;'i in Roma alla Pace.caP. del S Porr

i i =
farco-della Ro gpublVencta . STRADA. DALLA DIAZZA DI SMARCO ALLA CHIESA DEL GIESV 4+ Cuppola della Chigfa del’ Gigli. ‘

3

-

]

-

"‘,

s

9

] |

il J: 3

"‘ ‘f:‘nsv
E | J

il '35.‘343

I oL

I $33

T8 ?‘yn

! g 5 R

8 8 -

i i

i, i e

TAFEL 11
“Strada dalla Piazza di S. Marco alla Chiesa del’ Giestu”, in: Giovanni Battista
Falda, Il Nuovo Teatro delle Fabriche, et Edificii, in Prospettiva di Roma Moderna,
[...], Libro 1, Roma 1665, gez. und gest. von G. B. Falda



55

39

» Hiit"*

)f\\\

4

Venesta o -Filazyo Albery g Falazze ijﬁ, 2 Falazgo d’ Aste

S- Maft‘a

Piazza

2. Frlagze 4 residenza dell'dmbasciatore della J'cm@ﬁ-ﬂ:p-d’

CUsfi dis i

TAFEL 111

“Piazza S. Marco”, in: Giuseppe Vasi, Delle Magnificenze di Roma Antica
e Moderna Libro Secondo, che contiene le Piazze Principali di Roma [...],

Roma: Apollo 1752, gez. und gest. von G. Vasi



56

DE LARC DE TITVS A ROME.

85

o o T PP g 37
L R 343

AT

S
@ oy !"g»

e

P r'gﬁ/ par le miliew Dl /m’pitnm

ES
- |
e |
- » |
- S
- 2
; |
-
- —< aé - "
365 ~
14 —
i
-
"
. Sl ekl . i
.l-«— a4 .
== a7} ==
asgf s |
k »
D oy o detr ol T e Pawtre feud
S— Vad
. T
.. - ¢

TAFEL 1V

“De I’Arc de Titus, 2 Rome”, in: Antoine Desgodetz, Les Edifices Antiques

de Rome Dessinés et Mesurés Tres Exactement, Paris: Iean Baptiste Coignard 1682,

gez. von A. Desgodetz, gest. von J. Le Pautre, Tafel v, S. 185



- vy
VI-P[IIILI‘/?(... 3 % s L £ e 1T O W R T o T . o s S S s FTY 3
I —
11
NI
ol | B
J H
\—m:m
i
~[] J
j’mr :
X |
(N
IR!
1
| ey
—— = ; I B REINGSETT I
e e
S Ty
b
- ) ;

Sle Clere feulprit

TAFEL Vv
Vorschlag zu einer Kompositordnung aus Teilen unterschiedlicher Provenienz,
in: [Claude] Perrault, Ordonnance des Cinq Especes de Colonnes
selon la Methode des Anciens, Paris: Jean Baptiste Coignard 1683,
gest. von Sébastian Le Clerc, Tafel vi, nach S. g2



58

TAFEL VI

Henry William Inwood, The Erechtheion at Athens [...],
London: John Williams 1831, Plate [x], Konsole am Erechtheion,
bezeichnet: H-W. I[nwood], M.A. Nicholson Sc,
cf. hier S. 142, bei Anm. 72



©
1>
P

TAFEL vII

[Johannes Itten], Utopia. Dokumente der Wirklichkeit, 1/11,
Weimar: Utopia Verlag 1921, Umschlag



60

Ao i gz ; Perre (v e

TAFEL VIII
Brunnen als Quelle, Radierung von Claude-Henri Watelet
nach einer Zeichnung von Jean-Baptiste Marie Pierre
(heute in Darmstadt, c. 1740)




61

AV GEV S8¥E I'N 1

STEYCHI'"ENG V-

BINI BIBLIO-
THEC A«
RII

DeAqua Vlrgme in Vr-

bem reuocanda.

VIRTVTE DVCE,
‘YNALJIOS FLIWOD

LVGDVNI APVD SEB,
GRYPHIV M,

My D, XLVII.

TAFEL 1X
Augustinus Steuchius, De Aqua Virgine in Urbem revocanda,
Lyon: Seb. Gryphius 1547, Titel



62

TAFEL x

Aristoteles, Kunst der Poesie [...]. Nebst Thomas Twining’s Abhandlungen
iiber die poétische und musikalische Nachahmung, hrsg. von Johann Gottlieb
Buhle, Berlin: in der Vossischen Buchhandlung 1798, Titel



BEQUEATHED
™ T

“Bisbopric of Corntoall,”
Reb. Franke Parker, M.Aa.,

Rector of Lugghincott, Devon,
1888,

TareL x1
Enrico Noris, Opera omnia Nunc primum collecta atque ordinata, Tomus Primus,

Verona: Typographia Tumermaniana 1729, innerer Vorderdeckel



64

i . = = _ , 7.
SR T AP
(f Oﬁcm¢ jANSSONIO~WAESBERGIANA

m‘

TAFEL X11
Athanasius Kircher, Mundus Subterraneus, in xit Libros digestus, 1,
Amsterdam: apud Joannem Janssonium a Waesberge & Filios [1665] 1678,
Kupfertitel, gez. von Jo. Paul Schor, gest. von Theod. Matham



TAFEL XI11

Wenzel Hablik, Schaffende Krifte. Original Radierungen,
0.0., 0. V. und o.]. [nach 19o0], Tafel 2




66

M rescehils wtesstiser Tt Apes

" pfsih k. Do,

TAFEL X1V
Farbenkreis und Farbkugel in der Nachfolge Philipp Otto Runges, aus dem
anonymen Manuskript eines Lehrgangs zur Luftperspektive [nach 1819]



67

TAFEL XV
Paul Polaris, “Tohu wi boha”, Performance und Installation,
Predigerkirche Ziirich, 2015 (Photo Nora Hauswirth)






	Quellen

