
Zeitschrift: Scholion : Bulletin

Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 9 (2015)

Artikel: Quellen

Autor: Oechslin, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-719961

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-719961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


13

Quellen

Werner Oechslin

i.

"SOURCE, s. f., (Physique.) est une eau qui sort de la terre en plus ou moins

grande quantité, & qui forme les puits, les fontaines, les rivières. Voyez

FONTAINES, FLEUVE, &c."
"Article Source", in: Encyclopédie, ou Dictionnaire Raisonné des Sciences, des Arts
et des Métiers, XV, Neufchastel: Samuel Faulche 1765, S. 412

"[...] quo spectaculo, quid iucundius esse possit?"

Augustinus Steuchius, De Aqua Virgine in Urbem revocanda, Lyon: Seb.

Gryphius 1547, S. 14

Der Quell, das aus der Erde springende Wasser, das sprudelt und uns labt und

erfrischt - was alles verbindet sich nicht mit diesem Bild! Das Wässerchen,

das an seiner Quelle kristallklar und rein an die Oberfläche drängt und uns an

die kindlich unverfälschte, reine Natur gemahnt. Und über allem steht die

Idee, in der sich die Quelle mit dem Ursprung verbindet; die Quelle ist der

Ursprung. Um zu erfahren, ob und wie das alles so sei, woher das Wasser

komme und was der Grund von alldem sei, muss man dorthin, zur Quelle,

gelangen. Mit ihr verbindet sich das Bedürfnis, ihr - und der 'Sache' -
möglichst nahe zu kommen, um nichts zuzulassen, was das reine Wässerchen

trüben und den frischen, gurgelnden Fluss verstummen lassen könnte.

So erlabt man sich am frischen Quell. Nicht auszumalen, was geschähe,

wenn die Quellen versiegten. Doch vor lauter Freude über das sprudelnde
Wasser vergisst man, wie schwierig es sein könnte, die Herkunft und die
Ursache dieses Wasserflusses wirklich zu erklären. Woher käme denn stetig so

frisch tausendfach das Wasser, wenn nicht ein irgendwie gearteter Kreislauf
dies bewirken würde? Doch noch bevor man sich solchen Erklärungen
angenähert hat, finden sich Bild und Vorstellung mit grundsätzlichsten Fragen

verknüpft. Quelle scheint nicht nur mit Ursprung, sondern auch mit Wahrheit

verschwistert zu sein.



H

Francesco Giorgi fragt in seinem berühmten De Harmonia Mundi Totius Can-

tica Tria (1525): "Quid fontes"? Die Antwort liegt auf der Hand: "Non
multum nobis laborandum est, ut declaremus Deum esse fontem."1 Was liegt
näher, als Gott selbst mit der Quelle zu verbinden? Belege gibt es zuhauf.

"Apud te est fons vitae", sagt Johannes. Und Hieronymus verbindet - in
einer bis heute geläufigen Weise - die Quellen mit den Schriften, die unsere
Seelen besser waschen und reinigen würden als das Wasser der Quelle den

Körper.2 Dieser - das Schrifttum mit erfassende - heilsgeschichtliche
Blickwinkel lässt sich auf sämtliche Gewässer, selbst auf Sümpfe ausdehnen.

Immer wieder kommt man auf die Quelle göttlicher Vorsehung zurück.

Umso verständlicher ist das Verlangen, das Bild mit der eigenen Erfahrung

zu verbinden. Man will wissen und spüren, was eine Quelle ist und wie
das Wasser aus ihr heraussprudelt und einen erfrischt. Man geht, auch

diesbezüglich der Erfahrung vertrauend, zur Quelle, weil man einer Sache auf
den Grund gehen will. Und man erfährt, wie spontan und stets 'neu' frisches

Wasser aus der Quelle hervorsprudelt und dass dies beständig und immer
wieder, in ewiger Bewegung geschieht. Das Neue steht dann eher auf der

Seite der Wahrnehmung - und des Genusses. Die Quelle selbst verrichtet
ununterbrochen und in steter Bewegung ihre Wohltat.

Der spontane Genuss und die nie versiegende Lebenskraft in einem -
niemand möchte diese wohltuende Wirkung der Quelle missen. Rom, stets

berühmt für seinen Reichtum an Quellen und Brunnen, hat sich immer

angestrengt, diese Wohltaten auch sichtbar zu machen und in aufwendigen
Brunnenbauten vorzuzeigen; die "mostre d'acqua", so auch die wohl
berühmteste, die Fontana di Trevi, sind unübersehbare Zeichen päpstlicher
Politik zugunsten der Stadt und ihrer Bewohner. Der zeitweilige Bibliothekar

des Vatikans, Agostino Steuco, der nach der Renovierung durch

Nikolaus V. nochmals die Erneuerung des zuleitenden Aquädukts "Acqua

Vergine" anstrebte, propagiert 1547 "non fontes ficticios [...] sed veros
naturalesque". Wirkliche Brunnen sollen es sein, deren reichlich flies-
sendes Wasser als ein Spektakel zur Freude der Menschen inszeniert werden

möge: "quo spectaculo, quid iucundius esse possit".3 (Tafel ix; Abb. 1)

Aus der römischen Tradition wissen wir, dass nicht nur die Schaufassaden

der "mostre d'acque" wie 'reichsprudelnde Quellen' inszeniert wurden,
sondern dass auch die Zubringer des Wassers, die Aquädukte, mit dem

Begriff der Quelle verbunden worden sind. Die gesamte Wasserzufuhr,
der die Römer das in Fülle plätschernde, quellfrische Wasser in ihrer Stadt



*5

QYAMIN AGRO BRACIANENSISALVBER]
MistF0NTŒTV5 COLECTAM

?TEMBV5A^VAALS1 ETTNEDVCTIBV5
RETnTVTIHVSNOVISQVEAEE)rnS

JDCXV-AB MILIARK> DVXIT.

AT.TR A. VEDVTA DELIA FONTANA,E CASTELLO DELL' A£QVA PAOIA
a S Pietrv Montana, tu I Gianuolo condotia da Paolo Vvuirw a Bracciano Architcil-dL Gioiumni Fontana

I.ei bu- GjacRfffl le Hamfa wi Berna alla feue eTTriu-Jel SP*

Abb. i: "Altra Veduta délia Fontana, e Castello dell'Acqua Paola", in: G. B. Falda,

Le Fontane di Roma nelle Piazze e Luoghi pubblici délia Città [...], Libro Primo,
Roma: Gio. Giacomo de Rossi alla Pace, o.J. [1684], gez. und gest. von G.B. Falda, Tafel 12

verdanken, wird mit dem Namen der Quelle apostrophiert, erscheint gleichsam

als deren verlängerter Arm; Raphael Fabretti, der Autor der klassischen

Darstellung De Aquis et Aquaeductibus Veteris Romae belegt dies 1680 mit
numismatischen Zeugnissen der Antike.4 (Abb. 2)

Man war also stets mit den Problemen der Wasserzufuhr und -lenkung
und mittelbar mit dem gesamten Wassekreislauf befasst, dessen auffälligstes
Zeichen die Quelle war. Und so war die Frage nach dem Ursprung vorerst

- und sinnvollerweise — stets auch diejenige nach der Herkunft und

dem 'Ursprung' des Wassers und insgesamt nach dem Zusammenhang der

verschiedenen Gesichtspunkte.
Antonio Vallisnieri, der in seiner Zeit wie kaum ein Zweiter der Frage der

"Origine delle Fontane" nachgegangen ist, spricht deshalb 1715 einleitend

in seiner einschlägigen Untersuchung von einem "Filosofico Problema"; es

geht um ein vertieftes Verständnis des Sachverhalts, diesmal unter Einbezug
antiker und moderner naturphilosophischer Anschauungen.5 Doch längst ist
dies auch zu einer Frage öffentlichen Interesses geworden, die sich nicht nur



[6

RAPEL FAB RETTI
CASPARIS F. VRBINATIS

DE AQVIS
E T

AQVAEDVCTIBVS
VETERIS .ROMAE

DISSERTATIONES TRES

ROMAE
Typis Ioannis Baptifta: Bufsotti MDCLXXX.

SVPERIORVM PERMISSV.

Abb. 2: Raphjael] Fabretti, De Aquis et Aquaeductibus

Veteris Romae, Roma: Ioannis Baptista Bussotti 1680, Titel

"a' Letterati di varie manière", sondern auch "alle Dame, a' Cavalieri" und

an Vertreter öffentlicher Amter und Einrichtungen richtete.

Gewidmet hat Vallisnieri seine an der Accademia de' Ricovrati in Padua

gehaltene Lezione Accademica dem Stifter des Istituto delle Scienze in Bologna,

Luigi Ferdinando Marsigli. Damit verbunden ist sein Bekenntnis zur
naturwissenschaftlichen Forschung in der Nachfolge eines Francesco Redi.

Und er meint dies ganz konkret. Auch wenn er sich auf die meteorologischen
Messdaten des Pariser Observatoriums bezieht, für deren Vermittlung er

ganz besonders dem Abate Conti dankt, so sind für Vallisnieri letztlich die

eigenen Beobachtungen in seiner Umgebung entscheidend. Das lässt ihn
dann - im Hinblick auf den Umgang mit Daten wie mit den alten Texten

von Aristoteles oder Plinius — sagen: "se colla vista, non col pensiere l'ho



17

confermata, e, quasi dissi, imparata dalla sola natura, non mai ingannatrice

maestra, quando solitario sull'erte cime de' monti l'interrogava, se ogni fe-

nomeno più occulto, spettante all'elemento dell'acqua, senza tanti cavilli, e

fole da romanzi, si disconde".6 Naturbeobachtung - ohne Phantasterei und

übertriebenen, losgelösten Scharfsinn - soll uns zur Einsicht in den

Ursprung der Quellen fuhren; "a forza d'occhio, e di mano" vollzieht sich

diese Lektion nach der Natur. Die Arbeit im Inneren der Erde ("dentro le

viscere della terra") muss - ganz in der Tradition eines Francis Bacon - dem

Rezept derer folgen "che l'hanno coll'ingegno, e colla mano". Selbst Vitruv
wird nachträglich dieser naturforschenden Methode zugeschlagen, "il quale,

benchè non facesse professione di Filosofo speculativo, potea perö esserlo

naturale, per la grande sperienza, e famigliarità, che avea colla terra".7

Das Interesse gilt den konkreten "operazioni della natura"; ihnen muss

man auf den Grund gehen wollen, will man mehr über die Quellen erfahren -
und aus ihnen schöpfen.

Man weiss Bescheid, so scheint es. Doch all das, was Vallisnieri in die Diskussion

wirft, ist kaum eine abschliessende Einsicht und Erkenntnis, sondern

vielmehr der Anfang einer sich weit verbreitenden Forschung zum Gegenstand.

Das schlägt sich schon deutlich in der zweiten, wesentlich vermehrten

Ausgabe der Origine delle Fontane von 1726 nieder.8 (Abb. 3 und 4) Dort finden

sich nicht nur Zeugnisse des Austausches mit Johann Jakob Scheuchzer, der

seine stratigraphischen Beobachtungen zu den Bergflanken des Urner- und

Walensees nach Padua übermittelte, sondern auch ergänzende Briefe, unter
anderem vom Philosophen und Arzt Gaston-Giuseppe Giorgi aus Florenz und

vom Mathematiker Domenico de' Corradi d'Austria aus Modena, eine "lezione

accademica" des Florentiner Arztes Giuseppe Avanzini und dergleichen mehr.

Die Zahl der Beiträger belegt das grosse Interesse, das diesen Fragen damals

sicher war. Dabei stand immer noch und immer wieder im Raum, wie viel der

allseits beschworenen Naturbeobachtung abzugewinnen sei und wie viel -
gleichwohl - dem einzelnen "Filosofo Visionario" und den "stravanganze del

suo Cervello" geschuldet bleibe.9 "Lasciamo a' Poeti queste Chimeriche
fantasie" wird den Kritikern, die "per via di ghiribizzi" den "celebratissimo

Signor Vallisnieri" und "seguace fedele del nostro Gran Redi" angreifen,

zugerufen. Mit Galileo wird ein solcher Missstand allzu phantasievoller Deutung

auf das "colà si rivolge, dov'è l'eccesso, e la maraviglia" zurückgeführt.10

Doch wie sollte man sich angesichts eines solchen grundlegenden, wenn
auch 'mysteriösen' Problems ruhig verhalten? Vallisnieri schliesst seine



i8

- •

'ILEZIONE
ACCADEMICA

1NTORNO ALL' ORIGINE '
HELLS

FONTANE,
Colic Annouzioni per cbiarczza maggiorc

dcila medefima,

DI ANTONIO VALLISNIERI,
Pubblico Primario Profeflore di Mcdicina Tcoricx

c Prefidente nell" Univerfità di Padova.

%A Sua Eccellmza il Sig, Gmcrtlc

CO LUIGIFERDINANDO
MARSILLU

/ : -

IN VENEZIA. MDCCXV.
Appreffo Gio. GabbricJlo Erra.

COU LICEHZA DE' SVTER10R1, E TRIF1LEÇ10.

Abb. 3: Antonio Vallisnieri, Lezione Accademica

intorno all'Origine delle Fontane [...],
Venezia: Gio. Gabriello Ertz 1715, Titel der ersten Auflage

«

"Annotazioni" mit Francis Bacon: "Est vertigo quaedam, & agitatio perpétua,

& circulus."11 Die Frage nach der Quelle und dem Kreislauf des Wassers

wird zum Paradigma wissenschaftlicher Fragestellung schlechthin; mittelbar
kehrt sie ins Gesichtsfeld philosophischer Erörterung zurück.

In der Tat, sie ist von grundsätzlicher Bedeutung und noch viel enger
an eigene menschliche Erfahrung geknüpft. Empedokles, dessen Nähe zur
Medizin stets bekannt war, lässt den Vergleich mit den Funktionsweisen

unserer Körper umso plausibler erscheinen: Der Kreislauf des Wassers, das

frische Sprudeln der Quelle gemahnen an uns selbst; Empedokles suggeriert,

dass unsere Gedanken und unsere Seele im Blut lebendig sind, dessen

'Strudeln' er dann - gemäss der Ubersetzung von Bernhard Heinrich Carl
Lommatzsch - wie folgt beschreibt: "In den Tiefen des Blutes genährt, das



'9

L E Z I O N E
ACCADEMICA

INTORNO L'ORIGINE DELLE FONTANE,
Con le Annotazioni per cliiarezza raaggiore della medcliina,

DI ANTONIO VALL1SNERI,
Pubblko Pritmrio ProfclTore di Mt-Wicim Tro'ica nelU (Jdiverfill

di Padova Medico di Camera di S M. G Cic.

SECONDA EDJZIONE
Con la Giunti di varie Letterc Dilfertatorir, an'alira Lerione Area-

demica, I Vfcrvaiioni, RaRioni ,ed Efpcrienrenuore.dimoftranu
la reriti del propolto Siftcnu con la Rifpofl« alle Ol.bie-

lioni del Sia. Doiroie N N compilara da GASTON-
GIUSEPPE G/ORGI Medico

e FiCco Fiorcntino

E CONS ACEATA AI M ARCHESJ

ALESSANDRO E SCIPIONE
FRATELLI M A F F E I,
L'uno Gcirr.il Comandante del!« Truppe dl Baviera e Tencmc

Marefclallo nalla Annate Imperiali l'altro Cicntlluonio di
Camera del Re di SinJcitna. e Caralier della Chiave

IN VENEZIA.MDCCXXVI.
Appreffo Pictro Poktti.

AlPEIo^uer.a ia Mrrceri« di S. Sal »»ore
CON LICENZA DPSVPERIORl, E PRIVILEG IO

Abb. 4: Antonio Vallisnieri, Lezione Accademica intorno L'Origine delle Fontane [...]
Seconda Edizione, Venezia: Pietro Poletti 1726, Frontispiz und Titel der zweiten Auflage

strudelt entgegen, I Wo der Gedanke am meisten beweget wird bei den

Menschen."" So könnten wir uns der Quellen als eines unserer eigenen Natur
gleichsam einverleibten, lebensnotwendigen Phänomens vergewissern.

An diesen Zusammenhang hat - für viele wohl überraschend - Athanasius

Kircher erinnert, als er 1665 und 1678 in seinem monumentalen Werk Mun-
dus Subterraneus just damit die Fragen nach dem Ursprung der Quellen und
Flüsse und nach dem Wasserkreislauf einleitete (Tafel xn, Abb. 5):

Et primo suppono, Hydrophylacia Naturae, uti & siphones, sive inciles hydrago-

gos non casu aut fortuito, sed magno Naturae consilio imo non minori industria,

quam venas & arterias in corpore humano sive Microcosmo, vasis humorum,
insertos fuisse-, & quemadmodum Aeterna Sapientia omnia in numéro, pondéré

& mensura constituit, ita quoque interiorem Geocosmi oeconomiam &
fabricant iis adminiculis instruxit sine quibus aeternum praevidit causas rerum
nullum effectum producere potuisse.13

Der 'Mikrokosmos' des menschlichen Körpers kennt also genau wie die

Ökonomie des gesamten 'Geokosmos' einen solchen inneren Kreislauf, ohne



zo

Abb. j: "Hydrophylacia", die Wasserspeicher im Inneren der Berge
als Ausgleichsbecken und Garant des ständigen Flusses der Quellen,

mit Zu- und Abfluss vom Meer, in: Athanasius Kircher,
Mundus Subterraneus, in xn Libros digestus, i, Amsterdam:

apud Joannem Janssonium à Waesberge & Filios [1665] 1678, S. 254

den es gar nicht zu - den jeweils erwünschten - Wirkungen käme ("nullum
effectum producere"). Dort, in dem der göttlichen Vorsehung und der "Ae-

terna Sapientia" geschuldeten Naturvorgang, ist die Ursache grundgelegt,
nach der auch Athanasius Kircher gemäss den aristotelischen Zielsetzungen
einer Wissenschaft, nämlich der Suche nach den Gründen, forscht. Mehr
noch, Aristoteles' grundsätzliches Fragen nach den Ursachen ist ihm zu
abstrakt und metaphysisch ("valde abstracte & more suo Metaphysice de Fon-
tium causus philosophatus est'"4); Kircher sucht explizit nach 'wirklichen'

Erklärungen und Gründen dieser Naturphänomene in der Natur selbst: "nos

ad propriores causas progressi" hält er gegen das, was bei Aristoteles im
Dunkeln bleibe ("qui in obscura Aristotelis sententia latent").15 Seiner erfah-

rungsorientierten Quellenforschung stellt er deshalb einige Grundannahmen

voran, etwa, dass es im Inneren der Erde und im Meeresgrunde Höhlen
und Schlünde aller Art gebe ("innumeris cavernis [...] pertusum esse"), dass

Sonne und Mond einen Einfluss auf "flux" und "reflux" des Meeres hätten,



2 I

Abb. 6: "Lacus in Monte S. Gotthardi", Beispiel eines im Berginneren befindlichen

Wasserspeichers, in: Athanasius Kircher, Mundus Subterraneus, in xii Libros digestus,

i, Amsterdam: apud Joannem Janssonium à Waesberge & Filios [1665] 1678, S. 255

dass aus dem Inneren der Erde Vulkane nach aussen drängten, dass im Inneren

der Erde generell Druck herrsche, der nach aussen entweichen wolle und
dass sich all diese Phänomene in unterschiedlichster Weise manifestierten.16

Aufgrund solcher Annahmen lassen sich Modelle bilden, gemäss denen das

Wasser austritt und sich über Quellen in die Flüsse ergiesst, was die -
schwierigere - Frage mit sich bringt, wie diese Reservoirs aufgefüllt werden;

jedenfalls, so Kircher, genügten blosse Verdunstung und temporärer Regenfall

nicht, um den ständigen Wasserfluss ("tarn ingentia flumina perenni

fluxu") zu erklären. Daher richtet er sein Augenmerk auf die ausgedehnten
Wasserbecken "sub aperto coelo", sieht in unmittelbarer Nähe jener gewaltigen,

im Alpengebirge zusammengehaltenen Wasserreservoirs stehende

Gewässer, "in Helvetia Lacus Lemanus, Lucernius, Tigurinus, & Acronia-
nus" etwa.'7 In jedem Fall muss Kircher sich um die grundsätzlichen
physikalischen und chemischen Probleme kümmern, weshalb er sich Fragen vom
Vakuum bis zur Verdunstung zuwendet. (Abb. 6)



22

Abb. 7: "Hydrophylacium intra viscera montium", Wasserreservoir im Inneren von Bergen
und ausserhalb als Seen, in: Athanasius Kircher, Mundus Subterraneus, in xn Libros digestus,

1, Amsterdam: apud Joannem Janssonium à Waesberge & Filios [1665] 1678, S. 88

Die meisten dieser Vorstellungen wie jene des Kreislaufes oder der schon bei

Piaton vermuteten Wasserreservoirs, auf die noch Vallisnieri Bezug nimmt
("smisurata caverna piena d'acque'"8), sind nicht neu. Doch es mangelt an

schlüssigen Erklärungen der komplexeren Zusammenhänge; Athanasius Kir-
cher stellt sie in den Rahmen einer gottgeschaffenen Ordnung, indem er den

'Geokosmos' an die "Sapientiae Divina" anbindet, und belässt sie dort, in
einem göttlichen Schöpfungsplan ("Idea Globi Terreni in Mente Divina exi-

stens'"9). Auch dabei kann er sich auf Piaton berufen.20 Doch entscheidender

ist wohl, dass Kircher bei Nahsicht der Probleme nicht nur den Kreislauf
und die Schwierigkeit einer plausiblen Erklärung dieser ewigen Bewegung

aus der Erfahrung erkennt, sondern auch betont, wie heterogen und vielfältig

die Natur sei, zu deren Erforschung er gerade angesetzt hat. (Abb. 7)

Weit weg vom idyllischen Bild einer lauschigen, dahin sprudelnden Quelle
ist hier die Einsicht in die Notwendigkeit einer anforderungsreichen
Erforschung der "minime homogenae sed heterogeneae naturae" entstanden.21

Allem liegt die "incredibilis varietas rerum" zugrunde; und wollte man den

Dingen in ihrem Bezug auf ein Ganzes oder gar auf eine Vereinigung

("unio") nachgehen, ginge dies nicht ohne Respekt vor dieser Vielfalt in den

Dingen und dem Nebeneinander von Harmonie und Widerspruch: "non nisi



23

DELL' ORIGINE
D E L • L E

F.DOTA NE
E, DELL' ADDOLCIMENTO
' DELL' ACQUA MARINA

'
L E T T E K E
' T

S G & I T T E

AfcrSIG CONTE N. N«
D A

NICOLÖGHEZZI
RELIGIOSO DELLA COMPAGNIA

DI GESU*.

IN VENEZIA, MDCCXLII.

Preffo Simone Occhi. Cou licttanifSupcriori.

Abb. 8: Nicolo Ghezzi, Dell'Origine delle

Fontane e dell'addolcimento dell'acqua marina

[...], Venezia: Simone Occhi 1742, Titel

varietate rerum, & in admirandis consensus dissensusque naturalium rerum."22

Das Universum, so Kircher, ist eine aus Konsonanz und Dissonanz gebildete
Harmonie ("ex consonis & dissonis conflata harmonia")23, womit er auf die

Ausführungen in seiner Musurgia verweist.

So ist selbst der musikalische Aspekt in den Kreislauf der Überlegungen zum
Wasser und zu den Quellen wiederaufgenommen. "E che v'ha, che non sia

ammirabile": Nichts, was in der Natur ist, wäre nicht wunderbar und

bewundernswert, schreibt Niccolö Ghezzi, auch er ein Jesuit.24 (Abb. 8) Er strengt
sich an, einer voreiligen Harmonie in der Argumentation entgegenzuwirken;
es geht nicht anders, wenn man sich in Anbetracht des so plausiblen
Wasserkreislaufes auch noch das Problem des salzigen Meerwassers vornimmt.
Derlei Themen haben allgemeines Interesse gefunden. Sie lassen sich 'wis-



*4

DELL* ORIGINE
DELLE FONTANE

Componimemto Poetico
II» rt HS t SC I O LT t

DI GIUSEPPE ROVATTI
Scritto aI Sig. Abbatt

' PIETRO METASTASIO
E DEDICATÇ

A Sua

ANTÖNIÖ PÄLLAVICINI.

In MOD ENA MDCCLXX.

Per Giovanni Montanari.
Con Lie. de Sup.

f _ - -—-—-j ~

Abb. 9: Giuseppe Rovatti, Dell'Origine delle Fontane.

Componimento Poetico in versi sciolti,
Modena: Giovanni Montanari 1770, Titel

senschaftlich' nicht erschöpfen, und vieles bleibt offen. Damit ist auch

gewährleistet, dass die 'literarischen' und 'poetischen' Zugänge weiterhin zum

Zuge kommen. Für den Naturforscher Giuseppe Rovatti, der sich 1770 der

"origine delle fontane" in einem "componimento poetico", in Versen,

annimmt, ist es Antonio Vallisnieri, der nicht nur durch seine Analysen

überzeugte, sondern den "buon gusto delle moderne scoperte" an der Universität

von Padua eingeführt hat.25 Die Quelle, ein Gegenstand gehobener
Unterhaltung! Wer wäre nicht an alldem interessiert, was sich um dieses Thema
rankt! (Abb. 9)

Man kann es auch so sehen: Gerade weil sich die Frage des Wasserkreislaufes,

der 'Herkunft' des munteren Wässerchens, das da so schön plätschert,



25

einer schnellen und einfachen Erklärung entzieht, bleiben die Vorstellung
und das Bild der Quelle als eines sich stets erneuernden, uns erfrischenden

Wasserspenders erhalten. Und manchmal scheint es auch, dass der sprudelnde

Quell für sich allein genommen unser Vorstellungsvermögen weit mehr
belebt als jene komplexe Frage des nie ganz geklärten Wasserkreislaufes.

Ii.

"In jedem Zustande der Dinge kann man also alle Augenblicke etwas bemerken,

was in den andern nicht enthalten war. Stets merket man an ihnen die

Veränderung, die Quelle des Neuen und Besonderen, die wir hier genauer
aufgesucht haben."
F. L. von Hopffgarten, Ueber das Besondere und die Neuheit, Leipzig: Johann
Friedrich Junius 1772, S. iof.

"Die reinsten Quellen der Kunst sind geöffnet; glücklich ist, wer sie findet
und schmecket."

J.J. Winkelmann, Gedanken über die Nachahmung der griechischen Werke in der

Malerey und Bildhauerkunst, Zweyte vermehrte Auflage, Dresden/Leipzig:
Waltherische Handlung 1756, S. 2

Damit muss man sich abfinden, oder eben umgekehrt, man erfreut sich, dass

mit dem scheinbar so eindeutig klaren Bild des sprudelnden Quells, der uns

bei oberflächlicher Betrachtung gleichsam ex nihilo Erquickung verschafft,

so viele Fragen verknüpft sind. Was da aus der Erde kommt und uns immer

neu bezaubert und labt, hat seine Faszinationskraft uneingeschränkt behalten.

Gerade weil sich hier mehr Fragen auftun, als Lösungen suggeriert
werden, und die Quelle 'nur' der Zugang zu grundsätzlicheren Problemen

darstellt, bleibt sie als Inspirationsquelle jederzeit frisch und ist ein

starkes Symbol.
Eine dynamische Angelegenheit - nicht nur wegen des fliessenden

Wassers! Die Diskussion von und um Antonio Vallisnieri hat den Reichtum

möglicher Fragen erfahren lassen; auch das scheinbar beschränkte Interesse

am Einzelnen wandelt sich schnell zum Blick auf die ganze Vielfalt der

Natur. Losgelösten "vane speculazioni" erteilt er - mit Francis Bacon - eine

Abfuhr. Von Piatons Verteidigung durch einige Jesuiten, wonach der Philosoph

aus gegebenem Anlass nicht "da filosofo naturale, nè da storico, ma da



26

mitologico" gesprochen habe, hält er wenig."6 Es gehe dort um eine andere

als um unsere Welt. Der Naturphilosoph - und auch der Geisteswissenschaftler

- wird sich vordergründig den spezifischen Merkmalen der Quelle,
dem Objekt zuwenden:

Non si guardi la natura da lungi, come da un'alta torre, diceva il gran Bac-

cone di Verulamio, occupandoci in loiche, e vane speculazioni: nè si pensi
a' riboboli, ed a' capricci; ma si discenda, e si accosti a' particolari, guardan-

dogli con iscrupolosa esatezza, e troverassi più utile, e più vero il discerni-

mento."7

Was mehr als skrupulöse Exaktheit suggeriert uns der Umgang mit Quellen!
Für einmal nicht der Blick von hoher Warte. Heruntersteigen soll man, um
sein Objekt - die 'Quelle'! - aus allernächster Nähe zu beobachten und zu

prüfen. Das ist die Lektion der Naturphilosophie, die uns Vallisnieri am

Beispiel des Wasserkreislaufes erteilt. Es passt zum Umgang mit den 'Quellen',

auch wenn diese 'bloss' Texte sind.

Man gerät in Schwierigkeiten, wenn man zu sehr nach den 'symbolischen'

Bedeutungen sucht. Zu sehr sind jene Bilder der Natur abgeschaut, auch

wenn sie - wie im Falle Epikurs - zuweilen sehr summarisch gefasst sind.

(Vallisnieri referiert nach Diogenes Laertius, "che le acque delle fontane

possano, essere generate nelle viscere della terra, le quali colando, e a poco
a poco ammassandosi formino quegli sbocchi, che noi chiamiamo fontane,

[...]".28) Doch es bleibt dabei, die mit den frischen Wässerchen und mit der

Natur verbundenen Bilder sind zu stark, als dass man ohne sie auskommen

könnte. Es quillt und sprudelt auch bei den 'schriftlichen Quellen'. Doch die

Metaphorik hat den Blick von der wirklichen Quelle allzu häufig abgelenkt.
Hans Blumenberg hat in seinem aus dem Nachlass herausgegebenen Essay

über Quellen die beiden "Ordnungsrufe" "'Zu den Sachen!' (ad res)" und

"'Zu den Quellen!' (ad fontes)" gleich zu Beginn in den Gegensatz gestellt
und mit verschiedenen "Disjunktionen" verknüpft.2' Für ihn ist das 'Zu den

Quellen!' ein "Rückruf', und so formuliert er: "Die Quellen sind immer

verloren, liegen immer im Rücken der Geschichte."30 Ihm steht das -
statische - Bild des sich im ruhigen Wasser spiegelnden Jünglings Narziss

näher als der sprudelnde Quell. Dass die Quelle 'fliesst', ist ihm kaum der

Rede wert. "Wasser ist nicht gleich Wasser."3' Blumenberg wendet sich

gegen die von Historikern gebilligte Autorität der Quellen, die er bis auf



*7

Leopold Ranke und bis auf Gustav Droysens dagegengesetztes "Das wahre
Faktum steht nicht in den Quellen" zurückverfolgt.32 Nicht mehr das

frisch quellende Wasser, stattdessen 'Dunst'! Droysen habe es darauf

abgesehen, die "letzte Herkunft des geschichtlichen Sachverhalts in
Unbestimmtheit oder gar Unendlichkeit verschwimmen zu lassen".33 Blumenberg
macht eine "Rhetorik der Verundeutlichung"34 dort aus, wo man sich doch

dem Ursprung am nächsten fühlte. Was Blumenberg mit Droysen verbindet,
ist "Kulturgeschichte" und damit einhergehend ein "Programm der

Entgrenzung des historischen Gegenstandes". Damit ist die Quelle vorerst

gründlich demontiert: "Etwas historisch Entschlafenes wird ins Leben

zurückgerufen."35 Blumenberg scheint sich in erster Linie für die Distanz zu

interessieren, die uns von 'Quellen' trennt. Das erkennt er schon bei Cicero
und lässt ihn von zwei - eher getrennten als verbundenen - Kulturen
sprechen.'6 Die Metapher, wie sie hier und bei Vico verwendet werde, stehe

nicht für Reinheit, sondern für die Trübung der Quelle.37 Man sieht das

Unheil nahen; es sind nicht Quellgöttinnen, sondern die Quellensteuer und

die "Quellenmetapher als rhetorisches Instrument der Finanzwissenschaft

und Finanzkunst", mit der Blumenberg seine Metaphorologie der Quelle
beendet.'8

Doch so einseitig und hoffnungslos sind die Ansichten der Historiker und

Philosophen, die sie mit dem Eindruck frisch quellenden Wassers verbinden,

keineswegs. "Etwas Vollkommenes wird also hier Niemand weder erwarten,
noch auch finden", schrieb Leopold Ranke am Ende seines Erstlings von

1824. "Aechtes und Unächtes, Schönes und Zurückstoßendes, Glänzendes

und Unscheinbares", Denkmäler, Augenzeugenberichte, "Urkunden, angebliche

und wirkliche", aus solcher Vielfalt ist die Geschichte gemacht. Und

gerade deshalb fährt Ranke fort: "Vor Allem fragt sich, wem von so Vielen
eine originale Kenntniß beygewohnt, von wem wir wahrhaft belehrt werden
können."39 Also macht er sich auf und schreibt Zur Kritik neuerer Geschichtschreiber,

wohlwissend, dass dieser Gang, insbesondere "der Weg der leitenden

Ideen in bedingten Forschungen", "eben so gefährlich, als reizend" ist.40

(Abb. 10)

Es geht nicht anders, als dass man sich diesem Experiment ausliefert

und sich der Quelle annähert. Und so findet wieder zusammen, was sich

mit dem Bild der frischen, sprudelnden Quelle nach wie vor verbindet, "der
freie Traum der Kindesphantasie, sowie der von Aussen gegebene sinnliche
Eindruck".41 Das, so Friedrich Creuzer, bilde "ein einziges ungetrenntes



28

3 u r Ä r i t i f
• 1 '

t
• .v ;

neuere*

@efd>icMf$rei&er j
»•h «

£ e o p o 1 D SXönfe. -i
j

n
9 i n * © » x) a g f

:
• i

i »

beflefben rrmanifd)«« unb atrraanifc&en

©cfcpic^ten.

îeipya unb Kerlin,
1

fc t D ®. a 1 1 m t r. 182 4.

Kfld S 'V- • ËBmÊÈmttÊSËÊÈISÊ?$i

«

J
M

Abb. io: Leopold Ranke, Zur Kritik
neuerer Geschichtschreiber,

Leipzig/Berlin: G. Reimer 1824, Titel

geistiges Gut". Da schwingt natürlich die alte Vorstellung mit, nach der der

Mensch "in der Poesie zuerst seine Gedanken und Empfindungen ordnen

[lernte]", bevor das "Factum" in ihr dank dem bald einmal hinzugekommenen

"Schatz der Erfahrungen" "seinen ersten Ausdruck" fand.42 Nicht die

"Disjunktion von Sachen und Worten" (Blumenberg) qualifiziert die Quelle,
sondern das Zusammengehen der inneren und äusseren Welt.

Wer die Quelle mitsamt dem dynamischen Kreislauf des Wassers ins

Auge fassen will und wer dabei das spontane Heraustreten des sprudelnden,
frischen Wassers als den ursprünglichen Eindruck genauso wie die schwierigen

Fragen des vertiefenden Ergründens ernstnimmt, wird dem Objekt wie

der Vorstellung der Quelle näherkommen.



*9

Bleiben das Verlangen und die Sehnsucht, die sich mit der Quelle
verbinden. Johann Joachim Winckelmann hat dem auf seine Weise entsprochen

und auch den Ort und den Weg gewiesen, die Labsal und Erfrischung
gewähren. Die Gedanken über die Nachahmung der griechischen Werke in der

Malerey und Bildhauerkunst eröffnet er mit dem Hinweis auf den "guten
Geschmack", der sich "zuerst unter dem griechischen Himmel zu bilden"

begann.43 Daran schliesst sich die Aufforderung an: "Diese Quellen suchen,

heißt nach Athen reisen." Und es folgt das Versprechen: "und Dreßden wird
nunmehro Athen für Künstler".44 Auf nach Athen!

in.

"[...] Sie sind alle methodologisch gerichtet und wollen weniger die tatsächliche

Verwobenheit der Sprache mit dem Leben beleuchten, als die

Standpunkte und Begriffe herausarbeiten, mittelst deren die Sprachwissenschaft
die Bewegung und Festigung dieses Flechtwerks zu erkennen hofft."
Karl Vossler, Gesammelte Aufsätze zur Sprachphilosophie, München: Max Hue-
ber 1923, S. viii (Widmung des Sammelbandes an Julius von Schlosser "im
August 1923")

"Ganz anders Ghiberti. Schriftliche Quellen sind ihm überhaupt fremd [...]"
Julius von Schlosser, "Ghiberti als Schriftsteller", in: id., Denkwürdigkeiten
des Florentinischen Bildhauers Lorenzo Ghiberti, Berlin: Julius Bard 1920, S. 26

Winckelmanns Aufruf zum Gang zu den Quellen, womit er Griechenland
und Athen meint, ist weder Rezept noch Methode: vorerst beschreibt er
'nur' einen Gegenstand; an ihm kommt keiner vorbei. Der direkteste Zugang

gelingt über die Quelle, weshalb sich die Glaubwürdigkeit des Historikers
damit vergleichen lassen muss. Der frühere Jesuit und Chorherr zu Zurzach

Joseph Anton Weissenbach hat dies 1789 in seinem Lehrbüchlein Ueber das

Wesentlichste in der Geschichtkunde [...] thematisiert, dessen Widmung wie

folgt beginnt: "Das Wesentlichste in der Geschichtkunde ist ausser Zweifel
die Zuverlässig- oder Glaubwürdigkeit der Geschichtschreiber. Alle Kunstrichter

haben sie den Grund, oder die Seele einer Geschichte genennet."45

(Abb. 11) Es geht um das Verhältnis des Historikers zu seinem Gegenstand;
und mit "Seele" taucht jener Begriff wieder auf, der so oft mit der Quelle
verbunden wird. Weissenbach kennt die Fallstricke; er erinnert daran, dass



3°

Uebet ta« 2Bef»ntli<$flt

in Oct
r \

©efdMc&tfiin&t.
Obtc

83on Set ©(aii6n>ûtbigfeit Set 0cfcf)id)tfd)rct6er,

fa truof)l in«6cfonber a(« überhaupt.

Sût
cinm jungm J?«rn eon ©fatib gefc&rieBen.

®on

S>ï. 3ofepÇ aintort SBelfTettba#,
Cbot&ttrn jo 3urjatb.

Süticf)/ M -OrcU, etjjntt, Sûgli unt> Sorop. 1789,

Abb. 11: Joseph Anton Weissenbach, Ueber das

Wesentlichste in der Geschichtkunde, Oder Von der

Glaubwürdigkeit der Geschichtschreiber [...],
Zürich: Orell, Geßner, Füßli und Comp. 1789, Titel

Leichenreden, wie schon Perizonius schrieb, grundsätzlich verdorben sind.

Das "Laster der Schmeicheley" sei verbreitet. Zu getätigten Widersprüchen
meint er: "Das ist zeitungisch nicht historisch"; er habe "hier mit gutem
Bedacht auf die Zeitungsschreiber gestochen", die ihre Arbeit ja des Lohnes

wegen erbrächten.46 Zum Historiker passten keine Voraussagen jeglicher
Art. Und man solle nicht "den Juristen machen", der sich auf "blosse Muth-

massungen, rechtliche Scheingründe (Praesumptiones)" stützt.47

Alles weist darauf hin, dass die Glaubwürdigkeit vom Objekt und vom

Umgang mit ihm bestimmt werden muss. Zurück zu den Quellen! "1. Dem



31

ist vorzüglich zu glauben, der was selbst erlebet, oder Antheil genommen hat.

Ii. Der gültige Zeugen hat. in. Der Zeugen hat, die Zeitgenossen waren." Es

folgen schriftliche und dingliche Zeugen, "Manifeste", Dokumente, Protokolle,

"alte Aufschriften", Gemälde, Münzen und Bilder, "Stammenbäume"

oder "gute Reisebeschreibungen".48 Den kritischen Umgang mit dieser Vielfalt

möglicher Quellen zu erlernen, das ist das Anliegen Weissenbachs. Bei

allen Unwägbarkeiten gilt dann beispielsweise 'je näher desto besser', und:

ein irgendwie autorisiertes Dokument mag dem Ursprung und Grund einer

Sache näherstehen und als Quelle ihren Wert im Hinblick auf die gesuchte

"Glaubwürdigkeit" beanspruchen können. Dabei sollen die "Regeln, und

Sätze" helfen, die Weissenbach erörtert. Und er schliesst mit einer

Bibliographie sowie einer Liste der irrigen Fabeln, darunter die Weissagungen der

Sibyllen, die Mähr "Das übernatürliche beym Mägdchen von Orléans" oder

jene, dass "Raymundus Lullus heilig sey, und seine Wissenschaft von oben

gehabt habe".49

Niemand behauptet, dass die Quellen a priori wahr seien; doch sucht man sie

auf, weil die Fährte dorthin womöglich die richtige ist und es sich deshalb

lohnt. Man sucht nach den Quellen, um sich dort aufzuhalten und um dem

gesuchten Ziel möglichst nahe zu sein. Die ganze Aufmerksamkeit und

Forscherenergie gilt diesem Ort und seinem Kontext, jenem Flechtwerk, dessen

Entwirrung zuweilen aufwendige "Kärrnerarbeit" bedeutet, gerade dann,

wenn man darüber hinausgelangen will.s° Julius von Schlosser, der dies für
sich in Anspruch nahm, erinnerte nicht wegen seines vehementen Festhaltens

am Quellenstudium, sondern dank der souveränen Art, über diese

Kenntnisse und Erfahrungen zu verfügen, an die polyhistorische Tradition
und an den universalen Gelehrten des 18. Jahrhundert. Sein Nachfolger und

Schüler Otto Kurz schrieb: "Julius von Schlosser nacque 1866 e mori il 3

[sic] dicembre 1938, ma essenzialmente apparteneva al Settecento."SI An
dieser Charakterisierung ist höchstens zu bemängeln, dass sie den Eindruck
einer allzu ausschliesslichen Ausrichtung auf die Vergangenheit erweckt. Bis

heute werden Quellen oft so beschrieben. Sie erscheinen dann als eine Art
archiviertes Material, auf dem man seine Erforschung der Vergangenheit
aufbaut.52

Bei einer solchen Sichtweise verliert die Quelle Frische und

Anziehungskraft. Der Umgang mit ihr musste sich indessen schon immer an der

Verständlichkeit in einer 'jeweiligen Zeit' orientieren. Der hohe Grad an

Authentizität der Quelle wird erst wegen ihres knappen zeitlichen Abstandes



32

ft-
T

D- SALONII
VIENNAE GALLIARVM

EPISCOPI DOCTISS. AD VERA
nimFratrem, Dlalogi duo, in quorum pri

ore Parabolas Salomonsjn akero an
tem Ecclepaften interpretatur •

BESSARIONIS
PATRIARCH AB CONSTANTINO

polUani, dc ea parte EuangclijtSi eum nolo m
nere ere erudita, cr ualdc

Utilis àfceptatiO'

D. IOHANNES ALEXANDER
Braßtcam, lureconfulttu, pietatit ergo,in

lucem adidit »

Hdganot, ex officini Tobdn-Sec*

Anno M. D. XXXII»
Menfe Febrmrio»

Abb. 12: Johannes Alexander Braßicanus (Hg.), D. Salonii [...]
Episcopi [...], Dialogi duo, in quorum priore Parabolas Salomonis,

in altero autem Ecclesiasten interpretatur. Bessarionis [...], de ea parte
Evangelij [...], Haganoae: Iohan Secjerus] 1532, Titel

zum entscheidenden Kriterium, um eben jene "Glaubwürdigkeit" herstellen

zu können oder zu garantieren. Entsprechende quellenkritische Kommentare

sind — an klassischer Stelle — etwa von Hieronymus überliefert; weil
textliche Quellen zuweilen von sachlich inkompetenter Hand kopiert oder

'korrumpiert' wurden, bedürfen sie gelegentlich der Korrektur und in jedem

Fall der Deutung zugunsten eines besseren Verständnisses.53 Bessarion

schreibt dazu, dass gerade für die "scripturae sacrae" das "quae res signifi-
cent" gilt und gelten muss; man darf und muss unterstellen, dass mit einer

Aussage eine Bedeutung verbunden sei. Ein Verstehen-Wollen ist zwingend;



33

QUELLENSCHRIFTEN DAS

FC*

KUNSTGESCHICHTE BUCH VON DER KUNST

KUNSTTECHNIK DES MITTELALTERS TRACTAT DER MALEREI

UND DER

RENAISSANCE CENNINO CENNINI DA COLLE DI VALDELSA.

mit Unlrrstittfung des k. k. 61terr. tMmisterinmt fir Kultus und Unterricht,

im Vereine mit Jachgenossen herausgegeben
Omwirr.

MIT E1NI.F.ITUNG, NOTEN UND REGISTER VERSEHEN

R. EITELBERGER v. EDELBERG.

I.
DAS BUCH VON OER KUNST

ALBERT ILG.

WIEN, 1871.

WILHELM BRAUMÜLLER
WIEN, 1871.

WILHELM BRAUMÜLLER
E. E. nor- tun imv n*.IT,rftKWHii itinx.KS.

-,

Abb. 13: R[udolf] Eitelberger von Edelberg, Quellenschriften für Kunstgeschichte und

Kunsttechnik des Mittelalters und der Renaissance, Wien: Wilhelm Braumüller 1871,

mit Cennino Cenninis Tractat der Malerei

notfalls muss man sich behelfen. Bessarion folgert seinerseits - wiederum
gemäss traditioneller Einsicht in die Bedeutung von Texten -, dass Worte nicht
einfach Dinge bezeichnen und 'bedeuten', sondern sie zugunsten tieferen

Verständnisses mit anderen Dingen und Bedeutungen verbinden; daraus

ergibt sich, dass neben der Erklärung "iuxta literam" jene anderen "allegorice
& moraliter, & anagogice" hinzugegeben werden müssten.54 (Abb. 12) Auf
diese Weise öffnen sich die Quellen; ihr Wasser fliesst und lässt die Dinge
gedeihen - ohne zeitliche Schranke. Und es schliesst sich daran die Forderung,

dass einer Quellenedition das eigentliche Quellenstudium, die inhaltliche

Vertiefung, folgen muss.

Niemand hätte dies bestritten, als die Kunstgeschichte im späten 19.
Jahrhundert die Quellenforschung in besonderer Weise pflegte und als die ab

1871 von Rudolf Eitelberger von Edelberg und später von Albert Ilg
betreuten Quellenschriften für Kunstgeschichte zu einem einschlägigen Klassiker

heranreiften.55 (Abb. 13)



34

Doch offensichtlich war es damals gelegentlich notwendig, auf übertriebene

Hoffnungen hinsichtlich der mit Quellen verbundenen 'Garantien'
kritisch zu reagieren. Vorerst geht es hier "auch nur" um eine "historische

Disziplin", wie es Julius von Schlosser 1914 in seiner "Vorerinnerung. Uber

Begriff und Umfang der kunsthistorischen Quellenkunde" mit Verweis auf

seinen Lehrer Theodor Sickel im ersten Heft der Materialien zur Quellenkunde

der Kunstgeschichte formulierte.56 Im Vorwort zu seinem 1896 erschienenen

Quellenbuch zur Kunstgeschichte des abendländischen Mittelalters klang
alles noch beiläufiger. Es sei ihm letztlich darum gegangen, die "wichtigsten
schriftlichen Quellen [...] bei seinen Studien bequem zur Hand zu haben und

nicht gezwungen zu sein, sie immer wieder von neuem, mit vieler Mühe und

beträchtlichem Zeitverlust in den Originaldrucken aufsuchen zu müssen, die

zum Theile schwer zugänglich und wenig handlich sind".57 (Abb. 14) Wären
da nicht der Einwand einer möglichen Willkür bei der Auswahl der Texte und

die Vorbehalte bezüglich einer verlässlichen Abschrift und der Loslösung aus

dem Kontext, aus dem der Quellentext stammt, man möchte ihm beipflichten.
Die Kritik kann nicht haltmachen, gerade weil die Quellen erst dann ihre

Bedeutung erweisen, wenn man sie fliessen lässt und sie mit immer neuen

Fragestellungen konfrontiert. Und weil sich alles im Bereich einer
"historischen Disziplin" abspielt, ist es angemessen und richtig, den

entsprechenden Regeln zu folgen und aus der Erfahrung zu lernen. Ein kompetenter
Gewährsmann, Otto Lehmann-Brockhaus, formuliert 1935 in der Kunst des

X. Jahrhunderts im Lichte der Schriftquellen-. "Bei Benutzung der Quellen ist es

immer gut, mit der notwendigen Kritik an ihre Güte heranzugehen."58 Julius

von Schlosser selbst hat andernorts nach einer längeren Diskussion zu einer
Stelle Montaignes die bekannte - und häufig genug vergessene - hier für
einmal nicht nach Kant, sondern gemäss Nietzsches Variante zitierte Tatsache

angeführt: "Was Wunder, daß der Mensch später in den Dingen immer

nur wiederfindet, was er in sie gesteckt hatte!"59 Der alte Weissenbach war

gut beraten, dass er im Zusammenhang mit Geschichte - und Quellen - von

"Glaubwürdigkeit" und nicht von Wahrheit handeln wollte.60 Schlosser leitet
seine "Randglossen zu einer Stelle Montaignes" mit einem Zitat aus Wilhelm

Meisters Wanderjahren ein:

'Hier aber', versetzte Wilhelm, 'sind so viele widersprechende Meinungen
und man sagt ja, die Wahrheit liege in der Mitte.' - 'Keineswegs' erwiderte

Montan: 'in der Mitte bleibt das Problem liegen, unerforschlich vielleicht,
vielleicht auch zugänglich, wenn man es darnach anfängt.'61



35

QUELLENBUCH
ZUR

KUNSTGESCHICHTE
ES

ABENDLÄNDISCHEN MITTELALTERS.

AUSGEWÄHLTE TEXTE

DES VIERTEN BIS FÜNFZEHNTEN JAHRHUNDERTS

nESA UMELT VON

JULIUS von SCHLOSSER.

MIT VIEH AUUILDUNGEN IM TEXT.

BOMDEK-AUKOASE AUA EITELUEHOEK-ILOR g UKLLKNSCHRITTEN

WIEN
VERLAG VON CARL GRAESER

1886.

Kiii i iiïïjKKiff'A » M» *ii»i

Abb. 14: Julius von Schlosser, Quellenbuch zur

Kunstgeschichte des abendländischen Mittelalters.

Ausgewählte Texte des vierten bis fünfzehnten Jahrhunderts.

Sonder-Ausgabe aus Eitelberger-Ilgs Quellenschriften,
Wien: Carl Graeser 1896, Titel

Wahrheit ist kein Gegenstand von Kompromiss und Annäherung. Und bei

allen Unwägbarkeiten und der Notwendigkeit einer Bereinigung von Quellen

zugunsten ihres Verständnisses geht es doch immer noch um die Quelle
selbst und deren sorgfältige Behandlung und Einordnung. Immerhin liegt
man mit der Vermutung nicht ganz falsch, man finde dort auf verlässlichere,

authentischere Weise, was uns instruiere und bilde; doch das ist dann dem

forschenden Zugriff überlassen.



3<5

DIE KUNSTLITERATUR

EIN HANDBUCH ZUR QUELLENKUNDE

DER NEUEREN KUNSTGESCHICHTE

VON

JULIUS SCHLOSSER

KUNSTVERLAG ANTON SCHROLL& CO.

GES. M. B. H. IN WIEN

Abb. 15: Julius Schlosser, Die Kunstliteratur.

Ein Handbuch zur Quellenkunde der neueren Kunstgeschichte,
Wien: Anton Schroll 1924, Titel

Als Schlossers 'Hauptwerk' Die Kunstliteratur in erster Auflage 1924 in Wien
bei Schroll erschien, trug es den Untertitel Ein Handbuch zur Quellenkunde

der neueren Kunstgeschichte.61 (Abb. 15) In der "am Weihnachtsfest 1922"
geschriebenen Widmung an Karl Vossler kommentierte dies Schlosser so: "Das

vorliegende Buch ist [...] hier durch seinen Untertitel deutlich als das

bezeichnet, was es ursprünglich sein wollte und seiner ganzen Intonation nach

bleiben mußte, als Quellenkunde." Und dann fährt er fort:

aber es ist ein zwieschlächtiges Gebilde geworden, durch Ansätze, die da und

dort merklich werden, zu etwas ganz anderem, das auf jenem Grunde ruhen



37

muß, und mich immer stärker beschäftigt, zu einer Theorie und
Geschichte der Kunstgeschichtschreibung [...].63

Das also sollte das 'Ganze' werden!64 Schlosser beruft sich auf August
Wilhelm Schlegel, doch sei ihm sein Buch - wohl gerade nach den weiterführenden

Gedanken - "innerlich fremd" geworden, "ein Stück abgestreifter

Schlangenhaut". Und er verweist auf den "Altmeister" Burckhardt, der "die

Neubearbeitungen seiner Bücher als eine leere Plage, als etwas, das ihn

eigentlich nichts mehr angehe, anderen überlassen hat".65 Einmal mehr zeigt
sich, dass die Quellen 'für sich allein genommen' wohl kaum genügen; sie

fliessen weiter und lassen gedeihen, was noch gar nicht da ist.

Viele dieser - späteren - Einsichten und Uberzeugungen lassen sich bereits

dem sprachlichen Duktus von Schlossers Übersetzungen der Texte Benedetto

Croces entnehmen, die 1926 als Vorabdruck zur geplanten deutschen

Gesamtausgabe im Wiener Jahrbuch für Kunstgeschichte erschienen sind.66 In
der kurzen Einführung bekennt sich Schlosser zu Croces Auffassung, nicht
eine 'Schule' sei das Zeichen wahrer Nachfolgerschaft, sondern: "'überwinden',

d.h. weiterdenken und bereichern".67 Schon 1922 im "Vorwort des

Ubersetzers" von Croces Fragmenten zur Ethik hat er dessen "im höchsten

Maße" geforderte Maxime "mitdenken und weiterdenken" betont.68 Und
dann folgt - anstelle einer eigenen Einführung - ein langes Zitat von Karl
Vossler, in dem die alles erfassende Bedeutung des "Dichterischen" und der

Sprache gegen die doktrinären "Verirrungen" gesetzt wird.6' Wie sich

herausstellt, verband man mit Quellen in erster Linie die textlichen Zeugnisse,

um sie gegen die 'Monumente', die auch Zeugnisse sind, abzusetzen. Daraus

erwuchs die Einsicht, dass jene Erweiterungen und Ergänzungen, die sich

aus der Deutung und aus der sprachlichen Wandlung zu verschiedenen

Zeiten ergeben haben, insgesamt die Aufmerksamkeit des Quellenforschers
wecken müssten. Croce wendet sich gegen Loslösung und Vereinzelung von
Phänomenen und gegen falsche 'Schemata'. So schreibt er von "Separatisten",

von einer "verfehlten historiographischen Form" und von einer

"nicht erfüllten historiographischen Forderung", was dann "häufig zu einer

Antithese zwischen Kunst und Geschichte verfälscht worden" sei.7" Croce

kritisiert zudem eine individualisierende Geschichte, die nur zu einer "ins
Unendliche fortgesetzte [n] Reihe individueller Charakteristiken" führen
würde. Stattdessen fordert er "eine weitere geistige Bearbeitung", um "in ihr
implizite vorhandene Zusammenhänge herauszuholen und ineinander zu



38

BENEDETTO CROCÊ

S A G GI F1LOSOFICI
v

NUOVI SAGGI
DI

ESTETICA

BARI •
GIUS. LATERZA & FIGLI

TIPOOa*ri-BDITOBl-L10RAI

1920 •

Abb. 16: Benedetto Croce, Nuovi Saggi di Estetica,

Bari: Gius. Laterza & Figli 1920, Umschlag

verknüpfen". Ob das nun zu einem "wissenschaftlichen Auseinanderreißen"

führt oder aber einer allzu abstrakt begriffenen "Einheit der Wissenschaft"

zudient, entscheidend sei, "daß die geforderte Einheit bereits vorhanden ist"
und nicht erst neu erfunden werden muss.71

Schlosser betont am Ende seiner Einleitung, dass Croce immerfort "auf
das Gesamtgebiet der 'Kunst'" verwiesen habe.72 Croce selbst spricht auch

vom "carattere di totalità"73 künstlerischer Äusserung. (Abb. 16) Auch dies

richtet sich gegen die willkürlich, abstrakt und auf dem Weg der Deduktion
entwickelten Einheitsvorstellungen etwa über den Begriff des 'Stils', der selbst

eine abstrakte Abfolge von Stilen generiere. Insofern bilden gemäss Croce die

Kunstgeschichtlichen Grundbegriffe Wölfflins auch nur eine "Pseudogeschichte",
weil sie - zu eng an eine "Geschichte des Sehens" angelehnt - lediglich einige



39

besondere Gesichtspunkte verfolgten.74 "É una pseudostoria!"75 Die Quelle,

genauer die 'Quellenkritik', nimmt die Gesamtheit der Phänomene ins

Visier, einzeln und in ihrem Zusammenwirken, und sie tut dies innerhalb der

wirklich gegebenen 'Geschichtlichkeit'.

Die Orientierung der Quelle an der Geschichte hat nicht verhindert, dass

auch die Quellenkunde einer kunsthistorischen 'Systematik' zu- und
beigeordnet oder aber ihr vorenthalten wurde. Hans Tietze nennt sein Buch Die

Methode der Kunstgeschichte, das er 1913 seinen Lehrern Alois Riegl und

Franz Wickhoff widmet, einen Versuch J6 Irritierend wirkt die gleich zu

Beginn seines Vorwortes zitierte Aussage Max Webers zu einer Schrift Eduard

Meyers über das Wesen der Geschichte als eines "Krankheitsberichts".77 Ist
die Geschichte krank geworden? Das kann Quellenkunde - mitsamt der

Quellenkritik - allein nicht verhindern.

"Quellensammlungen", "Hilfswissenschaften" bilden die Kategorien, in
die die Behandlung der 'Quellen' eingeteilt wird. Zu Beginn der Darlegungen
zur "Quellenkunde" äussert Tietze, "daß die Materie der Kunstgeschichte,
die Entwicklung des in verschiedener Form zum Ausdruck gelangenden
Kunstwollens nicht unmittelbar erfaßbar ist, sondern wie das in allen

historischen Disziplinen der Fall ist, erst durch Quellen zugänglich wird".78

Man argwöhnt, dass hier die Quelle in erster Linie der Dokumentation und

möglichen Erklärung eines jeweiligen "Kunstwollens" zudienen soll und

nicht schon selbst als Quelle von Einsicht und Erkenntnis fungiert. Eher

unterstützt als entkräftet wird dieser Verdacht durch den nachfolgenden
Hinweis: "Wieviel von diesem prinzipiell anerkannten Quellenmaterial zur
praktischen Anwendung zu kommen hat [sie!], entzieht sich der theoretischen

Regulierung."79

Und doch kann gerade Tietze sich nicht aus der von ihm entworfenen

Systematik befreien. Er ist sich des "engen Nebeneinanderwurzelns" und des

"vielfachen Ineinanderfließens der verschiedenen Kategorien von Kunstliteratur"

bewusst und will dann ausgerechnet der kunsttheoretischen Literatur
einen besonderen Platz unter den Quellen zuweisen, weil diese "dem Kunstwollen

einer Zeit näher kommen" würde.80 Die kunsttheoretische Literatur,
so Tietzes Schluss, sei "gewissermaßen das abstrakte Korrelat [sie!] zur
konkreten Entwicklung des Kunstwollens".81 Der Verdacht bleibt: Quellen
bleiben 'hilfswissenschaftlich' - als blosse Zuträger - zu betrachten, weil sie

ja sonst das neu-idealistische Konzept freier Künstlerschaft im 'Kunstwollen'

und dessen 'teleologische' Ausrichtung beeinträchtigen könnten. Man



4°

hatte doch eben dank Riegl und Behrens die "Sempersche mechanistische

Auffassung vom Wesen des Kunstwerks" aufgedeckt und überwunden! Zu
nahe liegen die Quellen bei der die Dinge miteinander verbindenden und in
Abhängigkeit zueinander darstellenden Geschichte, und diese, so wird man
bald unisono hören, ist rückwärtsgewandt.

In der späteren Darstellung Paul Frankls, Das System der Kunstwissenschaft

von 1938, sucht man vergebens nach der Diskussion oder Einordnung einer
Quellenkunde.82 Frankl geht - damaliger, 'moderner' Zeit entsprechend - von
einer Noologie und zugehörigen "Sinnrichtungen" aus, von einer Morphologie

und von Begriffen wie Gestalt und Typus. Er beschränkt sich darauf,
die Wirklichkeit der Kunst im Erleben festzumachen. Für Geschichte - von
der unvermeidbaren Dimension der Zeit abgesehen - und mithin für 'Quellen'

bleibt kaum Platz; das Interesse an jeder Form von Systematik überwiegt
und lässt ihn, aus der Ästhetik abgeleitet, "Exemplarismus", "Typismus",
"Regularismus" und weitere Regularien zu Stilbegriffen formen. Geschichtliches

figuriert nur noch als "geschichtliche Reihe".

In moderner Zeit, so scheint es, ist in der Kunstgeschichte der Sinn

für tiefer gründende, alles umfassende Geschichtsvorstellung weitherum
verschwunden. Dabei hatte doch Croce eben noch den Vorzug des

kunstgeschichtlichen Gegenstandes unterstrichen, der darin besteht, dass das -
historische wie zeitgenössische - Kunstwerk sich stets in unserer Gegenwart
befinde.

Auch die Missverständnisse darüber, was denn geschichtlich betrachtet

ein 'Ganzes' abgeben könne, haben sich vermehrt. Frankl, der am Ende seiner

der Systematik gewidmeten Darstellung der Kunstwissenschaft - nicht
der Kunstgeschichte! - doch einige Zweifel äussert, ob denn seine Theorie

zur Wirklichkeit passe, schreibt: "Mitunter scheint mir, daß das wirkliche
Eintreten des regelmässigen Stilablaufs ein ziemlich unwahrscheinlicher Fall

ist, wenn es auch nicht der unwahrscheinlichste zu sein braucht."83 Es reize
die Kunsthistoriker, wenn denn ein empirischer Befund zuweilen zum -
deduktiv gewonnenen - Model passt, "den regelmäßigen Fall in die Historie
hineinzusehen, eben weil der wirkliche Ablauf immer wieder in dies Schema

zurückzufinden scheint".84 "Out of history"!
(Frankl verurteilt Induktion als "Totalitätsstil und synthetisch" und

bekennt sich zum deduktiven System, in dem "das Ganze a priori" gegeben ist
und den "lebendigen Rahmen jedes durch die Aufmerksamkeit einzeln

herausgenommenen Teiles" abgibt. Er definiert: "Die Wissenschaft überhaupt



4i

ist das System der Erkenntnis der gesamten Wirklichkeit." Zeilen zuvor liest

man: "Ich nenne dies Buch System der Kunstwissenschaft, weil ich nicht die

Kunstwissenschaft selbst ausbreite, sondern nur ihr System."85)

IV.

"Chi sa se ancora contro il Bellori come contro il Bernini non aveva il Passeri

qualche cosa sul cuore?"

[Giovanni Ludovio Bianconi (Hg.)], "Discorso preliminare dell'editore", in:

Giambattista Passeri, Vite de' Pittori Scultori ed Architetti [...], Prima Edi-

zione, Roma: Gregorio Settari 1772, S. xii.

"L'Occhio se gabba, e lo faria el Penziero,
Ma questo sà, che non è Scoglio vero."

Giuseppe Berneri, II Meo Patacca, overo Roma in Feste ne i Trionfi di Vienna,

Roma: Marc'Antonio, & Orazio Campana 1695, S. 69.

Derlei zurechtgerückte, verselbständigte 'Denkmodelle' haben bis heute

Konjunktur. Doch überkommen den Kunsthistoriker ob dieser Geringschätzung

von Geschichte und Kontext zuweilen - glücklicherweise - gewaltige
Zweifel. Will er mehr aus der Geschichte als die Bestätigung seiner
Denkmodelle gewinnen, muss er sich radikal mit den Quellen in ihrer kaum

vorauszuahnenden Verästelung befassen - und sich überraschen lassen. Er
findet etwas Neues! Und die natürliche Folge ist, dass er dann oft sehr

schnell kaum lösbaren - ästhetischen wie psychologischen - Fragen der

'wirklichen' Geschichte gegenübersteht.
Als Jakob Hess seine "quellenkritische Untersuchung zum römischen

Barock" anging und sich Giovanni Battista Passaris Viten, eine der

"wichtigsten Quellenschriften zur italienischen Kunst des XVII. Jahrhunderts",

vornahm, war ihm klar, dass es um weit mehr als um blosse Daten zu Künstlern

oder um Werkzuweisungen ging. Der Ausgangspunkt lautete für ihn,
dass die Bedeutung und der Wert der Schriftquellen "vor allem in der aus

ihnen erwachsenden Möglichkeit [besteht], das politische und geistige Mittel
einer Zeit und eines Ortes kennen zu lernen, die Basis zu schaffen für eine

verständnisvolle Betrachtung der Denkmäler".86 Einsicht aus der Quelle und

Verstehen aus dem Kontext! Was so selbstverständlich klingt, bedeutete konkret

eine aufwendige quellenkritische Arbeit, um die Quelle aus der Quelle



42

herauszudestillieren, um so möglichst nahe an den Ursprung zu gelangen.
Was Jakob Hess auf diesem Wege an Erkenntnissen beigebracht hat, ist
erstaunlich und modellhaft, denn schliesslich war Passari - selbst Künstler und

in Rom verwurzelt und am Ende seines Lebens auch noch Priester - stets

(wie im berühmten Fall der Kontroverse Bernini versus Borromini) 'Partei'
einer höchst lebendigen und kontrastreichen Diskussion um künstlerische

Anschauungen und Überzeugungen.

Und da beginnen die Probleme. Passari leitet die erste seiner Viten, jene

zu Domenichino, bei dem er zur Lehre gegangen war, mit Überlegungen

ein, wie der Künstler "senza alcuna partialità" zum "ingegno studioso" im
Sinne einer "buona educazione" auszubilden sei.8' Er spricht dabei von den

Gaben "dalla Natura, dalla Fortuna, e da Dio" und widmet den Beginn seiner

Arbeit - nämlich die als "prova d'un esempio" bezeichnete Vita Domenichi-

nos - der "gloria di Dio": "Diamo, a gloria di Dio, l'incominciamento alla

nostra Istoria, con la prova d'un esempio [,..]"88

Diese einleitenden, Passaris Absichten klar bezeichnenden Überlegungen
fehlen in der 1772 von Giovanni Ludovico Bianconi besorgten ersten
gedruckten Ausgabe. (Abb. 17) Schlosser sprach diesbezüglich schon 1924

von einer "im Sinne des Klassizismus" überarbeiteten und von den "secen-

tesken Auswüchsen"8', den "esuberanze secentesche"'0, befreiten Ausgabe.

Und er bedauerte, dass damit "ein Stück selbsterlebter Zeitgeschichte"

verlorengegangen sei, wobei er die Veränderungen unterschätzte.'1 Sich

auf Justi berufend sprach Hess - bei aller Anerkennung der grossen
Verdienste Bianconis - von der "Naivität seiner Editionskritik".'2 Seine nun auf
die 'originale' Quelle Passaris zurückgreifenden Forschungen waren nicht
zuletzt durch das vollständigere, 1914 durch Oskar Pollak an die Wiener
Nationalbibliothek vermittelte Manuskript ausgelöst worden.'3 Und so ist

von allem Anfang an klar, dass es sich bei der 'alten' Quelle der 1772 erstmals

gedruckten Viten Passaris und bei den jetzt erstmals von Hess edierten

'unverfälschten' Manuskripten um zweierlei handelt. Es interessiert umso
mehr bis in die einzelnen, eingeschobenen oder eben weggelassenen

Formulierungen und in die 'Tonlagen' hinein die Differenz, wenn etwa Passari im
Hinblick auf Kardinal Agucchis anfängliche Geringschätzung Domenichinos
den Künstler als "giovinastro disutile"94 bezeichnet, während bei Bianconi

nur noch von "quel giovine"95 die Rede ist.

Kleinigkeiten, aber keineswegs nur vereinzelte! Es geht Hess - als einem

erklärten Ziel quellenkritischer Arbeit in Ausrichtung auf eine 'Urschrift' -
um den "Grad der Originalität".'6 Die entsprechenden Mängel im Druck



43

VI T E

DE PIT TORI 5CIJLTORI
E I)

ARCHIT E T TI
CHE ANNO LAVOltATO IN ROAVA

iVlorli cl/il 1041 lino a J îà-jj

])I GIAiVlBAT TISTA PASSERI
PITTORE E POETA

FMJU KDIZIONE

IN noMA MDCCLXXII
PRF.HäO OKEOOMO SE TTAHI J.IBRAJO AI, CORSO

ALL'INSKONA I»' OMERO
CON LICK NXA. DE flUI'E IUOKI

Abb. 17: [Giovanni Ludovico Bianconi (Hg.)], Giambattista Passeri, Vite
de' Pittori Scultori ed Architetti che anno lavorato in Roma Morti dal

1641 fino al 1673, Prima Edizione, Roma: Gregorio Settari 1772, Titel

von 1772 lassen ihn schroff urteilend und an die Adresse Bianconis gerichtet
von einer "Geschichtsfälschung" sprechen.97 Die Zwischentöne seien

getilgt mitsamt den "Gemeinplätzen", die "zum Charakterbild des späten

17. Jahrhunderts" gehörten. Hess ist interessiert an den unterschiedlichen

Tonlagen des gebildeten Bellori einerseits und Passaris andererseits, der

"seine Studien vorzeitig abgebrochen hat".98 Der unterschiedlichen 'Sprache'

entspreche die divergierende Darstellung der Sachverhalte. Es handelt sich,

wie Schlosser schreibt, um ein "Stück selbsterlebter Zeitgeschichte, eine Art
Memoirenwerk".99 Anders verhält es sich mit Bianconi, der 1772 aufgrund
des ihm zur Verfügung stehenden mangelhaften Manuskripts, wie Hess



44

urteilt, "seine eigenen, etwas schulmeisterlichen Anschauungen und Urteile
als Äußerungen Passeris" einfügt, "wodurch dessen [= Passaris] Kunsttheorie
im Sinne eines entschlossenen Klassizismus verfälscht erscheint".100

Die Differenz ist erkannt. Hess hat dabei den Quellenwert einer weiteren,

ebenfalls in Wien aufbewahrten Handschrift und der Edition Bianconis

als "stark beeinträchtig" taxiert, wegen der offensichtlichen Veränderungen,
aber auch deshalb, weil er seine Bemühungen allzu sehr auf eine 'Urschrift'
ausgerichtet hat.101 Es bleibt zu bedauern und zu kritisieren, dass Hess selbst

'Partei' ergreift und dabei übersieht, dass auch Bianconis 'Kontext' von
Interesse ist und Beachtung verdient. Nun aber sind die Karten neu gemischt,
ist die "Prima edizione" von 1772 durch die Edition der Wiener Handschrift

ersetzt worden. Und damit wurden der "Discorso Preliminare dell'Editore"

von 1772 und der vom 4. November 1771 datierte Brief Giovanni Bottaris

an den Herausgeber dem Vergessen anheimgestellt.

In seinem Schreiben an Bianconi weist der erfahrene Bottari auf die -
immer schwierige und offene - 'allgemeine Quellenlage' hin und merkt an,

er hätte sich gewünscht, dass dies und jenes noch berücksichtigt worden

wäre. Gleichzeitig beklagt er, dass "dilettante non vuol sempre dire

intelligente", dass Kennerschaft, Interesse und Verständnis oft genug nicht

zusammengingen. Daraus könnten Kritik und Missverständnisse entstehen,
die Bottari mit einem Zitat Dantes von Bianconi abwenden möchte: "Non
ragionar di lor ma guarda e passa."101

Es gibt keine endgültige 'Richtigkeit' bei der Beurteilung der Sachverhalte,

es sei denn, man schränkt diese auf blosse Daten ein. Und wer möchte

dies? Vieles bleibt offen. Bianconi fragt sich, weil Passari Bellori nirgends
zitiert: "Chi sa se ancora contro il Bellori come contro il Bernini non aveva

il Passeri qualche cosa sul cuore?'"03 Was wissen wird denn schon, was in den

Köpfen der Beteiligten über all die Jahre und in wechselvollen Situationen

wirklich vorgegangen ist? Die Quelle von 1772 sagt uns immerhin, dass derlei

Fragen gestellt und in welchen Zusammenhang sie gerückt worden sind,

wie auch, welche Lücken erkannt wurden. Der Gegensatz Passeri /Bellori ist

vor der Folie 'klassischer' Anschauungen nach Bianconi auch von Schlosser

und Hess aufgenommen worden. Hess hat sogar - im Anschluss an Croce -
einen nach 1670 spürbaren Epochenwechsel vermutet.104 Die 'psychologi-
sierenden' Hinweise führen durchaus zu ernsthafteren Problemen, zumal

diese - wenn auch vagen - Zeugnisse den Quellen zu entnehmen sind.

Allerdings scheint auch Bianconi seine Massnahmen und sein Urteil

rechtfertigen zu wollen. Der Umstand, dass die Vita Salvator Rosas,



45

vollständiger als anderswo dokumentiert, in der zweiten Ausgabe von Ba-

gliones Viten 1733 erschien, hat stets Irritationen hervorgerufen.105 In der

Passeri-Ausgabe Bianconis lesen wir dann 1772: "Questa vita di Salvator
Rosa fu stampata a fondo del Baglione di Napoli, benchè non si sappia per
quai ragione, perche essa nulla aveva che fare coll'Istoria del Baglioni. Chi
confrontera queste due edizioni avrà un idea del quanto si è fatto
per purgare gli altri scritti del Passeri.'"06 "Purgare": auch dies ist
eine - in Bianconis Zeit zeitgemässe - Form der Textkritik! Bianconi will
offensichtlich an diesem - besonderen - Fall der Vita Salvator Rosas ein

Exempel statuieren oder zumindest sein rigoroses Vorgehen rechtfertigen.

Nun ist auch noch die 'Psychologie' des Quellenkritikers in den Blickpunkt

geraten. Man kann nicht einseitig den Beobachter mit 'Objektivität' begünstigen

- und umgekehrt alles den mangelnden Quellen zur Last legen. Die
'Kontexte' bilden sich überall und überlappen sich beliebig. Und das schliesst

uns ein. Völlig zu Recht meint deshalb Ingo Herklotz, dass das "gesamte

intellektuell-emotionale Rezeptionsspektrum" unsere Aufmerksamkeit
verdiene.1"7 Er zeigt auch, dass auf diesem Wege vieles erreichbar ist, was uns

sonst verborgen bliebe. So tritt er beispielsweise - passend zu unserem

Quellen-Thema - dafür ein, "maraviglia" und "stupore" beim Betrachten

von Berninis Vierströmebrunnen nicht auf eine bloss ästhetische Wahrnehmung

zu beziehen, sondern auch auf das Staunen über die technischen
Möglichkeiten des herbeigeführten Wassers der "Acqua Vergine".108 Es ist unser

Problem und unsere Beschränktheit, dass wir Kunst heute oft nur 'künstlerisch'

verstehen wollen. Das mangels Kenntnis 'technischer' Sachverhalte

umso grössere Staunen ist doch auch uns wohlvertraut. Wie das alles

zusammenfindet, kann man getrost, ja muss man stets offenlassen. Mit Herklotz
steht man jedenfalls auf der Seite Giuseppe Berneris und seines "Poema

Giocoso" "Il Meo Patacca": "L'Occhio se gabba, e lo faria el Penziero, I Ma

questo sà, e che non è scoglio vero.'""9 Diese Quelle sagt uns, dass man mit
Nachdenken Berninis "inventio" auf die Spur kommt oder kommen könnte
und so die Kunst umso mehr 'begreift'. Die Dinge sind ineinander verwoben,

der Sachverhalt, die Wahrnehmung und das Verstehen. Das gilt für die

damalige Zeit und gilt weiterhin für jede neu sich bietende Situation; dazu

gehört die Einsicht: "Textkritik und Interpretation bedingen einander."110

"Alles ist Ubergang und wer die Geschichte als ein unendliches Fliessen

betrachtet, dem ist schwer zu entgegnen.'"" Der Satz stammt von Heinrich



46

Wölfflin, an dessen Kunstgeschichtliche Grundbegriffe hier zu deren hundertstem

Geburtstag erinnert sei. Zu sehr hat sich in der Folge dieses Werkes ein

Entweder-Oder nomothetischer respektive hermeneutischer Vorgehensweisen

in den kunstgeschichtlichen Diskurs eingeschlichen. Richtig ist, dass

Wölfflin von Anfang an - in Renaissance und Barock insbesondere - seine

Aufmerksamkeit den "Gesetzmässigkeiten" widmete. Auch in den

Kunstgeschichtlichen Grundbegriffen stehen erklärtermassen - und mit dem Stilbegriff
verbunden - Linien, Schemata, Typen im Vordergrund. Wölfflin nennt es

1915 in Fortsetzung jenes Satzes vom unendlichen Fliessen der Geschichte

eine "Forderung intellektueller Selbsterhaltung, die Unbegrenztheit des

Geschehenes nach ein paar Zielpunkten zu ordnen".1"

Wie sollte man mit Quellen und Kontext umgehen, ohne solch
'ordnende' Vorstellungen und Begriffe mitzufiihren? Das erscheint spätestens
dann als unabdingbar, wenn mit fortschreitender Geschichte jene stets

gegebenen Vorstellungswelten unübersehbar selbst Teil von Kontext und

'Quellenlage' und somit zum Gegenstand der Untersuchung werden. Auch

dem hat Wölfflin am Ende im letzten Kapitel seiner Kunstgeschichtlichen

Grundbegriffe Rechnung getragen: "der Inhalt der Welt kristallisiert sich für
die Anschauung nicht in einer gleichbleibenden Form.""3 Das war gegen
bekannte pauschale Bilder wie jenes der Spiegelung des Lebens in der Kunst

gerichtet, denn unsere Auffassungskraft habe, so Wölfflin, "ihre eigene
innere Geschichte"."4

In den Kunstgeschichtlichen Grundbegriffen, seinem, wie er selbst sagte,
'unvollendeten' Werk, aber auch danach hat Wölfflin immer wieder auf all

jene unverzichtbaren geschichtlichen Gesichtspunkte hingewiesen;"5 dies

beginnt schon mit der Feststellung, dass die Entwicklung jener ordnenden

Vorstellungen "etwas Psychologisch-Einleuchtendes" hat."6

Niemand wird bestreiten, dass es Entwicklungen gibt, die zu einem

"Verzicht auf das Handgreifliche zugunsten der bloß optischen Erscheinung"

führen."7 Und niemand wollte übersehen, dass die Vorstellungen

von Klassik und Barock mit ihren möglichen Verwandlungen verbunden

sind - und diese nachvollziehbar erläutern. Auch diesbezüglich urteilt
Wölfflin: "Die menschliche Vorstellungskraft aber wird immer ihre

Organisation und ihre Entwicklungsmöglichkeiten in der Kunstgeschichte

geltend machen.""8 Das hat seine eigene Geschichte; und weil sich hier
die Frage nach den Gründen der "Veränderung der Auffassungsformen"
stellt, ist gerade auch die gründliche Erforschung von Quellen und Kontext
erforderlich.



47

Es gibt keinen Grund, radikales Quellenstudium und weiterführendes,
sich veränderndes Verstehen als gegensätzlich zu begreifen. Ganz im

Gegenteil bedingt und befördert das eine das andere. Weil es um mehr als

die blosse Rekonstruktion der Sachverhalte geht, ist das Quellenstudium
nicht nur 'philologische' Disziplin - weit darüber hinaus erscheint es als

ein Erforschen aller erdenklichen Kanäle und Strukturen des 'scibile', des

'Wissens-Möglichen'. Je mehr man in den Gegenstand eindringt und nicht

nur in und zwischen den Zeilen liest, sondern auch zu verstehen sucht, um
letztlich in der Quelle die Seele zu finden, desto reicher sprudelt sie und

löscht unseren Durst.

1 Cf. Francesco Giorgi, De Harmonia Mundi Totius Cantica Tria, Venezia: Bernardinus de Vi¬

talibus 1525, fol. cxxxix verso.
2 Ibid.: "Vel fontes sunt (sicut exponit Hieronymus) documenta evangelica & verba divina,

quae lavant et purgant animas melius quam aquae fontis abluant corpus [...]".
3 Cf. Augustinus Steuchius, De Aqua Virgine in Urbem revocanda, Lyon: Seb. Gryphius 1547,

S. 14.

4 Cf. Raphfael] Fabretti, De Aquis et Aquaeductibus Veteris Romae, Roma: Ioannis Baptista Bus-

sotti 1680, S. 15: "[...] ac Fonte, per quem, Aquaeductum significari mos fuit [...]", und S. 55.

5 Cf. Antonio Vallisnieri, Lezione Accademica intomo all 'Origine delle Fontane, Colle Annotazioni

per chiarezza maggiore della medesima, Venezia: Gio. Gabriello Ertz 1715, S. 1.

6 Id., S. 13b

7 Id., S. 54.
8 Cf. Lezione Accademica intorno l'Origine delle Fontane, Con le Annotazioni per chiarezza maggiore

della medesima, di Antonio Vallisnieri [...] seconda Edizione. Con la Giunta di varie Lettere

Dissertatorie, un'altra Lezione Accademica, Osservazioni, Ragioni, ed Esperienze nuove, dimo-

stranti la verità del proposto Sistema, con la Risposta alle Obbiezioni del Sig. Dottore N. N. com-

pilata da Gaston-Giuseppe Giorgi, Medico, e Fisico Fiorentino, Venezia: Pietro Poletti 1726.

9 Id., S. 360.

10 Id., S. 361.

11 Cf. Vallisnieri, Lezione Accademica, 1715, op. cit. (wie Anm. 5), S. 73.
12 Cf. Bernhard Heinrich Carl Lommatzsch, Die Weisheit des Empedocles nach ihren Quellen und

deren Auslegung philosophisch bearbeitet, nebst einer metrischen Uebersetzung der noch vorhandenen

Stellen seines Lehrgedichts über die Natur und die Läuterungen, sowie seiner Epigramme,

Berlin: G. Reimer 1830, S. 126 und S. 300. - Dem nachfolgenden Vers "Denn des Herzens

Geblüt es ist Gedanke den Menschen" gibt dort Lommatzsch eine zusätzliche Version

hinzu, in der die Zuordnung von alpa und vo!|[iu, von Blut und Gedanke, noch verdeutlicht
wird: "Denn das Blut es ist den Menschen Gedanke des Herzens".

13 Cf. Athanasius Kircher, Mundus Subterraneus, in XII Libros digestus, 1, Amsterdam: apud

Joannem Janssonium à Waesberge & Filios [1665] 1678, S. 254.

14 Id., S. 248.

15 Ibid.
16 Id., S. 247b

17 Id., S. 255.



48

18 Cf. Vallisnieri, Lezione Accademica, 1715, op. cit. (wie Anm. 5), S. 17.

19 Cf. Kircher, Mundus Subterraneus, op. cit. (wie Anm. 13), S. 36.

20 Id., S. 58.

21 Id., S. 107.

22 Ibid.

23 Id., S. 108.

24 Cf. Nicolô Ghezzi, Dell'Origine delle Fontane e dell'addolcimento dell'acqua marina Lettere

scritte al Sig. Conte N.N., Venezia: Simone Occhi 1742, S. ix.

25 Cf. Giuseppe Rovatti, Dell'Origine delle Fontane. Componimento Poetico in versi sciolti, Mo-
dena: Giovanni Montanari 1770, S. 2 (Anmerkung a).

26 Id., S. 17.

27 Cf. Vallisnieri, Lezione Accademica, 1715, op. cit. (wie Anm. 5), S. 7.

28 Id., S. 18.

29 Cf. Hans Blumenberg, Quellen, hrsg. von Ulrich von Bülow und Dorit Krusche, Marbach

am Neckar: Deutsches Literaturarchiv Marbach [2009], S. 6.

30 Id., S. 7.

31 Ibid.

32 Id., S. 8.

33 Id., S. Ii.
34 Id., S. 14.

35 Id., S. 15.

36 Id., S. 57.

37 Id., S. 58.

38 Id., S. 71.

39 Cf. Leopold Ranke, Zur Kritik neuerer Geschichtschreiber, Leipzig /Berlin: G. Reimer 1824,
S. ivf.

40 Id., S. vii.

41 Cf. Friedrich Creuzer, Die historische Kunst der Griechen in ihrer Entstehung und Fortbildung,
Zweite verbesserte und vermehrte Ausgabe, besorgt von Julius Kayser, Leipzig / Darmstadt:

Carl Wilhelm Leske 1845, S. 14.

42 Id., S. i.
43 Cf. J. J. Winckelmann, Gedanken über die Nachahmung der Griechischen Werke in der Malerey

und Bildhauerkunst, Zweyte vermehrte Auflage, Dresden/Leipzig: Waltherische Handlung
1765, S. 1.

44 Id., S. 2.

45 Cf. Joseph Anton Weissenbach, Ueber das Wesentlichste in der Geschichtkunde, Oder Von der

Glaubwürdigkeit der Geschichtschreiber, so wohl insbesonder als überhaupt. Für einen jungen
Flerrn von Stand geschrieben, Zürich: Orell, Geßner, Füßli und Comp. 1789, S. [5].

46 Id., S. 67.

47 !d-> S. 94.

48 Id., S. 112.

49 Id., S. 199 und S. 204.

50 Cf. dazu und im Folgenden: Thomas Lersch, "Schlosser schreibt an Vossler. Notizen zu

einer Gelehrtenfreundschaft", in: Kritische Berichte (1988), Heft Nr. 4, S. 16-23; id. (1989),

Heft Nr. 1, S. 39-55.

51 Hier zitiert nach Lersch, op. cit. (wie Anm. 50), 1989, 1, S. 39, der bezüglich des Umgangs
mit geistigen Strömungen der Gegenwart den Unterschied zu Vossler hervorhebt.



49

52 So wird dies beispielsweise bei Wikipedia dargestellt: https://de.wikipedia.org/wiki/
Quelle_(Geschichtswissenschaft) (per 27.08.2015).

53 Cf. Bessarion, "[...] de ea parte Evangelii Iohannis, ubi scribitur [...]"; in: Johannes Alexander

Braßicanus (Hg.), D. Salonii Episcopi [...], Dialogi duo, in quorum priore Parabolas Salomonis,

in altera autem Ecclesiasten interpretatur; Bessarionis [...], de ea parte Evangelij [...], Haganoae:

Iohan Sec[erus] 1532, [O iv recto].

54 Id., [O iv verso].

55 Cf. dazu jetzt die vor allem dank der Berücksichtigung der Briefwechsel mit den verschie¬

denen Autoren verdienstvolle Darstellung: Andreas Dobslaw, Die Wiener 'Quellenschriften '

und ihr Herausgeber Rudolf Eitelberger von Edelberg, Wiener Schriften zur Kunstgeschichte
und Denkmalpflege, Band 1, Berlin /München: Deutscher Kunstverlag 2009.

56 Cf. Julius v. Schlosser, Materialien zur Quellenkunde der Kunstgeschichte. I. Heft. Mittelalter

Sitzungsberichte. Kais. Akademie der Wissenschaften in Wien. Philosophisch-Historische

Klasse), 177. Band, 3. Abhandlung, Wien: Alfred Holder 1914, S. [3].

57 Cf. Julius von Schlosser, Quellenbuch zur Kunstgeschichte des abendländischen Mittelalters.

Ausgewählte Texte des vierten bis fünfzehnten Jahrhunderts, Sonder-Ausgabe aus Eitelberger-

Ilgs Quellenschriften, Wien: Carl Graeser 1896, S. [v].

58 Cf. Otto Lehmann-Brockhaus, Die Kunst des X. Jahrhunderts im Lichte der Schriftquellen,

Strassburg: Heitz 1935, S. 5.

59 Cf. Julius von Schlosser, "Randglossen zu einer Stelle Montaignes", in: [Festschrift] Bei¬

träge zur Kunstgeschichte. Franz Wickhoffgewidmet, Wien: Anton Schroll 1903, S. 172-182,
hier S. 182 (abgedruckt auch in: Julius Schlosser, Präludien. Vorträge und Aufsätze, Berlin:

Julius Bard 1927, S. 213-226).
60 Siehe oben.

61 Cf. Schlosser, Randglossen, op. cit. (wie Anm. 59), S. 172.
62 Cf. Julius Schlosser, Die Kunstliteratur. Ein Handbuch zur Quellenkunde der neueren Kunst¬

geschichte, Wien: Anton Schroll 1924.
63 Id., S. viii.
64 Michael Thimann verbindet dies mit der Feststellung, dass Schlosser hier "endgültig aus

dem Schatten seiner positivistischen Lehrergeneration heraustritt": cf. Michael Thimann,
"Julius von Schlosser", in: Ulrich Pfisterer (Hg.), Klassiker der Kunstgeschichte. Von Winckel-

mann bis Warburg, Band I, München: C.H. Beck 2007, S. 194-213, hier S. 203.
65 Ibid.
66 Cf. Benedetto Croce, "Zur Theorie und Kritik der Geschichte der bildenden Kunst", über¬

setzt und eingeleitet von Julius Schlosser, in: Wiener Jahrbuch für Kunstgeschichte, Bd. iv
(xviii) 1926, S. i—51.

67 Id., S. 1.

68 Cf. Benedetto Croce, Fragmente zur Ethik, übersetzt von Julius Schlosser, Zürich/Leipzig/
Wien: Amalthea-Verlag, 1923, S. 4.

69 Cf. Croce / Schlosser, Zur Theorie und Kritik der Geschichte der bildenden Kunst, op. cit.

(wie Anm. 66), S. if.
70 Id., S. 8.

71 Id., S. 12.

72 Id., S. 2.

73 Cf. Benedetto Croce, "Il carattere di totalità della espressione artistica", in: id., Nuovi Saggi

di Estetica, Bari: Gius. Laterza & Figli 1920, S. 121-150.

74 Cf. Benedetto Croce, "Ein eklektischer Versuch in der Geschichtsschreibung der bildenden



5°

Künste (Anhang zu: Die Theorie der Kunst als reiner Sichtbarkeit)", in: Croce / Schlosser,

Zur Theorie und Kritik der Geschichte der bildenden Kunst, op. cit. (wie Anm. 66), S. 31-
36, hier S. 33.

73 Cf. Benedetto Croce, "Un tentativo eclettico nella storia delle arti figurative", in: id.,
Nuovi Saggi di Estetica, op. cit. (wie Anm. 73), S. 255-261, hier S. 260.

76 Cf. Hans Tietze, Die Methode der Kunstgeschichte. Ein Versuch, Leipzig: E. A. Seemann 1913.

77 Id., S. [v],

78 Id., S. 184.

79 Id., S. 186.

80 Id., S. 204.
81 Id., S. 205.
82 Cf. Paul Frankl, Das System der Kunstwissenschaft, Brünn/Leipzig: Rudolf M. Rohrer 1938.

83 Id., S. 1043.

84 Ibid.

85 Id., S. 63.

86 Cf. Jacob Hess, "Die Künstlerbiographien des Giovanni Battista Passeri. Eine quellen¬

kritische Untersuchung zum römischen Barock", in: Wiener Jahrbuch für Kunstgeschichte,

Bd. v, 1928, Sonderdruck [o.J.], S. 7.

87 Cf. id., Die Künstlerbiographien von Giovanni Battista Passeri. Nach den Handschriften des

Autors herausgegeben und mit Anmerkungen versehen Römische Forschungen der Biblio-
theca Hertziana), Bd. xi, [1934], Worms: Wernersche Verlagsgesellschaft 1995, S. 19.

88 Ibid.

89 Cf. Julius Schlosser, Die Kunstliteratur, Wien: Anton Schroll 1924, S. 413.

90 Die italienische Version gemäss der Ubersetzung Filippo Rossis; cf. Julius Schlosser Ma-

gnino, La Letteratura artistica [1935], Firenze / Wien: La Nuova Italia Editrice / Anton
Schroll 1964, S. 461.

91 Cf. Schlosser, Die Kunstliteratur, op. cit. (wie Anm. 89), S. 413: "glücklicherweise scheint

er sachlich nichts geändert zu haben". Das Problem liegt hier in der Bewertung des

Begriffs 'sachlich'.

92 Cf. Hess, Die Künstlerbiographien des Giovanni Battista Passeri, 1928, op. cit. (wie

Anm. 86), S. 22.

93 Cf. id., S. 15fF.; die Umstände erwähnt bei Schlosser, Die Kunstliteratur, op. cit. (wie Anm.

89), S. 422 ("erst kürzlich erworben").

94 Cf. Hess, Die Künstlerbiographien von Giovanni Battista Passeri, [1934] 1993, op. cit. (wie
Anm. 87), S. 24.

95 Cf. [Giovanni Ludovico Bianconi (Hg.)], Giambattista Passeri, Vite de' Pittori Scultori ed

Architetti che anno lavorato in Roma Morti dal 1641 fino al 1673, Prima Edizione, Roma:

Gregorio Settari 1772, S. 5.

96 Cf. Hess, Die Künstlerbiographien des Giovanni Battista Passeri, 1928, op. cit. (wie Anm.

86), S. 1.

97 Cf. id., Die Künstlerbiographien von Giovanni Battista Passeri, [1934] 1995, op. cit. (wie

Anm. 87), S. xxxiii.

98 Ibid.

99 Cf. Schlosser, Kunstliteratur, op. cit. (wie Anm. 89), S. 413.

100 Cf. Hess, Die Künstlerbiographien des Giovanni Battista Passeri, 1928, op. cit. (wie Anm.

86), S. 26.

101 Cf. id., S. 27.



51

102 Cf. "Monsignor Giovanni Bottari all'editore di queste vite", in: Passen, Vite, op. cit. (wie

Anm. 95), S. xiii-xiv, hier S. xiv.

103 Cf. [Gian Ludovico Bianconi], "Discorso preliminare dell'Editore", in: Passeri, Vite, op.
cit. (wie Anm. 95), S. vi-xii, hier S. xii.

104 Cf. Hess, Die Künstlerbiographien von Giovanni Battista Passeri, [1934] 1995, op. cit. (wie

Anm. 87), S. xxxiii und Anm. 2.

105 Cf. "Vita di Salvator Rosa Napoletano, Pittore, e Poeta, che mon nell'anno 1673. Scritta

da Gio. Batista Passari", in: Giovanni Baglione, Le Vite de' Pittori, Scultori, Architetti, ed

Intagliatori [...] Con la Vita di Salvator Rosa Napoletano Pittore, e Poeta, scritta da Gio. Batista

Passari, Nuovamente aggiunta, Napoli 1733, S. 289-304.
106 Cf. Passeri, Vite, op. cit. (wie Anm. 95), S. 416.

107 Cf. Ingo Herklotz, "Eine zeitgenössische Beschreibung von Berninis Vierströmebrunnen

nebst einem Plädoyer für eine publikumsorientierte Kunstwissenschaft", in: Katharina Cor-

sepius et al. (Hg.), Opus Tessellatum. Modi und Grenzgänge der Kunstwissenschaft. Festschrift

für Peter Cornelius Claussen, Hildesheim/Zürich/New York: Georg Olms 2004, S. 411-
429, hier S. 411.

108 Id., S. 4i7ff.
109 Id., S. 420; Giuseppe Berneri, II Meo Patacca, overo Roma in Feste ne i Trionfi di Vienna,

Roma: Marc'Antonio & Orazio Campana 1695, S. 69 (n. 18).

no Deutlich herausgestellt und als sein 'Credo' bezeichnet hat dies: Karl Konrad Polheim,

"Textkritik und Interpretation bedingen einander", in: Gertraud Mitterauer et al. (Hg.),
Was ist Textkritik? Zur Geschichte und Relevanz eines Zentralbegriffs der Editionswissenschaft,

Tubingen: Max Niemeyer 2009, S. 209-220.

m Cf. Heinrich Wölfflin, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe. Das Problem der Stilentwicklung in

der neueren Kunst, München: F. Bruckmann 1915, S. 238.

112 Ibid.

113 Id., S. 237.

114 Ibid.

115 Cf. jetzt dazu: Evonne Levy/Tristan Weddigen (eds.), Jonathan Blower transi., Heinrich

Wölfflin, Principles of Art History, Los Angeles: The Getty Research Institute 2015; hier
insbesondere: Tristan Weddigen, "Approaching Wölfflin's Principles", S. Ö2ff.

116 Cf. Wölfflin, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe, op. cit. (wie Anm. 111), S. 240.

117 Id., S. 241.
118 Ibid. - Der Satz "Es ist wahr, man sieht nur, was man sucht, aber man sucht auch nur, was

man sehen kann", der die Formulierung Kants "Sie begriffen, daß die Vernunft nur das

einsieht, was sie selbst nach ihrem Entwürfe hervorbringt [...]" (Critik der reinen Vernunft,

Zweyte hin und wieder verbesserte Auflage, Riga: Johann Friedrich Hartknoch 1787, S. xiii)
variiert (vgl. auch Anm. 59), hat in die kritischen Bemerkungen Elizabeth Croppers zur

Quellenforschung Aufnahme gefunden. Unglücklich ist dort der Verweis auf Conte, der

das Wechselspiel von äusserem Sachverhalt und innerer Vorstellung gleichsam durch
Konventionen ersetzt. Die Kritik Elizabeth Croppers an festgefügten ("objective and permanent"),

kontextfremden ("presumed to be oustide the structures of time and culture")
Einsichten und Erkenntnissen ist auch Wölfflin keineswegs fremd, wie die knappen

Ausführungen hier belegen sollen, und selbstverständlich berechtigt und notwendig, cf. Elizabeth

Cropper, "Coda. A Reflection on the History of Art", in: id., The Domenichino Affair.
Novelty, Imitation, and Theft in Seventeenth-Century Rome, New Haven/London: Yale

University Press 2005, S. i93ff.





53

2'jï' ^

Tafel i

Widmung an Papst Alexander vu., in: Giovanni Battista Falda, Il Nuovo Teatro
delle Fabriche, et Edifïcii, in Prospettiva di Roma Moderna, sotto il felice

Pontifîcato di N. S. Papa Alessadro vu, Date in luce da Gio. Jacomo Rossi [...],
Libro i, Roma 1665



54

Tafel ii
"Strada dalla Piazza di S. Marco alla Chiesa del' Giesù", in: Giovanni Battista

Falda, II Nuovo Teatro delle Fabriche, et Edificii, in Prospettiva di Roma Moderna,
[...], Libro i, Roma 1665, gez. und gest. von G. B. Falda



55

Tafel iii
"Piazza S. Marco", in: Giuseppe Vasi, Delle Magnificenze di Roma Antica
e Moderna Libro Secondo, che contiene le Piazze Principali di Roma [...],

Roma: Apollo 1752, gez. und gest. von G. Vasi



56

[!.T^I^f^[!.I^[LI^;^[^rUULTOLTl.ILllTvTLTl.TLI

«now ÇProplpor It milieu Iki Ch.apitem\

Tafel iv
"De L'Arc de Titus, à Rome", in: Antoine Desgodetz, Les Edifices Antiques

de Rome Dessinés et Mesurés Très Exactement, Paris: lean Baptiste Coignard 1682,

gez. von A. Desgodetz, gest. von J. Le Pautre, Tafel v, S. 185



57

VI. Platlc/lC;

S-U Clerc Jculpsit

Tafel v

Vorschlag zu einer Kompositordnung aus Teilen unterschiedlicher Provenienz,
in: [Claude] Perrault, Ordonnance des Cinq Espèces de Colonnes
selon la Methode des Anciens, Paris: Jean Baptiste Coignard 1683,

gest. von Sébastian Le Clerc, Tafel vi, nach S. 92



5«

Tafel vi
Henry William Inwood, The Erechtheion at Athens [...],

London: John Williams 1831, Plate [x], Konsole am Erechtheion,
bezeichnet: H.W. I[nwood], M.A. Nicholson Sc,

cf. hier S. 142, bei Anm. 72



59

Tafel vii
[Johannes Itten], Utopia. Dokumente der Wirklichkeit, i/ii,

Weimar: Utopia Verlag 1921, Umschlag



6o

r«m

Tafel viii
Brunnen als Quelle, Radierung von Claude-Henri Watelet

nach einer Zeichnung von Jean-Baptiste Marie Pierre

(heute in Darmstadt, c. 1740)



6i

A V G V S T I N I
STEVCHI E V G V-

B I N i B I B L I O-
T H E C A-

R I X

*

DeAquaVirgine inVr-
bem reuocanda.

S

IVGDVNI APVD S E B«

G R Y P H I V Hi
Mt D, XL VU.

Tafel ix
Augustinus Steuchius, De Aqua Virgine in Urbem revocanda,

Lyon: Seb. Gryphius 1547, Titel



02

Aristotele
ÜBER

Kunst der
dem Griechischen

UND ERLÄUTERT.

Nebst

e m E n g 1 i

Tafel x

Aristoteles, Kunst der Poesie [...]. Nebst Thomas Twining's Abhandlungen
über die poëtische und musikalische Nachahmung, hrsg. von Johann Gottlieb

Buhle, Berlin: in der Vossischen Buchhandlung 1798, Titel



Tafel xi
Enrico Noris, Opera omnia Nunc primum collecta atque ordinata, Tomus Primus,

Verona: Typographia Tumermaniana 1729, innerer Vorderdeckel



64

AT HAXA.SII KiRCHERI
E 5ocJESU

MUNDUS
SUBTERRANEUS.

.TEA
JAN A A (EN IO -WAES B ER&IANA
w. 10 7_£^-

Tafel xii
Athanasius Kircher, Mundus Subterraneus, in xii Libros digestus, i,

Amsterdam: apud Joannem Janssonium à Waesberge & Filios [1665] 1678,

Kupfertitel, gez. von Jo. Paul Schor, gest. von Theod. Matham



Tafel xiii
Wenzel Hablik, Schaffende Kräfte. Original Radierungen,

o.O., o.V. und o.J. [nach 1900], Tafel 2



66

Tafel xiv
Farbenkreis und Farbkugel in der Nachfolge Philipp Otto Runges, aus dem

anonymen Manuskript eines Lehrgangs zur Luftperspektive [nach 1819]



67

Tafel xv
Paul Polaris, "Tohu wâ bohü", Performance und Installation,

Predigerkirche Zürich, 2015 (Photo Nora Hauswirth)




	Quellen

