
Zeitschrift: Scholion : Bulletin

Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 8 (2014)

Artikel: "Lob auf Sisyphos"

Autor: Hardliz, Ronny

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-719994

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-719994
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ï44

H

Abb. i: Guercino (Giovanni Francesco Barbieri, 1591-1666), Sisyphos, 1636,

Tusche auf Papier, 23,2 x 19,2 cm; vertikale Spiegelung des Originalscans, um die Schrift auf
der Rückseite lesbar zu machen und die 'Gravitation im Bild' aufzuheben, cf. Abb. 3 und Tafel vii
(The Samuel Courtauld Trust, The Courtauld Gallery, London; Spiegelung: Ronny Hardliz)



I45

"Lob auf Sisyphos"

Ronny Hardliz

Was heisst loben? Loben heisst preisen und jubeln, ein Lob ist ein

Lobgesang, ein Hymnus, eine Laudatio. Der Lobende vollzieht eine Handlung,
welche Charakteristika einer künstlerischen Geste besitzt. Der Lobende

erinnert an die lobenswerten Handlungen des Gelobten, indem er in Form

einer Lobrede diese Handlungen redend wieder zusammenfügt. Der Lobende

wiederholt im Medium der Rede die Gesten des Gelobten. Er übersetzt diese

Gesten in seine Sprache und vergegenwärtigt sie. Der ursprüngliche Zweck,

zu welchem der Gelobte seine Gesten vollführt hat, wird durch die Lobrede

nicht mehr verfolgt. Der Lobende verfolgt nur noch den Zweck des Lobes,

und die übersetzten Gesten verlieren ihren ursprünglichen Zweck:

Zweckentfremdungen wie bei der Erschaffung von Kunstwerken. Ursprünglich
zweckgebundene Gesten werden als vom Zweck befreite Gesten in
unterschiedlichen Medien ausgestellt und somit neuem Gebrauch zur Verfügung

gestellt. Das Lob stellt die zweckbefreiten Gesten des Gelobten in neuen

Medien aus, und der Lobende wird somit zum Repräsentanten dieser Gesten.

In der Kunst kann jedes Kunstwerk, ob 'fertig' oder nicht, als zweckbefreite

Geste bezeichnet werden, als Geste ohne Zweck. Die Herrlichkeit des echten

Verdienstes des Gelobten klingt in den höchsten Tönen des Lobenden

wider als imitierte Herrlichkeit. Der Gelobte klingt im Lobenden wider
durch sympathisches Mitschwingen. Der Klang dieser Resonanz ist der

Klang der Geste des Lobes. Die Geräusche der ursprünglichen zweckgebundenen

Gesten werden durch Ent-Zweckung zum Klingen gebracht. Dieser

Klang klingt nicht anders als das ursprüngliche Geräusch, denn die gelobten
Gesten werden möglichst wahrheitsgetreu wiedergegeben. Aber das

ursprüngliche Geräusch ist jetzt als reiner Klang, als ein von seinem Zweck

befreites Mittel zu vernehmen."

Für die Ausschreibung des Fünften Architekturgesprächs 2011 der

Stiftung Bibliothek Werner Oechslin hatte ich folgendes Abstract verfasst:2

"I prefer not to3

Während Destruktion4 als Methode zur Erreichung eines Ziels bezeichnet



146 Ronny Hardliz

werden kann, ist Nicht-Konstruktion eher eine Haltung im Schaffenspro-

zess. Die beiden Begriffe können aber auch als die Pole einer hypothetischen
historischen5 Verschiebung von Destruktion zu Nicht-Konstruktion
gelesen werden - parallel zu gesellschaftlichen Verschiebungen - von der
Moderne zu der Gegenwart. Wenn wir uns eine emanzipierte Globalisierung
vorstellen können, also eine Welt, die sich von jeder Hegemonie losgelöst
hat, wie sähen dann Stätten von Begegnungen ohne Vorbedingung
aus?

Destruktion scheint der Kunst seit der Moderne anzuhaften als

avantgardistische Methode der Zerstörung der Kunst per se6 oder als Wegbereiterin

für ihre Neukreation. In Bezug auf die Architektur kann Destruktion
als Methode einer Räumung (räumlichen Befreiung) und einer Zeitung
(zeitlichen Ermöglichung) betrachtet werden. Destruktion bedeutet weniger

den methodischen Zyklus von (Wieder)-Tod und (Wieder)-Geburt als

eher die präsente Beziehung von Leere und Material, das mit permanenter
Geistesgegenwärtigkeit vollzogene 'paradoxe Umschlagen' von einem in das

andere, welches Walter Benjamin als Identität bezeichnet hat.7

Der Begriff Nicht-Konstruktion ist gedacht als Hypothese eines

Gegenparts der Destruktion, der unseren zeitgenössischen Zustand
angebrachter beschreiben soll. Sowohl Destruktion wie auch Nicht-Konstruktion
fuhren zu Offenheit, wobei die Destruktion diese durch Produktivität, die

Nicht-Konstruktion hingegen durch Unproduktivität erreicht. Diese Un-
produktivität ist vergleichbar mit dem Ausspruch von Melvilles Bartleby. 'I
prefer not to.'

Die Verschiebung von autoritären Hierarchien zu heterogenen
Netzwerken8 führt zum Ende individueller Autorschaft. Die Konstruktion
des Bildes der Architektur tritt nur noch als Resultat eines komplex
vernetzten Prozesses in Erscheinung, als eine aktive Nicht-Konstruktion. Die

Herausforderung des Architekten liegt im Bild des Prozesses und nicht des

Resultats. Der Prozess der Architekturproduktion ist selbst Architektur, und

dessen Begegnungspotentiale erschaffen das Potential der Begegnung mit
und in der resultierenden Architektur.

Begegnungen ohne Vorbedingung bestehen dann darin, dank

Geistesgegenwart kontingente Begegnungen zu erkennen, zu erfassen und in

neuen Nutzen überzuführen.

In einer dynamischen Geschichte der Nicht-Konstruktion finden

kontingente historische Begegnungen statt und finden dadurch eine

Stätte."



"Lob auf Sisyphos" H7

In meinem Vortrag am Fünften Architekturgespräch habe ich das Abstract in
einer Art Autoexegese ausgelegt. In vorliegendem Text übersetze ich diese

Auslegung in einen Artikel für eine Publikation.

Habe ich den Fels dieses Abstracts nicht schon zwei Mal den Berg
hinaufgestemmt? Verdammt dazu, den eigenen Text ein weiteres Mal zu stemmen,
kann ich meine Gedanken nicht frei fliessen lassen, die hinter dem Damm
der Verdammung Sisyphos', hinter meiner Verdammung zum Lob auf Sisyphos

zurückgestaut werden. Die Resonanz der ewigen Wiederholung des

Stemmens eines Felsen ist die Ausstellung dieser Geste als zweckbefreites

ewiges Stemmen, und ich bin somit verdammt zum ewigen Lob auf Sisyphos,

zur ewigen Geste der ewigen Geste.

Während die ewige Geste des Sisyphos ins Unendliche strebt, ist die

Geste des Bartleby als Nullpunkt der Geste ihr Gegenpol. Beide Gesten

sind in ihrer produktiven, jedoch nicht in ihrer praktischen Unproduktivität
identisch. Beides sind Gesten ohne Zweck, die eine jedoch als permanent
wiederholte Praxis und die andere als handlungslose oder ent-gestete Geste.

Ewiges Leben auf der einen Seite, Tod auf der anderen.

An diesem Punkt, an dem das Unendliche und die Ursprünglichkeit
ineinander umschlagen, wird nicht gewirkt. Es herrscht Untätigkeit. Untätigkeit,
oder 'inoperositä', wie Giorgio Agamben in seiner Postille in La comunità che

viene schreibt:

"non signifîca inerzia, ma katargesis - cioè un'operazione in cui il come si

sostituisce integralmente al che, in cui la vita senza forma e le forme senza

vita coincidono in una forma di vita."9

Dieser Untätigkeit entsprechen nicht nur das Werk Sisyphos' und dessen

Lob, sondern auch die Geste künstlerischer Forschung. Die Methodik
künstlerischer Forschung beruht auf der Ahnung einer Metaebene, die es ermöglicht,

nicht über das Was, also einen Gegenstand, zu sprechen, sondern

selbst Gegenstand zu werden. Durch den Akt der Selbsterschaffung als

Lebensform hebt sich diese Metaebene jedoch gleichzeitig wieder auf.

Künstlerische Forschung ist die Aufhebung jeglicher Distanz zwischen

Gegenstand und Diskurs.

Im Experiment A Portrait of the Artist writing a PhD wird versucht, dem

Paradox des Schreibens ohne Distanz gerecht zu werden, indem die

Doppeldeutigkeit von Wörtern wie beschreiben, bezeichnen oder aufbauen



148 Ronny Hardliz

Abb. 2: Ronny Hardliz, A Portrait of the Artist writing a PhD, 2011, Videostill

untersucht wird. (Abb. 2) Als 'Beschreiben einer Wand' wird dem
'Architektonischen' nicht nur als Gegenstand, sondern auch als Diskurs begegnet,

indem über und auf eine Wand geschrieben wird. Der Intuition wird bei

diesem Ansatz der Erkenntnisgewinnung bewusst Raum gelassen (Wahl des

Schreibmaterials, des Schreibuntergrunds, der Kleidung, des Raums, der

Handlungen, der Dokumentationsmedien usw.). Die resultierenden Bilder
sind trotz Werkcharakter auf jene intuitiven Entscheidungen zurückzuführen.

Sie waren nicht präexistent und haben sich erst durch das Schreiben und

nachträgliche Betrachten zu einer Figur verdichtet. Das Schreiben des

Textes ist, wie das Stemmen des Felsens, Widerständigkeit gegen die Schwerkraft.

Die Gravität wird im Gewicht des Felsens und in der Wichtigkeit des

Textes ausgedrückt.
Diese Spannung zwischen Schreiben und Stemmen, Text und Geste

kann anhand von Guercinos Zeichnung des Sisyphos reflektiert werden.

(Abb. 3) In ihr überlagert sich das Bild des stemmenden Sisyphos mit einem

durchschimmernden Text. Für die Skizze hat Guercino möglicherweise zu

einem bereits beschriebenen Papier gegriffen und auf dessen Rückseite

gezeichnet. Durch die Zeichentechnik und den Alterungsprozess des Papiers
steht uns heute die durchscheinende Schrift als neue Bildbedeutung für die

Diskussion der Kontingenz von Schreiben und Stemmen zur Verfügung.
Das durchschimmernde Textbild erscheint jedoch nicht vertraut - als würde

es aus fremden Schriftzeichen bestehen. Das Stemmen (Sisyphos) und das



"Lob auf Sisyphos" 149

Abb. 3: Guercino (Giovanni Francesco Barbieri, 1591-1666), Sisyphos, 1636,
Tusche auf Papier, 23,2 x 19,2 cm, cf. Abb. 1 und Tafel vii

(The Samuel Courtauld Trust, The Courtauld Gallery, London)

Schreiben (Text) existieren im Bild als dynamische vorangehende bzw.

vorgestellte Ereignisse - unabhängig von ihrem festgehaltenen Inhalt oder Ziel.
Das Ereignis - das Schreiben, das Stemmen - ist dem Bild als Handlung

vorgängig und kann vom Betrachter als virtuelle Erinnerungsleistung in das

Bild eingebildet werden.

Sisyphos ist vor allem wegen seiner Qualen bekannt. Aber die Spannung,
die Intensität im Moment des Schreibens und Forschens, der Moment, an



150 Ronny Hardliz

^ ^ p— a /jj- W^cde£fa»
cjc* 7fU+

l ^ «J£i Sw. £/*X /<Y /" y- <\6 r .",Y £ 4+***m -/J < <<*.>>**,
O

r //' /? ' (""V /* s&y ^ ^S^l/n /TT
L r>1-^K*VT^ /-'HWAAc ^CtLU^-'^-o fahc <ÖO AP '//** /tÄV&H«5, SS-eiL'

^ 7
£ '

^iao&JL. <u£L t, ' J

V^\" 1«nv «ftt t^c.£U_ C t>£. <?v, A fvo^feI

J* ""***' •?****•, zw*- c^g~ "* ß

\ f fÙL ^ jf"*~
fcS/fc+*4»utAub,

-?Ht~ zj£~ /o> </£ àni^i\

^ f,a* V*** t>/\JfLV*-J A* A^Ä-A/f/yL,

J >rS ,' ?,«i A'"*» &, ^ ^ -^-^C o <(' '•

i > ^ '
„ C '

Ijj
<Aj^)",-<\ ^ S ^Ot-P^..,'^<£lot-~ f?WA.£ Q r c_ t

A ^ ^ ^ ^^k-fyri-. ^nXrd&*lA*J? >M4».

£

^ ^ &jrt£a ^jC)-tA. 0^ ^
'" l

J>

ulT^/tAàx-C, ^,M<-<r£Aj.<-öCl^Ci-t-«
^ f. ' £<s^_4

*= ^ (T*~^' ^C*V"0'- C^~' "~- ^rcu'-*-' r*-*-^''i<jCv*'l<-ajr'L,,
ej>«<"J-

tc**- A/HA^JLCO ^KVU S\ '

^ e^M-*~' l^n n-< '/"'J^'n-^-<TZj± Jy e foAt^o -^i<-£4^o Q-A^ !V°- sZS rtcsi*S«

^ ^ SL£jr*^y-^ i ^*/»o i-<^«-tU-o tÀ c<*>" c£jt. ^Ccz>

..M irfiüi

Abb. 4: Briefmanuskript, Rückseite von Guercinos S/yypÄoy-Zeichnung, cf. Abb. 3

(The Samuel Courtauld Trust, The Courtauld Gallery, London)

dem die Schwerkraft herausgefordert wird, das Kreisen um einen in der

Schwebe gehaltenen Gegenstand - dies ist die Qualität, die hier nach vorne

geschrieben wird.

Wird die Reproduktion an der Horizontalachse gespiegelt, erscheint das

Schriftbild plötzlich vertraut,10 und die Gravitation und deren Bedeutung für

die Widerständigkeit eines Textes werden völlig unvermittelt und unerwartet

aufgehoben: Sisyphos steht Kopf, der Fels weiss nicht, wohin er fallen soll.

(Abb. 1, Tafel vn und Abb. 4)



"Lob auf Sisyphos"

Das Zurückgestaute, die monotone Arbeit, alles Fixierte, das fertige
Kunstwerk, das Bild, die Architektur, ja die Sinnlosigkeit, alles fängt plötzlich

an zu fliessen, bekommt plötzlich Sinn, da es nur scheinbar festgehalten
wurde und in Wirklichkeit die Dynamik der Geste, ob real oder virtuell,
offenbart. Die experimentelle Geste der Spiegelung von Guercinos Skizze

führt zur Ent-Dammung der Geste Sisyphos' und führt sie über in die Geste

des Lobes. Das Leid Sisyphos' wird im Moment der Spiegelung aufgehoben
in einer Wechselwirkung zwischen Verdammung und Befreiung, Gravität
und Schwebe, Unlesbarkeit und Text und wird in das Glück des Lobenden

überführt."
Künstlerische Forschung ist die Geste des Lobes der ewigen Geste

Sisyphos'. Sie stellt die Jugendlichkeit, die jede Wissenschaft zunächst natürlich
hat und anschliessend immer wieder sucht, als solche aus, ohne der Wissenschaft

etwas hinzufügen zu wollen. Zwecklos wie sie ist, ist sie dennoch nicht

wirkungslos: Sie macht und ruft etwas hervor, das ihr aber nicht eigen ist.

Ihr eigen ist nur das vom Gelobten losgelöste Lob als luftleerer Klang. Sie

schafft so einen neuen, noch zwecklosen, von der Gegenwart unzertrennlichen

Gebrauch von Wissen, einen Habitus oder ein Ethos künstlerischer

Forschung. Sisyphos' Herabsteigen vom Berg auf den Grund des Tals heisst

auch das Zugrundegehen. Die Absurdität des Stemmens des Felsens

offenbart sich als Glück nur dann, wenn der Grund (die Erde) in seinem

Zugrundegehen seine Bewohnbarkeit als Bleibe offenbart. Das Zugrundegehen

ist der Moment der wiederkehrenden Entscheidung. Das Spiegeln
der Skizze bewirkt eine Emporhebung zur Potenz sowohl des Geschehenen

als auch des Nicht-Geschehenen (des Stemmens und des Nicht-Stemmens).
Das ursprüngliche Bild wird mit der Spiegelung in seinem Zugrundegehen
in der Schwebe gehalten, wodurch dem Geschehenen und dem Nicht-
Geschehenen gleichzeitig und permanent auf den Grund gegangen wird.

Entscheidung heisst hier, im Sinne Walter Benjamins, das Aufheben einer

Scheidung, einer Trennung. Durch die Entscheidung werden Begriffe neu

terminiert, und die alten Termini werden gleichzeitig determiniert. Dieses

permanente Determinieren begründet die Sprache immer wieder von
Neuem und somit unser Verbleiben in der Welt oder die Begründung der

Welt in ihrem Zugrundegehen.
Künstlerische Forschung kann auf zwei Weisen als Geschichtsschreibung

gedacht werden: auf jene Sisyphos' oder jene Bartlebys. Als Entscheidung in
jedem Augenblick wäre die künstlerische Forschung eine Geschichtsschreibung

in dem Moment, in dem die Potenz in den Akt übergeht. Die Schrift



Ronny Hardliz

der künstlerischen Forschung, oder im radikalsten Fall nur das Gedachte,

wäre der Ort, wo diese 'Jetztgeschichte' festgehalten und der Öffentlichkeit

zugänglich gemacht würde, wo sie sich exponierte: Sie wäre das radikale

Museum der Gegenwartskunst. Als definitive Nicht-Entscheidung wäre die

künstlerische Forschung hingegen eine Geschichtsschreibung im Moment,
bevor die Potenz in den Akt übergeht. Die Schrift der künstlerischen

Forschung würde dann mit einer Feder aus dem Flügel des Erzengels Gabriel

geschrieben. Im selben Augenblick hätte sie das Recht, zu sein, und das

Recht, nicht zu sein. Sie wäre ein Nicht-Sein-Können, das Agamben als 'de-

creazione' (Ent-Schöpfung) bezeichnet. Diese Schrift wäre nicht öffentlich,
aber sie wäre der einzige Ort, an dem wir eine Stätte finden.12

Ich habe mich nicht entschieden zwischen Bartleby und Sisyphos. Sisy-

phos' Pragmatismus macht das Leben lebenswert. Aber Bartlebys Fatalismus

befreit uns vor der ewigen Wiederholung und ermöglicht uns Differenz und

Erfindung durch die Potenz, nicht nicht zu sein. Diese Emporhebung zur
Potenz sowohl des Ungeschehenen als auch des Geschehenen verlegt
Benjamin in die Erinnerung. Es geht nicht nur darum, das zu wollen, was war,
sondern auch das nicht zu wollen, was nicht war. Nur durch diese Doppelfreiheit

kommt es zu einer Verschiebung der Potenz und kann das, was nicht

war, werden.

Vielleicht muss die Allegorie dieser Doppelfreiheit noch erfunden werden,

als Sisyby oder Bartlephos, durch eine Geste der 're-membrance'

Beim Denken dieser subtilen Charakterunterschiede in Bezug auf das Leben

und auf die Kunst oder die künstlerische Forschung ist nicht das Eingrenzen,
sondern die Geste des permanenten Auflösens dieser Grenze das, was die

Kunst zur Kunst macht.



"Lob auf Sisyphos" 153

1 Die Ausstellung der eigenen Gesten ist für den Gelobten eben deshalb oft peinlich, weil er
seine Gesten im Hinblick auf einen Zweck, also im Rahmen einer 'poiesis' machte, und nicht
als zwecklose Geste. Zum Begriff 'Geste' cf. Giorgio Agamben, "Notes on Gesture", in: id.,

Means without End: Notes on Politics, Minneapolis: University of Minnesota Press 2000.

2 Das Abstract wird hier überarbeitet und gekürzt wiedergegeben.

3 Herman Melville, "Bartleby", in: James Cochrane (Ed.), American Short Stories, London:

Penguin Books 1969. Zu Bartleby: Giorgio Agamben, Bartleby oder die Kontingenz, Berlin:

Merve 2010; Gilles Deleuze, Bartleby oder die Formel, Berlin: Merve 1994.

4 Gemeint ist hier insbesondere Martin Heideggers methodisches Verständnis von Destruktion

sowie dessen Entwicklung in der 'déconstruction' von Jacques Derrida.

5 Die Tagungsfrage des Fünften Architekturgesprächs 2011 der Bibliothek Werner Oechslin

war: "Welche Geschichte?"
6 Boris Groys, "The Weak Universalism", in: e-flux journal #15, 4/2010, www.e-flux.com.

7 Walter Benjamin, Briefe, hrsg. und mit Anmerkungen versehen von Gershom Scholem/

Theodor W. Adorno / Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt am Main:

Suhrkamp 1966.
8 Siehe beispielsweise die Actor Network Theory von Bruno Latour.

9 Giorgio Agamben, La comunitd che viene, Torino: Bollati Boringhieri 2001, S. 92L "Untätigkeit

heisst nicht Trägheit, sondern katargesis - sie ist eine Tätigkeit, in der das Wie das

Was vollkommen ersetzt hat, in der das formlose Leben und die unbelebte Form in einer

Lebensform zusammenfallen", in: Giorgio Agamben und Andreas Hiepko, Die Kommende

Gemeinschaß, Berlin: Merve 2003, S. 105. Der Begriff der 'Untätigkeit' oder 'inoperosità',
wie er von Agamben verwendet wird, geht auf Georges Batailles Begriff des 'désœuvrement'

oder der 'négativité sans emploi' zurück und wurde zum Beispiel von Maurice Blanchot oder

Jean-Luc Nancy aufgenommen. Agamben deckt jedoch in Die Sprache und der Tod die

Unmöglichkeit auf, "diese als ursprüngliches Verschwinden verfasste negative Artikulation als

mögliche Grunderfahrung jenseits des Horizonts der Hegeischen Dialektik in Anspruch zu

nehmen. [...] die einzige Weise, [den Genuss des Herrn] zu sagen und zu erfassen, ist die

des Knechts, der ihn als Nichts in seiner Arbeit bewahrt." Mit anderen Worten, Untätigkeit
ist nur als Potenz, die nicht in den Akt übergeht, erfahrbar.

to Eine eigens für diese Forschung von der Courtauld Gallery in London hergestellte Repro¬

duktion der Rückseite bestätigt diese Hypothese.
11 Albert Camus hat mit seinem Lob auf Sisyphos, "Il faut imaginer Sisyph hereux", das

Glückspotential in der qualvollen Geste gezeigt: Albert Camus, Le mythe de Sisyphe: essai sur
l'absurde, Paris: Gallimard 1942, S. 112. "Wir müssen uns Sisyphos als einen glücklichen
Menschen vorstellen", in: Albert Camus, Der Mythos des Sisyphos, mit einem Nachwort von
Vincent von Wroblewsky, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt-Taschenbuch-Verlag 2000,
S. 145.

12 Der letzte Abschnitt und seine Nichtauflösbarkeit sind vor allem Agambens Text zu Mel-
villes Bartleby geschuldet: Giorgio Agamben, Bartleby oder die Kontingenz, Berlin: Merve

2010, Original in: Gilles Deleuze/Giorgio Agamben, Bartleby. La formula della creazione,

Macerata: Quodlibet 2012. In meiner Dissertation wall sandwich - The Architectural in Art
Practice from Destruction to Non-Construction wird die destruktive Methode Martin Heideggers

dem destruktiven Charakter Walter Benjamins gegenübergestellt und Letzterer als

Ausgangslage für eine Suche nach 'Nicht-Konstruktion' in der Architektur genommen,
wobei Agambens Konzept der 'decreazione' eine wichtige Rolle spielt. Erweitert wird diese

Suche durch die Konzepte der Geste und des Ornaments, beides mediale Konzepte, die sich



154 Ronny Hardliz

mehr auf das Wie als auf das Was beziehen und somit losgelöst vom Zweck als nicht-
konstruierend bezeichnet werden können. Sisyphos und Bartleby spielen in dieser

vergleichenden Suche eine wichtige Rolle als Verkörperungen spezifischer Positionen, die zwar

nicht immer konzeptuell kongruent sind, aber diese Konzepte doch veranschaulichen können.

Der vorliegende Text fokussiert auf Sisyphos und die Geste des Lobes, wobei die in
meiner Dissertation zirkulierenden Themen unvermeidlich angeschnitten werden.
Insbesondere die für die Architektur relevante Linie vom Lob zur Note und weiter zum
Gebrauch als Ethos ist hier nur angedeutet.


	"Lob auf Sisyphos"

