Zeitschrift: Scholion : Bulletin
Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 8 (2014)

Artikel: "Lob auf Sisyphos™

Autor: Hardliz, Ronny

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-719994

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-719994
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

o L

/ ; —
e nuh &e-’uuu ru' il "5 L 9(.‘,.“

v e Q454 .
b 3 s o e

a . L
» Y I‘ln/Mff. {4 ‘-f\fL(z o .\Ir) e, &P ilw ""“ﬁ'r'
A!Jr’ﬁ‘v'l P mar e ¢ rMLk 7240 b ;
Limpne 3 bty Poprea’bn) o9 cis c.\ %
o . .

- o—— 5 v
/.' L g P @RS Ko m.g mt.-.- mumg. _.* ""1‘9*
: : % g Ff

»~

Bl . o e B 3

o S

\

~ -
\ .
""- 4. . ol

s vy .,.;.'/{u

{ - oo bt e
¢ ”» b el D

Abb. 1: Guercino (Giovanni Francesco Barbieri, 1591-1666), Sisyphos, 1636,
Tusche auf Papier, 23,2 x 19,2 cm; vertikale Spiegelung des Originalscans, um die Schrift auf
der Riickseite lesbar zu machen und die ‘Gravitation im Bild” aufzuheben, cf. Abb. 3 und Tafel vir
(The Samuel Courtauld Trust, The Courtauld Gallery, London; Spiegelung: Ronny Hardliz)



145

“LoB Aur SisypHOS”

Ronny Hardliz

Was heisst loben? Loben heisst preisen und jubeln, ein Lob ist ein Lob-
gesang, ein Hymnus, eine Laudatio. Der Lobende vollzieht eine Handlung,
welche Charakteristika einer kiinstlerischen Geste besitzt. Der Lobende er-
innert an die lobenswerten Handlungen des Gelobten, indem er in Form
einer Lobrede diese Handlungen redend wieder zusammenfiigt. Der Lobende
wiederholt im Medium der Rede die Gesten des Gelobten. Er iibersetzt diese
Gesten in seine Sprache und vergegenwirtigt sie. Der urspriingliche Zweck,
zu welchem der Gelobte seine Gesten vollfiihrt hat, wird durch die Lobrede
nicht mehr verfolgt. Der Lobende verfolgt nur noch den Zweck des Lobes,
und die iibersetzten Gesten verlieren ihren urspringlichen Zweck: Zweck-
entfremdungen wie bei der Erschaffung von Kunstwerken. Urspriinglich
zweckgebundene Gesten werden als vom Zweck befreite Gesten in unter-
schiedlichen Medien ausgestellt und somit neuem Gebrauch zur Verfiigung
gestellt. Das Lob stellt die zweckbefreiten Gesten des Gelobten in neuen
Medien aus, und der Lobende wird somit zum Reprisentanten dieser Gesten.
In der Kunst kann jedes Kunstwerk, ob ‘fertig’ oder nicht, als zweckbefreite
Geste bezeichnet werden, als Geste ohne Zweck. Die Herrlichkeit des ech-
ten Verdienstes des Gelobten klingt in den hochsten Ténen des Lobenden
wider als imitierte Herrlichkeit. Der Gelobte klingt im Lobenden wider
durch sympathisches Mitschwingen. Der Klang dieser Resonanz ist der
Klang der Geste des Lobes. Die Geriusche der urspriinglichen zweckgebun-
denen Gesten werden durch Ent-Zweckung zum Klingen gebracht. Dieser
Klang klingt nicht anders als das urspriingliche Geriusch, denn die gelobten
Gesten werden moglichst wahrheitsgetreu wiedergegeben. Aber das ur-
spriingliche Geriusch ist jetzt als reiner Klang, als ein von seinem Zweck
befreites Mittel zu vernehmen.’

Fiir die Ausschreibung des Fiinften Architekturgesprichs 2011 der Stif-
tung Bibliothek Werner Oechslin hatte ich folgendes Abstract verfasst:*

“I prefer not to?
Wihrend Destruktion® als Methode zur Erreichung eines Ziels bezeichnet



% Ronny Hardliz

werden kann, ist Nicht-Konstruktion eher eine Haltung im Schaffenspro-
zess. Die beiden Begriffe konnen aber auch als die Pole einer hypothetischen
historischen® Verschiebung von Destruktion zu Nicht-Konstruktion ge-
lesen werden — parallel zu gesellschaftlichen Verschiebungen — von der Mo-
derne zu der Gegenwart. Wenn wir uns eine emanzipierte Globalisierung
vorstellen kénnen, also eine Welt, die sich von jeder Hegemonie losgelost
hat, wie sihen dann Stitten von Begegnungen ohne Vorbedingung
aus?

Destruktion scheint der Kunst seit der Moderne anzuhaften als avant-
gardistische Methode der Zerstorung der Kunst per se’ oder als Wegberei-
terin fiir ihre Neukreation. In Bezug auf die Architektur kann Destruktion
als Methode einer Riumung (rdumlichen Befreiung) und einer Zeitung
(zeitlichen Erméglichung) betrachtet werden. Destruktion bedeutet weni-
ger den methodischen Zyklus von (Wieder)-Tod und (Wieder)-Geburt als
eher die prisente Beziehung von Leere und Material, das mit permanenter
Geistesgegenwirtigkeit vollzogene ‘paradoxe Umschlagen’ von einem in das
andere, welches Walter Benjamin als Identitit bezeichnet hat.’

Der Begriff Nicht-Konstruktion ist gedacht als Hypothese eines
Gegenparts der Destruktion, der unseren zeitgenossischen Zustand ange-
brachter beschreiben soll. Sowohl Destruktion wie auch Nicht-Konstruktion
fithren zu Offenheit, wobei die Destruktion diese durch Produktivitit, die
Nicht-Konstruktion hingegen durch Unproduktivitit erreicht. Diese Un-
produktivitit ist vergleichbar mit dem Ausspruch von Melvilles Bartleby: ‘1
prefer not to.’

Die Verschiebung von autoritiren Hierarchien zu heterogenen Netz-
werken® fiihrt zum Ende individueller Autorschaft. Die Konstruktion
des Bildes der Architektur tritt nur noch als Resultat eines komplex ver-
netzten Prozesses in Erscheinung, als eine aktive Nicht-Konstruktion. Die
Herausforderung des Architekten liegt im Bild des Prozesses und nicht des
Resultats. Der Prozess der Architekturproduktion ist selbst Architektur, und
dessen Begegnungspotentiale erschaffen das Potential der Begegnung mit
und in der resultierenden Architektur.

Begegnungen ohne Vorbedingung bestehen dann darin, dank Geis-
tesgegenwart kontingente Begegnungen zu erkennen, zu erfassen und in
neuen Nutzen iiberzufithren.

In einer dynamischen Geschichte der Nicht-Konstruktion finden
kontingente historische Begegnungen statt und finden dadurch eine
Statte.”



“LoB AUF SisypHOS” 147

In meinem Vortrag am Fiinften Architekturgesprich habe ich das Abstract in
einer Art Autoexegese ausgelegt. In vorliegendem Text tibersetze ich diese
Auslegung in einen Artikel fiir eine Publikation.

Habe ich den Fels dieses Abstracts nicht schon zwei Mal den Berg hinauf-
gestemmt? Verdammt dazu, den eigenen Text ein weiteres Mal zu stemmen,
kann ich meine Gedanken nicht frei fliessen lassen, die hinter dem Damm
der Verdammung Sisyphos’, hinter meiner Verdammung zum Lob auf Sisy-
phos zuriickgestaut werden. Die Resonanz der ewigen Wiederholung des
Stemmens eines Felsen ist die Ausstellung dieser Geste als zweckbefreites
ewiges Stemmen, und ich bin somit verdammt zum ewigen Lob auf Sisyphos,
zur ewigen Geste der ewigen Geste.

Wihrend die ewige Geste des Sisyphos ins Unendliche strebt, ist die
Geste des Bartleby als Nullpunkt der Geste ihr Gegenpol. Beide Gesten
sind in ihrer produktiven, jedoch nicht in ihrer praktischen Unproduktivitit
identisch. Beides sind Gesten ohne Zweck, die eine jedoch als permanent
wiederholte Praxis und die andere als handlungslose oder ent-gestete Geste.
Ewiges Leben auf der einen Seite, Tod auf der anderen.

An diesem Punkt, an dem das Unendliche und die Urspriinglichkeit inei-
nander umschlagen, wird nicht gewirkt. Es herrscht Untitigkeit. Untitigkeit,
oder ‘inoperosita’, wie Giorgio Agamben in seiner Postille in Lz comunita che

viene schreibt:

“non significa inerzia, ma katargesis — cio¢ un’operazione in cui il come si
sostituisce integralmente al che, in cui la vita senza forma e le forme senza

vita coincidono in una forma di vita.”

Dieser Untitigkeit entsprechen nicht nur das Werk Sisyphos’ und dessen
Lob, sondern auch die Geste kiinstlerischer Forschung. Die Methodik kiinst-
lerischer Forschung beruht auf der Ahnung einer Metaebene, die es ermog-
licht, nicht iiber das Was, also einen Gegenstand, zu sprechen, sondern
selbst Gegenstand zu werden. Durch den Akt der Selbsterschaffung als
Lebensform hebt sich diese Metaebene jedoch gleichzeitig wieder auf.
Kiinstlerische Forschung ist die Aufhebung jeglicher Distanz zwischen Ge-
genstand und Diskurs.

Im Experiment A Portrait of the Artist writing a PhD wird versucht, dem
Paradox des Schreibens ohne Distanz gerecht zu werden, indem die Dop-

peldeutigkeit von Wortern wie beschreiben, bezeichnen oder aufbauen



148 Ronny Hardliz

Abb. 2: Ronny Hardliz, A Portrait of the Artist writing a PhD, 2011, Videostill

untersucht wird. (Abb. 2) Als ‘Beschreiben einer Wand’ wird dem ‘Architek-
tonischen’ nicht nur als Gegenstand, sondern auch als Diskurs begegnet,
indem iiber und auf eine Wand geschrieben wird. Der Intuition wird bei
diesem Ansatz der Erkenntnisgewinnung bewusst Raum gelassen (Wahl des
Schreibmaterials, des Schreibuntergrunds, der Kleidung, des Raums, der
Handlungen, der Dokumentationsmedien usw.). Die resultierenden Bilder
sind trotz Werkcharakter auf jene intuitiven Entscheidungen zuriickzufiih-
ren. Sie waren nicht priexistent und haben sich erst durch das Schreiben und
nachtrigliche Betrachten zu einer Figur verdichtet. Das Schreiben des
Textes ist, wie das Stemmen des Felsens, Widerstindigkeit gegen die Schwer-
kraft. Die Gravitit wird im Gewicht des Felsens und in der Wichtigkeit des
Textes ausgedriickt.

Diese Spannung zwischen Schreiben und Stemmen, Text und Geste
kann anhand von Guercinos Zeichnung des Sisyphos reflektiert werden.
(Abb. 3) In ihr iiberlagert sich das Bild des stemmenden Sisyphos mit einem
durchschimmernden Text. Fiir die Skizze hat Guercino moéglicherweise zu
einem bereits beschriebenen Papier gegritfen und auf dessen Riickseite ge-
zeichnet. Durch die Zeichentechnik und den Alterungsprozess des Papiers
steht uns heute die durchscheinende Schrift als neue Bildbedeutung fiir die
Diskussion der Kontingenz von Schreiben und Stemmen zur Verfiigung.
Das durchschimmernde Textbild erscheint jedoch nicht vertraut — als wiirde

es aus fremden Schriftzeichen bestehen. Das Stemmen (Sisyphos) und das



“Los AUF SisypHOS” 149

' ORI |- S S LR
T \ J SOV L T Rees B LA QR -
A g . . . S
W ﬂ\\lv PR W S g wwe % B
/ - 52 S
n n < g
W T RASANRE T LEeeeTS i t“>""’" bt i b S g
= e : . v
y N e =

SO

b

E- AR 0 g
v "{ Shewr oo | ‘t'&.ﬁul ‘ ;
]

Abb. 3: Guercino (Giovanni Francesco Barbieri, 1591-1666), Sisyphos, 1636,

Tusche auf Papier, 23,2 x 19,2 cm, cf. Abb. 1 und Tafel vin
(The Samuel Courtauld Trust, The Courtauld Gallery, London)

Schreiben (Text) existieren im Bild als dynamische vorangehende bzw. vor-
gestellte Ereignisse — unabhingig von ihrem festgehaltenen Inhalt oder Ziel.
Das Ereignis — das Schreiben, das Stemmen - ist dem Bild als Handlung
vorgingig und kann vom Betrachter als virtuelle Erinnerungsleistung in das
Bild eingebildet werden.

Sisyphos ist vor allem wegen seiner Qualen bekannt. Aber die Spannung,

die Intensitit im Moment des Schreibens und Forschens, der Moment, an



150 Ronny Hardliz

@u & 6N ]”""“"”’” A I mel fank Slay o d/.?;}en;;?&

B3 %‘&ﬂc@ o 335,- Cwclira a‘gég'u.m
bl st i eant A)M% w@%’%%;

' ' "g’ § £ 2 /
, - PV %
f (o

£ AT ) * ;s “’(/ £ » \
% Teantyae {Ié - P 26/

4 : [ukf& PRI RN i/’wﬁ.

2
R3
3

$

N

-]

A N :
Wree g 00 2

-

’ ‘% sea (Aged e o e i z:fga)
Q Mé on %n .' e v. - '- ( e DY

et

T

o
£

R

f}»@//fwﬁb‘u} Lenntiieed Bees, :DJL W bﬁu..&o Mhp.')(

D arfcaare s 2imid gardTe ¢ Campe MM QAF /‘z"faxaé

(4 nes> zﬁm{uun—':-a en cco” clla &%{:m«gh
G e D RS SRR PEIL, oo Avehoe ﬁ/n,ﬂ,

K3 r' 5 «_‘.ﬂ s _‘_‘/: ‘_.&fﬁ,“,a:l: i / Yav/. t.@ ﬁ&z-a:d“

\i 7 w10 ;—-\%\7/9 H%v
i
3
3

Abb. 4: Briefmanuskript, Riickseite von Guercinos Sisyphos-Zeichnung, cf. Abb. 3
(The Samuel Courtauld Trust, The Courtauld Gallery, London)

dem die Schwerkraft herausgefordert wird, das Kreisen um einen in der
Schwebe gehaltenen Gegenstand — dies ist die Qualitit, die hier nach vorne
geschrieben wird.

Wird die Reproduktion an der Horizontalachse gespiegelt, erscheint das
Schriftbild plétzlich vertraut,” und die Gravitation und deren Bedeutung fiir
die Widerstindigkeit eines Textes werden vollig unvermittelt und unerwartet
aufgehoben: Sisyphos steht Kopf, der Fels weiss nicht, wohin er fallen soll.
(Abb. 1, Tafel vir und Abb. 4)



“LoB AUF SisypHOs” 151

Das Zuriickgestaute, die monotone Arbeit, alles Fixierte, das fertige
Kunstwerk, das Bild, die Architektur, ja die Sinnlosigkeit, alles fingt plotz-
lich an zu fliessen, bekommt plétzlich Sinn, da es nur scheinbar festgehalten
wurde und in Wirklichkeit die Dynamik der Geste, ob real oder virtuell,
offenbart. Die experimentelle Geste der Spiegelung von Guercinos Skizze
fihrt zur Ent-Dammung der Geste Sisyphos’ und fiihrt sie iiber in die Geste
des Lobes. Das Leid Sisyphos’ wird im Moment der Spiegelung aufgehoben
in einer Wechselwirkung zwischen Verdammung und Befreiung, Gravitit
und Schwebe, Unlesbarkeit und Text und wird in das Gliick des Lobenden
tiberfithrt."”

Kiinstlerische Forschung ist die Geste des Lobes der ewigen Geste Sisy-
phos’. Sie stellt die Jugendlichkeit, die jede Wissenschaft zunichst natiirlich
hat und anschliessend immer wieder sucht, als solche aus, ohne der Wissen-
schaft etwas hinzufiigen zu wollen. Zwecklos wie sie ist, ist sie dennoch nicht
wirkungslos: Sie macht und ruft etwas hervor, das ihr aber nicht eigen ist.
Ihr eigen ist nur das vom Gelobten losgeldste Lob als luftleerer Klang. Sie
schafft so einen neuen, noch zwecklosen, von der Gegenwart unzertrenn-
lichen Gebrauch von Wissen, einen Habitus oder ein Ethos kiinstlerischer
Forschung. Sisyphos’ Herabsteigen vom Berg auf den Grund des Tals heisst
auch das Zugrundegehen. Die Absurditit des Stemmens des Felsens
offenbart sich als Gliick nur dann, wenn der Grund (die Erde) in seinem
Zugrundegehen seine Bewohnbarkeit als Bleibe offenbart. Das Zugrunde-
gehen ist der Moment der wiederkehrenden Entscheidung. Das Spiegeln
der Skizze bewirkt eine Emporhebung zur Potenz sowohl des Geschehenen
als auch des Nicht-Geschehenen (des Stemmens und des Nicht-Stemmens).
Das urspriingliche Bild wird mit der Spiegelung in seinem Zugrundegehen
in der Schwebe gehalten, wodurch dem Geschehenen und dem Nicht-
Geschehenen gleichzeitig und permanent auf den Grund gegangen wird.
Entscheidung heisst hier, im Sinne Walter Benjamins, das Aufheben einer
Scheidung, einer Trennung. Durch die Entscheidung werden Begriffe neu
terminiert, und die alten Termini werden gleichzeitig determiniert. Die-
ses permanente Determinieren begriindet die Sprache immer wieder von
Neuem und somit unser Verbleiben in der Welt oder die Begriindung der
Welt in ihrem Zugrundegehen.

Kiinstlerische Forschung kann auf zwei Weisen als Geschichtsschreibung
gedacht werden: auf jene Sisyphos’ oder jene Bartlebys. Als Entscheidung in
jedem Augenblick wire die kiinstlerische Forschung eine Geschichtsschrei-
bung in dem Moment, in dem die Potenz in den Akt iibergeht. Die Schrift



152 Ronny Hardliz

der kiinstlerischen Forschung, oder im radikalsten Fall nur das Gedachte,
wire der Ort, wo diese Jetztgeschichte’ festgehalten und der Offentlichkeit
zuginglich gemacht wiirde, wo sie sich exponierte: Sie wire das radikale
Museum der Gegenwartskunst. Als definitive Nicht-Entscheidung wire die
kiinstlerische Forschung hingegen eine Geschichtsschreibung im Moment,
bevor die Potenz in den Akt iibergeht. Die Schrift der kiinstlerischen For-
schung wiirde dann mit einer Feder aus dem Fliigel des Erzengels Gabriel
geschrieben. Im selben Augenblick hitte sie das Recht, zu sein, und das
Recht, nicht zu sein. Sie wirre ein Nicht-Sein-Koénnen, das Agamben als ‘de-
creazione’ (Ent-Schopfung) bezeichnet. Diese Schrift wire nicht 6ffentlich,
aber sie wire der einzige Ort, an dem wir eine Stiitte finden."”

Ich habe mich nicht entschieden zwischen Bartleby und Sisyphos. Sisy-
phos’ Pragmatismus macht das Leben lebenswert. Aber Bartlebys Fatalismus
befreit uns vor der ewigen Wiederholung und erméglicht uns Differenz und
Erfindung durch die Potenz, nicht nicht zu sein. Diese Emporhebung zur
Potenz sowohl des Ungeschehenen als auch des Geschehenen verlegt Ben-
jamin in die Erinnerung. Es geht nicht nur darum, das zu wollen, was war,
sondern auch das nicht zu wollen, was nicht war. Nur durch diese Doppel-
freiheit kommt es zu einer Verschiebung der Potenz und kann das, was nicht
war, werden.

Vielleicht muss die Allegorie dieser Doppelfreiheit noch erfunden wer-
den, als Sisyby oder Bartlephos, durch eine Geste der ‘re-membrance’ ...
Beim Denken dieser subtilen Charakterunterschiede in Bezug auf das Leben
und auf die Kunst oder die kiinstlerische Forschung ist nicht das Eingrenzen,
sondern die Geste des permanenten Auflosens dieser Grenze das, was die
Kunst zur Kunst macht.



w

=)

o oo

10

IT

12

“Los aur Sisypuos” 153

Die Ausstellung der eigenen Gesten ist fiir den Gelobten eben deshalb oft peinlich, weil er
seine Gesten im Hinblick auf einen Zweck, also im Rahmen einer ‘poiesis’ machte, und nicht
als zwecklose Geste. Zum Begriff ‘Geste’ cf. Giorgio Agamben, “Notes on Gesture”, in: id.,
Means without End: Notes on Politics, Minneapolis: University of Minnesota Press 2000.

Das Abstract wird hier iiberarbeitet und gekiirzt wiedergegeben.

Herman Melville, “Bartleby”, in: James Cochrane (Ed.), American Short Stories, London:
Penguin Books 196¢. Zu Bartleby: Giorgio Agamben, Bartleby oder die Kontingenz, Berlin:
Merve 2010; Gilles Deleuze, Bartleby oder die Formel, Berlin: Merve 1994.

Gemeint ist hier insbesondere Martin Heideggers methodisches Verstindnis von Destruk-
tion sowie dessen Entwicklung in der ‘déconstruction’ von Jacques Derrida.

Die Tagungsfrage des Fiinften Architekturgesprichs 2011 der Bibliothek Werner Oechslin
war: “Welche Geschichte?”

Boris Groys, “The Weak Universalism”, in: e-flux journal #15, 4/2010, www.e-flux.com.
Walter Benjamin, Briefe, hrsg. und mit Anmerkungen versehen von Gershom Scholem/
Theodor W. Adorno/Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhiuser, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1966.

Siehe beispielsweise die Actor Network Theory von Bruno Latour.

Giorgio Agamben, La comunitd che viene, Torino: Bollati Boringhieri 2001, S. 92f. “Untitig-
keit heisst nicht Trigheit, sondern katargesis — sie ist eine Titgkeit, in der das Wie das
Was vollkommen ersetzt hat, in der das formlose Leben und die unbelebte Form in einer
Lebensform zusammenfallen”, in: Giorgio Agamben und Andreas Hiepko, Die Kommende
Gemeinschaft, Berlin: Merve 2003, S. 105. Der Begriff der ‘Untitigkeit’ oder ‘inoperosita’,
wie er von Agamben verwendet wird, geht auf Georges Batailles Begriff des ‘désceuvrement’
oder der ‘négativité sans emploi’ zuriick und wurde zum Beispiel von Maurice Blanchot oder
Jean-Luc Nancy aufgenommen. Agamben deckt jedoch in Die Sprache und der Tod die Un-
moglichkeit auf, “diese als urspriingliches Verschwinden verfasste negative Artikulation als
mogliche Grunderfahrung jenseits des Horizonts der Hegelschen Dialektik in Anspruch zu
nehmen. [...] die einzige Weise, [den Genuss des Herrn] zu sagen und zu erfassen, ist die
des Knechts, der ihn als Nichts in seiner Arbeit bewahrt.” Mit anderen Worten, Untitigkeit
ist nur als Potenz, die nicht in den Akt ibergeht, erfahrbar.

Eine eigens fiir diese Forschung von der Courtauld Gallery in London hergestellte Repro-
duktion der Riickseite bestitigt diese Hypothese.

Albert Camus hat mit seinem Lob auf Sisyphos, “Il faut imaginer Sisyph hereux”, das
Gliickspotential in der qualvollen Geste gezeigt: Albert Camus, Le mythe de Sisyphe: essai sur
Pabsurde, Paris: Gallimard 1942, S. 112. “Wir miissen uns Sisyphos als einen gliicklichen
Menschen vorstellen”, in: Albert Camus, Der Mythos des Sisyphos, mit einem Nachwort von
Vincent von Wroblewsky, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt-Taschenbuch-Verlag 2000,
S. 145.

Der letzte Abschnitt und seine Nichtauflosbarkeit sind vor allem Agambens Text zu Mel-
villes Bartleby geschuldet: Giorgio Agamben, Bartleby oder die Kontingenz, Berlin: Merve
2010, Original in: Gilles Deleuze/ Giorgio Agamben, Bartleby. La formula della creazione,
Macerata: Quodlibet 2012. In meiner Dissertation wall sandwich — The Architectural in Art
Practice from Destruction to Non-Construction wird die destruktive Methode Martin Heideg-
gers dem destruktiven Charakter Walter Benjamins gegeniibergestellt und Letzterer als
Ausgangslage fiir eine Suche nach ‘Nicht-Konstruktion’ in der Architektur genommen,
wobei Agambens Konzept der ‘decreazione’ eine wichtige Rolle spielt. Erweitert wird diese
Suche durch die Konzepte der Geste und des Ornaments, beides mediale Konzepte, die sich



154 RonnyiHardilizi

mehr auf das Wie als auf das Was beziehen und somit losgelést vom Zweck als nicht-
konstruierend bezeichnet werden kénnen. Sisyphos und Bartleby spielen in dieser verglei-
chenden Suche eine wichtige Rolle als Verkorperungen spezifischer Positionen, die zwar
nicht immer konzeptuell kongruent sind, aber diese Konzepte doch veranschaulichen kén-
nen. Der vorliegende Text fokussiert auf Sisyphos und die Geste des Lobes, wobei die in
meiner Dissertation zirkulierenden Themen unvermeidlich angeschnitten werden. Insbe-
sondere die fiir die Architektur relevante Linie vom Lob zur Note und weiter zum Ge-
brauch als Ethos ist hier nur angedeutet.



	"Lob auf Sisyphos"

