
Zeitschrift: Scholion : Bulletin

Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 8 (2014)

Artikel: Kontext(e), "contexture" und der "nun doch einmal unausweichliche
Empirismus"

Autor: Oechslin, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-719960

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-719960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


!7

Kontext(e), "contexture" und der "nun doch einmal
UNAUSWEICHLICHE EMPIRISMUS"

Werner Oechslin

i.

Freiheit gegen Nötigung; "Tappen [...] mit breiten Tatzen"

und der Mut zum Schwanken

"Meines Erachtens liegt die Schwierigkeit mehr in der Sprache,

als in der Sache. Unsre Sprache ist zu schwankend,
die Worte zu vieldeutig, um genau in die Fugen der Wahrheit zu passen."

Moses Mendelssohn, "Ueber Freiheit und Nothwendigkeit",
in: Berlinische Monatsschrift, Siebentes Stük, Julius 1783,

Berlin: Flaude und Spener 1783, S. 1-10, hier S. 4

"Nun weiss, wer dergleichen an sich oder an Andern beobachtet hat, wie

es dabei zugeht; die wissenschaftliche Thätigkeit ist da, ehe man die

Grundsätze derselben sich zum Bewusstsein gebracht hat; erst wenn man
sein Verfahren durch die Probe befriedigend gefunden hat, entwickelt man
sich selbst daran die Regeln, nach denen man schon vorher verfahren ist."

Karl Otfried Müller, Prolegomena zu einer wissenschaftlichen Mythologie,

Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1825, S. [iii]

Wer kennt sie nicht, die berühmte "Beantwortung der Frage. Was ist
Aufklärung", (Abb. 1) die Immanuel Kant - und gleich beginnt der schwierigere
Teil möglicher Erinnerung, derjenige der Verortung im Kontext! - in der

Berlinischen Monatsschrift, im Zwölften Stück vom Dezember 1784 veröffentlicht

hat?1 (Abb. 2) Aber wer erinnert sich daran, dass dem drei Monate zuvor
in derselben Zeitschrift Moses Mendelssohns "Ueber die Frage: was heißt
aufklären?" vorausging? (Abb. 3) Nachdem Mendelssohn dort festgestellt hat,
dass Bildung in Kultur und Aufklärung zerfällt, fährt er fort: "Eine Sprache

erlanget Aufklärung durch die Wissenschaften, und erlanget Kultur durch

gesellschaftlichen Umgang, Poesie und Beredsamkeit. Durch jene wird sie

geschikter zu theoretischem, durch diese zu praktischem Gebrauche. Beides



i8

C 5*6

bet, bafj, wie ber Berfaffer fagt, feine praftifôe,

fftrt SJîenfdjenglûf brauchbare, jum «Bîeufdjenglûf

wirffame, In ble menfd>lld)e©fffUfd>aft ctngrrifenbe

SKeliglon ba iff. 3<b »»elf nidjt, wo ber Berf. lebt, »

*u welcher Stellglon er fid> befennt, unb auf welche

X^atfad>en er feine Behauptungen 3d) fen/

ne SUligionslebrer genug, ble praftlfd)e, fût* IDîen»

fdjcnglûf brauchbare SReliglon prekigen ; unb leb wûr»

be fytute einen anbecn@tanfcw&hlcn/nj*nn id) nicht

burd) îhatfacheu ûberjengt wäre, baß iild)t ailes

•Preblgen, unb vornehmlich nicht ber Unterricht ber

3ugenb pergeblld) ift. fÇreilld) i|î Inbeffen ju befor»

gen, baß burd) bribes in Sufunft nod) Ininiet menl»

ger rolrb ausgerichtet werben; menu man ferner fo

frÄftlqe Maßregeln anmenbet,ble erfren ©rtuibfäfec
ber «DlsraUt&t wautenb ;u mad)en, ben SBerrh ber

SXeliglon brrabjufchcn, unb unter bem 9?amen ber

2fufFlûritng *) bie JCbpfe unb J>crjen bergen/
fchen Mi verwirren. —

®enn bie (finmifdjung bes ©eiflllchen bei ben

(Ehfbûnbniflen ben meiflen lÄAerlld) wire, wie ber

Bcrf. ebenfalls behauptet; fo w&re es freilich befto >)

fchllmmer für Me menfd)llche ©efellfdjaft ; bemv,

wem es lAcherlld) fein fann, bei einer Jpanblung,
von

*) Was ift 2tufflArung? JDirfir ftraar, bie beiaabe
fo nichtig iß, als: was i|t Wahrheit, follte bsd)
»ol beantwortet »erbe», ehe man aufiuf'dren a ne

finge Unb noch babe ich f'r nirgeubs beantnortrt
gefiuiben I

Abb. i: Die Frage "Was ist Aufklärung" in der Fussnote zu dem Beitrag

von Johann Friedrich Zöllner, "Ist es rathsam, das Ehebündniß nicht ferner durch die Religion
zu sanciren?", in: Berlinische Monatsschrift, Zwölftes Stück, December 1783,

Zweiter Band, Berlin: Haude und Spener 1783, S. 516

zusammen giebt einer Sprache die Bildung."2 Ein Bekenntnis also zu einer
alles - Wissenschaft wie Kultur - zusammenfassenden Sprache und Bildung!
Man sollte noch beifügen, dass 'dazwischen', im Novemberheft der
Berlinischen Monatsschrift von 1784, Kants ominöse Kritik an der Herder'schen

"Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht" zu lesen

ist, die mit der Frage nach Naturgesetzlichkeit und dem "Spiel der Freiheit
des menschlichen Willens" ansetzt.3 (Abb. 4) Und dass, wenn dann die monatlich

erscheinenden Hefte zusammengebundenen vorlagen, ein Spottgedicht
auf alles Aufklärerische mit dem Titel "Der Affe. Ein Fabelchen" vor Kants

nachträglich zum 'Manifest' der Aufklärung gekürten Text zu stehen kam.4

Jenes endete mit den Versen: "Hans Affe ist des Nachruhms werth, Er hat die

Gegend aufgeklärt." Der Autor, der "Z." signiert, ist Johann Friedrich Zöllner,

Berliner Pfarrer, Freimaurer, Mitglied der Berliner Akademie der

Wissenschaften, ein aufgeklärter Zeitgenosse, wie es so schön heisst. (Abb. 2)



480

5Bcrlinifc$c SDîonfttêfc&rift,

1784.
3ro6tftc« ©tiif. ^December.

58cantiwtuti9 bet grage:

56«« i ft »uffldrunfl?
(©. Stcrmb. 171 j. S.fiSJ

SiiiffUrinig ifl bet 3uegnng bee ilTew
filmen aue feiner fclbft t>crfd;ulbeteft Unmäft«

bigFcit. Unmûnôigfcit l|t ba« Utwtrmipfn,
fid) feine« SJerfiantrt ofcnr ïeltnns eine« anberen

|u bcblciun. 0elbfh>erfdjulbet l|T blefe Unmän«

btgfcir, went» ble Urfadje berfelben nidjt am ®îan»

pel be« 93erftanbe«, fonbern brr <Jntfd)llcJjanfl unb

te« ÎÛÏutljc* liegt, ficb feiner cljne Leitung cmrt
«nbern ju beblenen. Stpere aude! Jjabe «föutfc

bid) telnes eigenen 9?er|lonbe6 ju bebienro I Ifl ale

f< bet SSa^fprnd) ber 'Aufflàrung.

ftaull)flt unb Selgpelt fîtib blellrfadjen, warum
tin fo grofier îfcell ber 3Renf$en, nacfebem fï' ble

Sîatur làngft «on frember îeltung frei gefprodjen

2b.tUon«tefd)r. IV, 2>. i. 6t. d>|> (nt-

Abb. 2: I. Kant, "Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?", in: Berlinische Monatsschrift,

1784, Zwölftes Stük, December, Vierter Band, Berlin: Haude und Spener 1784, S. [481];

mit der gegenüberliegenden Seite des vorausgegangenen Heftes, Elftes Stük,

November, S. 480, mit: Z.[öllner], "Der Affe. Ein Fabelchen."

Set Slffe.

©n S«bcldjtn.

(Ein äfft fftlt' ti>|l tint» £«i"

Säta Stftta fflaibl« i« Stob,

Uab fnatt 04 bann unjtmt!«,

SM tt l fo DtBt faab.

„Kommt 'Briibcr, ftl)t. wob feb Bfrraag;

„3d.,— idr otrroanblt ffîatbt fa £aa'

»it Stäb« fomtn tief «ab Util/

SSrouabtttti btn ©laoi

Unb aUt OU« «a m f4ttin;

J>o4 Itbt Sbrebtt falU

„«um Sifft iff b« WutrubnU tbttfb,

„r bat bit ©fjtnb xnfjtHArt.

S.

.1.3/

Wir wissen, ja wir wissen und kennen das alles. Oder zumindest, wir wissen,

dass das alles zum Kontext gehört, der erklärt und uns aufklärt über die

verschlungenen Argumente und den tatsächlichen Sachverhalt. Und das ist

nur der Anfang! Kants "Beantwortung" trägt die Signatur "J. Kant. Königsberg

in Preussen, den 30. Septemb. 1784", und dem folgt eine Anmerkung, in
der Kant schreibt, er lese "heute den 3osten eben dess." in den Büsching'schen
wöchentlichen Nachrichten eine Anzeige der Berlinischen Monatsschrift "von
diesem Monat", also vom September, "worin des Herrn Mendelssohn

Beantwortung eben derselben Frage angeführt wird": "Mir ist sie noch nicht zu

Händen gekommen; sonst würde sie die gegenwärtige zurükgehalten haben,

die jetzt nur zum Versuche da stehen mag, wiefern der Zufall Einstimmigkeit
der Gedanken zuwege bringen könne."5 Das erinnert an frühere bewundernde

Äusserungen Kants über Mendelssohn und muss wohl so gelesen

werden, dass Kant durchaus darauf - und dem Zufall - vertraut und hofft, in



20

SBerltntfdje «Oîonatéfôrift.

1784.
Ofeuutfé @lùf. <Scptem6et.

nc&cc tie Sroae: itxrê ^eißt

oiifffiircii

Sie SSortt 2fiifFI<!mng, Knltuv, 2}i[Dung
pnD in unfrer ©prod» no# neue Hiifiinmlliigè.
©ie tiel)fren »et Der JjanD bief |ur SSUdietfprudje.
See gemeine J^etufe Derflelietfie laiim. ©eilteDie«
frs ein ©emele fein, ba|i nud> Die ©wie Del uns
noti neu fei 34 glaube nltbr. SBDa» fegt een el*
nein gereiften Solle, bap e« Dein brftinimrcö Silort
fäcSugcitD, (tinte filr 2Ibcigtceibc«i (»De; ob
man ipm gleld) ein nleftt geringe« SKaafi «on DeiDen

mit 3îed)t )uf4relben Darf.

3uDefftn l»t Dir eprntigtbraud), Der jrelfcben
Dlefen gleldlDebeuteiitrn ac-örtern einen UnterfiiieD
angeben tu reellen Weint, noti nitlit 3elt geliabt,

>
Die «renifn Derfelbtn fefitufefen. »ilDung, Äul«

S.tYTonarefeb.lV.S. ;.8e. 31 tue

Abb. 3: Moses Mendelssohn, "Ueber die Frage: was heißt aufklären?",
in: Berlinische Monatsschrift, 1784, Neuntes Stük, September, Vierter Band,

Berlin: Haude und Spener 1784, S. [193]

ähnlicher Weise zu argumentieren wie Mendelssohn. Aber die Herausgeber
der Berlinischen Monatsschrift kümmert das kaum; sie vermerken unter dem

Titel des Kant'schen Beitrages ohne weiteren Kommentar: "(S. Decern. 1783.
S. 516.)".0 Denn dort liegen - sicherlich auch in der Meinung Herrn
Zöllners - zumindest der äussere Anlass und Ursprung der Frage nach der

Aufklärung. Man liest an der bezeichneten Stelle nämlich die Fussnote:

"*) Was ist Aufklärung? Diese Frage, die beinahe so wichtig ist, als: was ist

Wahrheit, sollte doch wol beantwortet werden, ehe man aufzuklären anfinge!
Und noch habe ich sie nirgends beantwortet gefunden!"7 (Abb. 1)

Es führt also ein langer und umständlicher Weg bis zu dem Punkt, an

dem der Satz vom "Ausgang des Menschen aus seiner selbst verschuldeten

Unmündigkeit" als Klärung dessen gefunden und gedruckt ist, was Aufklärung

sei, worauf Kant dann gleich zur Empfehlung, ja zum "Wahlspruch der

Aufklärung" kommt: "Sapere aude! Habe Muth dich deines eigenen



Söcriinifc^e SDîottatlfdjrift.

1784.
©Ifte« <&tù(, 9î««mb«r.

3t)«e ju einer dlgraeinm ©cfcfjidjte in

rccitbùrgcvlidjer yi6fic£)t. *)

3B«< mon fief) oud) In mttaptyyfifà« fiît
eine» 5&egrlff von brr $reil;eit bee Willeiie ma»

à)tn mag; fo finb bod) blr «Brföeintmgcri beffel»

bta, bie mcnrd)ll4>fn Jpan&lungeu, «b«nfon»of)l alt
jibe anbete 9?atutbfgrbtnl)eit, nact) allgemeinen

aîaturgefeÇen béfHmtnt. 2>ie ©cfdjlcfete, tveldje

fld) mit ber <Stj&l)luiig biefer «rfdjtlnungm befd>Äf*
• tlgt, |o tief and> beren Urfa^en berborgen fein m6«

fl'Oe

*) i»e ®felle unter fcen farien Stnieigen bei |»6lf>
t?n <5t«t» ber gotl>4ifd}cn (Bei. 5eir, b. 3./ bie
ohne Zweifel aiit» meiner Uitterrebung mit einem
burdjrelfenöcu Welfbmn genommen ivvtbft« no»

tbiat mir biefrffrläiitetuna ab, obne btf Um teinei
bfArfifl«i$cn 6inn babrn würbe.

Z>. vnouneefdj. IV. 23. 0r. ©b

Abb. 4: I. Kant [Rezension zu J. G. Herder], "Idee zu einer allgemeinen Geschichte

in weltbürgerlicher Absicht", in: Berlinische Monatsschrift, 1784, Elftes Stük, November,
Vierter Band, Berlin: Haude und Spener 1784, S. [385]

Verstandes zu bedienen!"8 Den Mut braucht es, wenn man - nochmals ein
kleines bisschen zurückblätternd - Mendelssohns Argument folgt, der uns

unter dem Aspekt von "Freiheit und Notwendigkeit" nun wirklich in die

Tücken von Text und Kontext einführt und uns bei der Wahrheitssuche nun

ganz konkret beim Herumtappen, dem vielzitierten "tâtonner" erwischt
und verharren lässt. Solches bezieht er auf die Sprache, wenn man so will auf
den 'Text': "Meines Erachtens liegt die Schwierigkeit mehr in der Sprache,
als in der Sache. Unsre Sprache ist schwankend, die Worte zu vieldeutig, um

genau in die Fugen der Wahrheit zu passen. Die Natur hat die Umrisse der

Begriffe sanft verschmelzet; wir tappen gleichsam mit breiten Tatzen hinein
und verwischen sie."9 Da ist schon alles beschrieben, was jeder Physiker und

Chemiker sattsam kennt, wenn er sich anschickt, die Versuchsanordnung so

zurechtzulegen, dass eine unbeeinflusste Beobachtung möglichst garantiert
und eben nicht durch die eigenen Spuren verfälscht wird. Alles eine Frage
des Kontexts! "Schwankend", hin und her, wie das Schiffchen am Webstuhl.



In seiner Antwort auf die Frage nach der Aufklärung hatte Mendelssohn

den Kontext von Kultur, Bildung ins Blickfeld gerückt aufgetan. Er schreibt:

"Indessen hat der Sprachgebrauch, der zwischen diesen
gleichbedeutenden Wörtern einen Unterschied angeben zu wollen scheint,
noch nicht Zeit gehabt, die Grenzen derselben festzustellen.'"0
Findet er je Zeit? Wie bei der willkürlichen, in nichts wirklich begründeten

Unterscheidung und Trennung eines wissenschaftlichen und eines 'anderen'

Textes" geht es jetzt auch noch um das voreilige Auseinanderdividieren von
Text und Kontext, dessen, was da nun einmal in Überlappung, Vermengung
und Verwicklung verwoben und nicht bloss hinzugesetzt ist.

Man ist also gut beraten, bei der Sprache und ihren Bedingungen anzusetzen

und sich darauf einzulassen. Alles, was weniger nach Klarheit und Ordnung
zu streben und sich gerade umgekehrt in der Unbestimmtheit einzurichten

scheint, ist in der Sprache gut aufgehoben, findet in einen Text und in
einen Kontext. Der Anspruch an das Sprachvermögen, so viel wird schnell

klar, ist erheblich und nimmt noch zu. Und es ist eine anspruchsvolle

Aufgabe, auf dem Weg in die "textualisation" zwischen Freiheit und

Notwendigkeit zu vermitteln. Alles entscheidet sich in der Sprache, die diesen

Anforderungen, den inneren Bewegungen und der Darlegung der Beweggründe

genügen muss. Einer Hermeneutik, der man die Zuständigkeit, all

das wiederum zu entschlüsseln, zugestanden hat, ist indessen oft der Vorwurf
gemacht worden, gleichsam 'nur' hinterher Texte zu deuten und diese

ansonsten unverändert zu belassen. So hält man es häufig auch mit dem Kontext,

der als eine Art Sammelbüchse neben den Text gestellt wird, in der sich

alles findet, was 'hinzukommt', was 'auch noch' zu einer Sache gesagt und

geschrieben werden könnte - was insgesamt ergänzend und auch wiederholend

ist. Als ob der Kontext die 'Umgebung' einer Sache bildete, die
ausufert und sich mit anderen Sachen oder Sachverhalten überlappt, so dass sich

weitere Bezugspunkte ergeben würden! Bestenfalls eine Zu-Ordnung und

nicht mehr jener 'innere Zusammenhalt', der alle Bewegungen in alle

Richtungen nicht nur zulässt, sondern befördert.

Auf diese Weise scheint sich auch die Kunstgeschichte, die sich als

geisteswissenschaftliche Disziplin stets einiges - völlig zu Recht - auf ihre methodische

Vielfalt und Kompetenz eingebildet hat, ihren Bedeutungs- und

Deutungshaushalt eingerichtet zu haben. Zumindest war und ist die Ansicht

verbreitet, dass gleichsam aus dem Kontext die Bedeutungsdimension eines



23

Kunstwerkes erwächst, womit dann die Erscheinungsform und mittelbar die

Form- und Stilgeschichte 'ergänzt' würden. Eine dezidiert 'moderne'

Kunstbetrachtung, in der das - autonome - Kunstwerk vorerst abgelöst im
Zentrum steht und rein künstlerisch betrachtet wird, soll, wenn denn Nachfrage
und Interesse bestünden, mit Blick auf den Kontext weiter erläutert und in
die Bedeutung hinein verlängert werden.

Die Kunstgeschichte hat es nach diesem Muster häufig vorgezogen, die

verschiedenen Gesichtspunkte ihres Forschens fein säuberlich zu trennen.

Demzufolge hat sie 'hinzu'-gesetzt, was über das Sichtbare und das 'rein
Formale' hinausgeht, und mittelbar der 'Bedeutungsdimension' ein eigenes

Revier, das des Kontextes, überlassen; ja, ein eigener "Zweig der

Kunstgeschichte" sollte so gebildet werden, der sich mit der "Bedeutung von
Kunstwerken im Gegensatz zu ihrer Form" beschäftige." Doch ein 'losgelöster'

Kontext steht im Widerspruch zu sich selbst, zu jener innigsten

Verwebung, für die er steht. Damit verträgt sich die Vorstellung von in je

eigenen Gehäusen verteilten Form- und Bedeutungswelten schlecht.

Man hat jenes trennende methodische Vorgehen nicht ohne Grund häufig
auf Erwin Panofskys sogenanntes Dreistufenmodell zurückgeführt, in dem

von den "primären" Schichten äusserer Gegebenheiten über deren Anbin-

dung an die Welt der Zeichen und Allegorien bis zu den weltanschaulichen

Tiefen "eigentlicher Bedeutung" vermittelt wird, die nun gerade ausserhalb

oder über all jenen mitgeführten Belegen stehend der "persönlichen Psychologie"

als "synthetische Intuition" zugestanden werden sollte. Es liegt auf

der Hand, dass es hier um verschiedene, aber nicht voneinander losgelöste

Dinge geht und gehen sollte. Doch Panofsky sprach schon zu Beginn seiner

Studie von 1932 einerseits von der "unmittelbaren Daseinserfahrung" und

andererseits von einem möglicherweise Vorausgesetzten, das er als "noch
etwas bildungsmässig Hinzugewusstes" umschrieb.'3 Gemäss solcher

Unterscheidung - und Reihenfolge - wurde und wird kunstgeschichtliche

Analyse bis heute häufig praktiziert. Panofsky hatte allerdings schon zu

Beginn dieses Aufsatzes die Möglichkeit einer "wirklich rein formalen

Beschreibung" ausgeschlossen und somit den untrennbaren Zusammenhang

von Form und Bedeutung betont.'4

Allein: die Irritationen, die sich aus dem Auseinanderdividieren von
Bedeutungsebenen ergaben, sind geblieben. Und trotzdem sollte man jenes

sogenannte 'Zwiebelschichtenmodell' nicht einfach seinem Erfinder in die

Schuhe schieben und sein 'Schema' nicht aus dem Zusammenhang reissen,

sondern auch hier den Kontext beachten! In dessen Erstfassung von 1932



24

fand sich die zu erhellende Bedeutungsdimension noch klarer in Phänomensinn,

Bedeutungssinn und Wesenssinn geteilt; man sollte von der "vitalen

Daseinserfahrung" über das "literarische Wissen" zu einem "weltanschaulichen

Urverhalten" gelangen und so insgesamt "Gestaltungsgeschichte",

"Typengeschichte" und "Geistesgeschichte" berücksichtigen. Was dank der

Zerlegung und tabellarischen Form eine besonders stringente Methode

anzeigen mochte, war für Panofsky selbst auch nicht mehr als ein "geographisches

Gradnetz", also ein - behelfsmässiger - Raster.'5 Ja, Panofsky verwies

ausdrücklich auf die Gefahr eines auf diese Weise 'schematisch' erzeugten
"lebensfremden Rationalismus", dem er "das Gesamtgeschehnis" entgegenstellte,

das sich eben nur im Nachhinein "theoretisch" auflösen liesse.'6 Jener
"Gesamtheit der Wirkungsmomente" wollte er konkret bis in die "Pinsel,
Meißel- oder Stichelführung" hinein nachspüren, wohlwissend, dass die

Wahrheit in den Fugen und Ritzen zu suchen und nicht an den glänzenden
Oberflächen abzulesen ist.'7

Zur selben Zeit, 1931, äusserte Heinrich Wölfflin, der Meister der

grossen kulturgeschichtlichen Typisierungen - analog dazu und skeptisch

gegenüber methodischen Klimmzügen -, seinen Wunsch nach Kenntnis des

kleinsten Einzelnen, "dass man solche Untersuchungen noch mehr auf
einzelne Formdetails basieren könnte: zeichnerische Parallelen von Hand und

Hand, Wolke und Wolke, Zweig und Zweig bis hinunter zur Zeichnung der

Maserlinien im Holz - eine Kunstgeschichte der kleinsten Teile".'8
Wer so sehr in das Kunstwerk eindringt, wird letztlich mit Gottfried Semper

- gegen alle nomothetischen, deduktiven Modelle - der "Gesetzlichkeit
und Ordnung" dort auf die Spur kommen wollen, wo sie "bei dem Prozess

des Werdens und Entstehens" hervortreten und sich "im Einzelnen"
manifestieren - um "aus dem Gefundenen allgemeine Prinzipien, die Grundzüge
einer empirischen Kunstlehre abzuleiten"!'9 Heinrich Wölfflin hatte schon

in seiner Dissertation, den Prolegomena zu einer Psychologie der Architektur

(1886), dem resoluten Ruf nach verbindlichen "allgemeinen Formgesetzen'"0

am Ende die ganz anders geartete Bemerkung hinzugefügt, dass sich das

Formengefühl in den kleinsten Dingen äussere und dass dort "die Geburtsstätte

eines neuen Stils gesucht werden" müsse: "Den Pulsschlag der Zeit
muss man anderswo belauschen: in den kleinen dekorativen Künsten, in den

Linien der Dekoration, den Schriftzeichen u. s. f.'"1

Der Kontext, so verwoben und verworren er sich geben mag, verweigert sich

weiterführender, systematischer Beurteilung aber keineswegs; das belegen



25

Semper wie Wölfflin. Im vorgefundenen Gewebe - und im Ornament, dessen

genetischer Zusammenhang mit Flecht- und Textilformen stets beachtet

wurde - ist dies angelegt. Sempers erster und als einziger veröffentlichter
Band des Stil ist nicht zufällig der "Textilen Kunst" - aus menschlicher

'Technik' abgeleitet - gewidmet. Jenes vorerst so hilflos erscheinende "Tappen"

kann also durchaus einem Ziel zugeordnet sein und letztlich auch dahin

führen.
So besehen ist der Kontext - etwas enger gefasst - vorab eine Versicherung

gegen voreiliges Vereinfachen und Systematisieren. Am Ende

seines Logos-Aufsatzes von 1932 schreibt Erwin Panofsky, es sei

selbstverständlich, dass sich die "scheinbar getrennten Bewegungen in drei getrennten
Sinnschichten [...] in praxi zu einem völlig einheitlichen und in Spannung
und Lösung organisch sich entfaltenden Gesamtgeschehnis verweben [...]".22

"Verweben"! Also doch. Sprachbilder, Kontext als ein Ganzes, als eine

ganzheitliche Vorstellung! Unmittelbar zuvor hatte Panofsky - mit Verweis

auf Heidegger und dessen Buch über Kant - von der Gewalt gesprochen, von
der jede Interpretation Gebrauch machen müsse.23 Kant selbst umschrieb

den analogen Sachverhalt mit Nötigung.24 Und Moses Mendelssohn hatte

seinerseits den Blick auf den Zusammenhang von "Freiheit und Notwendigkeit"

gerichtet und dort seine Bemerkungen zu unserem Tasten und Tappen

gemacht. So unverzichtbar uns solche 'Nötigungen' erscheinen, um zu

'klaren Vorstellungen' zu gelangen, so sehr muss auch bedacht werden, dass

es immer 'Eingriffe' sind und man damit, so wie man bei jedem Zugriff mit
einem Instrument die Natur 'stört', den Kontext auf diese oder jene Weise in

Bewegung setzt und 'manipuliert'. Der Gegenstand der Untersuchung, der

tatsächliche Sachverhalt einerseits, die Versuchsanordnung andererseits
stehen unvermeidbar in einem angespannten, kritischen Verhältnis zueinander.

Vorsicht ist also angebracht. Bezogen auf das - in seiner Zeit noch kaum

entwickelte - Fach Kunstgeschichte und hinsichtlich der Kunst selbst

formulierte der Braunschweiger Professor, Bibliothekar und Freund Lessings

Johann Joachim Eschenburg 1787 die Umstände so (Abb. 5): "Nur muß man
sich die frühesten Kunstkenntnisse nicht in abgesonderte Formen gebracht,

nicht systematisch, nicht auf durchaus allgemeine und zusammenhängende

Regeln zurückgeführt, denken. Sie waren der Theorie nach, bloß

gelegentliche einzelne Bemerkungen, Maximen und Erfahrungssätze; und, der

Ausübung nach, bloß mechanische Handgriffe, durch Zufall oder dringendes
Bedürfniß gelehrte Vortheile. Auch war ihr erster Gegenstand und Zweck

nichts weiter, als Befriedigung jenes Bedürfnisses, als Selbsterhaltung und



26

Sttcfxioloôu
bet

git eratttï
u n b

fund
»on

3o&ûitti 3ooc^im efc&en&urs

fyxpgl ©rftutifdjnxigtfctyfn Aofrat^ unb «Profffîor «m CaU

Ugium datolmum ju SBraunfdjrorij.

I
I I

«Berlin unt> Stettin

hty Sriebrict) 37 f f o I a i.

I 7 S ?•

Abb. 5: Johann Joachim Eschenburg, Archäologie der Literatur und Kunst,
Berlin und Stettin: Friedrich Nikolai 1787, Titel

größere Bequemlichkeit des geselligen Lebens, die man einander durch

gegenseitige Hülfe und durch Mittheilung seiner Erfahrungen und Einsichten

zu verschaffen suchte."25

Je mehr man auf den Kontext eingeht, so scheint es, desto mehr nähert

man sich der Wirklichkeit und dem Leben. Und wer sich dem Kontext auch

noch im Bewusstsein stetiger Veränderung, der Geschichtlichkeit nämlich,

zuwendet, wird sich mit all jenen Vorstellungen anfreunden können,
die auch von der "allmähligen Entwicklung" der Geisteskräfte, wie sie

Eschenburg beschreibt, berücksichtigt werden.26 Auch die Sprache als

Hilfsmittel der "Mittheilung" folgt diesem Weg von Anpassung und Entwicklung.
Eschenburg schliesst aus all dem, dass die Kunstkenntnisse den wissenschaftlichen

Erkenntnissen vorausgingen, und begründet dies mit der grösseren



MORITZ SCHLIC K

Gesetz, Kausalität
und Wahrscheinlichkeit

GEROLD & CO., WIEN

Abb. 6: Moritz Schlick, Gesetz, Kausalität und Wahrscheinlichkeit,
Wien: Gerold & Co. 1948, Titel

Dringlichkeit dieser Bedürfnisse und mithin mit dem Vorrang der Erfahrung

gegenüber dem Nachdenken.27 Dieser besondere Blick auf die Empirie
spiegelt sich dutzendfach in Formulierungen und Varianten wie in jener
Karl Otfried Müllers, der wissenschaftliches Tun im Kern dort bemerkt,

wo sie noch gar nicht "zum Bewusstsein gebracht" ist, wo sie erst noch in
"Verfahren" erprobt werden muss, die zu verfeinern sind.28 Verfeinerung
ist in Herder'scher Diktion Kennzeichen von Kultur und betrifft das Denken,

die Sprache, die Instrumente in gleicher Weise.29 Moritz Schlick wählt

später dann zur Beschreibung dieses Gangs der Dinge - hin zur "strengen
Wissenschaft" — die Formulierung: "erst der strenge Zwang der
feineren wissenschaftlichen Erfahrung mag das Denken von seinen

gewohnten Standpunkten weiter fortzuziehen". (Abb. 6) Es beschäftigt

ihn, dass die menschliche Phantasie sich "als erstaunlich arm" erweise,

wenn es darum ginge, neue Möglichkeiten in den physikalischen Welten
"auszudenken und durchzudenken". Zu sehr sei das Vorstellungsvermögen
an die "anschaulichen Verhältnisse der gröberen Erfahrung" gebunden.3" Wo



28

immer man forscht und "tappt" und sucht, ist also Verfeinerung nötig. Was

gleichbedeutend damit ist, dass man sich in die Verästelungen des Kontexts

hineinbewegen und dessen filigrane Strukturen ergründen muss.

Ii.
Die ebenso biegsame wie zähe Faser: "tissu", "contexture"

und die Differenz

"Der Mensch kam auf die Idee, ein System von Stoffeinheiten, deren

charakteristische Eigenschaften in der Biegsamkeit, Geschmeidigkeit und

Zähigkeit bestehen, zusammenzufügen aus folgenden Gründen:

erstens um zu reihen und zu binden;
zweitens um zu decken, zu schützen, abzuschliessen."

Gottfried Semper, Der Stil..., Erster Band. Textile Kunst,
Frankfurt am Main: Verlag für Kunst und Wissenschaft i860, S. 13

Wenn sich denn nicht alles ohnehin im Text abspielt, in der Sprache, so

bietet sie doch ein hervorragendes - textiles - Paradigma von Gegebenheiten,

in denen Bewegung und Verfeinerung in seismographischer Präzision

erfahrbar werden. Sempers Einführung zur "Textilen Kunst" nimmt - aus

dem Blickwinkel eines Architekten mehr als verständlich — vorweg, dass sich

aus den textilen 'Qualitäten' Ordnungshaftes ergibt. Ja, er formuliert, dass all

jene Möglichkeiten vom Reihen und Binden und Decken sich den

"linearischen oder den planimetrischen Grundformen" annähern würden.3'

Natürlich zeigt sich hier schon wieder jene Gefahr voreiliger Festlegung
in der Ausrichtung auf abstrakte Prinzipien, die jener empfohlenen

Verfeinerung entgegenlaufen könnten. Eine skeptische Beobachtung zu allem

Linearen und Planimetrischen gemäss Sextus Empiricus, der "adversus

Geometras" sehr viel gegen die berühmten Definitionen von Punkt, Linie
und Fläche vorzubringen hat, ist deshalb durchaus angebracht und nützlich.

"Linea non est."32 Es gibt sie erst gar nicht, die zweidimensionale Länge
ohne Ausdehnung, die Linie als Verbindung von Punkt zu Punkt, ohne dass

sie auch Breite oder Dicke, somit Körperlichkeit, aufweisen würde. Nicht
einmal kraft Analogie liesse sich der Begriff einer körperlosen Linie, einer

Länge ohne Breite, bilden.33 Länge ohne Breite gibt es weder "in sensibili-
bus" noch "in intelligibilibus", weder in der Sinneswahrnehmung noch in
der Anschauung. Deshalb konzediert Albrecht Dürer in seiner Geometrie



ALBERTI DVRERI
PICTORIS PRAESTANTIS5. INSTITVTIO.

num Geomctncarum Liber Primus,qui « ft de limris.

EVC LI DBS ioâijpmu uxtfenpfil UwfrutUmriU <Jw/î ?» rHH itrB.plirUlio-hu mm MB «pu ImM^mumbAu /•<* er f <fhmi mtmt J*u t,l fmt.
9 Rimo quidem Gcometrum doccntcm difcipuloi inlht ucrc dc
> ceqquod lit commenlur.it 1011 m fundamentü ,ax quo merimur
tlA' quoraodoretn propolitam fiue nuper inucnii liuc à pridc-

!cdToribus monftratam menfurarcdebcanr:tria igiturlunt di-
RfjmenGonumgenera:Vnum eft longitudo,line Uricudinc&pro-
^Jfunditatc:dctnde longitudo,qua cnamlatitudincm habccuer-

tio longitude qua Si lantudinem 8i profuuditatcra habet. Harum quantitatü
omnium principiu & finit punda funr-.fcdpunäus eft res qua ncquc latitudi
nc,nc(j longitudiné, aut profunduaté habet,quare etiâ indiuifibihseft,8i locû
non occupât. Poflumui tarnen in animo noftro pundum locare quocuncj vo-
luenmus,aut imaginari ipfum mouen furfum aut deorfum, vd in qnamcuncj
parteplacuerir,quo tarnen ipfi corpore noftro peruenirc non poffumus. Sed vr
îuuenet in praxi exercitatiores fiant proponam iplit pundum in forma notg ca
lamodepida, Si adfcribam didionem,pundum,qua ipfum fignificatur.

Pundu
Quum vcropunâûilludàpnmofuolocoad aliû traht'tur,rclinquirpoftfe ve-
ftigiii quoddâ,quod linea vocatur:& life lincalôgituJorft fine lanrudinc&r £funditatc ,Si poteftprotrahi quantû hbucnchâc luici hic rcpralèntabo tradu
redo & oblongo,calamo fado,eu nomme linea, Linea ï
vt inuifibilis linea tradu illo redo animo intelligarur. In hune enimmodom
internus intelledut lïgnificarur peropus externum Quare omnia qoxcunqne
in his libns defenbam figuns etiam dedarabo, vt qu* ego trado.iuucnes ante
oculos videant, quo rcdiut capcre ca & imaginari polTint. lam notandum eft,
quôd line*variumodisfcnbi qucunr.&pnecipuèrripliccïfuntlincacx qui-'
bus multa fien poflunt. Primoeft linea reda-.dcihdecircumfcrentia,poftremô
linea quidam tortuofa,qui fortefortuna manu,aut de pundo in puqdum rra
hitur( vt artet qufdam docent ex quo magna diuerlitata proucniûnt. Ha»
lincai vtcommodiùt intclligantur,hic fubfcnpfi cum nominibut ipfarum.

Linea reda. Circumfercntia. Linea tortuofa.

Abb. 7: [Sichtbarmachung der unsichtbaren Linie], Albrecht Dürer,

[Institutiones Geometricae], Paris: Wechel [1532] 1535, S. 1

der Linie jene körperliche minimale Ausdehnung, damit sie brauchbar wird.
Er zieht sie mit der Feder, "ut invisibilis linea tractu illo recto animo

intelligatur", damit die unsichtbare Linie durch diesen Federstrich über

unseren Sinn wahrgenommen werden kann.34 (Abb. 7) Auf diese Weise wird
eine innere Vorstellung in einem "opus externum", einem Ausseren, erkennbar.

Balzac, um ein zufällig gewähltes Beispiel zu zitieren, schreibt 1831 in
seiner Novelle Le Chef-d'œuvre inconnu ganz in diesem Sinne: "[...] mais il
n'y a pas de lignes dans la nature où tout est plein: c'est en modelant qu'on
dessine, c'est-à-dire qu'on détache les choses du milieu où elles sont, la

distribution du jour donne seule l'apparence au corps".35 Das Licht 'modelliert'

Körper. Man bleibt in der Natur, in der alle Formen sich in Körpern der

Anschauung und den Sinnen anbieten, in der sich allenfalls Linien 'abzeichnen'

und auch Kon-Texte ganz wörtlich aus Fasern und Fäden zu Geflechten



3°

gebildet werden. "Die Natur hat die Umrisse der Begriffe sanft
verschmelzet"36, sagte - nunmehr auf die Sprache und deren Erfassung von
Wirklichkeit bezogen - Moses Mendelssohn.

Wir brauchen unsere sinnlich erfahrbare Welt. Und allein schon deshalb

sind die Formen textiler Bildung, die ein Stoffliches voraussetzen, in besonderer

Weise geeignet, uns mit der Wirklichkeit in Beziehung zu setzen. Und
wie immer man das angehen will, das Bedürfnis und der Drang wachsen, den

'Kontext' aus seiner Nebenrolle als blosser Dienstleister herauszuführen; aus

der inneren Verbindung bildet sich jenes zusammengesetzte Ganze, an

das sich all die Fragen richten, die man letztendlich an einen Text richten

will. Die Parallelität, die unmittelbare Nähe alles Gewobenen und Textilen

zum Text ist offensichtlich. Man solle ihn, so Roland Barthes zu Beginn von
S/Z 1970, vor dem "va-et-vient démonstratif", der voreiligen Absicht
vereinheitlichender und insofern reduzierender Betrachtung einer "science

in-différente", schützen. (Abb. 8) Es ist die Differenz, das unverwechselbare

Merkmal von Einmaligkeit im Sinne jener feinsinnigen Kultur und

"feineren Erfassung", die das Wesen des Texts ausmacht, "une différence
qui ne s'arrête pas et s'articule sur l'infini des textes, des

langages, des systèmes: une différence dont chaque texte est le
retour".37 Dort muss man ansetzen, beim "texte brisé" beispielsweise oder

beim "tissu des voix".38

Immer wieder kehren die Bilder des Webens und des Gewobenen zurück,
die Gottfried Semper unter den vom Menschen getätigten Bearbeitungen

von Materialien "gleichsam als Urkunst" an den Anfang setzt. "Biegsamkeit",

"Geschmeidigkeit" und "Zähigkeit" bestimmen die Formen dieser 'ersten'

(materiellen) Kultur - und passen perfekt zu Sprache und Text.39

Diderot hat in der grossen Encyclopédie dem Artikel "contexte", der in herme-

neutischer Tradition insbesondere dem Umgang mit der Bibel zugedacht

war, den Eintrag "contexture" hinzugesetzt. Es geht ihm dabei ganz allgemein

um Natur und Menschenwerk, weshalb dieser umgangssprachliche

Begriff ("terme d'usage") besondere Berücksichtigung findet: "Il marque
enchaînement, liaison de partis disposées les unes par rapport aux autres, &
formant un tout continu. Ainsi l'on dit la contexture des fibres, des

muscles, &c. la contexture d'une chaîne, &c. mais on dit le tissu de la

peau, le tissu d'un drap. Tissu a un rapport plus direct que la contexture

à cette disposition particulière des partis qui nait de l'ourdissage; ainsi



31

Roland Barthes
COLLECTION "TEL QUEL" AU SEUIL

Abb. 8: Roland Barthes, S/Z, Paris: Éditions du Seuil 1970, Umschlag

contexture paroit plus général que tissu."40 Man lernt also, dass es um ein

zusammenhängendes Ganzes geht und dass dieser Zusammenhang in
unterschiedlicher Weise gegeben sein kann, wobei dann - gemäss dieser Darstellung

- der "tissu" spezieller als die blosse "contexture" erscheint.

Demgegenüber bemerkt Abbé Mallet im Beitrag "contexte", dass damit

jeder dazugesetzte Text, ob vorne oder hinten oder "entre-mêlé", gemeint
sei ("& alors c'est proprement une glose"). Schon hier stösst man auf das

Argument des 'Hinzu-Gesetztseins'! Dann aber würde es sich, ergänzt der

Autor korrekt, bloss um eine Glosse handeln. Doch für das Verständnis

eines Textes sei der Kontext oft unabdingbar. Der notwendige Zusammenhang

leitet sich aus dem Verstehen des Ganzen ab. Darauf zielt der Kontext
ab. Und so folgt bei Abbé Mallet das Zugeständnis und die Forderung: "II
faut quelquefois consulter le contexte, pour entendre parfaitement



3*

le sens du texte."41 Aus dem Drang des Verstehenwollens ergibt sich in
notwendiger Weise der Blick auf den Kontext. Das gesamte Gefüge - im
"tissu" des Objektes selbst oder aber in der durch den Leser und Betrachter

erwirkten Zusammensicht - ist das Entscheidende.

Das ändert nichts an der sprichwörtlichen Unbestimmtheit des Holzweges42,

an dessen klarer Orientierung man vorerst zweifelt, gerade weil man sich

vordringlich mit den vielen, ganz konkreten Dingen, die am Wege liegen
und uns begleiten, beschäftigen will. Und natürlich soll das alles für sich

allein genommen begriffen und gedeutet sein; es bleiben - immerhin - mehr
oder minder verlässliche Wegmarken, Anhaltspunkte. Deutkunst, Hermeneutik,

ist hier als ständiger Begleiter des Kontexts gefragt, gerade dann,

wenn man sich nicht auf abstrakten geraden Linien bewegen kann und

gleichwohl auf dem Weg bleiben will, so umständlich gekrümmt und
dadurch verlängert er auch sein mag.

m.
Das verbindende Band

"Es muss demnach ein nothwendiges, erklärendes Band zwischen den

Formen und Ideen Statt finden, und dieses wird wohl in nichts Anderem

enthalten sein, als in der, der menschlichen Vorstellungskraft
nothwendigen Beziehung des Zeichens auf das Bezeichnete ..."
Konrad Levezow, Uber archäologische Kritik und Hermeneutik [...],

Berlin: Druckerei der Königl. Akademie der Wissenschaften 1834, S. 6f.

Der Kontext - und auch die Hermeneutik - lässt sich durchaus aus einer
exklusiven, strengen Bindung an 'den' Text lösen und zu weiteren
Horizonten und zu ganzheitlicher Betrachtung führen. Einer, der einen
solchen Weg einschlägt, den Gegenstand der Hermeneutik erweitert und

ausdrücklich mit "Kritik" verbindet, ist Jakob Andreas Konrad Levezow,

Theologe, ehe er in Berlin an der Kunstakademie eine Professur für
Mythologie und Altertumskunde übernimmt. Gerade hier, wo die

Erforschung der antiken Götterlehre einen durchaus prominenten Platz

einnahm, stand die Uberprüfung und Erweiterung des Kontextes an.

Levezow spricht von der Hermeneutik als dem "Geschäft, die Schriftwerke

der Alten" zu prüfen und zu erklären. Er will sie auf die Grundsätze



33

Über

archäologische

Kritik und Hermeneutik.

Eine Abhandlung

gelesen in der Königlichen Akademie der Wissenschaften ru Berlin
am 2t. November 1833.

I)r. KOMIAD LEVEZOVV,
niracur <lm AnlHjnarinmi im Kteigl. Mumm, Profemor der Allerllinmilinnde rrad Mythologie
au der Königlichen Almlrmir tin- KillUte, llilter dm lot Imn Ailleiunleai 3. Kim». ordentlii hem

M.ighrde del Kteigl. Ahadanie der WiuoucLalWa, Eliicuniilgliolc der Küoigl. ALnleiuie der

Knute u neriin. Milgliede h —:gl G«dWh«A tu Ktoigdmrg. der .Nordimlm
AllertbiumfiN»,her .u Kopenh.gfiaj|4Bhaoh.gi>cl.m laaulala in Korn, der l.iilorivh-.nlKp»-

ruchen (jemlUrhaflm lu Sletfm mÉMe-ipsig, nod dar Kömgl. Societal und Akademie der

SVinann-haften in GöUiugeu und M umheu Currapondemlcn.

Berlin.
Gedrnckl in der Dmckerei der Kteigl Akademie

der WiaaenachaOeo.

1834.

Abb. 9: Konrad Levezow, Über archäologische Kritik und Hermeneutik. Eine Abhandlung
gelesen in der Königlichen Akademie der Wissenschaften zu Berlin am 21. November 1833,

Berlin: Druckerei der Königl. Akademie der Wissenschaften 1834, Titel

zurückführen, "welche in der Natur der Sache liegen". Diese hätte

man, so Levezow, "zu einer Disciplin der Kritik und Hermeneutik vereinigt",
was anzeigt, dass ein Verstehen über das blosse Deuten des einzelnen Textes

hinausgehen und gleichwohl an den konkreten Textvorwurf gebunden bleiben

soll und auf diese Weise insgesamt das "Geschäft der Erklärung und

Übersetzung" bildet.45 (Abb. 9)

Was allein schon im engeren Sinne eine Übersetzung mehr zu leisten

imstande ist und mit welchen Anforderungen dies verbunden ist, beschreibt

damals, 1813, auf eindringliche Weise Friedrich Schleiermacher in seiner

Studie "Ueber die verschiedenen Methoden des Uebersetzens".44 Sobald sich

der Übersetzer mehr als das unmittelbare, wortweise Übertragen vornimmt,
steht er vor der grundsätzlichen Frage und vor der erhöhten Schwierigkeit
des das Ganze anstrebenden Verstehens. Und er "erhebt sich [...] immer



34

mehr über den Dolmetscher, bis zu seinem eigenthümlichsten Gebiet, nämlich

jenen geistigen Erzeugnissen der Kunst und Wissenschaft, in denen das

freie eigenthümlichste combinatorische Vermögen des Verfassers"

hinzukommt.45 Das ist kein "mechanisches Geschäft" mehr, sondern führt weit
darüber hinaus. Der "freidenkende, geistig selbstthätige Mensch" und die

"lebendige Kraft des Einzelnen" werden den "bildsamen Stoff der

Sprache" zu "neuen Formen" weiterführen.46 Ein "denkendes und
bildendes Vermögen" nimmt sich dieses Dranges nach dem Verstehen des

ganzen Zusammenhangs an.47

Diesem Anspruch hat, wie Levezow darstellt, auch der Hermeneutiker
gerecht zu werden. Schon einleitend spricht er von einer "Disciplin der Kritik
und Hermeneutik", zeigt aber gleich an, dass ein bloss fallweises Erklären

nicht ausreicht, sondern dass dieses auf das Ganze einer erstrebten Erkenntnis

ausgerichtet sein muss: "Ein Kunstwerk erklären heisst aber nichts
anders, als die Bedeutung, den Sinn desselben aussprechen."48 Der

Interpret orientiert sich demnach an dem "Erkenntnisgrund" ebenso wie an

den "Erkenntnismitteln". Und das lässt ihn dann nach jenem "erklärenden
Band zwischen den Formen und den Ideen" suchen. Es ist klar, dass

dies "in Haupterforderniss der Erklärung [...] Natur und Kunst-Kenntniss"
voraussetzt.49 Hier erst beginnt das eigentliche "Geschäft" der Hermeneutik.
Alle Formen der Kritik sind angemessen und gefordert, die "Totalkritik"

genauso wie die "Partialkritik" und zudem auch die "Konjektural-Kritik".
Letztere meint ein "Verfahren der Restauration", das für die Wiederherstellung

einer Vorstellung - "im Sinne und Geiste, im Styl und in der Manier des

ursprünglichen Verfassers" - notwendig ist.s° Längst ist hier die Hermeneutik

- wie die Ubersetzung in Schleiermachers Analyse - über ein bloss

beschreibendes oder feststellendes Verfahren hinausgewachsen; es dient der

Verfestigung oder gar der Herstellung eines sinnstiftenden Kontexts, was

über ein "Band" - einmal mehr eine textile Metapher - geschehen soll.

Dass diese Auffassung nicht von jedermann geteilt wurde, erstaunt nicht
und wird von Levezow selbst belegt, indem er sich auf kritische Äusserungen

eines Karl Otfried Müllers und eines Friedrich Gottlieb Welcker bezieht

und gegenüber deren Einwände darauf besteht, dass es für schriftliche
Denkmäler genauso wie für Kunstwerke "eine besondere, wissenschaftlich

verbundene, formelle Anweisung zu ihrer Erklärung geben sollte".51 Es geht
letztlich darum, schriftliche und künstlerische Denkmäler unter ein gemeinsames

wissenschaftliches Dach zu stellen, sie "zu einem wissenschaftlichen



35

Ganzen" zu verbinden, was voraussetzt, dass der zu berücksichtigende Kontext

entsprechend weit und umfassend, nämlich als auf das sinnstiftende
Ganze ausgerichtet, verstanden wird.52

IV.

"zu viel Allgemeinheit"

"... dass es besser sei, den nun doch einmal unausweichlichen

Empirismus dieser Personen geistreich und gründlich zu betreiben

und hindurchzuführen, als schlaff und lässig,

was in keinem Verhältniss Nutzen bringt."
Karl Friedrich von Rumohr, "Brief des Herrn von Rumohr

an Herrn Hofrath Thiersch, in Bezug auf Kunstblatt 1831, Nr. 45. 46",
in: Julius Kayser (Hg.), Zur Archäologie oder zur Geschichte und Erklärung der

alten Kunst. Abhandlungen von Friedrich Creuzer,

Leipzig und Darmstadt: Carl Wilhelm Leske 1846, Nachträge I, S. 99

"Hier traf Rumohr mit Alexander von Humboldt zusammen,
der, eben von seiner amerikanischen Reise zurückgekehrt, jene ihm

eigentümlichen poetisch-naturwissenschaftlichen Naturanschauungen
in Blick und Rede aussprechend, Rumohr zur lebhaftesten Bewunderung

hinriß und ihn von seiner bisher rein künstlerischen Auffassung
der Naturformen zur Betrachtung ihres innern Wesens lenkte."

Heinrich Wilhelm Schulz, Karl Friedrich von Rumohr, sein Leben

und seine Schriften, Leipzig: F. A. Brockhaus 1844, S. 11

Ohne Risiko lässt sich das hermeneutische Geschäft nicht betreiben. Das

zeigt insbesondere Levezows Vorschlag einer "Konjektural-Kritik", bei der

sich - im Wissen um die erhöhte Schwierigkeit - die Untersuchung der

"feinsten Unterschiede" als Voraussetzung einer ganzheitlich umfassenden

"Wiederherstellung im Sinne und Geiste" aufdrängt.53 Zwischen dem

"unausweichlichen Empirismus" und einer angestrebten Verallgemeinerung, die

im Gegenzug gleich als "zu viel Allgemeinheit"54 in Frage gestellt wird, soll
sich jedoch kein Abgrund auftun, sondern sollen Harmonie und Übereinkunft

entstehen.

Es lässt sich nicht übersehen, dass sich die Frage des Kontexts gerade

hier in besonderer Weise stellt. Trotz, ja, so scheint es, gerade wegen aller



36

Mängel an Wissen und Kenntnis meldet sich umso mehr das Bedürfnis
nach tieferer Einsicht und grundsätzlicherem Verständnis. Kaum vermeidbar

vermengen sich dabei der Gegenstand der Betrachtung und der auf
diesen gerichtete Blick, mittelbar "Realität" und "Idealität" eines Sachverhalts.

Dort löst sich die schwierige Diskussion irgendwann auf und bleibt
in der Schwebe; 'man nimmt es in Kauf' oder aber zettelt eine neuerliche

Kontroverse an. Eine solche hat nach 1800 die verschiedenen Zweige der

Altertumswissenschaft erfasst. Friedrich Thiersch erinnert in einem Brief
an Friedrich Creuzer daran, dass neben der realen, "auf die Wirklichkeit
der Dinge" gegründeten und darin "gleichsam eingefriedigt" erscheinenden

Sichtweise die "andere", "reinere und höhere, d.h. ideale Bilder" anstrebende

keineswegs neueren Ursprungs sei, "sondern im Alterthume selbst begründet

gewesen" und überliefert sei.55 Man wird also schwerlich diese nach tieferem
Verständnis verlangende, vertiefte Betrachtungsweise ausschliesslich als a

posteriori hinzugesetzte abfertigen wollen; sie besitzt vielmehr ihre eigene
Geschichte und Tradition und bezieht daraus ihre Berechtigung und Autorität.

Es liegt gleichsam in der Natur der Sache, nach einem "tieferen Sinn"
und - damit gleichbedeutend - nach einem "höheren Sinn" zu forschen. Und

so geht es auch darum, "in der künstlerischen Nachbildung natürlicher

Erscheinungen" mehr als "etwa eine Reflection nach mathematischen

Grundgesetzen", nämlich "ein Geisteswerk" zu erkennen.'6

Gegen eine solche Reduktion wehrt sich Karl Friedrich von Rumohr

in der Tat - noch einmal - energisch, nachdem ihn Thiersch wegen seiner

Vorstellung der Naturnachahmung zitiert hat, gemäss der es sich um
"mehr ein Versenken in ihr Inneres, ein Auffassen derselben mit dem Geist
und ein geläutertes und klares Hervorbringen ihres Wesens durch den

schaffenden Geist des Künstlers" handle; "ungefähr eben so, wie es Schel-

ling bezeichnete", ergänzt Thiersch.57 Doch scheint er dabei, so Rumohr
in seiner Reaktion auf den Thiersch'schen Brief an Creuzer, allzu schnell

in eine allgemeine Überlegung hineinführen zu wollen; "zu viel
Allgemeinheit", ruft Rumohr Thiersch zu.58 (Abb. 10) Er unterscheidet die

"speciellere Nachbildung", deren sich der Künstler bedient, von einem -
universalen - Naturbegriff, wie ihn die Wissenschaft, "ja selbst das gemeine
Leben" kennt.59 Und doch geht es ganz präzis um den Zusammenhang des

einzelnen künstlerischen Aktes mit dem Allgemeinen, was Rumohr von dem

"nie ruhenden Auffassen des Einzelnen mit steter Beziehung auf das

Durchwaltende und Allgemeine" sprechen lässt, was den Künstler letztlich frei und

unabhängig von konkreten Modellen macht.60 Deshalb grenzt er sich gegen



37

Zur

Archäologie
oder zur

Geschichte und Erklärung der alten Kirnst.

Abhandlungen

von

Friedrich Creuzer,
Dnnlor der rkÜMopUe it, Tkeolagln nnj brider Rechte, ordentlichem Profennor 4er alten Uleritn m
Heidelberg, Granakcriogl. R.di.rhem Gekeimeralb und Comlknr In Grnukcrro|l. BaJiachrn Orden; vom
Zah-ingar Li-rn, Rnier in koaigL Fraaakaiackea Orden. 4er Ekrrnlenion, Bilglitd it, Inn,lui. von
Frankreick 4er Knnigt. Beyeruckt. Akademie 4er Winetnenkaflcn in Bun. hen 4er ko««!. Dûiackra in
knyeakagea, 4er Koaigl. XiederUadùckca in Amnlrr4.ni, 4er Konigl. Hanno. machen Societal in Collagen,

*- archaolugiackan InMitula in Rom und mehrerer anderer galekrlra Gtarllnekaftaa.

Ö C O r g t

»•t

Julius Kayscr.

»-gr-gS-e-«

leidig mil, Parmfloil.
»ruck und Verlag r o „ Cnrl Wilhelm L e s k c.

18i0.

Abb. io: Julius Kayser (Hg.), Zur Archäologie oder zur Geschichte und Erklärung
der alten Kunst. Abhandlungen von Friedrich Creuzer, Leipzig und Darmstadt:

Carl Wilhelm Leske 1846, Titel

einen "einseitig aufgefassten, der nothwendigen Verkettung aller
Dinge widerstrebenden Idealismus" genauso ab, wie gegen den von
Creuzer stammenden Vorwurf, ein "hartnäckiger Empiriker" zu sein.61 (Als
diese Dokumente 1846 im zweiten Band der "Deutschen Schriften" Creuzers

erscheinen, ist Rumohr tot, und Creuzer bewahrt ihn - trotz gelegentlichen
Dissenses — in Erinnerung als einen Menschen, der "mir doch im Leben

persönlich sehr theuer und liebe gewesen".62)

Der Kontext, so scheint es, muss sich erst noch den Platz 'zwischen'
den Polen von Idealität und Empirie erobern. Vermittelnd hat sich früh



38

der Psychologe eingeschaltet und neben dem Geschäft des Hermeneutikers,
auf das sich später Levezow bezieht, das "Geschäft des Psychologen" in

Anschlag gebracht, so der Titel einer 1806 erschienenen Abhandlung des

nicht weiter bekannten Heidelberger "Doctor Weidenbach".03 Von der

Natur, die über ihre verwandten Glieder eine Familie bildet, und von den

Wissenschaften, die auch "nur eine grosse Familie ausmachen" sollten, ist

anfangs die Rede; vor dem Hintergrund der Frage, ob denn, was "den Namen

der Wissenschaft führt, wirklich Wissenschaft sey", beklagt der Autor
dann aber die Benachteiligung der Empirie.64 Zudem, sei es unter allen

"empirischen Wissenschaften" die Psychologie, über der ein besonders

"ungünstiges Schicksal" gewaltet habe.65 Der Rezensent der Jenaischen

Allgemeinen Literatur-Zeitung vom 14. April 1810 kommentiert Weidenbachs

Erörterungen: "ob er das Verstehen recht versteht", sei zweifelhaft. Den

Rezensenten mutet diese 'Psychologie', wie er am Schluss sagt, "etwas

seltsam" an.66 Ganz besonders anstössig erschien ihm die auf die damalige

Situation der Psychologie bezogene Äusserung Weidenbachs, "dass man bei

der Beurtheilung dieser Erfahrungswissenschaft und bei der Bestimmung
ihres Werthes nicht blos das betrachten müsse, was sie bis jetzt geworden

ist, sondern auch das, was sie ihrer Natur und ihrem Wesen nach werden
kann".67

Doch gerade auf solcherlei Fragen kommt es an. Levezow rückte nach

solcher Massgabe von einer an die alleinige Deutung gegebener Texte

gebundenen Hermeneutik ab und verlangte nach einer "allgemeinen
Erklärungskunst der Kunstwerke überhaupt".68 Der "Sinn", der sich

damit verbindet, ist auch die Quelle, aus der sich neue Kunst entwickeln
kann - und eben nicht aus mechanischer Spiegelung gemäss einer falsch

verstandenen Nachahmungstheorie. Rumohr, der sich auf differenzierte
Weise dieser Frage annimmt, setzt sich damit - scheinbar - in die Nesseln.

Allein, dass sich zwischen Idealität und reiner Empirie ein dritter Weg
abzeichnet, entspricht einer alten, auf Galen zurückführbaren Einsicht.
Neben dem rein logisch-rationalen und dem empirischen Zugang zeigt
sich noch jene "methodica ratio", die von den Phänomenen ("ex appa-
rentibus") ausgeht und gleichsam durch die Anstrengung des Weges

zur Einsicht gelangt, somit aus der Erfahrung - und aus dem Kontext -
lernt.69



39

v.

Kontext und Gedächtnis: "Semiotica rememorativa"

und der Blick nach vorn

"In tota Theoretica institutionum Medicarum serie nulla est

intricatior doctrina, quam semiologica, qua enim signa in uno individuo,
& morbo satis probata sunt; in altero pro millenis circumstantiarum

variationibus fallunt."

Joannes Ludovicus Christopherus Beringer, Dissertatio Inauguralis Medica

SEMI0L0GL4M HIPPOCRATIS sive Doctrina de Signis Sanitatis et Morborum

Succinctis Thesibusproponens [....] sub praesidio [...] D. Joannis Martini
Anastasii Orth, Würzburg: Marcus Antonius Engmann 1731, S. [100]

Wenn es um die Zusammenführung von Empirie und grundsätzlicher
Einsicht geht, steht die Medizin an vorderster Front. Auf Galen bezieht sich

auch Giulio Camillo, als er — wie später beispielsweise Rumohr - den Weg

beschreibt, wie man aus dem Allgemeinen, dem "universal artificio", und aus

dem Einzelnen und Besonderen, der "particolar materia", ein Ganzes, einen

"corpo solo", bilden soll.70 Der Arzt solle alles über Gesundheit und den

menschlichen Körper wissen, jedoch im konkreten, einzelnen Fall möglichst
präzis auf die unverwechselbaren Merkmale im Einzelnen eingehen können.

Damit steht die Diagnose im Mittelpunkt, die sich auf Zeichen verlassen

will, die ihrerseits immer noch 'zu allgemein' und zu wenig verlässlich sind,

da allen denkbaren Variationen und Umstände ausgeliefert. Diesen scheinbaren

Widerspruch — oder eben besser: diese Schwierigkeit - fasst Johann

Ludwig Christoph Beringer in seiner unter dem Titel einer Semiologia Hippo-
cratis publizierten Bamberger Dissertation von 1731 in der These zusammen,
nach der die medizinische Sémiologie das verzwickteste Problem darstellt,
weil in Anbetracht der tausend Umstände die Deutung der Zeichen in einem

Falle zwar zutreffen mag, in einem anderen jedoch nicht: "In tota Theoretica

institutionum Medicarum serie nulla est intricatior doctrina, quam semiologica,

quae enim signa in uno individuo, & morbo satis probata sunt; in altero

pro millenis cicrcumstantiarum variationibus fallunt."71 (Abb. 11)

Man kann sich noch so sehr auf eine "Doctrina de Signis" verlassen wollen,

auch eine Sémiologie, die sich nahe an die Dinge heranmacht, bleibt
eine 'Doktrin' von den möglichen Zeichen, sobald sie sich auf deren
allgemeinere Gültigkeit verlässt und dem Logos im Wort Semiologia allzu sehr

vertraut. Die Spannung zwischen dem einzelnen Fall - und dessen präzisen,



4°

10-''

DISSERTATIO INAUGURALIS MED1CA

SEMIOLOGIAM
Hl PPOCRAT1S

SI VE

DOCTRINAMDESIGNIS
S ANITATIS ET MORBORUM

Succindis Thcfibusproponent,
QUAM

AD MAJOREM DEI TR1-UNIUS GLORIAM,
IN ALMA LOO-FRANC1CA WIRCEBÜRGENS1UM

UNIVERSIT ATE
INCL TTJF. FACULTATIS MEDICJE CONSENSU,

SUB PRAÎSIDIO
BRjENOBILlS, CLARISS1MI,ET EXPERTISSIMI DOMINI

D. JOaNNIS MARTINI
A N AST A Sil ORTH,

Philof Chirurg. & Medicinae Do&oris, cjusdémquc Pro-
fefloris Publici, 8c Ordinarii, Revercndiflimi 8c Celfif. Principis

Bambergenfis, & Wirceburgenfis Confiliarii
ExantUtù de more rigidis Examinibus,

PRO SUPREMA DOCTORATUS MEDICI LAUREA,
ANNEXISQUE PRIVILEGIIS RITE CONSEQUENDIS,

Publice Litter»forum Djquißtioni [ubmittit
Author, 8c Respondens

JOANNES LUDOVICUS CHRISTOPHORUS BERINGER,
Bambergcnfis AA. LL. 8c Phil. Magill. Medicinae Candidatus.

IN CONSUETO AUDITORIO MEDICO
Anno MDOCXXXr. Menfc Junto, Die horê olfavi mututini.

HtKBIPOU, I ypis Marci Auiunn Eagmaiui, Uwveilit. Typography Anno lyyi.

Abb. 11: Joannes Ludovicus Christophorus Beringer, Dissertatio Inauguralis Medica
SEMIOLOGIAM HippocRATis sive Doctrinam de Signis Sanitatis et Morborum [...] sub Praesidio

[...] D. Joannis Martini Anastasii Orth, Würzburg: Marcus Antonius Engmann 1731, Titel

unmissverständlichen Zeichen - und dem verallgemeinernden Drang, daraus

zu lernen, bleibt bestehen und gehört zum Kontext, der dies alles zusammen-
und in ständigem Austausch und immerwährender Begegnung hält. Beringer
wählt in seiner Dissertation als Übersetzung des griechischen Xöyoq "sermo";
es geht um Erläuterung und Lehre, zumal ja von Beginn an die Sémiologie
in eine allgemeine, grundsätzliche ("generalis") und in eine fallbezogen
spezifische ("specialis") Disziplin unterschieden wird, die beide miteinander in
ständigem Vergleich stehen.72 Den "signa" bleibt die gemeinsame Orientierung

an den Phänomenen selbst; mit ihnen verbindet sich die Wahrheitssuche,



41

auch wenn - und gerade wenn - daraus eine Prognostik entwickelt werden

soll. Was an Verallgemeinerung aus der Analyse der Zeichen gewonnen wird,
ist diesem Ziel zugeordnet: "Simplicitas veritatis sigillum." Mit Verweis

auf das Motto des berühmten römischen Arztes Giorgio Baglivi zitiert
Beringer am Ende seiner Vorrede dieses plausible Motto wirksamen,
erfolgreichen Vorgehens.7' Die Verallgemeinerung und die Einfachheit stellen sich

in den Dienst der Effizienz angewandter Einsicht und Erkenntnis - aus

dem Kontext heraus! Also werden vergleichende Verfahren in gebührender
Weise berücksichtigt, die "comparatio" und der "Analogismus" müssen

zwischen dem einzelnen Fall und der bereits 'daraus' - aus dem vergleichbaren
Fall und den vergleichbaren Zeichen - gewonnenen allgemeineren Einsicht
vermitteln.74 Beringer trägt dem in seinen "Corollaria" Rechnung, indem er

gerade hierin die Differenz zur 'blossen' Empirie erkennt ("optime distin-

guere ab empyrico") und dementsprechend betont; man weiss schon immer

etwas und lernt - und kommuniziert ("sermo"!) - aus der Erfahrung.75 Die
Galen'sche Auffassung, dass man 'auf dem Weg' und 'durch den Weg' über

die erste Erfahrung hinaus dazulernt, dabei grundsätzlichere Einsichten

anstrebt, gleichwohl aber stets bei den Erfahrungen bleibt, steht hier deutlich

im Elintergrund.76 Ein induktiver Weg! Daniele Barbaro hat dieses Modell,
an den Architekten adressiert, im Proemium seines Vitruvkommentars 1556

in den Satz gefasst: "Nasce ogni Arte dalla Isperienza."77 Die Kompetenz
und damit verbunden eine grundsätzlichere Einsicht entwickeln sich aus

wiederholter Erfahrung. Und die derart gewonnene Kunst bzw. Kompetenz
("ars") erweist sich insofern blosser Erfahrung überlegen, als zusätzliche und

grundsätzliche Einsichten dazugekommen sind, gegenüber denen die

Erfahrung für sich allein genommen zurückbleibt: "là dove la Isperienza opera
senza ragione".'8 Barbaro interpretiert dementsprechend Vitruv: "Vitr. vuole

che la Isperienza sia con la cognitione accompagnata".79 Und der römische

Arzt Giorgio Baglivi fasst den Vorgang, Manilius zitierend, kurz zusammen:

"Artem experientia fecit, exemplum monstrante viam."8°

Der Weg ist das Ziel! Beringer hat in seiner Semiologia Hippocratis eine

Zeitachse hinzugesetzt und den zeitlichen Wirkungszusammenhang genauer
untersucht. Er unterscheidet dementsprechend zwischen einer Semiologia

"diagnostica", die den vorliegenden Fall ("conditionem hominis prae-
sentem") betrachtet, die "prognostica", die sich auf die zu erreichende

Heilung ("solutionem morbi futuram") bezieht, und schliesslich die "ana-
mnistica sive rememorativa", "quae praeterita indaganti Medico
manifestant", die dem forschenden Arzt die gemachten Erfahrungen offenlegt.81



42

Der Kontext ist gefragt. Ein Vorgänger Beringers, Daniel Andreas

Herstelle, hat dies 1699 in seiner Disputation De Signis Medicis exercitatio

prima in Helmstedt mit ähnlichen Worten erläutert. "Scire nempe ante

debet in singulis morbis symptomata quae ordinarie morbum comitantur,

illorumque connexionem, ut uno apparente de alio mox cogitatio incidat, &
to ta illorum series memoriae succurat. Nec minus in promptu debent esse

causae procatarcticae quae morbum talem excitare, & antecedentem causam

in actum deducere consueverunt."8* Man weiss also um die Zusammenhänge
und genauso um die besondere Sorgfalt, die bei deren Ausdeutung herrschen

soll. Und dass diese "connexiones" mit "historia", mit Geschichte

gleichzusetzen sind, ist offensichtlich. Herstelle setzt in diesem Sinne "natura",
"historia" und die "phaenomena" nebeneinander; zusammen beschreiben sie

den relevanten Kontext.83

Hermeneutik und Sémiologie scheint gemeinsam, dass sie sich im Kontext
einzurichten trachten, um dort brauchbare Voraussetzungen für ihre Einsichten

und Schlüsse zu finden. Gleichgültig, ob aus der Textkritik oder aus der

medizinischen Diagnostik entwickelt, geht es auch immer darum, Erfahrung -
trotz und dank ihrer geschichtlichen Umstände und Bedingungen - als

verlässliche Grundlage zu erkennen und sie nach dieser Massgabe aus ihrer
zeitlichen - und kontextuellen — Beschränkung herauszuholen und zu

befreien, ohne dass der ursprüngliche Zusammenhang vergessen oder aufgegeben

werden müsste. Das übersteigt dann die reine Empirie, weil es, soweit

dies geht, in der Aus- und Weiterbildung des Kontextes - und oft auch in der

Rekonstruktion von Wissen - erst die Grundlage wirklichen Verstehens

herstellt. Es liegt in unserem Ermessen und erfordert entsprechende Umsicht
und Klugheit, wie eng wir den jeweiligen Gegenstand betrachten und es

dabei belassen oder ob wir ihn weiter fassen, um - so die Hoffnung und das

berechtigte Anliegen - gleichsam zum innersten Wesen vorzudringen.
Vorsicht und Bescheidenheit sind bei solch riskanten Manövern angesagt. Auch

hier scheint der Arzt der Erfahrenste zu sein; Baglivi beginnt die Einführung
seiner Werkausgabe 1696 mit der Vorstellung der "prüdentia" als der am

meisten ernstzunehmenden Angelegenheit, ja, er setzt die Medizin mit der

Vorsicht oder aber mit einer "prudentiae species" gleich.84 Ein hierzu
passender Satz stammt von Max Planck: "Bei Lichte betrachtet müssen wir mit
Fug und Recht als erstes Wunder die Tatsache verzeichnen, daß wir
überhaupt in der Natur Gesetzmäßigkeiten vorfinden, die für die Menschen aller

Länder, Völker und Rassen genau die gleichen sind."85 (Abb. 12) Ob man



43

fr^/g/y

SINN UND GRENZEN DER
EXAKTEN WISSENSCHAFT

VORTRAG
GEHALTEN ZUERST IM NOVEMBER 1941 IM GOETHE-SAAL
DES IIARNACE-IIAUSES DEB KAISER-W1LHELM-GESELLSCIIAET

ZUR FORDERUNG DER WISSENSCHAFTEN ZU RERUN

VON

DR. MAX PLANCK
PROFESSOR DER THEORETISCHEN PHYSIK

AN DER UNIVERSITÄT RERUN

19 4 2

JOHANN AMBROSIUS BARTH / VERLAG / LEIPZIG

Abb. 12: Max Planck, Sinn und Grenzen der exakten Wissenschaft. Vortrag gehalten [...]
im November 1941, Leipzig: Johann Ambrosius Barth Verlag 1942, Umschlag

überhaupt zu solchen Ufern gelangt, ist mehr als fraglich. Hilfsmittel - durchaus

probate! - sind sie gleichwohl, die Hermeneutik und die Sémiologie, und

der Kontext ist ihr offenes Revier, in dem es sich lohnt, nach bewährter
Weise einen Schritt in die richtige Richtung zu tun. Der besondere Vorteil
im Umgang mit Kontext ist - gerade im Vergleich mit dem "Wunderbaren",
das sich für Max Planck mit der Entdeckung von Gesetzen verbindet - wohl

der, dass es ohne Beschränkung und Einschränkung gar nicht geht. Darin

zeigt sich das Geschichtliche, das sich davon und von den Wirklichkeiten
nicht trennen lässt.



44

1 Cf. I. Kant, "Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?", in: Berlinische Monatsschrift,

1784, Zwölftes Stük, December, Vierter Band, Berlin: Haude und Spener 1784, S. 481-494.
2 Cf. Moses Mendelssohn, "Ueber die Frage: was heißt aufklären?", in: Berlinische Monatsschrift,

1784, Neuntes Stük, September, Vierter Band, Berlin: Haude und Spener 1784,
S. 193-200, hier S. 195.

3 Cf. I. Kant, "Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht", in: Berli¬

nische Monatsschrift, 1784, Elftes Stük, November, Vierter Band, Berlin: Haude und Spener

1784, S. 385-411.

4 Cf. Z. [= Johann Friedrich Zöllner], "Der Affe. Ein Fabelchen.", in: Berlinische Monatsschrift,

1784, Elftes Stük, November, Vierter Band, Berlin: Haude und Spener 1784, S. 480.

5 Cf. Kant, Beantwortung der Frage, op. cit. (wie Anm. 1), S. 494.
6 Id., S. 481.

7 Cf. Johann Friedrich Zöllner, "Ist es rathsam, das Ehebündniß nicht ferner durch die Religion

zu sanciren?", in: Berlinische Monatsschrift, Zwölftes Stück, December 1783, Zweiter

Band, Berlin: Haude und Spener 1783, S. 508-517, Anmerkung S. 516.

8 Cf. Kant, Beantwortung der Frage, op. cit. (wie Anm. 1), S. 481.

9 Cf. M. Mendelssohn an Nicolai, in: "Ueber Freiheit und Nothwendigkeit", in: Berlinische

Monatsschrift, 1783, Siebentes Stük, Julius 1783, Berlin: Haude und Spener 1783, S. i-n,
hier S. 4.

10 Cf. Mendelssohn, Ueber die Frage, op. cit. (wie Anm. 2), S. 193.

11 Cf. dazu: Werner Oechslin, ""Poetando"; "nous poétisons". TEXTE - wissenschaftliche und

andere: TEXTE!", in: SCHOLION 7 / 2012, Bulletin der Stiftung Bibliothek Werner Oechslin,
Basel: Schwabe Verlag 2012, S. 5-23.

12 Cf. Erwin Panofsky, "Ikonographie und Ikonologie. Eine Einführung in die Kunst der

Renaissance", in: id., Sinn und Deutung in der bildenden Kunst (Meaning in the Visual Arts),
Köln: DuMont 1975, S. 36.

13 Cf. Erwin Panofsky, "Zum Problem der Beschreibung und Inhaltsdeutung von Werken der

Bildenden Kunst", in: Logos, Bd. XXI, 2, Tübingen: J. C. B. Mohr 1932, S. 103-119, hier S. 105.

14 Id., S. 104.

15 Id., S. 118.

16 Id., S. 1 i8f.

17 Id., S. 116.

18 Cf. Heinrich Wölfflin, Italien und das italienische Formgefühl, München: F. Bruckmann 1931,
S. v-vi (Vorwort). Es ist in unserem Zusammenhang wichtig, dass die formalen genauso wie

die semantischen Aspekte in diese kontextuellen Überlegungen einfliessen; beide, Wölfflin
wie Panofsky, reden von formpsychologischen Grundlagen.

19 Cf. Gottried Semper, Der Stil in den technischen und tektonischen Künsten, Erster Band. Textile

Kunst, Frankfurt am Main: Verlag für Kunst und Wissenschaft i860, S. vi (Prolegomena).

20 Cf. Heinrich Wölfflin, Prolegomena zu einer Psychologie der Architektur, München: C. Wolf &
Sohn 1886, S. 19: "Doch ich breche dieses Betrachtungen ab. [...] Wir wenden uns zu den

allgemeinen Formgesetzen."

21 Id., S. 50.

22 Cf. Erwin Panofsky, Zum Problem der Beschreibung und Inhaltsdeutung von Werken der

Bildenden Kunst, op. cit. (wie Anm. 13), S .119.

23 Id., S. 113.

24 Cf. Immanuel Kant, Critik der reinen Vernunft, Zweyte hin und wieder verbesserte Auflage,

Riga: Johann Friedrich Hartknoch 1787,8. xiii (B XIII). (Nachfolgend dem Satz: "Sie [= "fast



45

alle Naturforscher"] begriffen, dass die Vernunft nur das einsieht, was sie selbst nach ihrem
Entwürfe hervorbringt

25 Cf. Johann Joachim Eschenburg, Archäologie der Literatur und Kunst, Berlin und Stettin:

Friedrich Nikolai 1787, S. 5.
26 Id., S. 4.

27 Ibid., "Die Kunstkenntnisse entstanden früher, als die wisssenschaftlichen, weil bey jenen
das Bedürfniß, welches sie veranlasste, dringender, auch die Mühe, sie zu erlangen geringer,
und mehr eine Frucht der Erfahrung als des Nachdenkens war." - Eine Parallele zu

Gedankengängen, wie sie Panofsky 1932 anstellt, lässt sich bei aller anderen Ausrichtung der

Argumentation nicht übersehen.

28 Cf. Karl Otfried Müller, Prolegomena zu einer wissenschafllichen Mythologie, Göttingen: Van-

denhoeck und Ruprecht 1825, S. [iii].
29 Cf. Johann Gottfried Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, I, Riga/

Leipzig: Johann Friedrich Hartknoch 1784, S. 2iöff.: "Der Mensch ist zu feinern Sinnen,

zur Kunst und zur Sprache organisiret."

30 Cf. Moritz Schlick, Gesetz, Kausalität und Wahrscheinlichkeit (1931), Wien: Gerold & Co.

1948, S. 3.

31 Cf. Semper, Stil, op. cit. (wie Anm. 19), S. 13.

32 Cf. Sextus Empiricus, AdversusMathematicos ....Antwerpen: Christopher Plantin 1569, S. 76.

33 Id., S. 77.

34 Cf. Albrecht Dürer, [Institutiones Geometricae], Paris: Wechel [1532] 1335, S. 1.

35 Honoré de Balzac, Le Chef-d'œuvre inconnu, in: id., Oeuvres illustrées de Balzac, Paris: Chez

Marescq et Compagnie 1851-1853, vol. 8, 1851, S. 44 (Paginierung pro Beitrag mit S. 1

beginnend), cf. http://gallica.bnf.fr/ark:/i2i48/bpt6kn69iik/f323.image (per 1.8.2014).

Für diesen Hinweis danke ich herzlich Anja Buschow Oechslin.

36 Cf. oben (Anm 9).

37 Cf. Roland Barthes, S/Z, Paris: Éditions du Seuil 1970, S. 9.

38 Id., passim und S. 21, S. 27.

39 Cf. Semper, Stil, op. cit. (wie Anm. 19), S. 13.

40 Cf. * [= Diderot], "Contexture", in: Encyclopédie, ou Dictionnaire Raisonné des Sciences, des Arts
et des Métiers, IV, Paris: Briasson / David / Le Breton / Durand 1754, S. 113.

41 Cf. (G) [= Abbé Mallet] "Contexte", in: Encyclopédie, IV, 1754, op. cit. (wie Anm. 40), S. 113.

42 Cf. dazu mit Bezug auf Heidegger, Schelling und dessen Verweis auf Adelungs Worterklä-

rung als Weg, der "[...] an keinen bestimmten Ort geht": Ulrich von Bülow/Dorit Krusche

(Hg.), Hans Blumenberg. Quellen, Marbach: Deutsches Literaturarchiv Marbach 2009, S. 22.

43 Cf. Konrad Levezow, Uber archäologische Kritik und Hermeneutik. Eine Abhandlung gelesen in
der Königlichen Akademie der Wissenschaften zu Berlin am 21. November 1833, Berlin: Druckerei
der Königl. Akademie der Wissenschaften 1834, S. 2.

44 Cf. Friedrich Schleiermacher, "Ueber die verschiedenen Methoden des Uebersetzens (Vor¬

gelesen den 24sten Junius 1813)", in: Abhandlungen der Philosophischen Klasse der Königlicb-
Preussischen Akademie der Wissenschaften aus den Jahren 1812-1813, Berlin: Realschul-

Buchhandlung 1816, S. 143-172.
45 Id., S. 146.

46 Id., S. 148.

47 Id., S. 149.

48 Cf. Levezow, Über archäologische Kritik, op. cit. (wie Anm. 43), S. 5.

49 Id., S. 6.



46

50 Id., S. 13.

51 Id., S. 19.

52 Id., S. 21.

53 Id., S. 13.

54 Cf. unten und Anm. 58.

55 Cf. "Ueber das Ideale in der griechischen Plastik. Ein Brief Fr. Thierschs an Fr. Creuzer"

(1831), in: Julius Kayser (Hg.), Zur Archäologie oder zur Geschichte und Erklärung der alten

Kunst. Abhandlungen von Friedrich Creuzer, Leipzig und Darmstadt: Carl Wilhelm Leske

1846, Nachträge I, S. 82-96, hier S. 85.

56 Cf. "Brief des Herrn von Rumohr an Herrn Hofrath Thiersch, in Bezug auf Kunstblatt 1831,

Nr. 45.46", in: Kayser / Creuzer, Zur Archäologie, op. cit. (wie Anm. 55), S. 97-99, hier S. 97.

57 Cf. Thiersch, Ueber das Ideale, op. cit. (wie Anm. 55), S. 87.

58 Cf. Rumohr, Brief an Thiersch, op. cit. (wie Anm. 56), S. 97.

59 Ibid.

60 Id., S. 98.

61 Id., S. 99, 98.

62 Cf. Friedrich Creuzer, "II. Aphorismen über die bildende Kunst der Alten", in: Kay¬

ser/Creuzer, Zur Archäologie, op. cit. (wie Anm. 55), S. 100-110, hier S. 110.

63 Cf. Weidenbach, "Das Geschäft des Psychologen. Ein Versuch", in: Carl Daub / Friedrich

Creuzer (Hg.), Studien, Zweiter Band, Frankfurt/Heidelberg: Mohr und Zimmer 1806,

S. 325-358.

64 Id., S. 325, 326.

65 Id., S. 327.
66 Cf.Jenaische Allgemeine Literatur-Zeitung, Nr. 87, 14. April 1810, Sp. 89t.

67 Cf. Weidenbach, Das Geschäft des Psychologen, op. cit. (wie Anm. 63), S. 327.
68 Cf. Levezow, op. cit. (wie Anm. 43), S. 4.

69 Cf. Claudii Galeni Pergameni Definitiones medicae, Iona Philologo interprète, Lyon: Franciscus

Iustus 1539, fol. 4r und v.

70 Cf. Giulio Camillo, Due Trattati [...] L'uno delle materie, che possono venir sotto lo stile

dell'eloquente; Paltro della i/mtatione, Venezia: Farri 1544, fol. nv.
71 Cf. Joannes Ludovicus Christophorus Beringer ("Author, & respondens"), Dissertatio Inau-

guralis Medica Semiologiam Hippocratis sive Doctrina de Signis Sanitatis et Morborum [...] sub

praesidio [...] D. Joannis MartiniAnastasii Orth, Würzburg: Marcus Antonius Engmann 1731,
S. [100].

72 Id., S. 1, § I.

73 Id., Prooemium, o. S.

74 Id., S. 5, § XVII. (Die "comparatio" meint hier den Vergleich zwischen dem Gesunden und

den Kranken und bemisst die Distanz, die "proportio" und "disproportio", die "recessio"

und die "accessio".)

75 Id., S. [100].

76 Cf. oben und Anmerkung 69.

77 Cf. Daniele Barbaro, I Dieci Libri della Arch itettura di M. Vitruvio Tradutti et Commentati [...],
Venezia: Marcolini 1556, S. 6 (Proemio).

78 Ibid.

79 Ibid.
80 Cf. Giorgio Baglivi, Opera omnia, Editio XVIII, Bassano: (ohne Verlagsangabe) 1737, S. 22

(Authoris praefatio, 1696).



47

81 Cf. Beringer, Dissertatio Inauguralis, op. cit. (wie Anm. 71), S. 2, § VI.
82 Cf. Daniel Andreas Herstelle, De Signis Medicis Exercitatio Prima (Praeside Friderico Schra-

dero), Helmstedt: Georg-Wolfgang Hamm 1699, o. S., § III.
83 Ibid.

84 Cf. Baglivi, op. cit. (wie Anm. 80), S. 22.

85 Cf. Max Planck, Sinn und Grenzen der exakten Wissenschaft, Leipzig: Johann Ambrosius Barth

Verlag 1942, S. 13.





49

Hoc in uoluminc hic opera continentur.

Clconidi harmonicum intTodu&orium in'
terprcte Gcorgio Valia Placentmo,

L.Vitruuii Pollionisdc Architeâura libri decern.

Seiri luüi Fronrini de Aquidudlibus liber unus.

Angcli polidani opufculurmquod Panepiflcmon infcribitur.

Aligeli Polidani in priora analytica prxlcdio.

Cui Titulus ell Lamia.

Tafel i

[Giorgio Valla, Hg.], Hoc in uolumine hxc opera continentur. Cleonidae

harmonicum introductorium interprète Georgio Valla Placentino. L. Vitruuii
Pollionis de Architectura libri decern Venezia: Simone Bevilacqua 1497, Titel



5°

Tafel ii
"prospectus basilica ss. iOHANNis et pavli", in: De Sanctis Martyribus Johanne

et Paulo, eorumque Basilica In urbe Roma vetera monimenta, Studio & opera
Philippi Rondinini Faventini, Collecta & concinnata, Romae: Franciscus Gonzaga

1707, Tafel 1, gezeichnet und gestochen von Alessandro Specchi



51

'*r "n

Tafel iii
"ciRCVS MAXiMVs", in: [Panvinio d'Onofrio], Onvphrii Panvinii Veronensis,

De Lvdis Circensibvs, Libri n. De Trivmphis, Liber Vnvs. Quibus vniuerfa ferè

Romanorvm Vetervm sacra ritvsq. declarantvr, ac Figuris Aeneis Illustrantur.
cum notis Ioannis Argoli i.v.d. et Additamento Nicolai Pinelli i.e. Adiectis hac

nouifsima editione Eruditifsimi Viri Ioachimi Ioannis Maderi Notis,
et figuris in lib. de Triumphis, Patavii: Typis Petri Mariae Frambotti Bibliop.

mdclxxxi, Pag. 49 [zwischen S. 48 und 49]



52

nouvelle
MECANIQUE

ov

STATIQUE.
DONT LE PROJET FUT DONNE

EN M. DC. LXXXVII.

Ouvrage poflbutne de M. V AR IG NON des Académies

Royales des Sciences de France dAngleterre tsr de PruJJe
LeSleur du Roy en Philofopbie au CollegeI Royal, t? Pro-

fejfettr des Mathématiques au College Malai in.

TOME PREMIER.

ru r A PARIS'
cnez Claude Jombert, rue S. Jacques, au coin de la rue

des Mathurins, à l'Image Notre-Dame.

M. DCC. XXV.
Avec Approbation ci" Privilege du Roy,

Tafel iv
Nouvelle Mécanique ou Statique, dont le projet fut donné en m.dc.lxxxvii.

Ouvrage pofthume de M. Va rignon Tome Premier/ n,
A Paris: Chez Claude Jombert 1725, Titel



S3

OEUVRES
M.MARIOTTE,

DE L'ACADÉMIE ROYALE

DES SCIENCES;5

COMPRENANT
Tous les Traitez de cet Auteur, tant ceux qui

avoient déjà paru féparément, que ceux qui
ii'avoicnt pas encore été publiés ;

Imprimées fur les Exemplaires les plus exaäs & les plus complets ;

Revues & corrigées de nouveau.

NOUVELLE ÉDITION.
TOME PREMIER.

A PARI S, RUE S. JACQUES,
Chez C H A kl e s-A n T o in E Jombert, Libraire

vis-à-vis ia rue ties Mathurins à l'Image
Nôtre-Dame.

M, E C -, X L.

Tafel v
Oeuvres de M. Mariotte, de l'Académie royale des sçiences;

comprenant Tous les Traitez de cet Auteur
Nouvelle Édition, Tome Premier/n, A Paris: Chez Charles-Antoine Jombert 1740

(Impressum überklebt: A la Haye, Chez Jean Neaulme), Titel



54

Je l'Sscaler a Jit Q^cshbule Jans le

Corps Je J-otp il ouisboiirp.

lr*Jt a A T

C.oormtn|ijfn- _^nui5r^ frr -5lmu'n iinfc AL'ItJbu -

h ut fcer Jrûr|î% Core du Logus

Tafel vi
"Geometrischer Grundriß der Stiegen und Veftibuli in der Fiirstl. Corps du Logis
zu Ludwigsburg", in: Donato Giuseppe Frisoni, Vues de la Residence Ducale de

Louisbourg. / Underschiedliche Prospect und Grundriß deß Hertzoglich
Würtembergischen Residenz-Schlosses Ludwigsburg,

Augsburg: Jeremias Wolffs Erben 1727, Tafel 11



55

Tafel vu
Guercino (Giovanni Francesco Barbieri, 1591-1666), Sisyphos, 1636,

Tusche auf Papier, 23,2 x 19,2 cm; vertikale Spiegelung des Originalscans,
cf. Abb. 1 und 3, S. 144 und 149 (The Samuel Courtauld Trust, The Courtauld

Gallery, London; Spiegelung: Ronny Hardliz)



56

Tafel viii
Kupfertitel, in: Joseph Emanuel Fischer von Erlach,

Anfang einiger Vorstellungen der Vornehmsten Gebäude sowohl innerhalb
der Stadt als in denen Vorstädten von Wien, Wien: o.V. 1719, Tafel 3



57

Tafel ix
"Prospect des Fürstl: Trauthsonischen Pomerantzen Hauses", "J.E.F. d'Erl. del.",

"J.A. Delsenbach. sculpsit.", in: Joseph Emanuel Fischer von Erlach,
Anfang einiger Vorstellungen der Vornehmsten Gebäude sowohl innerhalb

der Stadt als in denen Vorstädten von Wien, Wien: o. V. 1719, Tafel 23



58

Q*

die Umdrehung
der Erde

Dortmund
6?y ///'/////J /srv// /&04

y*f// Xl<tu6tid<*cAy.

Tafel x

Joh. Friedr. Benzenberg, Versuche über das Gesetz des Falls,
den Widerstand der Luft und über die Umdrehung der Erde,

nebst der Geschichte aller früheren Versuche von Galiläi bis Guglielmini,
Dortmund: bey den Gebrüdern Mallinckrodt 1804, Schmutztitel



59

ARCHIGRÂM I-

Tafel xi
Archigram, edited by Peter Cook/Warren Chalk/Dennis Crompton/

David Greene /Ron Herron/Mike Webb, London: Studio Vista Publishers 1972,
Umschlag, Exemplar mit Exlibris von James Stirling



FORMES DE

LART
FORMES DE

L ESPRIT
par

CH. LAU) • fi T. SOURI AU
CH. PICARD - L. RfiAU

CH. LAPICQUE
P. FRANCASTEL

M, SAINT-SAËNS

J. CASSOU
A. L U R Ç A T

B. DE SCHLOEZER
A, SCHAEFFNER

P. EMMANUEL
G. JAMATI - L. RENDU

M. CHASTAING
T. MEYERSON - A. WURMSEB

M. LE BRETON G. BIANQUIS
P. A R N O L D - A. VILLIER S

B00000E10EB00[a0EEI
0[ä0E0[ä0[I)0@0HEF

PRESSES UNIVERSITAIRES DE FRANCE

Tafel xii
Formes de l'Art, Formes de l'Esprit,

Numéro spécial du " Journal de Psychologie ",
Paris: Presses Universitaires de France 1951, Umschlag



6i

CATALOGUE OF

THE AVERY
ARCHITECTURAL

LIBRARY

A MEMORIAL LIBRARY OF

ARCHITECTURE, ARCHEOLOGY, AND
DECORATIVE ART

LIBRARY OF COLUMBIA COLLEGE

NEW YORK: MDCCCXCV

Tafel xiii
Catalogue of the Avery Architectural Library.

A Memorial Library of Architecture, Archaeology, and Decorative Art,
New York: Library of Columbia College mdcccxcv, Titel



LES ESTAMPES

ATTRIBUÉES A

BRAMANTE
AUS POINTS OK VUK

ICONOGRAPHIQUE ET ARCHITECTONIQEE

Tafel xiv
Louis Courajod / Henry de Geymüller, Les Estampes attribuées à Bramante

Paris: Librairie De Rapilly 1874, Schmutztitel,
Widmungsexemplar von H. de Geymüller "HdeGeymüller."



63

a /U S* dL^,_

SS*i1.

L. LÉVY-BRUHL

Quelques Pages

sur

JEAN JAURÈS

<â?'0=jj=(5vÇc)

PARIS

Librairie de l'Humanité
142, Rue Montmartre

1916

Tafel xv
L. Lévy-Bruhl, Quelques Pages sur Jean Jaurès,

Paris: Librairie de l'Humanité 1916, Titel,
Widmungsexemplar von L. Lévy-Bruhl "L. L-B."




	Kontext(e), "contexture" und der "nun doch einmal unausweichliche Empirismus"

