Zeitschrift: Scholion : Bulletin
Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 8 (2014)

Artikel: Kontext(e), "contexture” und der "nun doch einmal unausweichliche
Empirismus"

Autor: Oechslin, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-719960

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-719960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

17

Kontext(e), “contexture” UND DER “NUN DOCH EINMAL
UNAUSWEICHLICHE EMPIRISMUS”

Werner QOechslin

I
FREIHEIT GEGEN NOTIGUNG; “TAPPEN [...] MIT BREITEN TATZEN”

UND DER MUT ZUM SCHWANKEN

“Meines Erachtens liegt die Schwierigkeit mehr in der Sprache,
als in der Sache. Unsre Sprache ist zu schwankend,
die Worte zu vieldeutig, um genau in die Fugen der Wahrheit zu passen.”
Moses Mendelssohn, “Ueber Freiheit und Nothwendigkeit”,
in: Berlinische Monatsschrift, Siebentes Stiik, Julius 1783,
Berlin: Haude und Spener 1783, S. 1-10, hier S. 4

“Nun weiss, wer dergleichen an sich oder an Andern beobachtet hat, wie
es dabei zugeht; die wissenschaftliche Thitigkeit ist da, ehe man die
Grundsitze derselben sich zum Bewusstsein gebracht hat; erst wenn man
sein Verfahren durch die Probe befriedigend gefunden hat, entwickelt man
sich selbst daran die Regeln, nach denen man schon vorher verfahren ist.”
Karl Otfried Miiller, Prolegomena zu einer wissenschaftlichen Mythologie,
Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1825, S. [iii]

Wer kennt sie nicht, die beriihmte “Beantwortung der Frage. Was ist Auf-
klirung”, (Abb. 1) die Immanuel Kant — und gleich beginnt der schwierigere
Teil méglicher Erinnerung, derjenige der Verortung im Kontext! — in der
Berlinischen Monatsschrift, im Zwélften Stiick vom Dezember 1784 veroffent-
licht hat?" (Abb. 2) Aber wer erinnert sich daran, dass dem drei Monate zuvor
in derselben Zeitschrift Moses Mendelssohns “Ueber die Frage: was heifit
aufkliren?” vorausging? (Abb. 3) Nachdem Mendelssohn dort festgestellt hat,
dass Bildung in Kultur und Aufklirung zerfillt, fihrt er fort: “Eine Sprache
erlanget Aufklirung durch die Wissenschaften, und erlanget Kultur durch
gesellschaftlichen Umgang, Poesie und Beredsamkeit. Durch jene wird sie

geschikter zu theoretischem, durch diese zu praktischem Gebrauche. Beides



18

( 516 )

det, dafi, wie der Berfaffer fagt, Eeine praftifhe,
fiies enfdyengliie braudybare, jum Menfchenglie
wittjame, in die menfdlide Gefellidhaft engreifende
Religion da ift. b weif nidye, wo der Berf. lebe, '
s welder Religlon et fidy befennt, und anf welde
Thatfadyen er feine Dehauptungen frilkt, Jdy fens
ne RNeliglonslehrer genug, die prateiide, filrs Dens
fehenglitf braudybare Religon prebigen; und idy wiles
be heute einen andecn Stand wiblen, wenn id) nidye
durdy Thatfadben iiberyenge wire, daf nidyt alles
Predigen, und vornehrmlich niche der Unterridye der
Sugend vergeblich ift. Freilicy iff indeffen gu befors
gen, bafi durdy beides in Sufunft nod) immer wenls
get mird ausgeridytet werden; wenn man ferner fo
riftige Mapregeln anmendet, dle erfien Grundfite
ber Moralitdt wantend ju madyen, den Werth der
Religion Herabyujcten, und unter dem Namen der
AufEldrung *) die Scdpfe und Heegen der Mens
fcben jn verwicren, —

9Benn die Enmijdhung bdes Geifilichen el den
@Ehebindnifien den meifien [dcberlidy ware, wle der
WBerf. ebenfalls behauptets fo wire es frellid defio
fdlimmer filr die menjdliche Sefellfchaft ; denm,
m 8 [Acheclidy fein tann, el einer .bmalm

A *) Was ift AnfPldrung? Diefe
g h o

fo mich : was ift w
bmnmm ¢be man an:
mﬂm babde uS fie

Abb. 1: Die Frage “Was ist Aufklirung” in der Fussnote zu dem Beitrag
von Johann Friedrich Zollner, “Ist es rathsam, das Ehebiindniff nicht ferner durch die Religion
zu sanciren?”, in: Berlinische Monatsschrift, Zwolftes Stiick, December 1783,

Zweiter Band, Berlin: Haude und Spener 1783, S. 516

”2

zusammen giebt einer Sprache die Bildung.”* Ein Bekenntnis also zu einer
alles — Wissenschaft wie Kultur — zusammenfassenden Sprache und Bildung!
Man sollte noch beifiigen, dass ‘dazwischen’, im Novemberheft der Ber/i-
nischen Monatsschrift von 1784, Kants omindse Kritik an der Herder’schen
“Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht” zu lesen
ist, die mit der Frage nach Naturgesetzlichkeit und dem “Spiel der Freiheit
des menschlichen Willens” ansetzt.’ (Abb. 4) Und dass, wenn dann die monat-
lich erscheinenden Hefte zusammengebundenen vorlagen, ein Spottgedicht
auf alles Aufklarerische mit dem Titel “Der Affe. Ein Fabelchen” vor Kants
nachtriglich zum ‘Manifest’ der Aufklirung gekiirten Text zu stehen kam.*
Jenes endete mit den Versen: “Hans Affe ist des Nachruhms werth, Er hat die
Gegend aufgeklirt.” Der Autor, der “Z.” signiert, ist Johann Friedrich Zasll-
ner, Berliner Pfarrer, Freimaurer, Mitglied der Berliner Akademie der Wis-

senschaften, ein aufgeklirter Zeitgenosse, wie es so schon heisst. (Abb. 2)



‘;,:.,f),a:“: ﬂtrumfcbt monatﬂfdmft.
X1 0. wil S ;»:I.,‘zu,llx i7" i T 1.94’
4 _"‘”"'3 % o . | 0 w‘.:.l" :T:J;: ; . - Bwdlftes @Ik' .5.5““"'"“

(&..mm-m mm w5

R e

o e Bedeen Mades in Brand, ’M ‘; X R
\ wmcfamm& " h a : ] A
' fo bl fad o (.'; DBeantroortung der Frage:
T onmt Boider bty bk % ',,;.,, Bas ift Auffldrung?
i RO Skt :'-t? (@, Decemb. 1753, &.716)
i IS o ”“m : Nufetaeung ift dee Ausgang dew Wew
Un sl e ufEldrung i sgang des
i ' weombaten b Glam .%-n fiben aus feiner felbft verfchuldeten Lnmiis
; b alle fhyen aw i """' N digheit, Unmindigkeic (B bas Unvermigen,
; Mb..:m ol MMW' -t Ms“?:' ;uwﬂvob;":b et m:r:f‘u i
y ‘ bdienen. erfchul e Unmilns
3 i iy Il | \y :;gf:w yoetn ble Mefade derfelben nidt am Deans
o R W"‘m s it 1. sl el des Wecftandes, fondern der Entjchilefung und
| R R T 1 L des Muches legr, fid) felner ohne Leitung cines
i ¥ J 3 SOPER i A anbern gu bedlenen. Sapere aude! Habe Muth
wa Ll .! Vi gﬂmgwm B;[rﬁ;;:n ju bedicnen 1 {ft als
by A rud) der Auftlbrung.
4 & E“—_sx ‘Faulbeit und Felgheir find bie Wefadpen, warum
- o grofier Thell der Menfdyen, nacdydem fie ble
o e mmr angft von frembder Lettung frel gefprodyen
o B.gonatefdr, IV, 6.6t HY (na.

Abb. 2: I. Kant, “Beantwortung der Frage: Was ist Aufklirung?”, in: Berlinische Monatsschrift,
1784, Zwolftes Stiik, December, Vierter Band, Berlin: Haude und Spener 1784, S. [481];
mit der gegeniiberliegenden Seite des vorausgegangenen Heftes, Elftes Stiik,
November, S. 480, mit: Z.[6]lner], “Der Affe. Ein Fabelchen.”

Wir wissen, ja wir wissen und kennen das alles. Oder zumindest, wir wis-
sen, dass das alles zum Kontext gehort, der erklirt und uns aufklart tber die
verschlungenen Argumente und den tatsichlichen Sachverhalt. Und das ist
nur der Anfang! Kants “Beantwortung” trigt die Signatur “J. Kant. Koénigs-
berg in Preussen, den 30. Septemb. 1784”, und dem folgt eine Anmerkung, in
der Kant schreibt, er lese “heute den 3osten eben dess.” in den Biisching’schen
wochentlichen Nachrichten eine Anzeige der Berlinischen Monatsschrift “von
diesem Monat”, also vom September, “worin des Herrn Mendelssohn Beant-
wortung eben derselben Frage angefiihrt wird”: “Mir ist sie noch nicht zu
Hinden gekommen; sonst wiirde sie die gegenwirtige zuriikgehalten haben,
die jetzt nur zum Versuche da stehen mag, wiefern der Zufall Einstimmigkeit
der Gedanken zuwege bringen koénne.” Das erinnert an frithere bewun-
dernde Ausserungen Kants iiber Mendelssohn und muss wohl so gelesen

werden, dass Kant durchaus darauf — und dem Zufall — vertraut und hofft, in



20

~ Derlinifhe Monatsfhrife,
o 2 7-"8'54-‘
 Quntes SHr September, |

S

¥ a7
I, "t

Llcber die Frage: was heift :
auffidren® it

@lc Worte AufEldvung, Rultur, Bilbdung
find in unfrer Spradye nody nene AnESmmlinge.
Sie gehdren vor der Hand blof jur Bitchérfpradye,
Der gemefve Haufe verftehet fie Caum, * Sollte dles
fes cin Dewels feln, taf audy die Sadbe bei uns
= nody nen fei ? 5 glaube nidyr.  Ban fagt von efs
wem geriffen. Bolte, daf o8 Fein beflimmees Worg
filr Tugend, feines filr Aberglenben habes ofe
man ihm gleld eln nide gecinges Manfi von beiden
mit Redyt gufdyrelben darf, e S
g Jnbeffen hat der Spradigebraudy , der ywifden
. Dlefen gleidybedeutenben Tdreern efmen tineerfchicd !
Iy anmm-u?.mlm Tdyeine, nody niche Seir gebab, 3
dle Gremgen becfelben fefiufeien, Bildung, Kuls. 4
B.Wonarefd. V. 2. 3. St. N omy Lo A

i e
Abb. 3: Moses Mendelssohn, “Ueber die Frage: was heifit aufkliren?”,
in: Berlinische Monatsschrift, 1784, Neuntes Stiik, September, Vierter Band,

Berlin: Haude und Spener 1784, S. [193]

dhnlicher Weise zu argumentieren wie Mendelssohn. Aber die Herausgeber
der Berlinischen Monatsschrift kimmert das kaum; sie vermerken unter dem
Titel des Kant’schen Beitrages ohne weiteren Kommentar: “(S. Decem. 1783.
S. 516.)”.° Denn dort liegen — sicherlich auch in der Meinung Herrn
Zollners — zumindest der dussere Anlass und Ursprung der Frage nach der
Aufklirung. Man liest an der bezeichneten Stelle niamlich die Fussnote:
“*) Was ist Aufklirung? Diese Frage, die beinahe so wichtig ist, als: was ist
Wahrheit, sollte doch wol beantwortet werden, ehe man aufzukliren anfinge!
Und noch habe ich sie nirgends beantwortet gefunden!”” (Abb. 1)

Es fiihrt also ein langer und umstindlicher Weg bis zu dem Punkt, an
dem der Satz vom “Ausgang des Menschen aus seiner selbst verschuldeten
Unmiindigkeit” als Klirung dessen gefunden und gedrucke ist, was Aufkli-
rung sei, worauf Kant dann gleich zur Empfehlung, ja zum “Wahlspruch der
Aufklirung” kommt: “Sapere aude! Habe Muth dich deines eigenen



21

Abb. 4: I. Kant [Rezension zu J. G. Herder], “Idee zu einer allgemeinen Geschichte
in weltbiirgerlicher Absicht”, in: Berlinische Monatsschrift, 1784, Elftes Stiik, November,
Vierter Band, Berlin: Haude und Spener 1784, S. [385]

Verstandes zu bedienen!” Den Mut braucht es, wenn man — nochmals ein
kleines bisschen zuriickblitternd — Mendelssohns Argument folgt, der uns
unter dem Aspekt von “Freiheit und Nothwendigkeit” nun wirklich in die
Tiicken von Text und Kontext einfithrt und uns bei der Wahrheitssuche nun
ganz konkret beim Herumtappen, dem vielzitierten “tdtonner” erwischt
und verharren lisst. Solches bezieht er auf die Sprache, wenn man so will auf
den “Text’: “Meines Erachtens liegt die Schwierigkeit mehr in der Sprache,
als in der Sache. Unsre Sprache ist schwankend, die Worte zu vieldeutig, um
genau in die Fugen der Wahrheit zu passen. Die Natur hat die Umrisse der
Begriffe sanft verschmelzet; wir tappen gleichsam mit breiten Tatzen hinein
und verwischen sie.”” Da ist schon alles beschrieben, was jeder Physiker und
Chemiker sattsam kennt, wenn er sich anschickt, die Versuchsanordnung so
zurechtzulegen, dass eine unbeeinflusste Beobachtung méglichst garantiert
und eben nicht durch die eigenen Spuren verfilscht wird. Alles eine Frage
des Kontexts! “Schwankend?”, hin und her, wie das Schiffchen am Webstuhl.



22

In seiner Antwort auf die Frage nach der Aufklirung hatte Mendelssohn
den Kontext von Kultur, Bildung ins Blickfeld geriickt aufgetan. Er schreibt:
“Indessen hat der Sprachgebrauch, der zwischen diesen gleichbe-
deutenden Wortern einen Unterschied angeben zu wollen scheint,
noch nicht Zeit gehabt, die Grenzen derselben festzustellen.”"
Findet er je Zeit? Wie bei der willkiirlichen, in nichts wirklich begriindeten
Unterscheidung und Trennung eines wissenschaftlichen und eines ‘anderen’
Textes" geht es jetzt auch noch um das voreilige Auseinanderdividieren von
Text und Kontext, dessen, was da nun einmal in Uberlappung, Vermengung

und Verwicklung verwoben und nicht bloss hinzugesetzt ist.

Man ist also gut beraten, bei der Sprache und ihren Bedingungen anzusetzen
und sich darauf einzulassen. Alles, was weniger nach Klarheit und Ordnung
zu streben und sich gerade umgekehrt in der Unbestimmtheit einzurich-
ten scheint, ist in der Sprache gut aufgehoben, findet in einen Text und in
einen Kontext. Der Anspruch an das Sprachvermégen, so viel wird schnell
klar, ist erheblich und nimmt noch zu. Und es ist eine anspruchsvolle
Aufgabe, auf dem Weg in die “textualisation” zwischen Freiheit und Not-
wendigkeit zu vermitteln. Alles entscheidet sich in der Sprache, die diesen
Anforderungen, den inneren Bewegungen und der Darlegung der Beweg-
griinde geniigen muss. Einer Hermeneutik, der man die Zustindigkeit, all
das wiederum zu entschliisseln, zugestanden hat, ist indessen oft der Vorwurf
gemacht worden, gleichsam ‘nur’ hinterher Texte zu deuten und diese
ansonsten unverindert zu belassen. So hilt man es hiufig auch mit dem Kon-
text, der als eine Art Sammelbiichse neben den Text gestellt wird, in der sich
alles findet, was ‘hinzukommt’, was ‘auch noch’ zu einer Sache gesagt und
geschrieben werden konnte — was insgesamt erginzend und auch wieder-
holend ist. Als ob der Kontext die ‘Umgebung’ einer Sache bildete, die aus-
ufert und sich mit anderen Sachen oder Sachverhalten iiberlappt, so dass sich
weitere Bezugspunkte ergeben wiirden! Bestenfalls eine Zu-Ordnung und
nicht mehr jener ‘innere Zusammenhalt’, der alle Bewegungen in alle

Richtungen nicht nur zulisst, sondern befordert.

Auf diese Weise scheint sich auch die Kunstgeschichte, die sich als geistes-
wissenschaftliche Disziplin stets einiges — vollig zu Recht — auf ihre metho-
dische Vielfalt und Kompetenz eingebildet hat, ihren Bedeutungs- und
Deutungshaushalt eingerichtet zu haben. Zumindest war und ist die Ansicht
verbreitet, dass gleichsam aus dem Kontext die Bedeutungsdimension eines



Kunstwerkes erwichst, womit dann die Erscheinungsform und mittelbar die
Form- und Stilgeschichte ‘erginzt’ wiirden. Eine dezidiert ‘moderne’ Kunst-
betrachtung, in der das — autonome — Kunstwerk vorerst abgelost im Zen-
trum steht und rein kiinstlerisch betrachtet wird, soll, wenn denn Nachfrage
und Interesse bestiinden, mit Blick auf den Kontext weiter erliutert und in
die Bedeutung hinein verlingert werden.

Die Kunstgeschichte hat es nach diesem Muster hiufig vorgezogen, die
verschiedenen Gesichtspunkte ihres Forschens fein siuberlich zu trennen.
Demzufolge hat sie ‘hinzu’-gesetzt, was iiber das Sichtbare und das ‘rein
Formale’ hinausgeht, und mittelbar der ‘Bedeutungsdimension’ ein eigenes
Revier, das des Kontextes, tiberlassen; ja, ein eigener “Zweig der Kunst-
geschichte” sollte so gebildet werden, der sich mit der “Bedeutung von
Kunstwerken im Gegensatz zu ihrer Form” beschiftige.” Doch ein ‘losge-
loster’ Kontext steht im Widerspruch zu sich selbst, zu jener innigsten
Verwebung, fiir die er steht. Damit vertrigt sich die Vorstellung von in je
eigenen Gehiusen verteilten Form- und Bedeutungswelten schlecht.

Man hat jenes trennende methodische Vorgehen nicht ohne Grund hiufig
auf Erwin Panofskys sogenanntes Dreistufenmodell zuriickgefiihrt, in dem
von den “primiren” Schichten dusserer Gegebenheiten iiber deren Anbin-
dung an die Welt der Zeichen und Allegorien bis zu den weltanschaulichen
Tiefen “eigentlicher Bedeutung” vermittelt wird, die nun gerade ausserhalb
oder iiber all jenen mitgefiithrten Belegen stehend der “personlichen Psycho-
logie” als “synthetische Intuition” zugestanden werden sollte. Es liegt auf
der Hand, dass es hier um verschiedene, aber nicht voneinander losgeloste
Dinge geht und gehen sollte. Doch Panofsky sprach schon zu Beginn seiner
Studie von 1932 einerseits von der “unmittelbaren Daseinserfahrung” und
andererseits von einem moglicherweise Vorausgesetzten, das er als “noch
etwas bildungsmissig Hinzugewusstes” umschrieb.” Gemiss solcher
Unterscheidung — und Reihenfolge — wurde und wird kunstgeschichtliche
Analyse bis heute hiufig praktiziert. Panofsky hatte allerdings schon zu
Beginn dieses Aufsatzes die Moglichkeit einer “wirklich rein formalen Be-
schreibung” ausgeschlossen und somit den untrennbaren Zusammenhang
von Form und Bedeutung betont."

Allein: die Irritationen, die sich aus dem Auseinanderdividieren von
Bedeutungsebenen ergaben, sind geblieben. Und trotzdem sollte man jenes
sogenannte ‘Zwiebelschichtenmodell’ nicht einfach seinem Erfinder in die
Schuhe schieben und sein ‘Schema’ nicht aus dem Zusammenhang reissen,

sondern auch hier den Kontext beachten! In dessen Erstfassung von 1932



fand sich die zu erhellende Bedeutungsdimension noch klarer in Phinomen-
sinn, Bedeutungssinn und Wesenssinn geteilt; man sollte von der “vitalen
Daseinserfahrung” iiber das “literarische Wissen” zu einem “weltanschau-
lichen Urverhalten” gelangen und so insgesamt “Gestaltungsgeschichte”,
“Typengeschichte” und “Geistesgeschichte” beriicksichtigen. Was dank der
Zerlegung und tabellarischen Form eine besonders stringente Methode an-
zeigen mochte, war fiir Panofsky selbst auch nicht mehr als ein “geographi-
sches Gradnetz”, also ein — behelfsmissiger — Raster.” Ja, Panofsky verwies
ausdriicklich auf die Gefahr eines auf diese Weise ‘schematisch’ erzeugten
“lebensfremden Rationalismus”, dem er “das Gesamtgeschehnis” entgegen-
stellte, das sich eben nur im Nachhinein “theoretisch” auflésen liesse.” Jener
“Gesamtheit der Wirkungsmomente” wollte er konkret bis in die “Pinsel,
Meifiel- oder Stichelfiihrung” hinein nachspiiren, wohlwissend, dass die
Wahrheit in den Fugen und Ritzen zu suchen und nicht an den glinzenden
Oberflichen abzulesen ist."”

Zur selben Zeit, 1931, dusserte Heinrich Wolfflin, der Meister der
grossen kulturgeschichtlichen Typisierungen — analog dazu und skeptisch
gegeniiber methodischen Klimmziigen —, seinen Wunsch nach Kenntnis des
kleinsten Einzelnen, “dass man solche Untersuchungen noch mehr auf ein-
zelne Formdetails basieren konnte: zeichnerische Parallelen von Hand und
Hand, Wolke und Wolke, Zweig und Zweig bis hinunter zur Zeichnung der
Maserlinien im Holz — eine Kunstgeschichte der kleinsten Teile”.”
Wer so sehr in das Kunstwerk eindringt, wird letztlich mit Gottfried Sem-
per — gegen alle nomothetischen, deduktiven Modelle — der “Gesetzlichkeit
und Ordnung” dort auf die Spur kommen wollen, wo sie “bei dem Prozess
des Werdens und Entstehens” hervortreten und sich “im Einzelnen” mani-
festieren — um “aus dem Gefundenen allgemeine Prinzipien, die Grundziige
einer empirischen Kunstlehre abzuleiten”!" Heinrich Wolfflin hatte schon
in seiner Dissertation, den Prolegomena zu einer Psychologie der Architektur
(1886), dem resoluten Ruf nach verbindlichen “allgemeinen Formgesetzen”**
am Ende die ganz anders geartete Bemerkung hinzugefiigt, dass sich das
Formengefiihl in den kleinsten Dingen dussere und dass dort “die Geburts-
stitte eines neuen Stils gesucht werden” miisse: “Den Pulsschlag der Zeit
muss man anderswo belauschen: in den kleinen dekorativen Kiinsten, in den

Linien der Dekoration, den Schriftzeichen u. s. £.”*'

Der Kontext, so verwoben und verworren er sich geben mag, verweigert sich

weiterfithrender, systematischer Beurteilung aber keineswegs; das belegen



25

Semper wie Wolfflin. Im vorgefundenen Gewebe — und im Ornament, des-
sen genetischer Zusammenhang mit Flecht- und Textilformen stets beachtet
wurde — ist dies angelegt. Sempers erster und als einziger veroffentlichter
Band des St/ ist nicht zufillig der “Textilen Kunst” — aus menschlicher
“Technik’ abgeleitet — gewidmet. Jenes vorerst so hilflos erscheinende “Tap-
pen” kann also durchaus einem Ziel zugeordnet sein und letztlich auch dahin
fihren.

So besehen ist der Kontext — etwas enger gefasst — vorab eine Versiche-
rung gegen voreiliges Vereinfachen und Systematisieren. Am Ende
seines Logos-Aufsatzes von 1932 schreibt Erwin Panofsky, es sei selbstver-
stindlich, dass sich die “scheinbar getrennten Bewegungen in drei getrennten
Sinnschichten [...] in praxi zu einem vollig einheitlichen und in Spannung
und Lésung organisch sich entfaltenden Gesamtgeschehnis verweben [...]”.*
“Vérweben”! Also doch. Sprachbilder, Kontext als ein Ganzes, als eine
ganzheitliche Vorstellung! Unmittelbar zuvor hatte Panofsky — mit Verweis
auf Heidegger und dessen Buch iiber Kant — von der Gewalt gesprochen, von
der jede Interpretation Gebrauch machen miisse.” Kant selbst umschrieb
den analogen Sachverhalt mit Nétigung.” Und Moses Mendelssohn hatte
seinerseits den Blick auf den Zusammenhang von “Freiheit und Notwen-
digkeit” gerichtet und dort seine Bemerkungen zu unserem Tasten und Tap-
pen gemacht. So unverzichtbar uns solche ‘Nétigungen’ erscheinen, um zu
‘klaren Vorstellungen’ zu gelangen, so sehr muss auch bedacht werden, dass
es immer ‘Eingriffe’ sind und man damit, so wie man bei jedem Zugriff mit
einem Instrument die Natur ‘stort’, den Kontext auf diese oder jene Weise in
Bewegung setzt und ‘manipuliert’. Der Gegenstand der Untersuchung, der
tatsichliche Sachverhalt einerseits, die Versuchsanordnung andererseits ste-
hen unvermeidbar in einem angespannten, kritischen Verhiltnis zueinander.

Vorsicht ist also angebracht. Bezogen auf das — in seiner Zeit noch kaum
entwickelte — Fach Kunstgeschichte und hinsichtlich der Kunst selbst for-
mulierte der Braunschweiger Professor, Bibliothekar und Freund Lessings
Johann Joachim Eschenburg 1787 die Umstiande so (Abb. 5): “Nur muff man
sich die frithesten Kunstkenntnisse nicht in abgesonderte Formen gebracht,
nicht systematisch, nicht auf durchaus allgemeine und zusammenhin-
gende Regeln zuriickgefiithrt, denken. Sie waren der Theorie nach, blof} ge-
legentliche einzelne Bemerkungen, Maximen und Erfahrungssitze; und, der
Ausiibung nach, bloff mechanische Handgriffe, durch Zufall oder dringendes
Bediirfnify gelehrte Vortheile. Auch war ihr erster Gegenstand und Zweck
nichts weiter, als Befriedigung jenes Bediirfnisses, als Selbsterhaltung und



26

SN e
Ardhaologic

it c;,al“n"t'.

¥

S’é-unft, b

Sobann Joadim thbeﬁbn‘rg

Heryogl. Braunidroeigiien Hofrach und Profefior am Eols
legium Eavolfuurt uw

b

sl ot |
Beclin und Stettin
bep Frievvid RNifolak
1787
‘ g - S

Abb. 5: Johann Joachim Eschenburg, Archiologie der Literatur und Kunst,
Berlin und Stettin: Friedrich Nikolai 1787, Titel

grofiere Bequemlichkeit des geselligen Lebens, die man einander durch ge-
genseitige Hiilfe und durch Mittheilung seiner Erfahrungen und Einsichten
zu verschaffen suchte.”*

Je mehr man auf den Kontext eingeht, so scheint es, desto mehr nihert
man sich der Wirklichkeit und dem Leben. Und wer sich dem Kontext auch
noch im Bewusstsein stetiger Verinderung, der Geschichtlichkeit nim-
lich, zuwendet, wird sich mit all jenen Vorstellungen anfreunden kénnen,
die auch von der “allmihligen Entwicklung” der Geisteskrifte, wie sie
Eschenburg beschreibt, beriicksichtigt werden.** Auch die Sprache als Hilfs-
mittel der “Mittheilung” folgt diesem Weg von Anpassung und Entwicklung.
Eschenburg schliesst aus all dem, dass die Kunstkenntnisse den wissenschaft-

lichen Erkenntnissen vorausgingen, und begriindet dies mit der grisseren



l MORITZ SCHLICK
|

Gesetz, Kausalitit
- und Wahrscheinlichkeit
i

o SERERTST Sy &
"

GEROLD & CO., WIEN

Abb. 6: Moritz Schlick, Gesetz, Kausalitit und Wahrscheinlichkeit,
Wien: Gerold & Co. 1948, Titel

Dringlichkeit dieser Bediirfnisse und mithin mit dem Vorrang der Erfah-
rung gegeniiber dem Nachdenken.”” Dieser besondere Blick auf die Empirie
spiegelt sich dutzendfach in Formulierungen und Varianten wie in jener
Karl Otfried Miillers, der wissenschaftliches Tun im Kern dort bemerkt,
wo sie noch gar nicht “zum Bewusstsein gebracht” ist, wo sie erst noch in
“Verfahren” erprobt werden muss, die zu verfeinern sind.” Verfeinerung
ist in Herder’scher Diktion Kennzeichen von Kultur und betrifft das Den-
ken, die Sprache, die Instrumente in gleicher Weise.” Moritz Schlick wihlt
spiter dann zur Beschreibung dieses Gangs der Dinge — hin zur “strengen
Wissenschaft” (!) — die Formulierung: “erst der strenge Zwang der fei-
neren wissenschaftlichen Erfahrung mag das Denken von seinen
gewohnten Standpunkten weiter fortzuziehen”. (Abb. 6) Es beschif-
tigt ihn, dass die menschliche Phantasie sich “als erstaunlich arm” erweise,
wenn es darum ginge, neue Moglichkeiten in den physikalischen Welten
“auszudenken und durchzudenken”. Zu sehr sei das Vorstellungsvermogen

an die “anschaulichen Verhiltnisse der gréberen Erfahrung” gebunden.** Wo



28

immer man forscht und “tappt” und sucht, ist also Verfeinerung notig. Was
gleichbedeutend damit ist, dass man sich in die Veristelungen des Kontexts
hineinbewegen und dessen filigrane Strukturen ergriinden muss.

II1.
» o«

DIE EBENSO BIEGSAME WIE ZAHE FASER: “TISSU”, “CONTEXTURE”

UND DIE DIFFERENZ

“Der Mensch kam auf die Idee, ein System von Stoffeinheiten, deren
charakteristische Eigenschaften in der Biegsamkeit, Geschmeidigkeit und
Zihigkeit bestehen, zusammenzufiigen aus folgenden Griinden:
erstens um zu reihen und zu binden;
zweitens um zu decken, zu schiitzen, abzuschliessen.”

Gottfried Semper, Der Stil ..., Erster Band. Textile Kunst,
Frankfurt am Main: Verlag fiir Kunst und Wissenschaft 1860, S. 13

Wenn sich denn nicht alles ohnehin im Text abspielt, in der Sprache, so
bietet sie doch ein hervorragendes — textiles — Paradigma von Gegeben-
heiten, in denen Bewegung und Verfeinerung in seismographischer Prizision
erfahrbar werden. Sempers Einfiihrung zur “Textilen Kunst” nimmt - aus
dem Blickwinkel eines Architekten mehr als verstindlich — vorweg, dass sich
aus den textilen ‘Qualititen” Ordnungshaftes ergibt. Ja, er formuliert, dass all
jene Moglichkeiten vom Reihen und Binden und Decken sich den “linea-
rischen oder den planimetrischen Grundformen” annihern wiirden.*”

Natiirlich zeigt sich hier schon wieder jene Gefahr voreiliger Festlegung
in der Ausrichtung auf abstrakte Prinzipien, die jener empfohlenen Ver-
feinerung entgegenlaufen kénnten. Eine skeptische Beobachtung zu allem
Linearen und Planimetrischen gemiss Sextus Empiricus, der “adversus
Geometras” sehr viel gegen die berithmten Definitionen von Punkt, Linie
und Fliche vorzubringen hat, ist deshalb durchaus angebracht und niitzlich.
“Linea non est.””” Es gibt sie erst gar nicht, die zweidimensionale Linge
ohne Ausdehnung, die Linie als Verbindung von Punkt zu Punkt, ohne dass
sie auch Breite oder Dicke, somit Korperlichkeit, aufweisen wiirde. Nicht
einmal kraft Analogie liesse sich der Begriff einer korperlosen Linie, einer
Linge ohne Breite, bilden.” Linge ohne Breite gibt es weder “in sensibili-
bus” noch “in intelligibilibus”, weder in der Sinneswahrnehmung noch in

der Anschauung. Deshalb konzediert Albrecht Diirer in seiner Geometrie



29

Abb. 7: [Sichtbarmachung der unsichtbaren Linie], Albrecht Diirer,
[Institutiones Geometricae], Paris: Wechel [1532] 1535, S. 1

der Linie jene korperliche minimale Ausdehnung, damit sie brauchbar wird.
Er zieht sie mit der Feder, “ut invisibilis linea tractu illo recto animo
intelligatur”, damit die unsichtbare Linie durch diesen Federstrich iber
unseren Sinn wahrgenommen werden kann.** (Abb. 7) Auf diese Weise wird
eine innere Vorstellung in einem “opus externum”, einem Ausseren, erkenn-
bar. Balzac, um ein zufillig gewihltes Beispiel zu zitieren, schreibt 1831 in
seiner Novelle Le Chef-d’euvre inconnu ganz in diesem Sinne: “[...] mais il
n’y a pas de lignes dans la nature ou tout est plein: c’est en modelant qu’on
dessine, c’est-a-dire qu’on détache les choses du milieu ou elles sont, la dis-
tribution du jour donne seule 'apparence au corps”.* Das Licht ‘modelliert’
Kérper. Man bleibt in der Natur, in der alle Formen sich in Kérpern der
Anschauung und den Sinnen anbieten, in der sich allenfalls Linien ‘abzeich-
nen’ und auch Kon-Texte ganz wortlich aus Fasern und Fiden zu Geflechten



30

gebildet werden. “Die Natur hat die Umrisse der Begriffe sanft ver-

schmelzet”®, sagte — nunmehr auf die Sprache und deren Erfassung von

Wirklichkeit bezogen — Moses Mendelssohn.

Wir brauchen unsere sinnlich erfahrbare Welt. Und allein schon deshalb
sind die Formen textiler Bildung, die ein Stoffliches voraussetzen, in beson-
derer Weise geeignet, uns mit der Wirklichkeit in Beziehung zu setzen. Und
wie immer man das angehen will, das Bediirfnis und der Drang wachsen, den
‘Kontext’ aus seiner Nebenrolle als blosser Dienstleister herauszufiihren; aus
der inneren Verbindung bildet sich jenes zusammengesetzte Ganze, an
das sich all die Fragen richten, die man letztendlich an einen Text richten
will. Die Parallelitit, die unmittelbare Nihe alles Gewobenen und Textilen
zum Text ist offensichtlich. Man solle ihn, so Roland Barthes zu Beginn von
S/Z 1970, vor dem “va-et-vient démonstratif”, der voreiligen Absicht
vereinheitlichender und insofern reduzierender Betrachtung einer “science
in-différente”, schiitzen. (Abb. 8) Es ist die Differenz, das unverwechsel-
bare Merkmal von Einmaligkeit im Sinne jener feinsinnigen Kultur und
“feineren Erfassung”, die das Wesen des Texts ausmacht, “une différence
qui ne s’arréte pas et s’articule sur l'infini des textes, des lan-
gages, des systemes: une différence dont chaque texte est le re-
tour”.’” Dort muss man ansetzen, beim “texte brisé” beispielsweise oder
beim “tissu des voix”.**

Immer wieder kehren die Bilder des Webens und des Gewobenen zuriick,
die Gottfried Semper unter den vom Menschen getitigten Bearbeitungen
von Materialien “gleichsam als Urkunst” an den Anfang setzt. “Biegsamkeit”,
“Geschmeidigkeit” und “Zihigkeit” bestimmen die Formen dieser ‘ersten’
(materiellen) Kultur — und passen perfekt zu Sprache und Text.*

Diderot hat in der grossen Encyclopédie dem Artikel “contexte”, der in herme-
neutischer Tradition insbesondere dem Umgang mit der Bibel zugedacht
war, den Eintrag “contexture” hinzugesetzt. Es geht ihm dabei ganz allge-
mein um Natur und Menschenwerk, weshalb dieser umgangssprachliche
Begriff (“terme d’usage”) besondere Beriicksichtigung findet: “Il marque
enchainement, liaison de partis disposées les unes par rapport aux autres, &
formant un tout continu. Ainsi ’on dit la contexture des fibres, des
muscles, &c.la contexture d’une chaine, &c. mais on dit le tissu de la
peau, le tissu d’un drap. Tissu a un rapport plus direct que la contex-
ture a cette disposition particuliere des partis qui nait de 'ourdissage; ainsi



31

ROLAND BARTHES

SIZ

ESSAIS

Roland Barthes

COLLECTION “TEL QUEL” AU SEUIL

Collection *“ Tel Quel”’
AUX EDITIONS DU SEUIL

Abb. 8: Roland Barthes, S/ Z, Paris: Editions du Seuil 1970, Umschlag

74 Man lernt also, dass es um ein

contexture paroit plus général que tissu.
zusammenhingendes Ganzes geht und dass dieser Zusammenhang in unter-
schiedlicher Weise gegeben sein kann, wobei dann — gemiss dieser Darstel-
lung — der “tissu” spezieller als die blosse “contexture” erscheint.
Demgegeniiber bemerkt Abbé Mallet im Beitrag “contexte”, dass damit
jeder dazugesetzte Text, ob vorne oder hinten oder “entre-mélé”, gemeint
sei (“& alors c’est proprement une glose”). Schon hier stosst man auf das
Argument des ‘Hinzu-Gesetztseins’! Dann aber wiirde es sich, erginzt der
Autor korrekt, bloss um eine Glosse handeln. Doch fiir das Verstindnis
eines Textes sei der Kontext oft unabdingbar. Der notwendige Zusammen-
hang leitet sich aus dem Verstehen des Ganzen ab. Darauf zielt der Kontext
ab. Und so folgt bei Abbé Mallet das Zugestindnis und die Forderung: “I1

faut quelquefois consulter le contexte, pour entendre parfaitement



32

41

le sens du texte.” Aus dem Drang des Verstehenwollens ergibt sich in
notwendiger Weise der Blick auf den Kontext. Das gesamte Gefiige — im
“tissu” des Objektes selbst oder aber in der durch den Leser und Betrachter

erwirkten Zusammensicht — ist das Entscheidende.

Das dndert nichts an der sprichwortlichen Unbestimmtheit des Holzweges*,
an dessen klarer Orientierung man vorerst zweifelt, gerade weil man sich
vordringlich mit den vielen, ganz konkreten Dingen, die am Wege liegen
und uns begleiten, beschiftigen will. Und natiirlich soll das alles fiir sich al-
lein genommen begriffen und gedeutet sein; es bleiben — immerhin — mehr
oder minder verlissliche Wegmarken, Anhaltspunkte. Deutkunst, Herme-
neutik, ist hier als stindiger Begleiter des Kontexts gefragt, gerade dann,
wenn man sich nicht auf abstrakten geraden Linien bewegen kann und
gleichwohl auf dem Weg bleiben will, so umstindlich gekriimmt und da-
durch verlingert er auch sein mag.

III.

DAs VERBINDENDE BAND

“Es muss demnach ein nothwendiges, erklirendes Band zwischen den
Formen und Ideen Statt finden, und dieses wird wohl in nichts Anderem
enthalten sein, als in der, der menschlichen Vorstellungskraft
nothwendigen Beziehung des Zeichens auf das Bezeichnete ...”
Konrad Levezow, Uber archiologische Kritik und Hermeneutik |...],

Berlin: Druckerei der Kénigl. Akademie der Wissenschaften 1834, S. 6f.

Der Kontext — und auch die Hermeneutik — ldsst sich durchaus aus einer
exklusiven, strengen Bindung an ‘den’ Text l6sen und zu weiteren Hori-
zonten und zu ganzheitlicher Betrachtung fithren. Einer, der einen sol-
chen Weg einschligt, den Gegenstand der Hermeneutik erweitert und
ausdriicklich mit “Kritik” verbindet, ist Jakob Andreas Konrad Levezow,
Theologe, ehe er in Berlin an der Kunstakademie eine Professur fiir
Mythologie und Altertumskunde iibernimmt. Gerade hier, wo die Er-
forschung der antiken Gotterlehre einen durchaus prominenten Platz
einnahm, stand die Uberprifung und Erweiterung des Kontextes an.
Levezow spricht von der Hermeneutik als dem “Geschift, die Schriftwerke
der Alten” zu priifen und zu erkliren. Er will sie auf die Grundsitze



33

Uber
archiologische o

Kritikk und Hermeneutik.

oA g5 |
Eine Abhandlung

gelesen in der Koniglichen Akademie der Wi haften zu Berlin
am 21. November 1833,

o

Dr. KONRAD LEVEZOW,
Director des Antiquarioms im Knigl. Museum, Profesor der Alterthumskunde nd Mythologie
- d.-ﬁhlﬂiel‘-n n.a_:a.uﬁltn.u..'::na:mh-nh:d—:.m—-. b
Mitgliode dor Kanigl, Aksdemic der Wisscnschaflen, Ebrenmitgliode der Kooigl. Akademie der

Kunste zu Berlim, Mitgliede der deutschen Gesellschaft tu Konigsberg, der Nowdiachen
Alterthumsforscher xa K iachen Institats in Rom, der historisch - sntius-
rischen Gesellachalton 5 S ipai, und der Kbaigl. Societat und Akademie der

Wissenschafien 20 Gottiagen und Mischen Correspudenten.

Berlin.

Gedruckt in der Drucherel der Konmigl Akademie
der Wissenschaflcn.

1834,

In Commisiian bl V. Bimaler

-~

[ 2 x s ’ RSP :,dj&dhfi

Abb. ¢: Konrad Levezow, Uber archiologische Kritik und Hermeneutik. Eine Abhandlung
gelesen in der Koniglichen Akademie der Wissenschaften zu Berlin am 21. November 1833,
Berlin: Druckerei der Konigl. Akademie der Wissenschaften 1834, Titel

zuriickfihren, “welche in der Natur der Sache liegen”. Diese hitte
man, so Levezow, “zu einer Disciplin der Kritik und Hermeneutik vereinigt”,
was anzeigt, dass ein Verstehen iiber das blosse Deuten des einzelnen Textes
hinausgehen und gleichwohl an den konkreten Textvorwurf gebunden blei-
ben soll und auf diese Weise insgesamt das “Geschift der Erklirung und
Ubersetzung” bildet.# (Abb. )

Was allein schon im engeren Sinne eine Ubersetzung mehr zu leisten
imstande ist und mit welchen Anforderungen dies verbunden ist, beschreibt
damals, 1813, auf eindringliche Weise Friedrich Schleiermacher in seiner
Studie “Ueber die verschiedenen Methoden des Uebersetzens”.* Sobald sich
der Ubersetzer mehr als das unmittelbare, wortweise I“Jbertragen vornimmt,
steht er vor der grundsitzlichen Frage und vor der erhéhten Schwierigkeit

des das Ganze anstrebenden Verstehens. Und er “erhebt sich [...] immer



34

mehr tiber den Dolmetscher, bis zu seinem eigenthiimlichsten Gebiet, nim-
lich jenen geistigen Erzeugnissen der Kunst und Wissenschaft, in denen das
freie eigenthiimlichste combinatorische Vermogen des Verfassers” hin-
zukommt.* Das ist kein “mechanisches Geschift” mehr, sondern fithrt weit
dartiber hinaus. Der “freidenkende, geistig selbstthatige Mensch” und die
“lebendige Kraft des Einzelnen” werden den “bildsamen Stoff der
Sprache” zu “neuen Formen” weiterfithren.* Ein “denkendes und bil-
dendes Vermégen” nimmt sich dieses Dranges nach dem Verstehen des
ganzen Zusammenhangs an.*’

Diesem Anspruch hat, wie Levezow darstellt, auch der Hermeneutiker ge-
recht zu werden. Schon einleitend spricht er von einer “Disciplin der Kritik
und Hermeneutik”, zeigt aber gleich an, dass ein bloss fallweises Erkliren
nicht ausreicht, sondern dass dieses auf das Ganze einer erstrebten Erkennt-
nis ausgerichtet sein muss: “Ein Kunstwerk erkliren heisst aber nichts
anders, als die Bedeutung, den Sinn desselben aussprechen.” Der
Interpret orientiert sich demnach an dem “Erkenntnisgrund” ebenso wie an
den “Erkenntnismitteln”. Und das ldsst ihn dann nach jenem “erklirenden
Band zwischen den Formen und den Ideen” suchen. Es ist klar, dass
dies “in Haupterforderniss der Erklirung [...] Natur und Kunst-Kenntniss”
voraussetzt.* Hier erst beginnt das eigentliche “Geschift” der Hermeneutik.
Alle Formen der Kritik sind angemessen und gefordert, die “Totalkritik”
genauso wie die “Partialkritik” und zudem auch die “Konjektural-Kritik”.
Letztere meint ein “Verfahren der Restauration”, das fiir die Wiederherstel-
lung einer Vorstellung — “im Sinne und Geiste, im Styl und in der Manier des
urspriinglichen Verfassers” — notwendig ist.*” Lingst ist hier die Hermeneu-
tik — wie die Ubersetzung in Schleiermachers Analyse — iiber ein bloss be-
schreibendes oder feststellendes Verfahren hinausgewachsen; es dient der
Verfestigung oder gar der Herstellung eines sinnstiftenden Kontexts, was
iber ein “Band” — einmal mehr eine textile Metapher — geschehen soll.
Dass diese Auffassung nicht von jedermann geteilt wurde, erstaunt nicht
und wird von Levezow selbst belegt, indem er sich auf kritische Ausserungen
eines Karl Otfried Miillers und eines Friedrich Gottlieb Welcker bezieht
und gegeniiber deren Einwinde darauf besteht, dass es fiir schriftliche
Denkmiler genauso wie fiir Kunstwerke “eine besondere, wissenschaftlich
verbundene, formelle Anweisung zu ihrer Erklirung geben sollte”.”" Es geht
letztlich darum, schriftliche und kiinstlerische Denkmiiler unter ein gemein-

sames wissenschaftliches Dach zu stellen, sie “zu einem wissenschaftlichen



Ganzen” zu verbinden, was voraussetzt, dass der zu beriicksichtigende Kon-
text entsprechend weit und umfassend, nimlich als auf das sinnstiftende

Ganze ausgerichtet, verstanden wird.”

Iv.

“zU VIEL ALLGEMEINHEIT”

“... dass es besser sei, den nun doch einmal unausweichlichen
Empirismus dieser Personen geistreich und griindlich zu betreiben
und hindurchzufiihren, als schlaff und lissig,
was in keinem Verhiltniss Nutzen bringt.”

Karl Friedrich von Rumohr, “Brief des Herrn von Rumohr
an Herrn Hofrath Thiersch, in Bezug auf Kunstblatt 1831, Nr. 45. 46",
in: Julius Kayser (Hg.), Zur Archiologie oder zur Geschichte und Erklirung der
alten Kunst. Abbandlungen von Friedrich Creuzer,
Leipzig und Darmstadt: Carl Wilhelm Leske 1846, Nachtrige I, S. 99

“Hier traf Rumohr mit Alexander von Humboldt zusammen,
der, eben von seiner amerikanischen Reise zuriickgekehrt, jene ihm
eigentiimlichen poetisch-naturwissenschaftlichen Naturanschauungen
in Blick und Rede aussprechend, Rumohr zur lebhaftesten Bewunderung
hinriff und ihn von seiner bisher rein kiinstlerischen Auffassung
der Naturformen zur Betrachtung ihres innern Wesens lenkte.”
Heinrich Wilhelm Schulz, Karl Friedrich von Rumohr, sein Leben

und seine Schriften, Leipzig: F. A. Brockhaus 1844, S. 11

Ohne Risiko lisst sich das hermeneutische Geschift nicht betreiben. Das
zeigt insbesondere Levezows Vorschlag einer “Konjektural-Kritik”, bei der
sich — im Wissen um die erhohte Schwierigkeit — die Untersuchung der
“feinsten Unterschiede” als Voraussetzung einer ganzheitlich umfassenden
“Wiederherstellung im Sinne und Geiste” aufdringt.”® Zwischen dem “un-
ausweichlichen Empirismus” und einer angestrebten Verallgemeinerung, die
im Gegenzug gleich als “zu viel Allgemeinheit”* in Frage gestellt wird, soll
sich jedoch kein Abgrund auftun, sondern sollen Harmonie und Uberein-
kunft entstehen.

Es ldsst sich nicht iibersehen, dass sich die Frage des Kontexts gerade
hier in besonderer Weise stellt. Trotz, ja, so scheint es, gerade wegen aller



36

Mingel an Wissen und Kenntnis meldet sich umso mehr das Bediirfnis
nach tieferer Einsicht und grundsitzlicherem Verstindnis. Kaum vermeid-
bar vermengen sich dabei der Gegenstand der Betrachtung und der auf
diesen gerichtete Blick, mittelbar “Realitit” und “Idealitit” eines Sachver-
halts. Dort 16st sich die schwierige Diskussion irgendwann auf und bleibt
in der Schwebe; ‘man nimmt es in Kauf’ oder aber zettelt eine neuerliche
Kontroverse an. Eine solche hat nach 1800 die verschiedenen Zweige der
Altertumswissenschaft erfasst. Friedrich Thiersch erinnert in einem Brief
an Friedrich Creuzer daran, dass neben der realen, “auf die Wirklichkeit
der Dinge” gegriindeten und darin “gleichsam eingefriedigt” erscheinenden
Sichtweise die “andere”, “reinere und hohere, d.h. ideale Bilder” anstrebende
keineswegs neueren Ursprungs sei, “sondern im Alterthume selbst begriindet
gewesen” und iiberliefert sei.”” Man wird also schwerlich diese nach tieferem
Verstindnis verlangende, vertiefte Betrachtungsweise ausschliesslich als a
posteriori hinzugesetzte abfertigen wollen; sie besitzt vielmehr ihre eigene
Geschichte und Tradition und bezieht daraus ihre Berechtigung und Auto-
ritit. Es liegt gleichsam in der Natur der Sache, nach einem “tieferen Sinn”
und — damit gleichbedeutend — nach einem “héheren Sinn” zu forschen. Und
so geht es auch darum, “in der kiinstlerischen Nachbildung natiirlicher Er-
scheinungen” mehr als “etwa eine Reflection nach mathematischen Grund-
gesetzen”, nimlich “ein Geisteswerk” zu erkennen.*

Gegen eine solche Reduktion wehrt sich Karl Friedrich von Rumohr
in der Tat — noch einmal — energisch, nachdem ihn Thiersch wegen sei-
ner Vorstellung der Naturnachahmung zitiert hat, gemiss der es sich um
“mehr ein Versenken in ihr Inneres, ein Auffassen derselben mit dem Geist
und ein geldutertes und klares Hervorbringen ihres Wesens durch den
schaffenden Geist des Kiinstlers” handle; “ungefihr eben so, wie es Schel-
ling bezeichnete”, erginzt Thiersch.”” Doch scheint er dabei, so Rumohr
in seiner Reaktion auf den Thiersch’schen Brief an Creuzer, allzu schnell
in eine allgemeine Uberlegung hineinfiihren zu wollen; “zu viel Allge-
meinheit”, ruft Rumohr Thiersch zu.”® (Abb. 10) Er unterscheidet die
“speciellere Nachbildung”, deren sich der Kiinstler bedient, von einem -
universalen — Naturbegriff, wie ihn die Wissenschaft, “ja selbst das gemeine
Leben” kennt.”” Und doch geht es ganz prizis um den Zusammenhang des
einzelnen kiinstlerischen Aktes mit dem Allgemeinen, was Rumohr von dem
“nie ruhenden Auffassen des Einzelnen mit steter Beziehung auf das Durch-
waltende und Allgemeine” sprechen lisst, was den Kiinstler letztlich frei und
unabhiingig von konkreten Modellen macht.® Deshalb grenzt er sich gegen



37

»

Zur

*Arcl'naaologle

oder zur

Lk

.
;Geschichte und Erklirung der alten Kunst.

Abhandlungen
von

Friedrich Creuzer,

Doctor der Philosophle , der Theolagie und beider Rechic, ordentlichem Professor der siten Literatur su
] Badischem und Comthur des Grossherzogl. Badischen Ordens vom
Zshringsr Liwen, Ritler des Konigl. Fransisischen Ordens der Ehreulegion, Mitglied des Institats von
+ der Kinigl Bayerischen Akademie der Wissenschalien in Munchen , der Konigh Dinisches in
der Kanigl. in Amsterdam , der Kinigl Societil in Goltingen,
des arehiolugischen Instituts fn Rom uod mehrerer anderer gelchrien Gesellechaften,

‘l*l-lgl
von

Julius Kayser,
Gymnasiaflchrer in Darmstadi.

*

e — 0, ), q—

* Leipsig und Darmftadt.
Druck und Verlag von Carl W‘.llholu Leske.
1846,

i

|

Abb. ro: Julius Kayser (Hg.), Zur Archiologie oder zur Geschichte und Erklirung
der alten Kunst. Abhandlungen von Friedrich Creuzer, Leipzig und Darmstadt:
Carl Wilhelm Leske 1846, Titel

einen “einseitig aufgefassten, der nothwendigen Verkettung aller
Dinge widerstrebenden Idealismus” genauso ab, wie gegen den von
Creuzer stammenden Vorwurf, ein “hartnickiger Empiriker” zu sein.” (Als
diese Dokumente 1846 im zweiten Band der “Deutschen Schriften” Creuzers
erscheinen, ist Rumohr tot, und Creuzer bewahrt ihn — trotz gelegentlichen
Dissenses — in Erinnerung als einen Menschen, der “mir doch im Leben
personlich sehr theuer und liebe gewesen”.”)

Der Kontext, so scheint es, muss sich erst noch den Platz ‘zwischen’
den Polen von Idealitit und Empirie erobern. Vermittelnd hat sich frith



38

der Psychologe eingeschaltet und neben dem Geschift des Hermeneutikers,
auf das sich spiter Levezow bezieht, das “Geschift des Psychologen” in
Anschlag gebracht, so der Titel einer 1806 erschienenen Abhandlung des
nicht weiter bekannten Heidelberger “Doctor Weidenbach”.® Von der
Natur, die iiber ihre verwandten Glieder eine Familie bildet, und von den
Wissenschaften, die auch “nur eine grosse Familie ausmachen” sollten, ist
anfangs die Rede; vor dem Hintergrund der Frage, ob denn, was “den Namen
der Wissenschaft fiithrt, wirklich Wissenschaft sey”, beklagt der Autor
dann aber die Benachteiligung der Empirie.** Zudem, sei es unter allen
“empirischen Wissenschaften” die Psychologie, iiber der ein besonders
“ungiinstiges Schicksal” gewaltet habe.” Der Rezensent der Fenaischen
Allgemeinen Literatur-Zeitung vom 14. April 1810 kommentiert Weidenbachs
Erérterungen: “ob er das Verstehen recht versteht”, sei zweifelhaft. Den
Rezensenten mutet diese ‘Psychologie’, wie er am Schluss sagt, “etwas
seltsam” an.” Ganz besonders anstdssig erschien ihm die auf die damalige
Situation der Psychologie bezogene Ausserung Weidenbachs, “dass man bei
der Beurtheilung dieser Erfahrungswissenschaft und bei der Bestimmung
ihres Werthes nicht blos das betrachten miisse, was sie bis jetzt geworden
ist, sondern auch das, was sie ihrer Natur und ihrem Wesen nach werden
kann”.”

Doch gerade auf solcherlei Fragen kommt es an. Levezow riickte nach
solcher Massgabe von einer an die alleinige Deutung gegebener Texte
gebundenen Hermeneutik ab und verlangte nach einer “allgemeinen Er-
klirungskunst der Kunstwerke iiberhaupt”.”® Der “Sinn”, der sich
damit verbindet, ist auch die Quelle, aus der sich neue Kunst entwickeln
kann — und eben nicht aus mechanischer Spiegelung gemiss einer falsch
verstandenen Nachahmungstheorie. Rumohr, der sich auf differenzierte
Weise dieser Frage annimmt, setzt sich damit — scheinbar — in die Nesseln.
Allein, dass sich zwischen Idealitit und reiner Empirie ein dritter Weg
abzeichnet, entspricht einer alten, auf Galen zuriickfitlhrbaren Einsicht.
Neben dem rein logisch-rationalen und dem empirischen Zugang zeigt
sich noch jene “methodica ratio”, die von den Phinomenen (“ex appa-
rentibus”) ausgeht und gleichsam durch die Anstrengung des Weges
zur Einsicht gelangt, somit aus der Erfahrung — und aus dem Kontext —
lernt.”



V.
KonTExT UND GEDACHTNIS: “SEMIOTICA REMEMORATIVA” ...

UND DER BLICK NACH VORN

“In tota Theoretica institutionum Medicarum serie nulla est
intricatior doctrina, quam semiologica, qua enim signa in uno individuo,
& morbo satis probata sunt; in altero pro millenis circumstantiarum
variationibus fallunt.”

Joannes Ludovicus Christophorus Beringer, Dissertatio Inauguralis Medica
SEMIOLOGIAM HIPPOCRATIS sive Doctrina de Signis Sanitatis et Morborum
Succinctis Thesibus proponens [....] sub praesidio [...] D. foannis Martini
Anastasii Orth, Wiirzburg: Marcus Antonius Engmann 1731, S. [100]

Wenn es um die Zusammenfithrung von Empirie und grundsitzlicher Ein-
sicht geht, steht die Medizin an vorderster Front. Auf Galen bezieht sich
auch Giulio Camillo, als er — wie spiter beispielsweise Rumohr — den Weg
beschreibt, wie man aus dem Allgemeinen, dem “universal artificio”, und aus
dem Einzelnen und Besonderen, der “particolar materia”, ein Ganzes, einen
“corpo solo”, bilden soll.” Der Arzt solle alles iiber Gesundheit und den
menschlichen Korper wissen, jedoch im konkreten, einzelnen Fall moglichst
prizis auf die unverwechselbaren Merkmale im Einzelnen eingehen kénnen.
Damit steht die Diagnose im Mittelpunkt, die sich auf Zeichen verlassen
will, die ihrerseits immer noch ‘zu allgemein’ und zu wenig verlisslich sind,
da allen denkbaren Variationen und Umstinde ausgeliefert. Diesen schein-
baren Widerspruch — oder eben besser: diese Schwierigkeit — fasst Johann
Ludwig Christoph Beringer in seiner unter dem Titel einer Semziologia Hippo-
cratis publizierten Bamberger Dissertation von 1731 in der These zusammen,
nach der die medizinische Semiologie das verzwickteste Problem darstellt,
weil in Anbetracht der tausend Umstinde die Deutung der Zeichen in einem
Falle zwar zutreffen mag, in einem anderen jedoch nicht: “In tota Theoretica
institutionum Medicarum serie nulla est intricatior doctrina, quam semiolo-
gica, quae enim signa in uno individuo, & morbo satis probata sunt; in altero
pro millenis cicrcumstantiarum variationibus fallunt.””* (Abb. 11)

Man kann sich noch so sehr auf eine “Doctrina de Signis” verlassen wol-
len, auch eine Semiologie, die sich nahe an die Dinge heranmacht, bleibt
eine ‘Doktrin’ von den méglichen Zeichen, sobald sie sich auf deren allge-
meinere Giiltigkeit verlisst und dem Logos im Wort Semiologia allzu sehr

vertraut. Die Spannung zwischen dem einzelnen Fall — und dessen prizisen,



40

win
v .
-

~mssznmﬁo INAUGURALIS MEDICA

SEMIOLOGIAM
HIPPOCRATIS

DOCTR[NAMDE SIGNIS
.SANITATIS ET MORBORUM

Succintis Thefibus proponens
QUAM

A MAJOREMDEL TRLUN{HS GLORIAM.
IN ALMA ]EOO-F RANCICA WIRCEBHR@NSIHM
UNIVERSITATE

INCLYTA FACULTATIS MEDIC/ CONSENSU,
SUB PRESIDIO
PRENOBILIS, CLARISSIMLET EXPERTISSIM! DOMINI

D. JOANNIS MARTINI °
~ ANASTASII ORTH,
Phnlof Chtruri& Medicinz Do&oris, ejusdem%lc Pro-

fefloris Publici, & Ordinarii, Reverendiffimi & Celfif, Principis
Bambcrgenﬁs & Wirceburgcnﬁs Confiliarii
- Exantlatis de more rigidis Examinibus ,
PRO SUPREMA DOCT OR TUS MEDICI LAUREA
~, ANNEXISQUE PRIVILEGIIS RITE CONSEQUENDIS,
Publica Litteratorum Difquifitioni fubmittit
AuTHoRr, & RESPONDENS

]OANNLS LUDOVICUS CHRISTOPHORUS BERIN GER,
Bambergenfis AA. LL. & Phil. Magift. Medicina Candidatus.
; N CONSUETO AUDITORIO MEDICO .
Anno MDCCXXXI, Menfe Funio, Die  hord offavi matutini.

HERBIPOLI, Typis Marci Antonii Engmann, Univerfit, Typographi, Asne 1731,
ﬁ ' : {
"
Abb. 11: Joannes Ludovicus Christophorus Beringer, Dissertatio Inauguralis Medica

SEMIOLOGIAM HIPPOCRATIS sive Doctrinam de Signis Sanitatis et Morborum [...] sub Presidio
[...] D. Joannis Martini Anastasii Orth, Wiirzburg: Marcus Antonius Engmann 1731, Titel

unmissverstindlichen Zeichen — und dem verallgemeinernden Drang, daraus
zu lernen, bleibt bestehen und gehért zum Kontext, der dies alles zusammen-
und in stindigem Austausch und immerwihrender Begegnung hilt. Beringer
wihlt in seiner Dissertation als Ubersetzung des griechischen Aéyoc “sermo”;
es geht um Erliuterung und Lehre, zumal ja von Beginn an die Semiologie
in eine allgemeine, grundsitzliche (“generalis”) und in eine fallbezogen spe-
zifische (“specialis”) Disziplin unterschieden wird, die beide miteinander in
stindigem Vergleich stehen.” Den “signa” bleibt die gemeinsame Orientie-

rung an den Phinomenen selbst; mitihnen verbindet sich die Wahrheitssuche,



auch wenn — und gerade wenn — daraus eine Prognostik entwickelt werden
soll. Was an Verallgemeinerung aus der Analyse der Zeichen gewonnen wird,
ist diesem Ziel zugeordnet: “Simplicitas veritatis sigillum.” Mit Ver-
weis auf das Motto des berithmten romischen Arztes Giorgio Baglivi zitiert
Beringer am Ende seiner Vorrede dieses plausible Motto wirksamen, erfolg-
reichen Vorgehens.” Die Verallgemeinerung und die Einfachheit stellen sich
in den Dienst der Effizienz angewandter Einsicht und Erkenntnis — aus
dem Kontext heraus! Also werden vergleichende Verfahren in gebiihrender
Weise beriicksichtigt, die “comparatio” und der “Analogismus” miissen zwi-
schen dem einzelnen Fall und der bereits ‘daraus’ — aus dem vergleichbaren
Fall und den vergleichbaren Zeichen — gewonnenen allgemeineren Einsicht
vermitteln.” Beringer trigt dem in seinen “Corollaria” Rechnung, indem er
gerade hierin die Differenz zur ‘blossen’” Empirie erkennt (“optime distin-
guere ab empyrico”) und dementsprechend betont; man weiss schon immer
etwas und lernt — und kommuniziert (“sermo”!) — aus der Erfahrung.” Die
Galen’sche Auffassung, dass man ‘auf dem Weg’ und ‘durch den Weg’ iiber
die erste Erfahrung hinaus dazulernt, dabei grundsitzlichere Einsichten an-
strebt, gleichwohl aber stets bei den Erfahrungen bleibt, steht hier deutlich
im Hintergrund.” Ein induktiver Weg! Daniele Barbaro hat dieses Modell,
an den Architekten adressiert, im Proemium seines Vitruvkommentars 1556
in den Satz gefasst: “Nasce ogni Arte dalla Isperienza.”” Die Kompetenz
und damit verbunden eine grundsitzlichere Einsicht entwickeln sich aus
wiederholter Erfahrung. Und die derart gewonnene Kunst bzw. Kompetenz
(“ars”) erweist sich insofern blosser Erfahrung tiberlegen, als zusitzliche und
grundsitzliche Einsichten dazugekommen sind, gegeniiber denen die Er-
fahrung fiir sich allein genommen zuriickbleibt: “la dove la Isperienza opera
senza ragione”.” Barbaro interpretiert dementsprechend Vitruv: “Vitr. vuole
che la Isperienza sia con la cognitione accompagnata”.’”” Und der romische
Arzt Giorgio Baglivi fasst den Vorgang, Manilius zitierend, kurz zusammen:
“Artem experientia fecit, exemplum monstrante viam.”®

Der Weg ist das Ziel! Beringer hat in seiner Semiologia Hippocratis eine
Zeitachse hinzugesetzt und den zeitlichen Wirkungszusammenhang genauer
untersucht. Er unterscheidet dementsprechend zwischen einer Semiologia
“diagnostica”, die den vorliegenden Fall (“conditionem hominis prae-
sentem”) betrachtet, die “prognostica”, die sich auf die zu erreichende
Heilung (“solutionem morbi futuram”) bezieht, und schliesslich die “ana-
mnistica sive rememorativa”, “quae praeterita indaganti Medico mani-

festant”, die dem forschenden Arzt die gemachten Erfahrungen offenlegt.”



42

Der Kontext ist gefragt. Ein Vorginger Beringers, Daniel Andreas
Herstelle, hat dies 1699 in seiner Disputation De Signis Medicis exercitatio
prima in Helmstedt mit dhnlichen Worten erldutert. “Scire nempe ante
debet in singulis morbis symptomata quae ordinarie morbum comitantur,
illorumque connexionem, ut uno apparente de alio mox cogitatio incidat, &
tota illorum series memoriae succurat. Nec minus in promptu debent esse
causae procatarcticae quae morbum talem excitare, & antecedentem causam
in actum deducere consueverunt.”” Man weiss also um die Zusammenhiinge
und genauso um die besondere Sorgfalt, die bei deren Ausdeutung herrschen
soll. Und dass diese “connexiones” mit “historia”, mit Geschichte gleich-
zusetzen sind, ist offensichtlich. Herstelle setzt in diesem Sinne “natura”,
“historia” und die “phaenomena” nebeneinander; zusammen beschreiben sie

den relevanten Kontext.®

Hermeneutik und Semiologie scheint gemeinsam, dass sie sich im Kontext ein-
zurichten trachten, um dort brauchbare Voraussetzungen fiir ihre Einsichten
und Schliisse zu finden. Gleichgiiltig, ob aus der Textkritik oder aus der
medizinischen Diagnostik entwickelt, geht es auch immer darum, Erfahrung -
trotz und dank ihrer geschichtlichen Umstinde und Bedingungen - als
verlissliche Grundlage zu erkennen und sie nach dieser Massgabe aus ihrer
zeitlichen — und kontextuellen — Beschrinkung herauszuholen und zu be-
freien, ohne dass der urspriingliche Zusammenhang vergessen oder aufgege-
ben werden miisste. Das tibersteigt dann die reine Empirie, weil es, soweit
dies geht, in der Aus- und Weiterbildung des Kontextes — und oft auch in der
Rekonstruktion von Wissen — erst die Grundlage wirklichen Verstehens her-
stellt. Es liegt in unserem Ermessen und erfordert entsprechende Umsicht
und Klugheit, wie eng wir den jeweiligen Gegenstand betrachten und es
dabei belassen oder ob wir ihn weiter fassen, um — so die Hoffnung und das
berechtigte Anliegen — gleichsam zum innersten Wesen vorzudringen. Vor-
sicht und Bescheidenheit sind bei solch riskanten Manévern angesagt. Auch
hier scheint der Arzt der Erfahrenste zu sein; Baglivi beginnt die Einfithrung
seiner Werkausgabe 1696 mit der Vorstellung der “prudentia” als der am
meisten ernstzunehmenden Angelegenheit, ja, er setzt die Medizin mit der
Vorsicht oder aber mit einer “prudentiae species” gleich.* Ein hierzu pas-
sender Satz stammt von Max Planck: “Bei Lichte betrachtet miissen wir mit
Fug und Recht als erstes Wunder die Tatsache verzeichnen, daf§ wir iiber-
haupt in der Natur Gesetzmifiigkeiten vorfinden, die fiir die Menschen aller
Linder, Volker und Rassen genau die gleichen sind.”™ (Abb. 12) Ob man



43

Abb. 12: Max Planck, Sinn und Grenzen der exakten Wissenschaft. Vortrag gehalten [...]
im November 1941, Leipzig: Johann Ambrosius Barth Verlag 1942, Umschlag

tiberhaupt zu solchen Ufern gelangt, ist mehr als fraglich. Hilfsmittel — durch-
aus probate! - sind sie gleichwohl, die Hermeneutik und die Semiologie, und
der Kontext ist ihr offenes Revier, in dem es sich lohnt, nach bewihrter (!)
Weise einen Schritt in die richtige Richtung zu tun. Der besondere Vorteil
im Umgang mit Kontext ist — gerade im Vergleich mit dem “Wunderbaren”,
das sich fiir Max Planck mit der Entdeckung von Gesetzen verbindet — wohl
der, dass es ohne Beschrinkung und Einschrinkung gar nicht geht. Darin
zeigt sich das Geschichtliche, das sich davon und von den Wirklichkeiten
nicht trennen lisst.



Cf. I. Kant, “Beantwortung der Frage: Was ist Aufklirung?”, in: Berlinische Monatsschrift,
1784, Zwdolftes Stiik, December, Vierter Band, Berlin: Haude und Spener 1784, S. 481-494.
Cf. Moses Mendelssohn, “Ueber die Frage: was heifit aufkliren?”, in: Berlinische Monats-
schrift, 1784, Neuntes Stiik, September, Vierter Band, Berlin: Haude und Spener 1784,
S. 193—200, hier S. 195.

Cf. I. Kant, “Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht”, in: Ber/i-
nische Monatsschrift, 1784, Elftes Stiik, November, Vierter Band, Berlin: Haude und Spener
1784, S. 385—¢11.

Cf. Z. [= Johann Friedrich Zollner], “Der Affe. Ein Fabelchen.”, in: Berlinische Monatsschrift,
1784, Elftes Stiik, November, Vierter Band, Berlin: Haude und Spener 1784, S. 480.

Cf. Kant, Beantwortung der Frage, op. cit. (wie Anm. 1), S. 494.

6 Id., S. 481.
7 Cf. Johann Friedrich Zéllner, “Ist es rathsam, das Ehebiindnif} nicht ferner durch die Reli-

10

II

12

13

14
15
16

17
18

19

20

21

22

23
24

gion zu sanciren?”, in: Berlinische Monatsschrift, Zwolftes Stiick, December 1783, Zweiter
Band, Berlin: Haude und Spener 1783, S. 508-517, Anmerkung S. 516.

Cf. Kant, Beantwortung der Frage, op. cit. (wie Anm. 1), S. 481.

Cf. M. Mendelssohn an Nicolai, in: “Ueber Freiheit und Nothwendigkeit”, in: Berlinische
Monatsschrift, 1783, Siebentes Stiik, Julius 1783, Berlin: Haude und Spener 1783, S. 1-11,
hier S. 4.

Cf. Mendelssohn, Ueber die Frage, op. cit. (wie Anm. 2), S. 193.

Cf. dazu: Werner Oechslin, ““Poetando”; “nous poétisons”. TEXTE — wissenschaftliche und
andere: TEXTE!”, in: SCHOLION 7/ 2012, Bulletin der Stiftung Bibliothek Werner Oechslin,
Basel: Schwabe Verlag 2012, S. 5-23.

Cf. Erwin Panofsky, “Ikonographie und Ikonologie. Eine Einfiihrung in die Kunst der
Renaissance”, in: id., Sinn und Deutung in der bildenden Kunst (Meaning in the Visual Arts),
Koln: DuMont 1975, S. 36.

Cf. Erwin Panofsky, “Zum Problem der Beschreibung und Inhaltsdeutung von Werken der
Bildenden Kunst”, in: Logos, Bd. XXI, 2, Tiibingen: J. C. B. Mohr 1932, S. 103-119, hier S. 105.
Id., S. 104.

Id., S. 118.

Id., S. r18f.

Id., S. 116.

Cf. Heinrich Wolfflin, Italien und das italienische Formgefiibl, Minchen: F. Bruckmann 1931,
S. v—vi (Vorwort). Es ist in unserem Zusammenhang wichtig, dass die formalen genauso wie
die semantischen Aspekte in diese kontextuellen Uberlegungen einfliessen; beide, Wolfflin
wie Panofsky, reden von formpsychologischen Grundlagen.

Cf. Gottried Semper, Der Stil in den technischen und tektonischen Kiinsten, Erster Band. Textile
Kunst, Frankfurt am Main: Verlag fiir Kunst und Wissenschaft 1860, S. vi (Prolegomena).
Cf. Heinrich Wolfflin, Prolegomena zu einer Psychologie der Architektur, Miinchen: C. Wolf &
Sohn 1886, S. 19: “Doch ich breche dieses Betrachtungen ab. [...] Wir wenden uns zu den
allgemeinen Formgesetzen.”

Id., S. so.

Cf. Erwin Panofsky, Zum Problem der Beschreibung und Inhaltsdeutung von Werken der
Bildenden Kunst, op. cit. (wie Anm. 13), S .1109.

Id., S. 113.

Cf. Immanuel Kant, Critik der reinen Vernunft, Zweyte hin und wieder verbesserte Auflage,
Riga: Johann Friedrich Hartknoch 1787, S. xiii (B XIII). (Nachfolgend dem Satz: “Sie [=“fast



25

26
27

28

29

30

31
32
33
34
35

36
37
38
39
40

41
42

43

45
46
47
48
49

45

alle Naturforscher”] begriffen, dass die Vernunft nur das einsieht, was sie selbst nach ihrem
Entwurfe hervorbringt [...]".)

Cf. Johann Joachim Eschenburg, Archiologie der Literatur und Kunst, Berlin und Stettin:
Friedrich Nikolai 1787, S. 5.

Id., S. 4.

Ibid., “Die Kunstkenntnisse entstanden friiher, als die wisssenschaftlichen, weil bey jenen
das Bediirfnifi, welches sie veranlasste, dringender, auch die Miihe, sie zu erlangen geringer,
und mehr eine Frucht der Erfahrung als des Nachdenkens war.” — Eine Parallele zu Gedan-
kengiingen, wie sie Panofsky 1932 anstellt, lisst sich bei aller anderen Ausrichtung der
Argumentation nicht iibersehen.

Cf. Karl Otfried Miiller, Prolegomena zu einer wissenschaftlichen Mythologie, Gottingen: Van-
denhoeck und Ruprecht 1823, S. [iii].

Cf. Johann Gottfried Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, 1, Riga/
Leipzig: Johann Friedrich Hartknoch 1784, S. 216ff.: “Der Mensch ist zu feinern Sinnen,
zur Kunst und zur Sprache organisiret.”

Cf. Moritz Schlick, Gesetz, Kausalitit und Wabrscheinlichkeit (1931), Wien: Gerold & Co.
1948, S. 3.

Cf. Semper, Stil, op. cit. (wie Anm. 19), S. 13.

Cf. Sextus Empiricus, Adversus Mathematicos ..., Antwerpen: Christopher Plantin 1569, S. 76.
Id., S. 77.

Cf. Albrecht Diirer, [Institutiones Geometricae], Paris: Wechel [1532] 1535, S. 1.

Honoré de Balzac, Le Chef-d’@uvre inconnu, in: id., Oeuvres illustrées de Balzac, Paris: Chez
Marescq et Compagnie 1851-1853, vol. 8, 1851, S. 44 (Paginierung pro Beitrag mit S. 1
beginnend), cf. http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6kr16911k/f323.image (per 1.8.2014).
Fiir diesen Hinweis danke ich herzlich Anja Buschow Oechslin.

Cf. oben (Anm g).

Cf. Roland Barthes, S/Z, Paris: Editions du Seuil 1970, S. 9.

Id., passim und S. 21, S. 27.

Cf. Semper, Stil, op. cit. (wie Anm. 19), S. 13.

Cf. " [= Diderot], “Contexture”, in: Encyclopédie, ou Dictionnaire Raisonné des Sciences, des Arts
et des Métiers, IV, Paris: Briasson/ David / Le Breton/ Durand 1754, S. 113.

Cf. (G) [= Abbé Mallet] “Contexte”, in: Encyclopédie, IV, 1754, op. cit. (wie Anm. 40), S. 113.
Cf. dazu mit Bezug auf Heidegger, Schelling und dessen Verweis auf Adelungs Worterkli-
rung als Weg, der “[...] an keinen bestimmten Ort geht”: Ulrich von Biilow / Dorit Krusche
(Hg.), Hans Blumenberg. Quellen, Marbach: Deutsches Literaturarchiv Marbach 2009, S. 22.
Cf. Konrad Levezow, Uber archdologische Kritik und Hermeneutik. Eine Abbandlung gelesen in
der Kiniglichen Akademie der Wissenschaften zu Berlin am 21. November 1833, Berlin: Druckerei
der Konigl. Akademie der Wissenschaften 1834, S. 2.

Cf. Friedrich Schleiermacher, “Ueber die verschiedenen Methoden des Uebersetzens (Vor-
gelesen den 24sten Junius 1813)”, in: Abbandlungen der Philosophischen Klasse der Kiniglich-
Preussischen Akademie der Wissenschaften aus den Jabrem 1812-1813, Berlin: Realschul-
Buchhandlung 1816, S. 143-172.

Id., S. 146.

Id., S. 148.

Id., S. 140.

Cf. Levezow, Uber archiologische Kritik, op. cit. (wie Anm. 43), S. 5.

Id., S. 6.



50
51
52
53
54
55

56

57
58
59
60
61
62

63

64
65
66
67
68
69

70

71

72
73
74

75
76

77

78

79
8o

Id., S. 13.

Id,, S. 19.

Id., S. 21.

Id., S. 13.

Cf. unten und Anm. 58.

Cf. “Ueber das Ideale in der griechischen Plastik. Ein Brief Fr. Thierschs an Fr. Creuzer”
(183 1), in: Julius Kayser (Hg.), Zur Archiologie oder zur Geschichte und Erklirung der alten
Kunst. Abbandlungen von Friedrich Creuzer, Leipzig und Darmstadt: Carl Wilhelm Leske
1846, Nachtrige I, S. 82—96, hier S. 85.

Cf. “Brief des Herrn von Rumohr an Herrn Hofrath Thiersch, in Bezug auf Kunstblatt 1831,
Nr. 45. 467, in: Kayser / Creuzer, Zur Archiologie, op. cit. (wie Anm. 55), S. 97-99, hier S. 97.
Cf. Thiersch, Ueber das Ideale, op. cit. (wie Anm. 55), S. 87.

Cf. Rumobhr, Brief an Thiersch, op. cit. (wie Anm. 56), S. 97.

Ibid.

Id., S. 98.

Id., S. 99, 98.

Cf. Friedrich Creuzer, “Il. Aphorismen iiber die bildende Kunst der Alten”, in: Kay-
ser/ Creuzer, Zur Archiologie, op. cit. (wie Anm. §5), S. 1oo-110, hier S. 110.

Cf. Weidenbach, “Das Geschift des Psychologen. Ein Versuch”, in: Carl Daub / Friedrich
Creuzer (Hg.), Studien, Zweiter Band, Frankfurt/Heidelberg: Mohr und Zimmer 1806,
S. 325-358.

Id., S. 325, 326.

Id., S.327.

Cf. Jenaische Allgemeine Literatur-Zeitung, Nr. 87, 14. April 1810, Sp. 8of.

Cf. Weidenbach, Das Geschiift des Psychologen, op. cit. (wie Anm. 63), S. 327.

Cf. Levezow, op. cit. (wie Anm. 43), S. 4.

Cf. Claudii Galeni Pergameni Definitiones medicae, lona Philologo interprete, Lyon: Franciscus
Tustus 1539, fol. 4r und v.

Cf. Giulio Camillo, Due Trattati [...] L'uno delle materie, che possono venir sotto lo stile
dell’eloquente; Paltro della imitatione, Venezia: Farri 1544, fol. 11v.

Cf. Joannes Ludovicus Christophorus Beringer (“Author, & respondens”), Dissertatio Inau-
guralis Medica Semiologiam Hippocratis sive Doctrina de Signis Sanitatis et Morborum [...] sub
praesidio [...] D. Joannis Martini Anastasii Orth, Wiirzburg: Marcus Antonius Engmann 1731,
S. [100].

Id,S. 1, § L

Id., Prooemium, o. S.

Id., S. 5, § XVIL. (Die “comparatio” meint hier den Vergleich zwischen dem Gesunden und
den Kranken und bemisst die Distanz, die “proportio” und “disproportio”, die “recessio”
und die “accessio”.)

Id., S. [100].

Cf. oben und Anmerkung 69.

Cf. Daniele Barbaro, I Dieci Libri della Architettura di M. Vitruvio Tradutti et Commentati [...],
Venezia: Marcolini 1556, S. 6 (Proemio).

Ibid.

Ibid.

Cf. Giorgio Baglivi, Opera omnia, Editio XVIII, Bassano: (ohne Verlagsangabe) 1737, S. 22
(Authoris praefatio, 1696).



47

Cf. Beringer, Dissertatio Inauguralis, op. cit. (wie Anm. 71), S. 2, § VL.

Cf. Daniel Andreas Herstelle, De Signis Medicis Exercitatio Prima (Praeside Friderico Schra-
dero), Helmstedt: Georg-Wolfgang Hamm 1699, o. S., § IIL.

Ibid.

Cf. Baglivi, op. cit. (wie Anm. 80), S. 22.

Cf. Max Planck, Sinn und Grenzen der exakten Wissenschaft, Leipzig: Johann Ambrosius Barth
Verlag 1942, S. 13.



.



49

TAFEL 1

[Giorgio Valla, Hg.], Hoc in uolumine hac opera continentur. Cleonida
harmonicum introductorium interprete Georgio Valla Placentino. L. Vitruuii
Pollionis de Architectura libri decem ..., Venezia: Simone Bevilacqua 1497, Titel



Alex. Spechi delin.et ineid.

.

g
:
|~
&~
=
(q
~
E
S
=
b
€
Q
g
>
<
=
oy
b
=
2
[N
™
Q
=
n.

TAFEL 11
“PROSPECTUS BASILICZE SS. IOHANNIS ET PAVLI”, in: De Sanctis Martyribus Jonan~e
et Pauro, eorumque Basilica In urbe Roma vetera monimenta, Studio & opera
Philippi Rondinini Faventini, Collecta & concinnata, Romae: Franciscus Gonzaga
1707, Tafel 1, gezeichnet und gestochen von Alessandro Specchi



Dacem

om' "‘"&.@ 1

Lol

e 3
VETEL
pon!

LXV Pis il

=
-
=
=
-
z
=
=)
w
=
=
<
-
-
I
=]

i i

oo P

(HEIS.QUAE SVPERSYNT |

aeweis formeis. Romae ammo § alutic

i

.

IMPERATORVM ROMANORVM EX

Owwpley Pamsiny Veronensis anctoris impens et

o

TAFEL 111

“circvs maximys”) in: [Panvinio d’Onofrio], Onvphrii Panvinii Veronensis,
De Lvdis Circensibvs, Libri 1. De Trivmphis, Liber Vnvs. Quibus vniuerfa fere
Romanorvm Vetervm sacra ritvsq. declarantvr, ac Figuris Aeneis Illustrantur.
cum notis Joannis Argoli r.v.n. et Additamento Nicolai Pinelli 1.c. Adiectis hac
nouiflsima editione Eruditifsimi Viri Ioachimi Ioannis Maderi Notis,
et figuris in lib. de Triumphis, Patavii: Typis Petri Mariae Frambotti Bibliop.
mpcLxxxi, Pag. 49 [zwischen S. 48 und 49]

S5I

MAXIMVS



52

NOUYELLE

MECANIQUE
STATIQUE.

DONT LE PROJET FUT DONNE
EN M DG LXXXVIE

Quvrage poftbume de M. V ARIG NON,, des Academies
Royales des Sciences de France , d’Angletene & de Pruffe ,
Leflewr du Roy en Philofophie an College! Royal , <& Pro-
ﬂ_ﬂ'mr des Mathematiques an College Magarin.

TOME PREMIER.

RN ARTY,
+ Chez Cravupe JomsBeE RT,ruéS. ]:1cqucs au coinde la rug
des Mathurins, 4 IIm.me Notre-Daine.

M. DCC. XX V.
Awvee Approbation ¢ Privilege du Roy.

TaFEL 1V
Nouvelle Mecanique ou Statique, dont le projet fut donné en M.pc.LXXXVII.
Ouvrage polthume de M. VarigNoN ..., Tome Premier/ 11,
A Paris: Chez Claude Jombert 1725, Titel



53

TareL v

Oeuvres de M. Mariotte, de ’Académie royale des s¢iences;
comprenant Tous les Traitez de cet Auteur ...,
Nouvelle Edition, Tome Premier /11, A Paris: Chez Charles-Antoine Jombert 1740
(Impressum iiberklebt: A la Haye, Chez Jean Neaulme), Titel



Q&m de 1'(5:'1'0521' & G))e.rqu& dans I )
Gorp.r de .‘Ctyu @ aCauz;rﬁaw(y. 2

T ; ‘”'f

Gcommfcza" 2 &1’ Stiegen i Veltibus

B e Der g Logis 3u_dih -

TareL vi
“Geometrischer Grundrifi der Stiegen und Veltibuli in der Fiirstl. Corps du Logis
zu Ludwigsburg”, in: Donato Giuseppe Frisoni, Vues de la Residence Ducale de
Louisbourg. / Underschiedliche Prospect und Grundrifi defl Hertzoglich
Wiirtembergischen Residenz-Schlosses Ludwigsburg,
Augsburg: Jeremias Wolffs Erben 1727, Tafel 11



TAFEL VvII

Guercino (Giovanni Francesco Barbieri, 1591-1666), Sisyphos, 1636,
Tusche auf Papier, 23,2 x 19,2 cm; vertikale Spiegelung des Originalscans,
cf. Abb. 1 und 3, S. 144 und 149 (The Samuel Courtauld Trust, The Courtauld
Gallery, London; Spiegelung: Ronny Hardliz)



TAFEL viII

Kupfertitel, in: Joseph Emanuel Fischer von Erlach,
Anfang einiger Vorstellungen der Vornehmsten Gebiude sowohl innerhalb
der Stadt als in denen Vorstidten von Wien, Wien: 0. V. 1719, Tafel 3



57

Frince DeTraulhfor

% ’1’2
Sallon 0

gr:

F=

Iy aur e

c/ﬂ%/’[n

e 0edS.
Oe fmiudlr i

cre
2

(1)

au milfeu

Veuede I0ran

M

ac.Caf

feg:

iR
=l
£ [l
<

”
1

‘i :‘B”a

pternk
Sul

A

it Ovaler

i e g
W i

Wi v
| P —

TAFEL 1x
“Prospect des Fiirstl: Trauthsonischen Pomerantzen Hauses”, “].E.F. d’ Erl. del.”,
“J.A. Delsenbach. sculpsit.”, in: Joseph Emanuel Fischer von Erlach,
Anfang einiger Vorstellungen der Vornehmsten Gebiude sowohl innerhalb
der Stadt als in denen Vorstidten von Wien, Wien: o. V. 1719, Tafel 23



ggatgimw%né%;w
ok
5
DIE UMDREHUNG
DER KRDE .

’/f:r,;, e Mﬁt g(’b
e Avfihund. al!

IDorRTMUND |

e i i "SI0 |

C ' /'.44/ ﬁd«&n&m" /3 '

1

%a ™
TAFEL X

Joh. Friedr. Benzenberg, Versuche iiber das Gesetz des Falls,
den Widerstand der Luft und iber die Umdrehung der Erde,
nebst der Geschichte aller fritheren Versuche von Galilii bis Guglielmini,
Dortmund: bey den Gebriidern Mallinckrodt 1804, Schmutztitel



59

%
.

9o
= ¢

TAFEL X1
Archigram, edited by Peter Cook /Warren Chalk/ Dennis Crompton /
David Greene/Ron Herron/ Mike Webb, London: Studio Vista Publishers 1972,
Umschlag, Exemplar mit Exlibris von James Stirling



60

TAFEL x11

Formes de I’Art, Formes de I’Esprit,
Numéro spécial du “ Journal de Psychologie 7,
Paris: Presses Universitaires de France 1951, Umschlag



CATALOGUE GOFE

THE AVERY
ARCHITECTURAL
LIBRAI ¥

A MEMORIAL LIBRARY OF
ARCHITECTURE, ARCHZAOLOGY, AND
DECORATIVE ART

LIBRARY OF COLUMBIA COLLEGE
NEW YORK: MDCCCXCV

TArEL X111
Catalogue of the Avery Architectural Library.
A Memorial Library of Architecture, Arch®ology, and Decorative Art,
New York: Library of Columbia College mpcccxcey, Titel




62

LES ESTAMPES

ATTRIBUEES A

BRAMANTE

vAUX POINTS DE VUE

< ICONOGRAPHIQUE ET ARCHITECTONIOQUE

TAFEL X1V
Louis Courajod / Henry de Geymiiller, Les Estampes attribuées a Bramante ...,
Paris: Librairie De Rapilly 1874, Schmutztitel,
Widmungsexemplar von H. de Geymiiller “HdeGeymiiller.”



63

TareL xV

L. Lévy-Bruhl, Quelques Pages sur Jean Jaures,
Paris: Librairie de PHumanité 1916, Titel,
Widmungsexemplar von L. Lévy-Bruhl “L. L-B.”






	Kontext(e), "contexture" und der "nun doch einmal unausweichliche Empirismus"

