Zeitschrift: Scholion : Bulletin
Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 8 (2014)

Artikel: Von der Materie zum Medium : eine Bemerkung zur Physik des 20.
Jahrhunderts

Autor: Scheier, Claus-Arthur

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-719950

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-719950
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

i) nn; (TR

Ly ar
‘:‘ ‘,"' "Al

- :LF

.. wo der Mensch sich wehrt und fiir Selbstbestimmung und fiir seine Rechte eintritt,
da finden sich auch schnell die Biicher ..., Bibliothek, Gezi-Park, Istanbul, 4. Juni 2013,
in: http://www.sendika.org/wp-content/uploads/2013/06/KUTUPHssANE.jpg (per 30.7.2014)



VoN DER MATERIE ZzUM MEDIUM
EiNne BEMERKUNG ZUR PHYSIK DES 20. JAHRHUNDERTS*

Claus-Artur Scheier

Wenn Erwin Schrodinger (1887-1961) die “Griinde fir das Aufgeben des
Dualismus von Denken und Sein oder von Geist und Materie” sichtet," dann
versteht er unter Geist, was im Englischen mind heisst, im Lateinischen
mens. Die alte deutsche Ubersetzung dafiir ist Gemiit, in der Phiinomeno-
logie des 20. Jahrhunderts intentionales Bewusstsein. Strukturell ist das
intentionale Bewusstsein, wo erforderlich, von der Psyche zu unterscheiden,
der systemtheoretische Terminus psychisches System nimmt beides zu-
sammen.

Materie heisst im englischen matter, die lateinische materies oder
materia, ["Jbersetzung der griechischen ¥An. “YAn nennt urspriinglich den
Wald und niher den Baumstamm, der in seiner natiirlichen Fruchtbarkeit
Sprossen treibt, sich aber (wie Stein, Knochen, Felle usw.) als Gegenstand
zur Bearbeitung mit Hilfe mannigfacher Werkzeuge anbietet, die ihrerseits
hergestellt sind aus derlei “Stoffen”. So hat der Begriff der Materie seinen
Ort zunichst im Handwerk, aus dem ihn erst die aristotelische Physik um die
Mitte des vierten vorchristlichen Jahrhunderts tibertrigt auf die Produktivi-
tit der Natur im Ganzen (¢0o1¢). Ein Baumstamm ist ein Baumstamm — nur
wenn einem einfillt, ‘etwas daraus zu machen’, wird er zu Materie. Darum
konnte nie die Rede davon sein, dass es Materie “gibt”,* sie war immer ein
Verhiltnisbegriff, nimlich Materie-fiir ..., Holz fiir ein Brett, Ton fiir einen
Ziegel, Bronze fiir ein Schwert usw.; das Wofiir ist die bestimmte, vorweg
geplante Gestalt (uopen) oder Form (eidog, forma). Der handwerk-
liche Produktionsprozess erscheint so als die Ersetzung der unzweckmis-
sigen Form eines Werkstiicks (etwa “Holzblock”) durch eine zweckmissige
Form (etwa “Kochléffel”). Damit Etwas iiberhaupt in zweckmissige Form
gebracht werden kann, muss es allerdings schon da sein (das Holz sowohl
des Blocks wie des Loffels), und wenn man in Gedanken von ihm nicht nur
die zweckmissige Form, sondern auch noch die unzweckmissige Form ab-
zieht (“abstrahiert”), dann ergibt sich das andere tragende Begriffspaar der
aristotelischen Physik: Die Materie ist die Méglichkeit (§0vapig) einer



(=)

Wirklichkeit (¢évépyera = Im-Werk-Sein), d.h. einer Form, die, wenn sie
als zweckmissige Form die unzweckmissige Form vollstindig ersetzt hat,
sehen lisst, dass “das Produkt fertig” ist (évteléyeiro = Fertigsein, Sein-
Ziel-erreicht-Haben: t1éAo¢ = Ziel, Zweck).

Das Produkt (Naturprodukt wie technisches Produkt) ist geformte Ma-
terie als verwirklichte Moglichkeit (Michelangelo sah einem verhauenen
Marmorblock die Méglichkeit an, ein David zu sein). Die Materie ist die
Moglichkeit in der Wirklichkeit (das Holz des vorhandenen Kochlof-
fels die Moglichkeit, daraus ein paar kleinere Kochloffel oder Zahnstocher
usw. zu machen). Sie ist damit nicht nur die Maoglichkeit ihrer eignen
Wirklichkeit (wie das Holz des fertigen Kochloffels), sondern zugleich die
Moglichkeit einer anderen Wirklichkeit (wie das Holz der aus dem
Kochlsffel herstellbaren — aber noch nicht hergestellten — Zahnstocher).
Ins Spiel kommt damit ferner der Begriff des Anderen, ein weiterer Verhiilt-
nisbegriff, denn das Andere ist immer das Andere von Einem. Und daran
hilt sich der hartnickige Alltagsglaube, “Geist” und “Materie” (der Nicht-
Geist) seien andere zueinander, und qualt sich gelegentlich mit der Frage:
Was wirkt hier auf was? Das ist weder eine philosophische noch eine natur-
wissenschaftliche Frage, wie man von Schrodinger lernen kann, der keines-

wegs bereit ist,

“die Wechselwirkung der Begebenheiten in zwei ganz verschiedenen Be-
reichen — wenn es wirklich verschiedene Bereiche sind — gelten zu lassen,
weil das eine (die ursichliche Bestimmung der Materie durch den Geist,
engl. mind) notwendig die Eigengesetzlichkeit des materiellen Geschehens
storen miifite, wihrend das andere (die ursichliche Beeinflussung des
Geistes durch Kérper oder ihnen Gleichzustellendes, wie etwa Licht) sich
unserem Verstindnis vollkommen verschliefit; kurz gesagt, weil wir ganz und
gar nicht einsehen, wie materielles Geschehen sich in Empfindung oder Ge-

danken umsetzen soll [...]”.}

Demzufolge sieht Schrodinger sich dazu gedringt, “nur einen Bereich” an-
zunehmen, und “dann muf es, da das Psychische doch jedenfalls da ist (co-
gitat — est), der psychische sein”. Die auf Descartes (im 17. Jahrhundert)
und Edmund Husserl (1859-1938) anspielende Formulierung cogitat — est
liesse argwohnen, Schrodinger wolle einfach den Dualismus Geist/ Materie
ersetzen durch den Dualismus Denken/ Sein, aber selbstverstindlich muss

das Denken auch sein, wenn es von etwas anderem unterschieden werden



soll.* Auch meint er mit dem Psychischen nicht dergleichen wie “Seelen-
leben” (etwa im Sinn Freuds), so dass der Dualismus wohl auch Seele/Sein

heissen konnte, sondern (wie Descartes und Husserl) ganz prizis Vorstellung:

“Diese Vorstellung ist ja selbst ein mentales Gebilde und soll gar nicht in
Abrede gestellt werden. Blofl wenden wir uns [...] gegen die Behauptung, es
miisse aufier ihr oder neben ihr noch ein Objekt existieren, wovon sie die
Vorstellung ist und/ oder von welchem sie verursacht wird. Denn das scheint
mir eine ganz iiberfliissige Verdoppelung, welche gegen Occams Rasier-
klinge verstofit; ferner wissen wir nicht, was hier ‘existieren’ bedeuten soll,
ein Begriff, der fiir die Vorstellung selber ja nicht benétigt wird, weil sie sich,
wenn auch in sehr verwickelter Art, auf schlechthin Gegebenes [nimlich auf

das fiirsichseiende Bewufitsein von ...] aufbaut [...].”*

So gelangt Schrodinger dahin anzunehmen, dass der eigentliche, der nicht
mehr aufzuhebende Dualismus mental immanent ist oder rein im
Vorstellen selbst liegt und nirgendwo anders: Vorstellen / Vorgestelltes.
Das stimmt iiberein mit dem Grundgedanken der Phinomenologie Husserls.
Husser]l nennt das Bewusstsein intentional, weil es nur gedacht werden
(sich selbst nur denken) kann als Bewusstsein-von ... Und indem das,
wovon es Bewusstsein ist, wiederum nur gedacht werden kann als bewusst-
seinsimmanent, heisst dies Wovon oder der Gegen-Stand Phinomen.
Anders als das im alten Europa gedachte Phinomen ist das moderne Phino-
men nicht Erscheinung-von, sondern nurmehr Erscheinung-fiir: fir das
Bewusstsein im Bewusstsein.

Schrédinger kommt damit zu einem, wie er gesteht, “ziemlich paradoxen
Ergebnis”. Denn darin liegt zum einen, dass wir gar keine Kausalitit zwi-
schen bewusstseinsunabhingigen Dingen untereinander oder gar zwischen
“Materie” und “Geist” annehmen diirfen, wollen wir nicht der Gefahr zum
Opfer fallen zu vergessen, “dafy der besagte Kausalnexus in der Aufienwelt-
vorstellung gesetzt wird”, also selber rein phinomenal ist und dem
Bewusstsein nur dazu dient, die Phinomene auf zweckmissige Weise
zu ordnen (was der Philosophie schon seit David Hume und Kant selbst-
verstindlich geworden war).

Zum anderen, dass wir gar kein “existierendes Objekt”, nicht einmal
das berihmte “Ding an sich” hinter dem Phinomen annehmen diirfen.
Dies Hinter meint das Bewusstsein zwar immer mit, indem es ein Phi-

nomen meint, kann aber nicht sagen, was es meint (Husserl spricht



von “Glaubensbewufitsein” oder “Urdoxa” als einem dem Bewusstsein zu-
innerst eingewurzelten Meinen). Also schliesst der Physiker Schrodinger
in schonster und gewissermassen, nimlich geschichtlich, “pristabilierter”
Harmonie mit dem strengsten philosophischen Denken des 20. Jahrhunderts:

“Die Bedingung dafiir, daff wir, ohne uns in offenbaren Unsinn zu ver-
wickeln, das Geschehen im Leib [...] auf natiirliche Art [...] uns denken
diirfen — [...] diese Bedingung, sage ich, ist, daf} wir alles Geschehen in
unserer Weltvorstellung vor sich gehend denken, ohne derselben ein ma-
terielles Substrat als Objekt zu unterlegen, von welchem sie die Vorstel-
lung wire und welches nun wirklich ginzlich iiberzihlig sein wiirde.”

Bei Martin Buber (1878-1965), dem vielleicht wirkungsmichtigsten Reli-
gionsphilosophen des 20. Jahrhunderts, heisst es, unsere “Wahrnahme [sei]
nur eben in der Sphire unserer Beziehung zum Seienden und nirgendwo
sonst vorzufinden”,’ so dass das Ding selbst zum “Triiger[-] der Funktion™
werde und “aller Eigenschaften entledigt, die ihm in der Begegnung mit mir,
in der Sinnenwelt zu eigen geworden”, iibrig bleibe als “kleines x”.* Dies
kleine x ist wieder das von Husserls Glaubensbewusstsein immer mit-
gemeinte Andere. Die Sprachphilosophie des 20. Jahrhunderts nennt es den
Referenten, weil wir nur darauf referieren kénnen, ohne es zu bezeichnen.
Jeder Versuch, es zu bezeichnen, muss scheitern, denn was irgendwie be-
zeichnet wird, ist schon Phinomen.

Das hatte die Philosophie des sogenannten deutschen Idealismus be-
reits im 18. Jahrhundert verinnerlicht. Johann Gottlieb Fichte (1762-1814)
entschied den seit dem Erscheinen von Kants Critik der reinen Vernunft
(1781/87) schwelenden Streit iiber den Status des “Dings an sich [selbst
betrachtet]” 1794 so,

“dafl unsre Erkenntnifi zwar nicht unmittelbar durch die Vorstellung, aber
wohl mittelbar durch das Gefiithl mit dem Dinge an sich zusammenhange;
daf} die Dinge allerdings blofi als Erscheinungen [als Phinomene] vor-
gestellt, dafi sie aber als Dinge an sich gefihlt werden; daff ohne Gefiihl
gar keine Vorstellung moglich seyn wiirde; dafl aber die Dinge an sich nur
subjektiv, d.i. nur inwiefern sie auf unser Gefiihl wirken, erkannt werden;’
[und] Etwas, das lediglich durch die Beziehung eines Gefiihls moglich
wird, ohne daf} das Ich seiner Anschauung desselben sich bewufit wird,

noch bewufit werden kann, und das daher gefithlt zu seyn scheint, wird



geglaubt. / An Realitit iiberhaupt, sowohl die des Ich, als des Nicht-Ich

» 10

tindet lediglich ein Glaube statt”.

Ein gutes Jahrhundert spiter hat diese philosophische Einsicht dann auch Ein-
gang in die Naturwissenschaft gefunden. Hans-Peter Diirr fasst zusammen:

“Eine konsistente Erklirung der Quantenphinomene kam zu der [fir die
Physiker] iiberraschenden Schlufifolgerung, daff es eine objektivierbare Welt,
also eine gegenstindliche Realitit, wie wir sie bei unserer objektiven Be-
trachtung als selbstverstindlich voraussetzen, gar nicht ‘wirklich’ gibt, son-
dern daf§ diese nur eine Konstruktion unseres Denkens ist, eine zweckmifiige
Ansicht der Wirklichkeit, die uns hilft, die Tatsachen unserer unmittelbaren

»ii

dufieren Erfahrung [die Phinomene] grob zu ordnen.

Die moderne Naturwissenschaft entwirft aufgrund von Messdaten
Modelle mit dem Ziel der systematischen Ordnung derjenigen Phinomene,
die wir traditionell der “Natur” (p0o1¢) zurechnen. Die Methode der klas-
sischen Wissenschaften (in der primir anschaulichen Welt des alten Eu-
ropa) war dagegen die Begrindung so, dass jeder Grund schliesslich auf
einen ersten Grund zurickfihrbar zu sein hatte. Dieser Anfang tiberhaupt
(mpdtn apyn, principium) war notwendig erster Grund zugleich der Er-
kenntnis und des Erkannten — er war actus purus: reine Produktivitit.”” Die
Grund-Struktur der klassischen Wissenschaft war damit ein Schluss, dessen
Mitte — der sich selbst zu erkennen gebende: sich zeigende, offenbarende,
manifestierende Grund — die Erkenntnis und den Erkenntnisgegenstand im
wirklichen Wissen auf einander bezog:

Erkenntnis (Subjekt) — Grund (Mitte) — Gegenstand (Objekt).

Der Grund, kraft dessen der Gegenstand erkannt wird, ist also zugleich der
Grund, kraft dessen einem Gegenstand als Subjekt eine Bestimmung als Pri-

dikat zugesprochen (bzw. abgesprochen) wird:
Gegenstand (Subjekt) — Grund (Mitte) — Bestimmung (Pridikat).
Die Logik der klassischen Wissenschaft ist darum die Logik des Urteils.

Das Erkennen ist als Erkennen des Grundes von etwas die Verwandlung der

leeren Mitte, des “ist”, des “Seins” als des “Bandes” oder der Copula (c), in



10

die erfiillte (erkannte) Mitte (M) so, dass diese Mitte nicht identifiziert,

sondern in ihrer natiirlichen Identitit angeschaut wird,"” also
SAO.

Die in der industriellen Moderne sich vollziehende Ent-Bindung der
Wissenschaften aus dem metaphysischen Kontext des alten Europa hatte
aber zur Folge, dass ihre Logik nicht linger die des Urteils und also der
Beziehung sein kann. Die “positiv” gewordenen Wissenschaften gehen viel-
mehr davon aus, dass ihr Erkennen immer schon auf den Gegenstand ge-
richtet ist.

S—-0.
Der Gegenstand selbst, nicht sein Grund ist jetzt die Sache der Erkennt-
nis — oder die Erkenntnis ist Beschreibung des Gegenstands (in den so-
genannten exakten Wissenschaften: Messen), nicht: Was ist er? sondern:
Wie verhilt er sich?" Statt
Erkenntnis — Grund — Gegenstand

also

Beschreibung — Gegenstand.
Gottlob Frege (1848-1925) ist die wissenschaftsgeschichtlich epochale Ent-
deckung zuzuschreiben, dass das moderne Erkennen nicht urteilend, schlies-
send, begriindend, sondern funktional verfihrt. An die Stelle des Urteils ist
die Funktion getreten:

Beschreibung(Gegenstand),
allgemein

f(a).

Die spezifische Funktion des Erkennens ist das begriffliche (messend-
beschreibende) Erfassen des Gegenstands. Ist das Beschreiben iiberhaupt



Bezeichnen und das Bezeichnen Selektion eines Ereignisses plus Identifi-
kation dieses Ereignisses durch Wiederholung (Stabilisierung, Konfirmation)
der Bezeichnung, dann ist das modern gedachte Erkennen: Identifikation
eines Ereignisses als Transformation der Differenz eines Differenzfelds
zum Element des jeweiligen Erkenntnissystems:

Erkennen(Element .. Ereignis),

kation

oder ganz abstrakt:
Begriff(Identitit « Differenz).

Das Differenzfeld garantiert den Wirklichkeitsgehalt oder Weltbezug der
Erkenntnisfunktion. Denn in der Funktion

Erkennen(Element= Erkanntes)

ist die Differenz zwischen Funktion (“Erkennen”) und Argument (“Ele-
ment = Erkanntes”) selbst weder Funktion noch Argument™ und daher als
Voraussetzung aller Erkennbarkeit (Identifizierbarkeit) selbst nicht er-
kennbar:

f | Differenzd"

Insofern ist das Differenzfeld ein im Begriff der Funktion liegendes Postu-
lat. Allerdings hatte Schrédinger beklagt,

“daf} es uns jedenfalls bisher nicht gelungen ist, ein einigermafien verstind-
liches Weltbild aufzubauen, ohne unsern eignen Geist, den Schopfer des
ganzen Weltbildes, daraus zu verbannen, derart, daf§ darin fir ihn kein Platz
ist. Der Versuch, ihn hineinzuzwingen, fihrt notwendig zu Ungereimt-
heiten. [...] Denn alles, was man in dieses Weltmodell eingehen lifit, nimmt
stets die Form einer naturwissenschaftlichen Aussage an, ob man will oder
nicht [...].”"

Wie aber, wenn wir — was in der Quantentheorie ja genau geschieht — zwar
“unsern eignen Geist”, aber eben in der “Form einer naturwissenschaftlichen
Aussage”, namlich als Beobachter, in das physikalische Weltbild einfiithren?



12

Dann haben wir statt der einfachen identifizierenden Operation

fop erationAlement,

die Struktur der Selbstreferenz:™

fBeobachmng(fa)'

Hans-Peter Diirr schreibt:

“Jede Objektivierung bedeutet Trennung, das heifit Zerstorung der nicht-
objekthaften Einheit, in der Beobachter und beobachtetes System miteinan-
der verschmolzen sind. Ein Zuschauer ist immer gleichzeitig mitwirkender
Akteur. / Verschiedenartige Beobachtungen mit Hilfe verschiedener Ver-
suchsanordnungen bewirken verschiedenartiges Auftrennen. Sie extrahieren
aus dem beobachteten System deshalb andere Erscheinungsmuster, die, bei
tiblicher Deutung als Eigenschaften eines beobachteten ‘Objekts’, im Wider-
spruch zueinander stehen und in Extremfillen ‘komplementiren’ Charakter
haben.”*

Bezeichnen wir in der Formel der basalen Selbstreferenz die Differenz
durch | bzw. | |, und ist | der unbeobachtete Hintergrund, auf dem sich
die Operation und ihr Element formieren, dann bezeichnet die einfache
Beobachtung das beobachtete System und unterscheidet es damit von

seinem Medium:

fBeobacht‘ung | | (fOperation | a)

| Hintergrund — Medium

fBeobachtung [(fOperationa) + Medium]

Kraft der Reflexivitit des Erkennens

£ [f.a)]

kommt also das postulierte Differenz- oder Wirklichkeitsfeld zum Vorschein —

als konstituiertes (identifiziertes) Phinomen. Quantentheoretisch so:



13

“Das, was beobachtet wird, ist aber primir nicht objekthaft, sondern ent-
spricht einem einheitlichen Quantenzustand oder einem Gemenge aus sol-
chen [dem Medium]. Erst durch den aktiven Eingriff einer Beobachtung
werden Aspekte von Quantenzustinden in objektiv feststellbare Tatsachen

20

[Gestalt] verwandelt.
Und so ist zu verstehen, was Niklas Luhmann dazu bemerkt hat:

“Die Quantenphysik hat mit ihrer These der Indeterminiertheit der Materie
und der nur probabilistischen Grundlagen aller Alltagssicherheiten Aufsehen
erregt. Aber Physiker argumentieren nicht selten so, als ob mit Indetermi-
niertheit oder Unbestimmtheit eine Eigenschaft der Materie bezeichnet sei,
und geben sich damit zufrieden. Da es aber Negativititen (wie Indetermi-
niertheit) und Probabilititen nur als Zustinde eines Beobachters gibt, muf;
die Quantenphysik als Theorie des Beobachtens interpretiert werden;
und in der Tat ermoglichen ihre Gleichungen es nur, auf Grund von Beob-
achtungen andere Beobachtungen vorauszusagen. Nichts anderes ist der In-
halt ihrer physikalischen Gesetze. Sie beschreiben den Beobachter als
physikalisches Phinomen. Die Grenzen der Bestimmbarkeit sind Be-
standteile der physikalischen Gesetze selbst; es bedarf zu ihrer Ermittlung

»21

keiner zusitzlichen Annahmen.

Gegeniiber Schrodingers “kleine[r] Bluttransfusion von seiten des 6stlichen

»22

Denkens”** bleiben wir skeptisch. Von den Weltanschauungen unterscheidet
die Philosophie sich dadurch, dass sie die Einbildungskraft bindet, indem sie
sich allein auf das verldsst, was sie auf logische Verhiltnisse zuriickfithren
kann. Indem sie das An-Denken der Welt-Grenzen ist, bleibt sie doch, mit
Wittgensteins Tractatus (2.182) gesprochen, beim logischen Bild: “Jedes

Bild ist auch ein logisches.”

*kk



Erkenntnis (S) — Grund (Mitte) — Gegenstand (O)
Gegenstand (S) — Grund (Mitte) — Bestimmung (P)
SAO
$§—0
Beschreibung — Gegenstand
f(a)

Erkennen(Element <  .c Ereignis)

kation

Begriff(Identitit < Differenz)

f I Differenzd

fopmti onE-lement

fBeobachtung(fa)
fBeo::obac]:nrung I | (fOpcration | a)

| Hintergrund Medium

fR | I (fI ‘ Mediuma)
fBeobachtung[(fOperationa) + Medium]

£ [f, ()]



IS

Vortrag unter dem Titel “Identitit als Konstrukt. Zum Selbstverstindnis der Moderne”
(“Materie und Geist” — Podiumsdiskussion mit Hans-Peter Diirr, 8.4.2013, im Haus der
Wissenschaft, Braunschweig).

Erwin Schrodinger: “Was ist wirklich? Die Griinde fiir das Aufgeben des Dualismus von Den-
ken und Sein oder von Geist und Materie”, in: Hans-Peter Diirr (Hg.), Physik und Transzendenz.
Die grofien Physiker unseres Jabrbunderts iiber ibre Begegnung mit dem Wunderbaren, Bern/Miin-
chen/Wien: Scherz 1986, S. 184-188; Erwin Schrédinger, “Die Griinde fiir das Aufgeben des
Dualismus von Denken und Sein oder von Geist und Materie”, in: id., Mein Leben, meine Welt-
ansicht, Mit einem Vorwort von Auguste Dick, Ziirich: Diogenes Verlag AG 1989, S. 121-128.
Den Atomismus ausgenommen, der den Begriff der ¥An aber bereits importiert (Epikur).
Schrédinger, Die Griinde fiir das Aufgeben des Dualismus, op. cit. (wie Anm. 3), S. 121f.
Schon im friithen fiinften vorchristlichen Jahrhundert hatte Parmenides gelehrt, Denken
und Sein seien Dasselbe: 10 y&p ab1d voelv éotiv te xai eivor. (Fragment B 3)
Schrédinger, Die Griinde fiir das Aufgeben des Dualismus, op. cit. (wie Anm. 3), S. 125f.
Martin Buber, Der Mensch und sein Gebild, Heidelberg: Lambert Schneider 1955, S. 20f.
(Hervorhebung CAS).

Id., Urdistanz und Beziebung. Beitrige zu einer philosophischen Anthropologie, Heidelberg: Lam-
bert Schneider 1978 ('1950), S. 24.

8 Id., Der Mensch, op. cit. (wie Anm. 6), S. 29.

10
II

12

I3

14
15

16

17

18

19
20

21

22

Johann Gottlieb Fichte, “Ueber den Begriff der Wissenschaftslehre”, in: Gesamtausgabe der
Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Band 1, 2, hrsg. von Reinhard Lauth und Hans Jacob,
Stuttgart-Bad Cannstatt: Friedrich Frommann Verlag (Giinther Holzboog) 1965, S. 109.
Id., “Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre”, op. cit. (wie Anm. 9), S. 429.

Diirr, Physik und Transzendenz, op. cit. (wie Anm. 1), Vorwort, S. 12.

Erkenntnisgrund (ratio cognoscendi) und Seinsgrund (ratio essendi).

Der Mond verfinstert sich ist ein aristotelisches Beispiel der wissenschaftlichen Kritik alter
mythischer Angste. Denn der Mond verfinstert sich gar nicht. Der Mond (S) ist dunkel (P),
weil die Erde zwischen ihn und die Sonne tritt (Mitte = Grund). Der Schluss ist Mond (S)
— Dazwischentreten der Erde (M) — Finsternis (P).

Husserls Devise “Zu den Sachen selbst!”

Cf. Diirr, Physik und Transzendenz, op. cit. (wie Anm. 1), S. 14: “Unser Denken und deshalb
auch die naturwissenschaftliche Beschreibung erfafit nur eine Struktur, ein ‘Wie’, aber nicht
den Inhalt, das Wesen, das ‘Was’ der eigentlichen Wirklichkeit.”

Heideggers ontologische Differenz, Derridas différance.

Schrédinger, “Das arithmetische Paradoxon — Die Einheit des Bewufitseins”, in: Diirr, Phy-
sik und Transzendenz, op. cit. (wie Anm. 1), S. 150f.

Cf. Niklas Luhmann, “Kontingenz als Eigenwert der modernen Gesellschaft” [1991], in:
Beobachtungen der Moderne, Wiesbaden: Verlag fiir Sozialwissenschaften 2006, S. 93-128,
hier S. 117: “‘Beobachtung’ und ‘System’ sind einander wechselseitig bedingende Begriffe.
Dabei meint ‘Beobachtung’, verstanden als Operation, daf solche Systeme nur aus auto-
poietisch produzierten Ereignissen bestehen, also nur fortdauern, wenn und solange An-
schluflereignisse produziert werden kénnen.”

Diirr, Physik und Transzendenz, op. cit. (wie Anm. 1), S. 16f.

Id., S. 16.

Niklas Luhmann, Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1992
('1990), S. 505f. (Hervorhebung CAS).

Schrédinger, Das arithmetische Paradoxon, op. cit. (wie Anm. 17), S. 161.






	Von der Materie zum Medium : eine Bemerkung zur Physik des 20. Jahrhunderts

