
Zeitschrift: Scholion : Bulletin

Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 8 (2014)

Artikel: Von der Materie zum Medium : eine Bemerkung zur Physik des 20.
Jahrhunderts

Autor: Scheier, Claus-Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-719950

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-719950
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wo der Mensch sich wehrt und für Selbstbestimmung und für seine Rechte eintritt,
da finden sich auch schnell die Bücher Bibliothek, Gezi-Park, Istanbul, 4. Juni 2013,

: http://www.sendika.org/wp-content/uploads/2013/06/KUTUPHssANE.jpg (per 30.7.201



5

Von der Materie zum Medium
Eine Bemerkung zur Physik des 20. Jahrhunderts*

Claus-Artur Scheier

Wenn Erwin Schrödinger (1887-1961) die "Gründe für das Aufgeben des

Dualismus von Denken und Sein oder von Geist und Materie" sichtet,1 dann

versteht er unter Geist, was im Englischen mind heisst, im Lateinischen

mens. Die alte deutsche Ubersetzung dafür ist Gemüt, in der Phänomenologie

des 20. Jahrhunderts intentionales Bewusstsein. Strukturell ist das

intentionale Bewusstsein, wo erforderlich, von der Psyche zu unterscheiden,
der systemtheoretische Terminus psychisches System nimmt beides

zusammen.

Materie heisst im englischen matter, die lateinische materies oder

materia, Ubersetzung der griechischen üMy "YM| nennt ursprünglich den

Wald und näher den Baumstamm, der in seiner natürlichen Fruchtbarkeit

Sprossen treibt, sich aber (wie Stein, Knochen, Felle usw.) als Gegenstand

zur Bearbeitung mit Hilfe mannigfacher Werkzeuge anbietet, die ihrerseits

hergestellt sind aus derlei "Stoffen". So hat der Begriff der Materie seinen

Ort zunächst im Handwerk, aus dem ihn erst die aristotelische Physik um die

Mitte des vierten vorchristlichen Jahrhunderts überträgt auf die Produktivität

der Natur im Ganzen (cpuotç). Ein Baumstamm ist ein Baumstamm - nur
wenn einem einfällt, 'etwas daraus zu machen', wird er zu Materie. Darum
konnte nie die Rede davon sein, dass es Materie "gibt",2 sie war immer ein

Verhältnisbegriff, nämlich Materie-für Holz für ein Brett, Ton für einen

Ziegel, Bronze für ein Schwert usw.; das Wofür ist die bestimmte, vorweg
geplante Gestalt (popipri) oder Form (eidoç, forma). Der handwerkliche

Produktionsprozess erscheint so als die Ersetzung der unzweckmässigen

Form eines Werkstücks (etwa "Holzblock") durch eine zweckmässige

Form (etwa "Kochlöffel"). Damit Etwas überhaupt in zweckmässige Form

gebracht werden kann, muss es allerdings schon da sein (das Holz sowohl
des Blocks wie des Löffels), und wenn man in Gedanken von ihm nicht nur
die zweckmässige Form, sondern auch noch die unzweckmässige Form
abzieht ("abstrahiert"), dann ergibt sich das andere tragende Begriffspaar der

aristotelischen Physik: Die Materie ist die Möglichkeit (Suvapiç) einer



6

Wirklichkeit (èvépyEta Im-Werk-Sein), d.h. einer Form, die, wenn sie

als zweckmässige Form die unzweckmässige Form vollständig ersetzt hat,
sehen lässt, dass "das Produkt fertig" ist (evxeAxyEta Fertigsein, Sein-

Ziel-erreicht-FIaben: xé^oç Ziel, Zweck).
Das Produkt (Naturprodukt wie technisches Produkt) ist geformte

Materie als verwirklichte Möglichkeit (Michelangelo sah einem verhauenen

Marmorblock die Möglichkeit an, ein David zu sein). Die Materie ist die

Möglichkeit in der Wirklichkeit (das Holz des vorhandenen Kochlöffels

die Möglichkeit, daraus ein paar kleinere Kochlöffel oder Zahnstocher

usw. zu machen). Sie ist damit nicht nur die Möglichkeit ihrer eignen
Wirklichkeit (wie das Holz des fertigen Kochlöffels), sondern zugleich die

Möglichkeit einer anderen Wirklichkeit (wie das Holz der aus dem

Kochlöffel herstellbaren - aber noch nicht hergestellten - Zahnstocher).
Ins Spiel kommt damit ferner der Begriff des Anderen, ein weiterer
Verhältnisbegriff, denn das Andere ist immer das Andere von Einem. Und daran

hält sich der hartnäckige Alltagsglaube, "Geist" und "Materie" (der NichtGeist)

seien andere zueinander, und quält sich gelegentlich mit der Frage:
Was wirkt hier auf was? Das ist weder eine philosophische noch eine

naturwissenschaftliche Frage, wie man von Schrödinger lernen kann, der keineswegs

bereit ist,

"die Wechselwirkung der Begebenheiten in zwei ganz verschiedenen
Bereichen - wenn es wirklich verschiedene Bereiche sind - gelten zu lassen,

weil das eine (die ursächliche Bestimmung der Materie durch den Geist,

engl, mind) notwendig die Eigengesetzlichkeit des materiellen Geschehens

stören müßte, während das andere (die ursächliche Beeinflussung des

Geistes durch Körper oder ihnen Gleichzustellendes, wie etwa Licht) sich

unserem Verständnis vollkommen verschließt; kurz gesagt, weil wir ganz und

gar nicht einsehen, wie materielles Geschehen sich in Empfindung oder
Gedanken umsetzen soll [...]".3

Demzufolge sieht Schrödinger sich dazu gedrängt, "nur einen Bereich"
anzunehmen, und "dann muß es, da das Psychische doch jedenfalls da ist

(cogitât - est), der psychische sein". Die auf Descartes (im 17. Jahrhundert)
und Edmund Husserl (1859-1938) anspielende Formulierung cogitat - est
liesse argwöhnen, Schrödinger wolle einfach den Dualismus Geist /Materie
ersetzen durch den Dualismus Denken/Sein, aber selbstverständlich muss

das Denken auch sein, wenn es von etwas anderem unterschieden werden



7

soll.4 Auch meint er mit dem Psychischen nicht dergleichen wie "Seelenleben"

(etwa im Sinn Freuds), so dass der Dualismus wohl auch Seele/Sein

heissen könnte, sondern (wie Descartes und Husserl) ganz präzis Vorstellung:

"Diese Vorstellung ist ja selbst ein mentales Gebilde und soll gar nicht in
Abrede gestellt werden. Bloß wenden wir uns [...] gegen die Behauptung, es

müsse außer ihr oder neben ihr noch ein Objekt existieren, wovon sie die

Vorstellung ist und/oder von welchem sie verursacht wird. Denn das scheint

mir eine ganz überflüssige Verdoppelung, welche gegen Occams Rasierklinge

verstößt; ferner wissen wir nicht, was hier 'existieren' bedeuten soll,
ein Begriff, der für die Vorstellung selber ja nicht benötigt wird, weil sie sich,

wenn auch in sehr verwickelter Art, auf schlechthin Gegebenes [nämlich auf
das fürsichseiende Bewußtsein von ...] aufbaut [...]."'

So gelangt Schrödinger dahin anzunehmen, dass der eigentliche, der nicht
mehr aufzuhebende Dualismus mental immanent ist oder rein im
Vorstellen selbst liegt und nirgendwo anders: Vorstellen / Vorgestelltes.
Das stimmt überein mit dem Grundgedanken der Phänomenologie Husserls.

Husserl nennt das Bewusstsein intentional, weil es nur gedacht werden

(sich selbst nur denken) kann als Bewusstsein-von Und indem das,

wovon es Bewusstsein ist, wiederum nur gedacht werden kann als bewusst-

seinsimmanent, heisst dies Wovon oder der Gegen-Stand Phänomen.
Anders als das im alten Europa gedachte Phänomen ist das moderne Phänomen

nicht Erscheinung-von, sondern nurmehr Erscheinung-für: für das

Bewusstsein im Bewusstsein.

Schrödinger kommt damit zu einem, wie er gesteht, "ziemlich paradoxen

Ergebnis". Denn darin liegt zum einen, dass wir gar keine Kausalität
zwischen bewusstseinsunabhängigen Dingen untereinander oder gar zwischen

"Materie" und "Geist" annehmen dürfen, wollen wir nicht der Gefahr zum

Opfer fallen zu vergessen, "daß der besagte Kausalnexus in der

Außenweltvorstellung gesetzt wird", also selber rein phänomenal ist und dem

Bewusstsein nur dazu dient, die Phänomene auf zweckmässige Weise

zu ordnen (was der Philosophie schon seit David Hume und Kant
selbstverständlich geworden war).

Zum anderen, dass wir gar kein "existierendes Objekt", nicht einmal
das berühmte "Ding an sich" hinter dem Phänomen annehmen dürfen.

Dies Hinter meint das Bewusstsein zwar immer mit, indem es ein

Phänomen meint, kann aber nicht sagen, was es meint (Husserl spricht



8

von "Glaubensbewußtsein" oder "Urdoxa" als einem dem Bewusstsein

zuinnerst eingewurzelten Meinen). Also schliesst der Physiker Schrödinger
in schönster und gewissermassen, nämlich geschichtlich, "prästabilierter"
Harmonie mit dem strengsten philosophischen Denken des 20. Jahrhunderts:

"Die Bedingung dafür, daß wir, ohne uns in offenbaren Unsinn zu

verwickeln, das Geschehen im Leib [...] auf natürliche Art [...] uns denken

dürfen - [...] diese Bedingung, sage ich, ist, daß wir alles Geschehen in

unserer Weltvorstellung vor sich gehend denken, ohne derselben ein

materielles Substrat als Objekt zu unterlegen, von welchem sie die Vorstellung

wäre und welches nun wirklich gänzlich überzählig sein würde."

Bei Martin Buber (1878-1965), dem vielleicht wirkungsmächtigsten
Religionsphilosophen des 20. Jahrhunderts, heisst es, unsere "Wahrnähme [sei]

nur eben in der Sphäre unserer Beziehung zum Seienden und nirgendwo

sonst vorzufinden",6 so dass das Ding selbst zum "Trägerf-] der Funktion"7

werde und "aller Eigenschaften entledigt, die ihm in der Begegnung mit mir,
in der Sinnenwelt zu eigen geworden", übrig bleibe als "kleines x".8 Dies

kleine x ist wieder das von Husserls Glaubensbewusstsein immer

mitgemeinte Andere. Die Sprachphilosophie des 20. Jahrhunderts nennt es den

Referenten, weil wir nur darauf referieren können, ohne es zu bezeichnen.

Jeder Versuch, es zu bezeichnen, muss scheitern, denn was irgendwie
bezeichnet wird, ist schon Phänomen.

Das hatte die Philosophie des sogenannten deutschen Idealismus

bereits im 18. Jahrhundert verinnerlicht. Johann Gottlieb Fichte (1762-1814)
entschied den seit dem Erscheinen von Kants Critik der reinen Vernunft

(1781/87) schwelenden Streit über den Status des "Dings an sich [selbst

betrachtet]" 1794 so,

"daß unsre Erkenntniß zwar nicht unmittelbar durch die Vorstellung, aber

wohl mittelbar durch das Gefühl mit dem Dinge an sich zusammenhange;
daß die Dinge allerdings bloß als Erscheinungen [als Phänomene]

vorgestellt, daß sie aber als Dinge an sich gefühlt werden; daß ohne Gefühl

gar keine Vorstellung möglich seyn würde; daß aber die Dinge an sich nur
subjektiv, d.i. nur inwiefern sie auf unser Gefühl wirken, erkannt werden;9

[und] Etwas, das lediglich durch die Beziehung eines Gefühls möglich
wird, ohne daß das Ich seiner Anschauung desselben sich bewußt wird,
noch bewußt werden kann, und das daher gefühlt zu seyn scheint, wird



9

geglaubt. / An Realität überhaupt, sowohl die des Ich, als des Nicht-Ich
findet lediglich ein Glaube statt".10

Ein gutes Jahrhundert später hat diese philosophische Einsicht dann auch

Eingang in die Naturwissenschaft gefunden. Hans-Peter Dürr fasst zusammen:

"Eine konsistente Erklärung der Quantenphänomene kam zu der [für die

Physiker] überraschenden Schlußfolgerung, daß es eine objektivierbare Welt,
also eine gegenständliche Realität, wie wir sie bei unserer objektiven
Betrachtung als selbstverständlich voraussetzen, gar nicht 'wirklich' gibt,
sondern daß diese nur eine Konstruktion unseres Denkens ist, eine zweckmäßige

Ansicht der Wirklichkeit, die uns hilft, die Tatsachen unserer unmittelbaren
äußeren Erfahrung [die Phänomene] grob zu ordnen.""

Die moderne Naturwissenschaft entwirft aufgrund von Messdaten

Modelle mit dem Ziel der systematischen Ordnung derjenigen Phänomene,

die wir traditionell der "Natur" (<pûatç) zurechnen. Die Methode der
klassischen Wissenschaften (in der primär anschaulichen Welt des alten

Europa) war dagegen die Begründung so, dass jeder Grund schliesslich auf

einen ersten Grund zurückführbar zu sein hatte. Dieser Anfang überhaupt
(rcpwxri apxp, principium) war notwendig erster Grund zugleich der

Erkenntnis und des Erkannten - er war actus purus: reine Produktivität." Die
Grund-Struktur der klassischen Wissenschaft war damit ein Schluss, dessen

Mitte - der sich selbst zu erkennen gebende: sich zeigende, offenbarende,
manifestierende Grund - die Erkenntnis und den Erkenntnisgegenstand im
wirklichen Wissen auf einander bezog:

Erkenntnis (Subjekt) — Grund (Mitte) - Gegenstand (Objekt).

Der Grund, kraft dessen der Gegenstand erkannt wird, ist also zugleich der

Grund, kraft dessen einem Gegenstand als Subjekt eine Bestimmung als

Prädikat zugesprochen (bzw. abgesprochen) wird:

Gegenstand (Subjekt) - Grund (Mitte) - Bestimmung (Prädikat).

Die Logik der klassischen Wissenschaft ist darum die Logik des Urteils.
Das Erkennen ist als Erkennen des Grundes von etwas die Verwandlung der

leeren Mitte, des "ist", des "Seins" als des "Bandes" oder der Copula (c), in



IO

die erfüllte (erkannte) Mitte (M) so, dass diese Mitte nicht identifiziert,
sondern in ihrer natürlichen Identität angeschaut wird,'' also

S A O.

Die in der industriellen Moderne sich vollziehende Ent-Bindung der

Wissenschaften aus dem metaphysischen Kontext des alten Europa hatte

aber zur Folge, dass ihre Logik nicht länger die des Urteils und also der

Beziehung sein kann. Die "positiv" gewordenen Wissenschaften gehen
vielmehr davon aus, dass ihr Erkennen immer schon auf den Gegenstand
gerichtet ist.

S-+0.

Der Gegenstand selbst,'4 nicht sein Grund ist jetzt die Sache der Erkenntnis

- oder die Erkenntnis ist Beschreibung des Gegenstands (in den

sogenannten exakten Wissenschaften: Messen), nicht: Was ist er? sondern:

Wie verhält er sich?'5 Statt

Erkenntnis - Grund - Gegenstand

also

Beschreibung — Gegenstand.

Gottlob Frege (1848-1925) ist die wissenschaftsgeschichtlich epochale

Entdeckung zuzuschreiben, dass das moderne Erkennen nicht urteilend, schlies-

send, begründend, sondern funktional verfährt. An die Stelle des Urteils ist
die Funktion getreten:

Beschreibung(Gegenstand),

allgemein

f(a).

Die spezifische Funktion des Erkennens ist das begriffliche (messend-

beschreibende) Erfassen des Gegenstands. Ist das Beschreiben überhaupt



Bezeichnen und das Bezeichnen Selektion eines Ereignisses plus Identifikation

dieses Ereignisses durch Wiederholung (Stabilisierung, Konfirmation)
der Bezeichnung, dann ist das modern gedachte Erkennen: Identifikation
eines Ereignisses als Transformation der Differenz eines Differenzfelds

zum Element des jeweiligen Erkenntnissystems:

Erkennen(Element «- IdentiflkationEreignis),

oder ganz abstrakt:

Begriff(Identität <— Differenz).

Das Differenzfeld garantiert den Wirklichkeitsgehalt oder Weltbezug der

Erkenntnisfunktion. Denn in der Funktion

Erkennen(Element Erkanntes)

ist die Differenz zwischen Funktion ("Erkennen") und Argument ("Element

Erkanntes") selbst weder Funktion noch Argument16 und daher als

Voraussetzung aller Erkennbarkeit (Identifizierbarkeit) selbst nicht
erkennbar:

^ I Differenz**'

Insofern ist das Differenzfeld ein im Begriff der Funktion liegendes Postulat.

Allerdings hatte Schrödinger beklagt,

"daß es uns jedenfalls bisher nicht gelungen ist, ein einigermaßen verständliches

Weltbild aufzubauen, ohne unsern eignen Geist, den Schöpfer des

ganzen Weltbildes, daraus zu verbannen, derart, daß darin für ihn kein Platz

ist. Der Versuch, ihn hineinzuzwängen, führt notwendig zu Ungereimtheiten.

[...] Denn alles, was man in dieses Weltmodell eingehen läßt, nimmt

stets die Form einer naturwissenschaftlichen Aussage an, ob man will oder

nicht [...].'"7

Wie aber, wenn wir - was in der Quantentheorie ja genau geschieht - zwar

"unsern eignen Geist", aber eben in der "Form einer naturwissenschaftlichen

Aussage", nämlich als Beobachter, in das physikalische Weltbild einführen?



Dann haben wir statt der einfachen identifizierenden Operation

fOperationElement'

die Struktur der Selbstreferenz:18

^Beobachtung^3) '

Hans-Peter Dürr schreibt:

"Jede Objektivierung bedeutet Trennung, das heißt Zerstörung der nicht-

objekthaften Einheit, in der Beobachter und beobachtetes System miteinander

verschmolzen sind. Ein Zuschauer ist immer gleichzeitig mitwirkender
Akteur. / Verschiedenartige Beobachtungen mit Hilfe verschiedener

Versuchsanordnungen bewirken verschiedenartiges Auftrennen. Sie extrahieren

aus dem beobachteten System deshalb andere Erscheinungsmuster, die, bei

üblicher Deutung als Eigenschaften eines beobachteten 'Objekts', im Widerspruch

zueinander stehen und in Extremfällen 'komplementären' Charakter
haben.'"9

Bezeichnen wir in der Formel der basalen Selbstreferenz die Differenz
durch | bzw. | |, und ist | der unbeobachtete Hintergrund, auf dem sich

die Operation und ihr Element formieren, dann bezeichnet die einfache

Beobachtung das beobachtete System und unterscheidet es damit von
seinem Medium:

^Beobachtung I I (^Operation I 3)

I

Hintergrund * Mudium

^Beobachtung [(^Operation3) + Afedium]

Kraft der Reflexivität des Erkennens

kommt also das postulierte Differenz- oder Wirklichkeitsfeld zum Vorschein -
als konstituiertes (identifiziertes) Phänomen. Quantentheoretisch so:



J3

"Das, was beobachtet wird, ist aber primär nicht objekthaft, sondern

entspricht einem einheitlichen Quantenzustand oder einem Gemenge aus
solchen [dem Medium]. Erst durch den aktiven Eingriff einer Beobachtung
werden Aspekte von Quantenzuständen in objektiv feststellbare Tatsachen

[Gestalt] verwandelt."20

Und so ist zu verstehen, was Niklas Luhmann dazu bemerkt hat:

"Die Quantenphysik hat mit ihrer These der Indeterminiertheit der Materie
und der nur probabilistischen Grundlagen aller Alltagssicherheiten Aufsehen

erregt. Aber Physiker argumentieren nicht selten so, als ob mit Indeterminiertheit

oder Unbestimmtheit eine Eigenschaft der Materie bezeichnet sei,

und geben sich damit zufrieden. Da es aber Negativitäten (wie Indeterminiertheit)

und Probabilitäten nur als Zustände eines Beobachters gibt, muß

die Quantenphysik als Theorie des Beobachtens interpretiert werden;

und in der Tat ermöglichen ihre Gleichungen es nur, auf Grund von
Beobachtungen andere Beobachtungen vorauszusagen. Nichts anderes ist der
Inhalt ihrer physikalischen Gesetze. Sie beschreiben den Beobachter als

physikalisches Phänomen. Die Grenzen der Bestimmbarkeit sind

Bestandteile der physikalischen Gesetze selbst; es bedarf zu ihrer Ermittlung
keiner zusätzlichen Annahmen."21

Gegenüber Schrödingers "kleine[r] Bluttransfusion von seiten des östlichen
Denkens"22 bleiben wir skeptisch. Von den Weltanschauungen unterscheidet

die Philosophie sich dadurch, dass sie die Einbildungskraft bindet, indem sie

sich allein auf das verlässt, was sie auf logische Verhältnisse zurückführen

kann. Indem sie das An-Denken der Welt-Grenzen ist, bleibt sie doch, mit
Wittgensteins Tractatus (2.182) gesprochen, beim logischen Bild: "Jedes

Bild ist auch ein logisches."

***



Erkenntnis (S) - Grund (Mitte) - Gegenstand (O)

Gegenstand (S) - Grund (Mitte) - Bestimmung (P)

S A O

s-+o

Beschreibung—> Gegenstand

f(a)

Erkennen(Element «- identifikationEreignis)

Begriff(Identität <— Differenz)

^ I Differenz**

fOperationElement

^Beobachtung^3)

^Beobachtung I (^Operation I 3)

I
Hintergrund Medium

fR I I (fl I Medium3)

^Beobachtung^^Operation3) + Medium]

...fjf^a)]



'5

* Vortrag unter dem Titel "Identität als Konstrukt. Zum Selbstverständnis der Moderne"

("Materie und Geist" - Podiumsdiskussion mit Hans-Peter Dürr, 8.4.2013, im Haus der

Wissenschaft, Braunschweig).
1 Erwin Schrödinger: "Was ist wirklich? Die Gründe für das Aufgeben des Dualismus von Denken

und Sein oder von Geist und Materie", in: Hans-Peter Dürr (Hg.), Physik und Transzendenz.

Die großen Physiker unseres Jahrhunderts über ihre Begegnung mit dem Wunderbaren,

Bern/München/Wien: Scherz 1986, S. 184-188; Erwin Schrödinger, "Die Gründe für das Aufgeben des

Dualismus von Denken und Sein oder von Geist und Materie", in: id., Mein Leben, meine

Weltansicht, Mit einem Vorwort von Auguste Dick, Zürich: Diogenes Verlag AG 1989, S. 121-128.

2 Den Atomismus ausgenommen, der den Begriff der üXti aber bereits importiert (Epikur).
3 Schrödinger, Die Gründe für das Aufgeben des Dualismus, op. cit. (wie Anm. 3), S. i2if.
4 Schon im frühen fünften vorchristlichen Jahrhundert hatte Parmenides gelehrt, Denken

und Sein seien Dasselbe: xö yc'tp aùxô voeîv êaxiv xe Kai rivai. (Fragment B 3)

5 Schrödinger, Die Gründe für das Aufgeben des Dualismus, op. cit. (wie Anm. 3), S. 125h

6 Martin Buber, Der Mensch und sein Gebild, Heidelberg: Lambert Schneider 1955, S. 2of.

(Hervorhebung CAS).

7 Id., Urdistanz und Beziehung. Beiträge zu einer philosophischen Anthropologie, Heidelberg: Lambert

Schneider 4i978 ('1950), S. 24.
8 Id., Der Mensch, op. cit. (wie Anm. 6), S. 29.

9 Johann Gottlieb Fichte, "Ueber den Begriff der Wissenschaftslehre", in: Gesamtausgabe der

Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Band I, 2, hrsg. von Reinhard Lauth und Hans Jacob,

Stuttgart-Bad Cannstatt: Friedrich Frommann Verlag (Günther Holzboog) 1965, S. 109.

10 Id., "Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre", op. cit. (wie Anm. 9), S. 429.

11 Dürr, Physik und Transzendenz, op. cit. (wie Anm. 1), Vorwort, S. 12.

12 Erkenntnisgrund (ratio cognoscendi) und Seinsgrund (ratio essendi).

13 Der Mond verfinstert sich ist ein aristotelisches Beispiel der wissenschaftlichen Kritik alter

mythischer Ängste. Denn der Mond verfinstert sich gar nicht. Der Mond (S) ist dunkel (P),

weil die Erde zwischen ihn und die Sonne tritt (Mitte Grund). Der Schluss ist Mond (S)

- Dazwischentreten der Erde (M) - Finsternis (P).

14 Husserls Devise "Zu den Sachen selbst!"

15 Cf. Dürr, Physik und Transzendenz, op. cit. (wie Anm. 1), S. 14: "Unser Denken und deshalb

auch die naturwissenschaftliche Beschreibung erfaßt nur eine Struktur, ein 'Wie', aber nicht
den Inhalt, das Wesen, das 'Was' der eigentlichen Wirklichkeit."

16 Heideggers ontologische Differenz, Derridas différance.

17 Schrödinger, "Das arithmetische Paradoxon - Die Einheit des Bewußtseins", in: Dürr, Phy¬

sik und Transzendenz, op. cit. (wie Anm. 1), S. I59f.
18 Cf. Niklas Luhmann, "Kontingenz als Eigenwert der modernen Gesellschaft" [1991], in:

Beobachtungen der Moderne, Wiesbaden: Verlag für Sozialwissenschaften 2006, S. 93—128,

hier S. 117: "'Beobachtung' und 'System' sind einander wechselseitig bedingende Begriffe.
Dabei meint 'Beobachtung', verstanden als Operation, daß solche Systeme nur aus auto-

poietisch produzierten Ereignissen bestehen, also nur fortdauern, wenn und solange

Anschlußereignisse produziert werden können."

19 Dürr, Physik und Transzendenz, op. cit. (wie Anm. 1), S. iöf.
20 Id., S. 16.

21 Niklas Luhmann, Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1992

('1990), S. 505f. (Hervorhebung CAS).

22 Schrödinger, Das arithmetische Paradoxon, op. cit. (wie Anm. 17), S. 161.




	Von der Materie zum Medium : eine Bemerkung zur Physik des 20. Jahrhunderts

