
Zeitschrift: Scholion : Bulletin

Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 7 (2012)

Artikel: "Poetando";"nous poétisons" : Texte - wissenschaftliche und andere :
Texte!

Autor: Oechslin, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-719951

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-719951
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5

"POETANDO";"/?<rv«'d ".
TEXTE - WISSENSCHAFTLICHE UND ANDERE: TEXTE!

Werner Oechslin

"Tout homme est frère de Prométhée."

Paul Eluard, Poésie Involontaire et Poésie Intentionelle, POÉSIE 42/Audin (1942),

Villeneuve-les-Avignon: P. Seghers 1942, o. S.

Wie sehr ist doch in der akademischen Welt die Meinung verbreitet, es gäbe

wissenschaftliche Texte und andere, die im Kontrast dazu weder überprüfbar
noch überhaupt als verlässlich zu bezeichnen seien und deshalb auch nicht

zum Ziel einer 'gesicherten' neuen Einsicht führen könnten. Es geht bei

solcher Auf-Teilung der Welt - und bei entsprechender Ver-Teilung der

verfügbaren Gelder - weniger um die Texte, als um den Status von Wissenschaft

und die damit verbundenen Ansprüche und Privilegien. Vorsorglich wird der

Wissenschaftler den Begriff Text eher vermeiden, weil er als zu wenig präzis

und kaum abgrenzbar erscheint.

Doch gibt es Wissenschaft ohne Text, ohne irgendwie gebildete und

entwickelte, vermittelnde, sprachliche Form des Darstellens und Erklärens,
ohne Diskurs, ohne daraus gebildete, gewobene Texte? Man muss zumindest

annehmen, dass einige dies glauben. Wenn man die Massnahmen betrachtet,

mit denen das 'Sprachproblem' an technischen Hochschulen zuweilen geregelt

wird, so gemahnt das eher an Sprachverzicht als an ein Bemühen, das

Instrument Sprache intelligent zu nutzen und möglichst nahe an die

wissenschaftlichen Fragen und deren Beantwortungen heranzuführen. Viele

Missverständnisse sind hier - schon im Vorfeld tatsächlicher Erörterung -
seit langer Zeit gepflegt worden, deren Kern durchaus von grundsätzlichem
Interesse ist.

Gottlob Frege wandte sich im Vorwort zu seinem Grundgesetze der Arithmetik

1893 - zeitbedingt - vehement gegen - unnötiges - Psychologisieren
und gegen "psychologische Logiker", um umso mehr für die Bedeutung von

"logischen Ausdrücken wie 'Begriff', 'Beziehung', 'Urtheil'" einstehen zu

können.1 Eine Formel wie 3' + 4' 5' drückt, so Frege, einen Gedanken aus.1

Die mathematischen und die sprachlichen Welten begegnen sich und sollen



6

das auch tun, ansonsten würde die im Untertitel von Freges Arbeit bezeichnete

Absicht "Begriffsschriftlich abgeleitet" wohl kaum sinnvoll sein.

Beide voreiligen Abgrenzungen sind, wie Frege zu Recht moniert, falsch, das

"metaphysica sunt, non leguntur" und umgekehrt das "mathematica sunt,

non leguntur".3 Und doch entspricht gerade dies - auch heute - häufig genug
praktizierter Wirklichkeit.

Natürlich befindet man sich mit dem Verweis auf Frege schon längst
inmitten einer schwierigen Diskussion. Husserl hat gegen Frege argumentiert,
Begriffe wie "Gleichheit, Aehnlichkeit, Steigerung, Ganzes und Theil, Vielheit

und Einheit u.s.w." seien "einer formal-logischen Definition gänzlich

unfähig" und dagegen auf die jeweilige Klarlegung der "concreten Phänomene"

angewiesen.4

Ein echtes Text-Problem - zwischen den Disziplinen! 'Formale Logik',
Sprache? Es ist zumindest voreilig, Texte unterscheiden oder gar klassifizieren

zu wollen, bevor nicht wenigstens ein bisschen Klärung erreicht ist,

was denn einen Text zum Text macht. Denn, ob am Ende ein wissenschaftlicher

Diskurs steht oder aber eine (scheinbar) zufällige Poesie, ist unter
dem Aspekt eines Textes und dessen Zusammenweben vorerst einerlei und

in jedem Fall offen. Es entscheidet sich erst bei der Herstellung des

Textes, bei der Wahl der Mittel und ihrer Darstellung im Hinblick auf

eine erklärte Absicht und Zielsetzung. Solange nicht ausschliesslich
abstrakte mathematische Formeln benützt werden, haben wir es immer mit
einem Text zu tun; und selbst dann wird man in Anbetracht der "notations",
der unverzichtbaren Symbole und Zeichen eben doch auch von Sprache

und Text sprechen wollen, sonst wäre daraus nach umfassender Ubersicht
bei Florian Cajori nicht eine "history" geworden, die uns einen Spiegel von

"past and present conditions in mathematics" in erstaunlicher Vielfalt vor
Augen hält.5

Texturen noch und noch! Es sind "artificii", künstlich - und manchmal auch

künstlerisch - geschaffene Welten von Zeichen, das Resultat jener besonderen

menschlichen Befähigung, die man mit den "Argutie Humane" umschrieb. Zu

ihnen gehörten, folgt man Emanuele Tesauros Cannocchiale Aristotelico, "Inge-
gno", "Furore" und "Esercitio", und zur intellektuellen Kraft des "Ingegno"
zählte beides, die Scharfsichtigkeit ("perspicacia") sowie Umsicht und flinke

Beweglichkeit ("versabilità").6 Man steht in einer alten Tradition, die sich

menschlicher geistiger Befähigungen annahm und sie zu beflügeln suchte.

Weshalb sollte die Poesie allein 'künstlich' oder gar 'künstlerisch' sein,

ein "artificio" bilden und dabei "argutezza", Witz und Scharfsinn einsetzen?



7

VERSI E PROSE.
DI MONSIGNOR

BERNA ?R DIN O

S <lA L D 1 D cA V H "B I N 0
zAbl/Alc di GuafidUtu.

rLaNiutia,
L'EjlogheMifte,

Vt'iVafi. J 1 Sonciu Romani,
J LcRimc» vane,
l_La Fauolidi Lcandtodi Mufco.

fVn DillogodtlllDignili,
_ » _ J L'Aracto oucroddla fdiail del Pnncipt Diilogo >

VOUTnft.< defcfittione del PijAzzod'Vibino.
\ Ccdio Apologi.

IN V E N E T I A,

tsJppreffo Frunctfco ie'Franctfchi Senefc. i 5 9 °-

Abb. i: Bernardino Baldi, Versi e Prose, Veneria: Francesco de'Franceschi 1590, Titel

Und weshalb kann ein Poem nicht 'streng' wissenschaftlich angelegt sein?

Wer glaubt, hier sauber trennen zu können, irrt. Bernardino Baldi konnte in
seiner Zeit unbestritten Mathematiker und Poet sein; er wusste die Aufgaben

zu trennen und beobachtete gleichwohl, dass der Zustand überlegter Ruhe

und starker innerer Bewegung keineswegs parallel zu strenger Wissenschaft

und Poesie zugeordnet sind.7 (Abb. 1) Ob "rapimento" oder "intelletto quieto",
es beschreibt seelische Zustände ganz unabhängig von der äusseren Form

von Tätigkeit und deren zugeordnetem Objekt. Für Baldi erklärt sich der

"furor Poetico" aus sich selbst; diese platonische Fiktion ist, wie er mit Bezug
auf den Dialog Ion ausführt, "per se stessa essistente" - und kann den

Mathematiker genauso erreichen wie den Künstler.8 Baldi zitiert das - berühmte -
Beispiel Archimedes' "che con tanto impeto d'allegrezza trasse fuor di quel

bagno". Weshalb sollte tiefste Erkenntnis nicht auch mit stärkster Emotion
verbunden sein!

Zum Glück überlappen sich nicht nur unsere Denkformen, sondern auch

die Formen der Sprache — und der Zeichen - mit denen wir jene ausdrücken



8

und beschreiben; gerade deshalb behaupten sie ihre Eigenständigkeit. Für
Condillac ist es selbstverständlich, dass Algebra eine Sprache, "une langue
bien faite" ist; er nennt sie auch die Sprache der Mathematik.9 Der erste Satz

seiner La Langue des Calculs führt uns ein in eine Welt, die gleichermassen
mathematisch und grammatikalisch, sprachlich und symbolisch aufgebaut
ist: "Toute langue est une méthode analytique, et toute méthode

analytique est une langue.'"0 Kein Zweifel, die beiden sind gegenseitig
auf sich verwiesen und ineinander verwoben; man befindet sich in der Nähe

jener Aussage, die das Denken und die Sprache aufs Engste aneinanderrückt.

Naturwissenschaftler haben früh auf die Notwendigkeit und auf den

besonderen Nutzen dieses Zusammenhangs verwiesen. Lavoisier folgt insofern

Condillac genau und bekennt sich 1789 in seinem Traité élémentaire de Chimie

zu Beginn seiner einleitenden Bemerkungen zu dessen Aussage: "l'art de

raisonner se réduit à une langue bien faite."11 (Abb. 2) Weil er sich

sosehr mit Begrifflichkeit und mit dem Versuch, die Sprache zu verbessern

("de perfectionner le langage de la Chimie"), angestrengt habe, sei aus seinen

Bemühungen ein "Traité élémentaire de Chimie" entstanden. Das heisst so

viel wie, elementar grundgelegt ist die Chemie erst, wenn ihre sprachliche
und begriffliche Basis bereinigt ist. Lavoisier führt dies - aus der Notwendigkeit

von Sprache und Text heraus argumentierend - so ein: "L'impossibilité
d'isoler la Nomenclature de la science & la science de la Nomenclature, tient
à ce que toute science physique est nécessairement formée de trois choses:

la série des faits qui constituent la science; les idées qui les rappellent; les

mots qui les expriment." Und er führt das weiter und beschreibt gleichsam
das Entstehen eines Textes - im Dienste der Wissenschaft: "Le mot doit faire

naître l'idée; l'idée doit peindre le fait: ce sont trois empreintes d'un même

cachet; & comme ce sont les mots qui conservent les idées & qui les

transmettent, il en résulte qu'on ne peut perfectionner le langage sans perfectionner
la science, ni la science sans le langage, & que quelque certains que fussent

les faits, quelque justes que fussent les idées qu'ils auroient fait naître, ils ne

transmetoient encore que des impressions fausses, si nous n'avions pas des

expressions exactes pour les rendre."12

Selten ist der Zusammenhang von Sprache und Wissenschaft so deutlich
beschrieben worden. Entscheidend ist dabei, dass dies nicht nur im Sinne

von Beschreibung und Bezeichnung im engeren Sinne einer "nomenclature"

erfolgt, sondern dass, sehr viel deutlicher, die Entwicklung und

Perfektionierung von Wissenschaft und Sprache aneinander gekoppelt erscheinen.

Es geht allemal um Entwicklung; und dafür, für den "marche que



9

TRAITÉ
ÉLÉMENTAIRE

D E CHIMIE,
PRÉSENTÉ DANS UN ORDRE NOUVEAU

ET D'APRÈS LES DÉCOUVERTES MODERNES;

Avec Figures :

Par M. Lavoisier, de VAcadémie des
Sciences, de La Société Royale de Médecine, des
Sociétés d'Agriculture de Paris & d'Orléans, de
la Société Royale de Londres de l'lnßitut de
Bologne de la Société Helvétique de Buße de
celles de Philadelphie, Harlem Mancheßer
Padoue &c.

TOME PREMIER.

A PARIS,
Chez Cuchet, Libraire, rue & hôtel Serpente.

M. D C C. L X X X I X.
Sous le Privilège de VAcadémie des Sciences & de la

Société Royale de Médecine.

Abb. 2: Antoine Laurent de Lavoisier, Traité élémentaire de Chimie, présenté dans un ordre

nouveau et d'après les découvertes modernes, tome I, Paris: Cuchet 1789, Titel

nous avons à suivre", ist der Werdegang des Kindes modellhaft gegeben,

mit einem Nachteil für die Wissenschaft. Das Kind erkennt sehr schnell

den Irrtum einer Entwicklung, weil ein Fehlurteil sich unmittelbar - als

Mangel oder als Schmerz - bemerkbar macht; nicht so der Wissenschaftler:

"aucun intérêt physique ne nous oblige de nous rectifier: l'imagination au

contraire qui tend à nous porter continuellement au-delà du vrai; [...] nous
sollicitent à tirer des conséquences qui ne dérivent pas immédiatement des

faits: en sorte que nous sommes en quelques façon intéressés à nous séduire

nous-mêmes."" Das führt letztlich, so Lavoisier, in unerwünschter Weise

nur zur Stärkung von Konvention und Autorität. (Letzteres ist übrigens
noch in der Encyclopédie deutlich mit dem Begriff Text verbunden und
dieser wiederum diskussionslos und ausschliesslich an die Bibel herangeführt!'4)

Vorgängig zu seinem Traité élémentaire de Chimie hat Lavoisier 1787

zusammen mit De Morveau, Bertholet und de Fourcroy einen Bericht zur



IO

METHODE
D E •

NOMENCLATURE

M. DCC. LXXXVIL
Sous le Privilege de tAcadémie des Sciences.

Propo/éc par MM. DE Morveaü\
Lavoisier, Bertholet
ù de FouRCROr.

ON Y A JOINT
Un nouveau Syftême de Caraétères

Chimiques, adaptés à cette Nomenclature,

par MM. Hassenfkatz 8c Adet.

A PARIS,
Chez Cvchbt,Libraire, rue & hôtel Serpente.

Abb. 3: Louis Bernard Guyton de Morveau / Antoine-Laurent de Lavoisier / Claude Louis
Bertholet / Antoine-François de Fourcroy, Méthode de Nomenclature Chimique On Y A Joint

Un nouveau Système de Caractères Chimiques, adaptés à cette Nomenclature par
MM. Hassenfratz & Adet, Paris: Cuchet 1787, Titel

"Méthode de Nomenclature chimique" der königlichen Akademie vorgelegt,
in dem noch grundsätzlicher die Fragen der Sprache bedacht sind. Sie hätten

ihre Arbeit erst vorgelegt, "après avoir profondément médité sur la métaphysique

des langues, & sur le rapport des idées avec les mots".15 (Abb. 3) Die
Einsicht ist die, dass Sprache nicht nur bezeichnet, sondern eine Methode
darstellt, wie man von einem Bekannten zu einem Unbekannten fortschreitet.
Bei aller unterschiedlichen Zielsetzung betrifft dies 'Wissenschaft' genauso
wie Poesie:'6 "Les langues n'ont pas seulement pour objet, comme
on le croit communément, d'exprimer par des signes, des idées &
des images: ce sont, de plus, de véritables méthodes analytiques,
à l'aide desquelles nous procédons du connu à l'inconnu ...'"7Der
Weg ist entscheidend, und die Sprache erscheint dabei als ein Instrument
des Vorankommens: "Mais si les langues sont de véritables instruments que



11

les hommes se sont formés pour faciliter les opérations de leur esprit, il est

important que ces instrumens soient les meilleurs qu'il est possible, & c'est

travailler véritablement à l'avancement des sciences que de s'attacher à les

perfectionner.'"8

Die Nähe zum Sprachgebrauch, dem der Poet genauso anhängt, wenn er

experimentierend - wie in eklatanter Weise Raymond Roussel, der die
Phonetik eines Satzes in ein anderes Schriftbild zurückverwandelt, daraus einen

neuen Sinn konstruiert und dies als "procédé poétique" erklärt'9 - sich

vorantastet, müsste in die Augen fallen. Selbst dort, wo der Mathematiker den

Weg ("la marche du raisonnement") abzukürzen und zu erleichtern sucht,

bietet sich die Parallele zum Poeten an, der gegen ausufernde Formulierung
die Kürze und Präzision der Formulierung setzt. Entscheidend ist die

Feststellung Lavoisiers, dass Sprache und "méthode analytique" so gut wie

synonym seien.20 In der Herstellung des Textes erweist es sich, ob das jeweils

vorgenommene Ziel in bestmöglicher Weise erreicht wird. Bei Lavoisier
finden die Schärfung des wissenschaftlichen Blicks und die Bereitstellung
seines Instrumentariums zusammen. Und natürlich soll diese Arbeit am

'Text' die Ausrichtung auf die Notwendigkeiten der Zielsetzungen fördern.

Und weil wir vergleichbare Vorkehrungen beim 'Poeten' beobachten, reden

wir dann jeweils - gemäss etablierten Konventionen - von wissenschaftlicher

Prosa oder von Poesie.

Es bleibt die Differenz in der Zielsetzung! Ubergreifend hat Paul Eluard

1942 die "Poésie Involontaire" und die "Poésie Intentionelle" scheinbar ge-

geneinandergestellt, sie jedoch genauer besehen absichtlich vermengt und

aufgezeigt, wie von Raimund Lull und Leonardo zu Rimbaud und Mallarmé
der sprachliche Einfall nichts an poetischer Beweglichkeit und Phantasie zu

wünschen übrig lässt. Weshalb sollte diese Kreativität nicht alle Bereiche

erfassen? "Tout homme est frère de Prométhée!"2I (Abb. 4)

Konsequenterweise sagt Eluard gleich zu Beginn, dass Poesie natürlich keineswegs
ausschliessliches Eigentum der Poeten sei: "Les véritables poètes n'ont
jamais cru que la poésie leur appartînt en propre."22 Poesie - im Kern immer
noch die alte poiesis/noiriaiç, das Machen und Hervorbringen - und Text

betreffen umfassend unsere kreative geistige Befähigung.
Der Akzent liegt also bei der Hervorbringung, bei der Entstehung des

Textes. Und auch hierin vereinen sich die Interessen des Wissenschaftlers

und Poeten; sie möchten es bestmöglich tun. Niemand hat dieses Potential
höher veranschlagt als Wilhelm von Humboldt, der aus der Verschiedenheit



POÉSIE INVO
LONTAIRE H

POÉSIE INTEN
TIONNELLE

PAR PAUL ELUARD

POÉSIE 42

Abb. 4: Paul Eluard, Poésie Involontaire et Poésie Intentionelle, POÉSIE 42 / Audin (1942),

Villeneuve-les-Avignon: P. Seghers 1942, Titel

der Völker und Sprachen auf die "Erzeugung menschlicher Geisteskraft"

geschlossen hat.23 Die "verschiedenartige Offenbarwerdung der
menschlichen Geisteskraft" bezeichnete er als "das höchste Ziel aller

geistigen Bewegung" und als "letzte Idee, welche die Weltgeschichte klar

aus sich hervorgehen zu lassen streben muss."24 Für jemanden wie Gerrit
Mannoury ist es klar, dass es auf diesen Zuwachs ankommt. Also setzt er da

an, wo in der feinsten psychologischen Regung am ehesten Impulse zu

erwarten sind, und zitiert Nietzsche: "Das eigentliche Material alles Erkennens

sind die allerzartesten Lust- und Unlustempfindungen ,.."25 Das hat mit der

Eindringlichkeit des forschenden Geistes zu tun, der sich in die kleinsten

Dinge hinein begibt, um zu sehen und zu erkennen. Genauso verhält es sich

mit dem poetischen Genie, das aus den einzelnen Elementen der Sprache

Worte und Gedanken bildet und daraus den Kosmos erschliesst, der ja selbst



r3

gemäss dem alten griechischen Wortsinn beides, das kleinste Ornament wie

die Vorstellung des Ganzen, bezeichnet. In der aristotelischen Poetik macht

ja dies den Unterschied zwischen der menschlichen, aus vielen Elementen

zusammengesetzten Sprache und dem wörtlich 'eintönigen' Gebelle eines

Tieres aus. "Im Einzelnen" will Gottfried Semper "die beim Prozess des

Werdens und Entstehens [...] hervortretende Gesetzlichkeit und Ordnung"
erkennen und daraus seine empirische Kunstlehre entwickeln.26 Alles weist

immer wieder auf diesen Weg vom Kleinsten zu einem Entwickelten und

zu einer Textur. Wir unterschätzen oft den Differenzierungsgrad, der in der

Sprache und umso mehr im komponierten Text liegt. So bewunderungswürdig

einfach unsere Alphabete sind, so unendlich reich sind die Stoffe, die man
daraus webt. Jacob Grimm hat schon in Anbetracht der alten Runen davor

gewarnt, aus formalen Analogien mit den bekannten Alphabeten 'mechanisch'

auf irgendetwas schliessen zu wollen. Es handle sich um einen "weit
feinern lebendigen Organismus", und sein Schüler Richard Lepsius schloss

aus dieser Einsicht Grimms auf "die wahre Unbefangenheit seiner
Forschung."27

Darauf kommt es an, weshalb man gerne auf klare Vorstellungen von

Ursprung verzichtet und sich von den Anfängen löst, von denen man allzu

schnell etwas ab- und herleiten könnte. Man will sich umso mehr dem Gang
der Entwicklung widmen. Paul Eluard ist sich sehr bewusst, dass schon der

erste 'Eingriff' ("nous poétisons") die unvoreingenommene Wahrnehmung

hinter sich lässt: "nous nous retirons la vue première, élémentaire des

choses".28 Es gilt in der Wissenschaft wie in der Poesie, dass wir nur sehr

mühsam zu den Dingen gelangen: "nous ne sommes que des miroirs brisés

et, désireux de rectifier les apparences". Das ist beim Rastertunnelmikroskop
nicht anders. Und wir können dem Gegenstand noch so nahe kommen, es

bleibt immer noch ein Zwischenraum zwischen der Oberfläche und ihrer

Abbildung und wenn es 'nur' der ist, der uns das Vorgehen erklärt und

glaubwürdig erscheinen lässt.

Mit der gleichen Eindringlichkeit betrachten wir unsere 'technischen'

und sprachlichen Instrumente und fordern ihnen ab, zu jener Perfektion der

Erkenntnis zu führen. Man befindet sich in einem Prozess, auf einem Denkweg

und einem Sprachweg und beim Weben eines Textes, muss sich dessen

immer wieder vergewissern. "Wenn ich im Romanschreiben weiterfahren

will am anderen Tag, dann muß ich erst einige Seiten vom vorhergehenden

Tag abschreiben, bis dieser merkwürdige Gleichklang zustandekommt und

die Gedanken wieder organisch zu fliessen beginnen."29 Von der "Beirrung



H

MICIIEL FOUCAULT

L'ordre
du discours

ruf

GALLIMARD

Abb. 5: Michel Foucault, L'ordre du discours. Leçon inaugurale au Collège de France prononcée
le 2 décembre 1970, Paris: Gallimard 1971, Umschlag

durch Vor-Meinungen" spricht Gadamer mit Bezug auf den berühmten

hermeneutischen "Zirkel des Verstehens", und er fordert, dass "ein herme-

neutisch geschultes Bewußtsein für die Andersheit des Textes von vornherein

empfänglich sein" muss.30 Es gibt immer eine "Vorstruktur des Verstehens",
und mit all diesen gewünschten Offenheiten verbindet sich Ungewissheit
und Risiko.

Auch Michel Foucault beginnt seine Antrittsvorlesung am Collège de

France am 2. Dezember 1970 mit der "inquiétude", die ihn in Anbetracht klarer

Anfänge - und Herleitungen - und voreiliger Festlegungen aller Art
befällt. Das hat mit der eigenen Person und der Institution, zu der er spricht, zu

tun: "Plûtot que de prendre la parole, j'aurais voulu être enveloppé par elle,

et porté bien au-delà de tout commencement."3' (Abb. 5) Wäre doch bloss

das Wort, der Gedanke vorausgegangen, "il m'aurait suffi alors d'enchaîner,
de poursuivre la phrase, de me loger, sans qu'on y prenne bien garde, dans

ses interstices, comme si elle m'avait fait signe en se tenant, un instant, en

suspens".32 Anfänge brauchte es so besehen nicht zu geben. Man befände



15

sich irgendwo mittendrin und müsste sich 'bloss' darin einrichten - nach

gewissen Vorstellungen und Regeln, wofür Foucault das "enchaîner", das sich

fest Einfügen oder gar Verketten (ganz nach dem - homerischen - Bild der

"catena aurea"), das "poursuivre", das Anschliessen und Fortsetzen, was ein

Vorausgegangenes voraussetzt, und schliesslich das "se loger", was auch mit
sich 'wohnlich einrichten' meint, vorsieht.

Diesen Vorgängen ist dann Foucaults Rede auch gewidmet. Er nennt
es vorerst vorsichtig "un certain nombre de procédures", mit denen

man Probleme beseitigen, Risiken und "l'événement aléatoire" bewältigen
könne." Foucault beginnt, niemand wundert sich, mit den Flindernissen,
die sich ergeben, mit dem mit dem Objekt verbundenen Tabu, mit dem an

die äusseren Bedingungen geknüpften Ritual und mit der Machtposition
dessen, der spricht. Und es sind weitere Zwänge, wie der ewige Widerpart
von "raison et folie", die einengend wirken, und gegen die die "volonté de

vérité" anzukämpfen hat. Auch die Philosophie ist deshalb auf einen "discours"

angewiesen, der hier weiter- und zusammenführt. Und je nachdem, wie diese

Philosophie ausgerichtet ist, meint dieser "discours" ein "jeu d'écriture", eine

"lecture" oder einen Austausch von beiden.34

Bei Foucault wird das nicht unbedingt zu einer Diskussion von Text, und

doch führen seine Überlegungen genau dorthin. Für die entsprechenden
'textuellen' Vorkehrungen hat er auch Namen; er spricht von Umkehrung
und "discontinuité", von "spécificité" und "extériorité", und er setzt diese

gegen die 'traditionellen' Vorstellungen von "signification, originalité, unité,
création".35 Diese Massnahmen bilden für Foucault eine Strategie, um
Autoren wie Hippokrates oder Galen und all die andern zu lesen und Formen
wie den Aphorismus oder den Kommentar zu verstehen. "L'ordre du

discours" bleibt eine Hypothese, weil die Welt der Texte so vielfältig und

reich, unerwartet und überraschend ist, und weil die Philosophie so viele

Wege aufzeigt. Dazu gehört natürlich auch das Weiterbauen am "édifice de

l'abstraction"; denn für den Philosophen Foucault bleibt schliesslich alles

eine "tâche infinie liée à l'histoire de notre rationalité". Wir stecken

tief in unseren Texten und in unseren Sicht- und Leseweisen. Und natürlich
bedeutet auch bei Foucault Ordnung nicht Lösung, sondern vielmehr Hoffnung,

doch noch irgendwie und irgendwo auf den klärenden Weg zu gelangen.

Zu sehr ist Foucault mit Raymond Roussel vertraut, als dass er nicht
wüsste, auf welchen Wegen und Umwegen, mit welchen Strategien und

Tricks man seinem Ziel ein bisschen näher kommt: "Il s'agit d'un procédé
très spécial"! Es handelt sich stets um einen "procédé de création" und



16

STÉPHANE MALLARMÉ

IGITUR
OU

la Folie d'Elbehnon

|Ur OBORGES ALBERT
dapcci I* Ublna d~EDOUARD MAKET.

nrf
PARIS

LIBRAIRIE CALLIMARD
ÉDITIONS DE LA NOUVELLE REVUE FRANÇAISE

3. rue de Grenelle
M. CM. XX. V

I-
Abb. 6: Stéphane Mallarmé, Igitur ou la Folie d'Elbehnon avec un portrait gravé sur bois par

Georges Aubert d'après le tableau d'Edouard Manet, Paris: Gallimard 1925, Titel

natürlich auch immer um einen "procédé poétique". Jedenfalls ist Roussels

später Text Comment j'ai écrit certains de mes livres kein sprödes Lehrbuch

der Logik, als vielmehr eine raffinierte Anleitung, mit Intelligenz und

Einfallsreichtum die Hindernisse zu umgehen und zu Neuem zu gelangen.

Es geht um Prozesse, in denen man steckt, noch eh man sich's versieht; man
befindet sich auf einer Reise, die von verschiedenen Ereignissen - in

vernünftiger Folge, wie man vielleicht hinterher feststellt oder 'begreift' -
geprägt ist. Auf diesem Weg werden vorgefasste Meinungen mit allem, was

danach kommt, verwoben: "un parti-pris" mit der "recherche de mots en

écho" in einer "pensée sur elle-même", in verschiedensten Notaten von
"essais préparatoires", ihren Uberprüfungen und Verwerfungen und weiteren

Bearbeitungen, wie das Edmond Bonniot am Beispiel Mallarmés
darstellt.36 (Abb. 6 und 7) Mallarmés Widmung seines Igitur ou la Folie d'Elbehnon

lautet in der Konsequenz dieser kontinuierlichen, nicht abbrechenden Arbeit

am Text: "Ce Conte s'adresse à l'Intelligence du lecteur qui met les choses

en scène, elle-même."37



!7

Abb. 7: Holzstich von Georges Aubert nach Edouard Manets Portrait von Stephane Mallarmé

(1876) in: Stéphane Mallarmé, Igitur ou la Folie d'Elbehnon avec un portrait gravé sur bois

par Georges Aubert Paris: Gallimard 1925, Seite nach dem Titel

Man weiss, dass Mallarmé seine "premiers linéaments" auf kleinste Zettel
schrieb und in einer chinesischen Teebüchse verwahrte.'8 Es weist alles

daraufhin, dass diese Zufallsmomente, genauso wie die Inhalte seines "Igitur"
selbst, ganz und gar nicht dem Würfelspiel, sondern einem grossen wunderlichen

Plan geschuldet sind. "Il peut avancer, parce qu'il va dans le mystère";
solches äussert Mallarmé in den "scolies" zu seinem Text.39 Wittgenstein
würde diesen Überlegungen folgen. Mallarmés 'Wissenschaft' ist mit dieser

radikalen Suche nach Erkenntnis über alle erdenklichen Wege aufs Innigste

verknüpft.
Was Paul Eluard zu Beginn seiner Darstellung Poésie Involontaire et Poésie

Intentionelle ausführt, betrifft noch andere Probleme, die sie mit jeder
Wissenschaft teilt. Auch der Poet steht in der Welt und bezieht die Poesie

auf sie: "Les mots disent le monde et les mots disent l'homme, ce

que l'homme voit et ressent, ce qui existe, ce qui a existé, ce qui
existera ..." "Les mots détruisent, les mots prédisent; enchainés ou sans

suite, rien ne sert de les nier."4" Wie später bei Foucault ist auch für Eluard

"l'interdit", sind Verbote, die die Vernunft scheinbar aufstellt, das grösste



i8

Karl Vossler

Oesammelte Aufsätze
zur

Sprachphilosophie

München 1923

Verlag der Hochschulbuchhandlung Max Hueber

Abb. 8: Karl Vossler, Gesammelte Aufsätze zur Sprachphilosophie, München: Max Hueber

1923, Titel

Hindernis beim Weiterdenken. Auch Eluard geht andererseits von der
Tatsache einer universalen Ausbreitung und Bedeutung der Sprache aus: "le
langage est commun à tous les hommes." Das muss für und nicht

gegen die "liberté absolue de la parole" sprechen, denn wie sollte man sonst

die Vielfalt der Welt einfangen können.

Man muss das alles vorweg betrachten, bevor man sich an den Text

heranmacht, der solches zum Gewebe macht, nach irgendeinem jener 'Gesetze',
die keine, schon gar nicht verbindliche sind, jedoch als "auxilia" immer wieder

Hilfestellung leisten. Befasst man sich genauer damit, wie eine "textualité"
zustande kommt, erscheint alles noch offener und widersprüchlicher und

auch freier. Und es wird sichtbar, was der Text neu in diese Welt bringt. Auf
mustergültige Weise hat dies Karl Vossler in einem ersten, für die Zeitschrift

Logos geschriebenen Aufsatz dargelegt.4' Er wählt einen prominenten Satz -
Goethes -, um darzulegen, wie grammatikalische oder logische Strukturen

für sich allein genommen noch lange keinen Text ausmachen. Aus einem



!9

Moment der Krise der Sprachwissenschaft hat er ohnehin für die Offenheit
und den Vorrang des "sprachlichen Gebrauchs" gegenüber grammatikalischer

Logik optiert.
Vosslers Musterbeispiel ist der Satz: "Grau, teurer Freund, ist alle Theorie,

I Doch grün des Lebens goldner Baum." Was grammatikalisch korrekt

daherkommt, ist logisch falsch, weil der Baum nicht gleichzeitig golden und

grün sein kann, und grundsätzlich falsch, weil Theorie keine Farbe hat und

das Leben kein Baum ist. Doch gerade weil niemand einer grau gestrichenen
Theorie begegnet ist, prägt sich dieses 'unmögliche' Bild als Metapher ein;

seither sind Theorien - oftmals - grau! Und wir verstehen das!

Man kann daran erkennen, dass ein Text sehr viel mehr leisten kann als

das einzelne Wort oder der einzelne Satz. Aus der falschen Beschreibung
einer Theorie mittels Farbwert wird ein geflügeltes Wort, ewig mit Goethe

verbunden. Geflügelte Worte! Auf Flügeln fliegen jene freien Gedanken

aus denen wir 'weben'. Die "Critik der sich auf eigenen Flügeln
wagenden Vernunft" ist es auch, was Kant am Ende seiner Critik der reinen

Vernunft als "im ächten Verstände Philosophie" nennen möchte.42

Vossler hat in einem nachfolgenden Aufsatz das Risiko benannt, das bei so

weitausholender Öffnung gegenüber Sprach-Gefühl und Sprach-Geschmack

zu einer "doppelsinnigen Wissenschaft" mit einem kulturgeschichtlichen
und einem künstlerischen Ast führen könnte, und ergänzt, dass dabei auch

der "wissenschaftliche Eigenwert" der Sprache zu beachten sei.43 Das Risiko

besteht; doch andererseits möchte niemand "pêle-mêle" wissenschaftliche

und poetische Zielsetzungen in denselben Eimer werfen. In der Widmung
seiner "Sprachphilosophie" an Julius Schlosser, an deren Anfang der erste

Logosaufsatz gesetzt ist, betont er, er hätte sich für die "Fühlung der
Sprachwissenschaft mit der Aesthetik" in besonderer Weise interessiert, und er sagt
auch, es sei ihm weniger um die "Verwobenheit der Sprache mit dem Leben"

gegangen als vielmehr darum, "die Standpunkte und Begriffe herauszuarbeiten,

mittelst denen die Sprachwissenschaft die Bewegung und Festigung
dieses Flechtwerks zu erkennen hofft".44 (Abb. 8)

Vosslers Interesse ist letztlich ein methodisches; er will Texte nicht
beschreiben (und schon gar nicht erneut erzählen), er will sie analysieren, um

zu verstehen, wie Texte gemacht sind, was Textualität bedeuten könnte, und

er weiss, dass Sprache so besehen nicht nur alle Lebensbereiche, sondern

auch das Unwesentliche und Zufällige miteinschliesst. Dieses Grenzenlose,
Offene macht Sprache aus, und Texte sind nichts anderes als mehr oder minder

'sinnvolle' Texturen, die aus solchen Stoffen gemacht sind.



20

Jenes 'Sinnvolle' verweist auf all die Strukturen und Zusammenhänge, die

Texte zu Texten machen.

und der Text der Architektur:
"... ma io veggio che l'Arti scritte senza grammatica non s'hanno."

Daniele Barbaro, I Dieci Libri dell'Architettura di M. Vitruvio Tradutti
et Commentati da Monsignor Barbaro In Vinegia: Francesco Marcolini

1556, S. 10

Die Differenz von Text zu Text mitsamt ihren jeweiligen Zielsetzungen
bleibt also jederzeit ausbedungen. Allein wer glaubt, dass die Architektur,
und insbesondere ihre 'Traktate', sie mögen noch so mathematisch grundgelegt

sein, bar solcher Texte sei, die neue Zusammenhänge schaffen und neue

Verbindungen zeigen, täuscht sich. Daniele Barbaro hatte bei der - schwierigen

- Kommentierung Vitruvs eine ganze Reihe von Problemen zu lösen

und so auch eine ganze Reihe von Texten geschaffen, die - in der Form

eingestreuter, teils miteinander verwobener Kommentare - besondere Aspekte
heraustrennen und damit erst im Zusammenhang erkennbar machen.

Barbaro ist mit der antiken Philosophie und Rhetorik aufs Beste

vertraut, und nicht zuletzt das Einbetten in solche Traditionen ist ihm, um ein

Verständnis zu ermöglichen, ein Anliegen. So schafft er einen Text, der den

anspruchsvollen Satz Vitruvs erläutert und in einen sinnvollen Rahmen

stellt, es gebe wie überall so insbesondere auch in der Architektur zwei

Dinge, "quod significatur et quod significat" (Vitruv I, I, 3). Was

wie eine Vorwegnahme Sausurescher Linguistik klingt, bildet bei Vitruv den

Ausgangspunkt dafür, die Bildung des Architekten als notwendig zu fordern
und deren Grenzen und Bedingungen zu diskutieren. Barbaro äussert sich

denn auch präzis und ausführlich zu all dem, was Vitruv zu der "cognitione
di lettere" sagt. Er folgt ihm auch dort, wo er Architektur gleichsam als

Text, nämlich des Zeichen Setzens, interpretiert: "significare è per segni
dimostrare, & segnare, e imprimere il segno."45 Barbaro ist klar, dass

für die Architektur die Bedingungen solcher Zeichensetzung und somit für
jedes architektonische Werk mit "da ragione drizzata" und "con dißegno
finita" verbunden ist und auf diesem Weg ein geistig Konzipiertes in ein

stoffliches Werk übersetzt wird. Er bezieht diesen Vorgang auf die allen

Wissenschaften vertrauten Kriterien von "le ragioni, le prove, le cause". Das

Zeichen ("segno") bezieht sich auf die bezeichnete Sache ("cosa significata")
wie Ursache auf Wirkung, Beweis auf Schluss. In diesem Sinne verlässlicher



Methoden, so Barbaras Erkenntnis aus diesem Text, soll Architektur, Zeichensetzung

entstehen.

Hier erfolgt Abgrenzung und Präzisierung zum Schutze eines verlässlichen,

wissenschaftlichen Vorgangs. Die architektonischen Zeichen sind ursächlich

verknüpft mit den Dingen; der Architekt soll sich nicht der oberflächlichen und

schwachen Zeichen bedienen, jedoch der Dialektik folgen: "lo Architetto lascia

questi ultimi segni all'Oratore, & al Poeta, & insieme con la Dialettica, che è

modo dell'artificio discorso, abbraccia quegli, perche neceßarij sono, intimi, &
concludenti."46 Es geht um eine präzise Einschätzung der Mittel und um eine

an den konkreten Bedürfnissen des Architekten orientierte Bildung. Barbara

fügt alles zusammen und verweist bei der Auflistung der Grundbedingungen
der Bildung des Architekten auf die vorausgegangene Diskussion: "Le sette

conditioni sopradette nascono da i principj detti di sopra, cioé dalla diffinitione

dell'Architetttura, & dal suo nascimento, corne si puo considerando vedere."47

Und weil Vitruv zeigt, dass und wie gut er argumentiert, ist es auch für den

Architekten erforderlich, solche Befähigungen auszubilden und zu erwerben,

nicht nur zu reden und "scrivere drittamente", sondern auch die zum Verständnis

notwendigen Kommentare zu lesen ("come quello ch'alla mente commetta
le cose") und sich in den kurzen "narrationi delle cose" zurechtzufinden. Da, wo

es streitig sein könnte, ob Vitruv mit der Forderung nach "cognitione di lettere"

Kenntnis von Texten zu den Künsten oder aber die Grammatik meint, antwortet

Barbara: "ma io veggio che l'Arti scritte senza grammatica non s'hanno".48

Barbaro steckt mittendrin in der Erwägung der Notwendigkeit und

Nützlichkeit von Texten, schliesslich hat er ja einleitend das "ratiocinatio"
der vitruvianischen Definition der Architektur mit "discorso" übersetzt. Es

geht stets um das Aufzeigen und Erklären, das "demonstrare atque explicare"

(Vitruv I, I, i), weshalb ja Vitruv - gleich anschliessend an diese Definition -
einen Architekten "sine litteris" ablehnte. Und Barbaro kommentiert und

vertieft: "II discorso è proprio dall'huomo, & la virtù che discorre,
è, quella che considéra quanto si puö fare con tutte le ragioni
all'opere pertinenti ..." Die Fähigkeit des Diskurses macht den Menschen

zum Menschen, ist eine urmenschliche Befähigung; Barbaro stellt es

in Analogie mit "Parte del tessere" der Spinne und dem Hausbau der Ameisen,

was jedoch bloss instinktmässig erfolge, "non discorsi dell'arte". Diese

menschlichen Diskurse erheben sich über das blosse Tun und Können, besitzen

Urteil und die Fähigkeit, die Mittel der Vernunft richtig einzusetzen. "II
discorso è padre (dirö cost) dell'Architettura", fügt Barbaro hinzu.49

Nichts geht ohne Text!



1 Cf. Gottlob Frege, Grundgesetze der Arithmetik. Begriffsschriftlich abgeleitet, Jena: Hermann
Pohle 1893, hier: S. xv und S. xii.

2 Id., S. xiii.

3 Id., S. xii.

4 Cf. E. G. [= Edmund] Husserl, Philosophie der Arithmetik, Leipzig: Alfred Körner [1891], S. 130;
auf der nächstfolgenden S. 131 findet sich dann das vernichtende Urteil: "Es ist daher auch kein

Wunder, wenn sein Werk, trotz allen Scharfsinns, in unfruchtbare Hypersubtiliäten verläuft und

ohne positive Resultate endet."

5 Cf. Florian Cajori, A History ofMathematical Notations, vol. I, La Salle/Illinois: The Open Court
Publishing Company 1928, S. v ("Preface").

6 Hier nach der Ausgabe: Emanuele Tesauro, II Cannocchiale Aristotelico, Venezia: Stefano Curti
1688, S. 5of.

7 Cf. Bernardino Baldi, Versi e Prose, Venedig: Francesco de' Franceschi 1590, o. S. (Widmung an

den "Signor Duca d'Urbino").
8 Baldi bezieht sich auf den platonischen Dialog Ion, in dem diese Fragen thematisiert sind, und

von dem eine bis heute wirksame Diskussion zum Verhältnis von Poesie und Wissen ausgegangen

ist.

9 Cf. Etienne Bonnot, Abbé de Condillac, La Langue des Calculs, Ouvrage Posthume, Paris: Charles

Houel An VI [1798], S. 6£; S. 7 die Definition: "Les mathématiques sont une science bien traitée,

dont la langue est l'algèbre."
10 Id., S. 1.

11 Cf. Antoine Laurent, Marquis de Lavoisier, Traité élémentaire de Chimie, présenté dans un ordre

nouveau et d'après les découvertes modernes, tome I, Paris: Cuchet 1789, S. vi.

12 Id., S. vif.

13 Id., S. ixf.

14 Cf. Artikel "Texte de l'Ecriture (Théologie)", in: Encyclopédie ou Dictionnnaire Raisonné des Sci¬

ences, des Arts et des Métiers, tome XVI, Neufchastel: Samuel Faulche 1765, S. 215!.

15 Cf. Louis Bernard Guyton de Morveau/Antoine Laurent de Lavoisier/Claude Louis Bertholet/
Antoine François de Fourcroy, Méthode de Nomenclature Chimique On Y A Joint Un nouveau

Système de Caractères Chimiques, adaptés à cette Nomenclature par MM. Hassenfratz & Adet,

Paris: Cuchet 1787, S. 5.

16 Heinz Schlaffer titelt in diesem Sinne "Neuzeitliche Dichtung als veraltete Wissenschaft", betont
dabei das Kontrastierende stärker als das Gemeinsame und Verbindende. Cf. Heinz Schlaffer,
Poesie und Wissen, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1990, S. ii5ff.

17 Cf. de Morveau/de Lavoisier/Bertholet/de Fourcroy, Méthode de Nomenclature Chimique, op.
cit. (wie Anm. 15), S. 6.

18 Id., S. 8.

19 Vgl. unten; cf. Raymond Roussel, Comment j'ai écrit certains de mes livres, Paris: Alphonse Le¬

merre 1935.

20 Id., S. 7.

21 Paul Eluard, Poésie Involontaire et Poésie Intentionelle, POESIE 42/Audin (1942), Villeneuve-les-

Avignon: P. Seghers 1942, o. S. ("Préface").
22 Ibid.
2 3 Cf. Wilhelm von Humboldt, Über die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues und ihren Einfluss auf

die geistige Entwickelung des Menschengeschlechts, Berlin: Königliche Akademie der Wissenschaften/
F. Dümmler 1836, S. 1.

24 Ibid.



23

25 Cf. Gerrit Mannoury, "Methodologisches und Philosophisches zur :: Elementar-Mathematik",
Haarlem: P. Visser Azn. 1909; vgl. Werner Oechslin, "Wissen in endlichen Räumen - die Bibliothek

und das Buch", in: SCHOLION 6/2010, S. 2off., hier: S. 24. - Nietzsche selbst führt in dem

entsprechenden Kapitel "Zur Genesis der Erkenntnis" alles auf die Logik — und die "ewigen

Naturgesetze" - eines "Lust- und Unlustsystems" zurück; cf. Friedrich Nietzsche, Ueber Wahrheit

und Lüge im aussermoralischen Sinne (1873), in: id., Werke, Bd. X, Leipzig: C. G.Naumann

1896, S. I59ff., hier: S. 191L

26 Cf. Gottfried Semper, Der Stil Erster Band. Die Textile Kunst Frankfurt a. M.: Verlag für
Kunst und Wissenschaft i860, S. vi.

27 Cf. Richard Lepsius, Paläographie als Mittel für die Sprachforschung, Berlin: Königl. Akademie

der Wissenschaften 1834, S. 3.

28 Cf. Eluard, Poésie Involontaire, op. cit. (wie Anm. 21), o. S.

29 So beschreibt Johannes Itten - in einem völlig anderen Zusammenhang — das Verhalten des

Künstlers in der Zeit: cf. Diskussionsbeitrag in: Hans Gerhard Evers (Hg.), Das Menschenbild

in unserer Zeit. Darmstädter Gespräch 1950, Darmstadt (1951), Zweite Auflage, Darmstadt: Neue
Darmstädter Verlagsanstalt GMBH o. J., S. 184.

30 Cf. Hans-Georg Gadamer, "Vom Zirkel des Verstehenes", in: Martin Heidegger zum siebzigsten

Geburtstag. Festschrift, Pfullingen: Günther Neske 1959, S. 2 8f.

31 Cf. Michel Foucault, L'ordre du discours. Leçon inaugurale au Collège de France prononcée le

2 décembre 1970, Paris: Gallimard 1973, S. 7.

32 Id., S. 7.

33 Id., S. iof.
34 Id., S. 51.

35 Id., S. 53L und S. 56.

36 Cf. Edmond Bonniot, "Préface d'après des documents inédits", in: Stéphane Mallarmé, lgitur ou

la Folie d'Elbehnon, Paris: Gallimard 1925, S. 16.

37 Id-> S. 33.

38 Id., S. 9. - Man weiss, dass solche 'Mikrotexte' - bei Robert Walser etwa - ihre ganz besondere,

eigene Geschichte haben.

39 Id., S. 79.

40 Cf. Eluard, Poésie Involontaire, op. cit. (wie Anm. 21), o. S. (Einleitung).
41 Cf. Karl Vossler, "Grammatik und Sprachgeschichte oder das Verhältnis von 'richtig und falsch'

in der Sprachwissenschaft, in: Logos (1910/11), Heft 1, Tübingen: J. C. B. Mohr 1910/11, S. 83-
94, hier: S. 83f.

42 Vgl. Werner Oechslin, "'... und welche Vernunft speculirt nicht...': NEBENGEBÄUDE - archi¬

tektonische und andere!", in: Wissensformen, Sechster Internationaler Barocksommerkurs, Stiftung
Bibliothek Werner Oechslin, Einsiedeln, Zürich: gta Verlag 2008, S. 16-37, hier: S. 27ff.

43 Cf. Karl Vossler, "Das Verhältnis von Sprachgeschichte und Literaturgeschichte", in: Logos

(1911/1912), Heft 2, Tübingen: J. C. B.Mohr 1912, S. 167-178, hier: S. 167.

44 Cf. Karl Vossler, Gesammelte Aufsätze zur Sprachphilosophie, München: Max Hueber 1923, S. viii
("An Julius Schlosser").

45 Cf. Daniele Barbaro, / Died Libri dell 'Architettura di M. Vitruvio Tradutti et Commentati da Mon-

signor Barbaro In Venegia: Francesco Marcolini 1556, S. 9.

46 Ibid.

47 Id., S. 10.

48 Ibid.

49 Id., S. 9.





25

Danielem M6gling/^5rtemb:
WtJktymjyQctoinyianbqtâÇi&ffîify-, £çff=

MetLuïï vnb Mdtficmdticu jû 's«Wad),
/-V in in Mrtiream.

mt&u

Tafel i

Kupfertitel von Daniel Mögling, Mechanischer Kunst-Kammer Erster Theil, Von

Waag, Hebel, Scheiben, Haspel, Keyl, vnd Schrauffen: Begreiffend die wahre
Fundamenta aller Machination. Gedruckt zu Franckfurt am Mayn, bey Caspar
Röteln, Jn Verlegung MATTH/EI MERIANI 1629 (Zürich, ETH-Bibliothek, Alte

Drucke, Rar 1294 q, http://dx.doi.org/10.3931/e-rara-13085)



26

Tafel ii
Einband der "Veues de Richelieu" in "Roth verguldt papier, mit pergament auf dem

Rücken, und an den Ecken eingebunden", Leihe Frisonis vom 12. November 1717
(Photographie Württembergische Landesbibliothek Stuttgart)



A

V I E
O F

Sir ISAAC NEWTON's

PHILOSOPHY.

LONDON:
Printed by S. Palmer, 1728.

Tafel iii
Henry Pemberton, A View of Sir Isaac Newton's Philosophy, London: S. Palmer

1728, Titelblatt



28

Tafel iv
Grabmal und Apotheose Newtons in einem Pantheon der Wissenschaften,

Kupferstich nach dem Gemälde von Giovanni Battista Pittoni, Domenico und

Giuseppe Valeriani, gez. von Domenico Maria Fratta, gest. von Louis Deplazes,
Stich aus: Tombeaux des princes grands capitaines et autres hommes illustres, Qui
ont fleuri dans la Grande-Bretagne vers la fin du XVII. & le commencement du

XVIII. Siècle, hg. von Eugene Mac-Swiny, London 1741



29

Traite LAPRATIQyE DBS ORDRES

OK LA.RCHrTECTVKE NOMMEE AiNTigvE

iA
Aaiso"*1
"m toïI

laTheorie

Tafel v

Frontispiz mit den Allegorien "Le Solide", "La Agreable", "La Theorie", "La
Pratique", "Le Commode" und "La Raison sur tout", Kupferstich, in: Abraham

Bosse, Traité des maniérés de dessiner les Ordres de l'Architecture Antique en

toutes leurs parties, Paris: Claude Jombert [ca. 1690]



3°

cVy.'.vém
)j^*L£ß±=gz\ a, ?--<ifU' muteraJ,

_5Jib|(rtCV

'|^&«i»LJhLi/ <*2^ «t&i e/tovK^r*/ !^-<^~

y>iX « — "X '"' X' Ä/v

nr
<=çe<tt/ur3

//
lou^uvt'

/

J >V\

/v*f L'°r^ it%-

^yn r^Ll / / /

LjU

^
^rwL/^-

.mvùf <7 ^/fT /<
* / • / '^x

/ V^ y~~

^jr'J^
y^e^tru», */~^ i/lM ^ "

Tafel vi
Inventory ofJean Rodolphe Perronet's books, held at his wife's house at Versailles,
as of 8 July 1782 (Archives nationales, Minutier central, étude LXVTII, liasse 600),

first page recto



31

V0N LEDOUX
LE CORBUSIER

\ URSPRUNG UND ENTWICKLUNG
DER AUTONOMEN ARCHITEKTUR

EMIL
KAUFMANN

88 ABBILDUNGEN

VERLAG
DR. R.PASSER

Tafel vii
Emil Kaufmann, Von Ledoux bis Le Corbusier. Ursprung und Entwicklung der

autonomen Architektur, Wien / Leipzig: Verlag Dr. R. Passer 1933, Umschlag



32

Tafel viii
Aufwendiger roter Ledereinband mit Golfprägung auf Rücken, Kanten und Deckel,

zu: Mario Gioffredo, Dell'Architettura Parte Prima. Nella quale si tratta degli
Ordini dell'Architettura de'Greci, e degl'Italiani; e si danno le regole piü spedite

per disegnarli, Napoli 1768



33

DELL
ARCHITETTURA
MARIO GIOFFREDO
ARCHITETTO NAPOLETANO

y
c

PARTE PRIMA
lr//<7 </m/rJfbu/fa //«// stf/mv d'/Z/fn'/ufr/fi//?? t/f (mr/,
'4^^/A daw/û/e dbsa/mr/ô

uVAPOZf AIDCCIXV/J7
v.y J^ù/vwnr c ' w/û/7/a '

Tafel ix
Mario Gioffredo, Dell'Architettura Parte Prima. Nella quale si tratta degli Ordini

dell'Architettura de'Greci, e degl'Italiani; e si danno le regole più spedite per
disegnarli, Napoli 1768, Titel



34

îr///

7~,?6

Tafel x

Architekturdetails, "L'Ordine Romano", Kupferstich, gest. von F. Giomignani, in:
Mario Gioffredo, Dell'Architettura Parte Prima. Nella quale si tratta degli Ordini

dell'Architettura de'Greci, e degl'Italiani; e si danno le regole più spedite per
disegnarli, Napoli 1768, Tav. XVIII



35

THE - GEOMETRY-AND • OPTICS

OF

ANCIENT • ARCHITECTURE

ILLUSTRATED • BY • EXAMPLES • FROM

THEBES • ATHENS • AND • ROME.

BY

JOHN • PENNETHORNE • Esq.

ASSISTED • IN • THE • DRAWING • AND • COLOURING • OF • THE • PLATES
AND • IN • THE • ARRANGEMENT • OF • THE • TEXT

BY

JOHN ROBINSON
ARCHITECT.

LONDON • AND • EDINBURGH :

PUBLISHED • BY • WILLIAMS • AND • NORGATE.

MDCCCLXXVIII.

Tafel xi
John Pennethorne, Esq., The Geometry and Optics of Ancient Architecture.

Illustrated by Examples from Thebes Athens and Rome. Assisted in the Drawing
and Colouring of the Plates and in the Arrangement of the Text by John Robinson,

Architect, London and Edinburgh: Williams and Norgate 1878, Titel



36

The Proportions of Egyptian Architecture.

Tlif Tempil- al' Meilinrl Halloo B.C. 1220.

ut Court. Fig. 2 Outer Court

Tafel xii
"The Proportions of Egyptian Architecture. The Temple of Medinet Haboo. B. C.

1220", Farblithographie, gez. von John Robinson, lith. von F. Kell, in: John
Pennethorne, Esq., The Geometry and Optics of Ancient Architecture. Illustrated

by Examples from Thebes Athens and Rome. Assisted in the Drawing and

Colouring of the Plates and in the Arrangement of the Text by John Robinson,
Architect, London and Edinburgh: Williams and Norgate 1878, Part I, Plate II



37

Tafel xjii
"The geometrical Methods of tracing the Outlines of the Ornaments on the several
Classes of Greek Mouldings", Farblithographie, gez. von John Robinson, lith. von

F. Kell, in: John Pennethorne, Esq., The Geometry and Optics of Ancient
Architecture. Illustrated by Examples from Thebes Athens and Rome. Assisted in
the Drawing and Colouring of the Plates and in the Arrangement of the Text by
John Robinson, Architect, London and Edinburgh: Williams and Norgate 1878,

Part V, Plate VIII



3»

PartV Plata XII

The Designing axi» Colouring or the Doric Kntaulaitties

Tafel xiv
"The Designing and Colouring of the Doric Entablatures", Farblithographie, gez.
von John Robinson, lith. von F. Kell, in: John Pennethorne, Esq., The Geometry
and Optics of Ancient Architecture. Illustrated by Examples from Thebes Athens

and Rome. Assisted in the Drawing and Colouring of the Plates and in the

Arrangement of the Text by John Robinson, Architect, London and Edinburgh:
Williams and Norgate 1878, PartV, Plate XII



39

Tafel xv
Stonehenge, Idealkonstruktion eines römischen Tempels analog zu Vitruvs

Theater-Bauplan nach Inigo Jones, Kupferstich, in: The Most Notable Antiquity
of Great Britain, Vulgarly called Stone-Heng, on Salisbury Plain, restored, by Inigo

Jones, Esq.; To which are added, The Chorea Gigantum, or, Stone-Heng
Restored to the Danes, by Doctor Charleton; and Mr. Webb's Vindication of
Stone-Heng Restored, In answer to Dr. Charleton's Reflections; London:

D. Browne 1725, P. 42, nach S. 42




	"Poetando";"nous poétisons" : Texte - wissenschaftliche und andere : Texte!

