Zeitschrift: Scholion : Bulletin
Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 7 (2012)

Artikel: "Poetando”;"nous poétisons” : Texte - wissenschaftliche und andere :
Texte!

Autor: Oechslin, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-719951

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-719951
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

A “POETANDO”;“ nnorvrs proitisons’.
TEXTE — wissENSCHAFTLICHE UND ANDERE: T EXTE!

Werner Oechslin

“Tout homme est fréere de Prométhée.”

Paul Eluard, Poésie Involontaire et Poésie Intentionelle, POESIE 42/Audin (1942),
Villeneuve-les-Avignon: P. Seghers 1942, o. S.

Wie sehr ist doch in der akademischen Welt die Meinung verbreitet, es gibe
wissenschaftliche Texte und andere, die im Kontrast dazu weder iiberpriifbar
noch tiberhaupt als verlisslich zu bezeichnen seien und deshalb auch nicht
zum Ziel einer ‘gesicherten’ neuen Einsicht fithren kénnten. Es geht bei
solcher Auf-Teilung der Welt — und bei entsprechender Ver-Teilung der ver-
figbaren Gelder — weniger um die Texte, als um den Status von Wissenschaft
und die damit verbundenen Anspriiche und Privilegien. Vorsorglich wird der
Wissenschaftler den Begriff Text eher vermeiden, weil er als zu wenig prizis
und kaum abgrenzbar erscheint.

Doch gibt es Wissenschaft ohne "Text, ohne irgendwie gebildete und ent-
wickelte, vermittelnde, sprachliche Form des Darstellens und Erklirens,
ohne Diskurs, ohne daraus gebildete, gewobene Texte? Man muss zumindest
annehmen, dass einige dies glauben. Wenn man die Massnahmen betrachtet,
mit denen das ‘Sprachproblem’ an technischen Hochschulen zuweilen gere-
gelt wird, so gemahnt das eher an Sprachverzicht als an ein Bemiihen, das
Instrument Sprache intelligent zu nutzen und moglichst nahe an die
wissenschaftlichen Fragen und deren Beantwortungen heranzufiihren. Viele
Missverstindnisse sind hier — schon im Vorfeld tatsichlicher Erorterung —
seit langer Zeit gepflegt worden, deren Kern durchaus von grundsitzlichem
Interesse ist.

Gottlob Frege wandte sich im Vorwort zu seinem Grundgesetze der Arith-
metik 1893 — zeitbedingt — vehement gegen — unnotiges — Psychologisieren
und gegen “psychologische Logiker”, um umso mehr fiir die Bedeutung von
“logischen Ausdriicken wie ‘Begrift’, ‘Beziehung’, ‘Urtheil’” einstehen zu
konnen.' Eine Formel wie 3* + 4° = 5° driickt, so Frege, einen Gedanken aus.’

Die mathematischen und die sprachlichen Welten begegnen sich und sollen



=)

das auch tun, ansonsten wiirde die im Untertitel von Freges Arbeit bezeich-
nete Absicht “Begriffsschriftlich abgeleitet” wohl kaum sinnvoll sein.
Beide voreiligen Abgrenzungen sind, wie Frege zu Recht moniert, falsch, das
“metaphysica sunt, non leguntur” und umgekehrt das “mathematica sunt,
non leguntur”.’ Und doch entspricht gerade dies — auch heute - hiufig genug
praktizierter Wirklichkeit.

Natiirlich befindet man sich mit dem Verweis auf Frege schon lingst in-
mitten einer schwierigen Diskussion. Husserl hat gegen Frege argumentiert,
Begriffe wie “Gleichheit, Aehnlichkeit, Steigerung, Ganzes und Theil, Viel-
heit und Einheit u.s.w.” seien “einer formal-logischen Definition ginzlich
unfihig” und dagegen auf die jeweilige Klarlegung der “concreten Phino-
mene” angewiesen.*

Ein echtes Text-Problem — zwischen den Disziplinen! ‘Formale Logik’,
Sprache? Es ist zumindest voreilig, Texte unterscheiden oder gar klassifi-
zieren zu wollen, bevor nicht wenigstens ein bisschen Klirung erreicht ist,
was denn einen Text zum Text macht. Denn, ob am Ende ein wissenschaft-
licher Diskurs steht oder aber eine (scheinbar) zufillige Poesie, ist unter
dem Aspekt eines Textes und dessen Zusammenweben vorerst einerlei und
in jedem Fall offen. Es entscheidet sich erst bei der Herstellung des
Textes, bei der Wahl der Mittel und ihrer Darstellung im Hinblick auf
eine erklirte Absicht und Zielsetzung. Solange nicht ausschliesslich ab-
strakte mathematische Formeln beniitzt werden, haben wir es immer mit
einem Text zu tun; und selbst dann wird man in Anbetracht der “notations”,
der unverzichtbaren Symbole und Zeichen eben doch auch von Sprache
und Text sprechen wollen, sonst wire daraus nach umfassender Ubersicht
bei Florian Cajori nicht eine “history” geworden, die uns einen Spiegel von
“past and present conditions in mathematics” in erstaunlicher Vielfalt vor
Augen hilt.’

Texturen noch und noch! Es sind “artificii”, kiinstlich — und manchmal auch
kiinstlerisch — geschaffene Welten von Zeichen, das Resultat jener besonderen
menschlichen Befihigung, die man mit den “Argutie Humane” umschrieb. Zu
ihnen gehorten, folgt man Emanuele Tesauros Cannocchiale Aristotelico, “Inge-
gno”, “Furore” und “Esercitio”, und zur intellektuellen Kraft des “Ingegno”
zihlte beides, die Scharfsichtigkeit (“perspicacia”) sowie Umsicht und flinke
Beweglichkeit (“versabilita”).” Man steht in einer alten Tradition, die sich
menschlicher geistiger Befihigungen annahm und sie zu befliigeln suchte.

Weshalb sollte die Poesie allein ‘kiinstlich’ oder gar ‘kiinstlerisch’ sein,
ein “artificio” bilden und dabei “argutezza”, Witz und Scharfsinn einsetzen?



VERSI E PROSE.
DI MONSIGNOR
BERNARDIN O
BeALDI DA VRSBINDO 1
eAbbare di Guaflalle . i i
e,
Deivafi, i‘l'.mm .B;e’::i.
La Fauola di Leandro di Mufeo,
Va Dialogo della Dignitd, g 1

L’ Arciero ouero della felicid del Principe Dialogo
DeProfe.d [ defevinione 4d Palazod Vibinor ¥

IN VENETIA,
" eAppreffo Francefeo de Francefchi Senefe . 15 9 01

o Y B

o il

Abb. 1: Bernardino Baldi, Versi e Prose, Venetia: Francesco de’Franceschi 1590, Titel

Und weshalb kann ein Poem nicht ‘streng’ wissenschaftlich angelegt sein?
Wer glaubt, hier sauber trennen zu kénnen, irrt. Bernardino Baldi konnte in
seiner Zeit unbestritten Mathematiker #nd Poet sein; er wusste die Aufgaben
zu trennen und beobachtete gleichwohl, dass der Zustand iiberlegter Ruhe
und starker innerer Bewegung keineswegs parallel zu strenger Wissenschaft
und Poesie zugeordnet sind.” (Abb. 1) Ob “rapimento” oder “intelletto quieto”,
es beschreibt seelische Zustinde ganz unabhingig von der dusseren Form
von Titigkeit und deren zugeordnetem Objekt. Fiir Baldi erklirt sich der
“furor Poetico” aus sich selbst; diese platonische Fiktion ist, wie er mit Bezug
auf den Dialog Ion ausfiihrt, “per se stessa essistente” — und kann den Mathe-
matiker genauso erreichen wie den Kiinstler." Baldi zitiert das — beriihmte —

Y«

Beispiel Archimedes’ “che con tanto impeto d’allegrezza trasse fuor di quel
bagno”. Weshalb sollte tiefste Erkenntnis nicht auch mit stirkster Emotion
verbunden sein!

Zum Gliick iiberlappen sich nicht nur unsere Denkformen, sondern auch

die Formen der Sprache — und der Zeichen — mit denen wir jene ausdriicken



e o]

und beschreiben; gerade deshalb behaupten sie ihre Eigenstindigkeit. Fiir
Condillac ist es selbstverstindlich, dass Algebra eine Sprache, “une langue
bien faite” ist; er nennt sie auch die Sprache der Mathematik.” Der erste Satz
seiner La Langue des Calculs filhrt uns ein in eine Welt, die gleichermassen
mathematisch und grammatikalisch, sprachlich und symbolisch "aufgebaut
ist: “Toute langue est une méthode analytique, et toute méthode
analytique est une langue.”"” Kein Zweifel, die beiden sind gegenseitig
auf sich verwiesen und ineinander verwoben; man befindet sich in der Nihe
jener Aussage, die das Denken und die Sprache aufs Engste aneinanderriickt.

Naturwissenschaftler haben friih auf die Notwendigkeit und auf den be-
sonderen Nutzen dieses Zusammenhangs verwiesen. Lavoisier folgt insofern
Condillac genau und bekennt sich 1789 in seinem Tiwité élémentaire de Chimie
zu Beginn seiner einleitenden Bemerkungen zu dessen Aussage: “I’art de
raisonner se réduit a une langue bien faite.”" (Abb. 2) Weil er sich
sosehr mit Begrifflichkeit und mit dem Versuch, die Sprache zu verbessern
(“de perfectionner le langage de la Chimie”), angestrengt habe, sei aus seinen
Bemiihungen ein “Traité élémentaire de Chimie” entstanden. Das heisst so
viel wie, elementar grundgelegt ist die Chemie erst, wenn ihre sprachliche
und begriffliche Basis bereinigt ist. Lavoisier fiihrt dies — aus der Notwendig-
keit von Sprache und Text heraus argumentierend — so ein: “L’impossibilité
d’isoler l]a Nomenclature de la science & la science de la Nomenclature, tient
a ce que toute science physique est nécessairement formée de trois choses:
la série des faits qui constituent la science; les idées qui les rappellent; les
mots qui les expriment.” Und er fiithrt das weiter und beschreibt gleichsam
das Entstehen eines Textes — im Dienste der Wissenschaft: “Le mot doit faire
naitre ’idée; 'idée doit peindre le fait: ce sont trois empreintes d’un méme
cachet; & comme ce sont les mots qui conservent les idées & qui les trans-
mettent, il en résulte qu’on ne peut perfectionner le langage sans perfectionner
la science, ni la science sans le langage, & que quelque certains que fussent
les faits, quelque justes que fussent les idées qu’ils auroient fait naitre, ils ne
transmetoient encore que des impressions fausses, si nous n’avions pas des
expressions exactes pour les rendre.”"”

Selten ist der Zusammenhang von Sprache und Wissenschaft so deutlich
beschrieben worden. Entscheidend ist dabei, dass dies nicht nur im Sinne
von Beschreibung und Bezeichnung im engeren Sinne einer “nomenclature”
erfolgt, sondern dass, sehr viel deutlicher, die Entwicklung und Perfek-
tionierung von Wissenschaft und Sprache aneinander gekoppelt erschei-
nen. Es geht allemal um Entwicklung; und dafiir, fir den “marche que



TR AITPE
ELEMENTAIRE
DECHIMIE;:

PRESENTE DANS UN ORDRE NOUVEAU

ET D'APRES LES DECOUVERTES MODERNES;
Avec Figures:

Par M. LavorsisEr, de I'Acadéimie des
Sciences, de la Société Royale de Médecine , des
Socidés d' Agriculture de Paris & 4'Orléans , de
la Société Royale de Londres , de linflitut de
Bologne , de la Sociéré Helvétique de Bafle , de
celles de Philadelphie, Harlem , Manchefler ,
Padoue , &c. <

TOME PREMIER.

Chez CucnEert, Libraire, rue & hotel Serpente.

M. DCC. LXXXIX.

Sous 2 Privilége de P Académic des Sciences & de la
Socictd Royale de Médecine,

Abb. 2: Antoine Laurent de Lavoisier, Traité élémentaire de Chimie, présenté dans un ordre

nouveau et d’apres les découvertes modernes, tome I, Paris: Cuchet 1789, Titel

nous avons a suivre”, ist der Werdegang des Kindes modellhaft gegeben,
mit einem Nachteil fiir die Wissenschaft. Das Kind erkennt sehr schnell
den Irrtum einer Entwicklung, weil ein Fehlurteil sich unmittelbar — als
Mangel oder als Schmerz — bemerkbar macht; nicht so der Wissenschaftler:
“aucun intérét physique ne nous oblige de nous rectifier: I’imagination au
contraire qui tend a nous porter continuellement au-dela du vrai; [...] nous
sollicitent a tirer des conséquences qui ne dérivent pas immédiatement des
faits: en sorte que nous sommes en quelques fagon intéressés a nous séduire
nous-mémes.”"? Das fiihrt letztlich, so Lavoisier, in unerwiinschter Weise
nur zur Stirkung von Konvention und Autoritit. (Letzteres ist iibrigens
noch in der Encyclopédie deutlich mit dem Begriff Text verbunden und
dieser wiederum diskussionslos und ausschliesslich an die Bibel herange-
fithre!™)

Vorgingig zu seinem Traité elémentaire de Chimie hat Lavoisier 1787

zusammen mit De Morveau, Bertholet und de Fourcroy einen Bericht zur



10

NOMENCLATURE
CHIMIQUE W,

. Rrupone par MM. DE Monrxu?“- :
LAVOISIER, Bzxrnozzr,
& DE Foancxor

’

" ON Y A JOINT

- Un nouveau Syftéme de Caradtéres Cl'n-
miques, adaptés 2 cetre. Nomenclamre,
par MM. HAsssmuz & ADET.

M. DCC. LXXXVIL
" Sous le Privilége de £ Académic des Sciences-

Abb. 3: Louis Bernard Guyton de Morveau / Antoine-Laurent de Lavoisier / Claude Louis
Bertholet / Antoine-Frangois de Fourcroy, Méthode de Nomenclature Chimique ... On Y A Joint
Un nouveau Systéme de Caractéres Chimiques, adaptés a cette Nomenclature par
MM. Hassenfratz & Adet, Paris: Cuchet 1787, Titel

“Méthode de Nomenclature chimique” der koniglichen Akademie vorgelegt,
in dem noch grundsitzlicher die Fragen der Sprache bedacht sind. Sie hitten
ihre Arbeit erst vorgelegt, “apreés avoir profondément médité sur la métaphy-
sique des langues, & sur le rapport des idées avec les mots”." (Abb. 3) Die
Einsicht ist die, dass Sprache nicht nur bezeichnet, sondern eine Methode
darstellt, wie man von einem Bekannten zu einem Unbekannten fortschreitet.
Bei aller unterschiedlichen Zielsetzung betrifft dies ‘Wissenschaft’ genauso
wie Poesie:" “Les langues n’ont pas seulement pour objet, comme
on le croit communément, d’exprimer par des signes, des idées &
des images: ce sont, de plus, de véritables méthodes analytiques,
a I’aide desquelles nous procédons du connu a I’inconnu ...”"7 Der
Weg ist entscheidend, und die Sprache erscheint dabei als ein Instrument
des Vorankommens: “Mais si les langues sont de véritables instruments que



II

les hommes se sont formés pour faciliter les opérations de leur esprit, il est
important que ces instrumens soient les meilleurs qu’il est possible, & c’est
travailler véritablement a I’avancement des sciences que de s’attacher a les

18

perfectionner.

Die Nihe zum Sprachgebrauch, dem der Poet genauso anhingt, wenn er
experimentierend — wie in eklatanter Weise Raymond Roussel, der die Pho-
netik eines Satzes in ein anderes Schriftbild zuriickverwandelt, daraus einen
neuen Sinn konstruiert und dies als “procédé poétique” erklirt” — sich vor-
antastet, misste in die Augen fallen. Selbst dort, wo der Mathematiker den
Weg (“la marche du raisonnement”) abzukiirzen und zu erleichtern sucht,
bietet sich die Parallele zum Poeten an, der gegen ausufernde Formulierung
die Kiirze und Prizision der Formulierung setzt. Entscheidend ist die Fest-
stellung Lavoisiers, dass Sprache und “méthode analytique” so gut wie syn-
onym seien.”” In der Herstellung des Textes erweist es sich, ob das jeweils
vorgenommene Ziel in bestmoglicher Weise erreicht wird. Bei Lavoisier
finden die Schirfung des wissenschaftlichen Blicks und die Bereitstellung
seines Instrumentariums zusammen. Und natiirlich soll diese Arbeit am
“Text’ die Ausrichtung auf die Notwendigkeiten der Zielsetzungen férdern.
Und weil wir vergleichbare Vorkehrungen beim ‘Poeten’ beobachten, reden
wir dann jeweils — gemiiss etablierten Konventionen — von wissenschaftlicher
Prosa oder von Poesie.

Es bleibt die Differenz in der Zielsetzung! Ubergreifend hat Paul Eluard
1942 die “Poésie Involontaire” und die “Poésie Intentionelle” scheinbar ge-
geneinandergestellt, sie jedoch genauer besehen absichtlich vermengt und
aufgezeigt, wie von Raimund Lull und Leonardo zu Rimbaud und Mallarmé
der sprachliche Einfall nichts an poetischer Beweglichkeit und Phantasie zu
wiinschen iibrig lisst. Weshalb sollte diese Kreativitit nicht alle Bereiche
erfassen? “Tout homme est frere de Prométhée!”"" (Abb. 4) Konse-
quenterweise sagt Eluard gleich zu Beginn, dass Poesie natiirlich keineswegs
ausschliessliches Eigentum der Poeten sei: “Les véritables poétes n’ont ja-
mais cru que la poésie leur appartint en propre.”** Poesie — im Kern immer
noch die alte poiesis/noinoic, das Machen und Hervorbringen — und Text
betreffen umfassend unsere kreative geistige Befihigung.

Der Akzent liegt also bei der Hervorbringung, bei der Entstehung des
Textes. Und auch hierin vereinen sich die Interessen des Wissenschaftlers
und Poeten; sie mochten es bestmoglich tun. Niemand hat dieses Potential

hoher veranschlagt als Wilhelm von Humboldt, der aus der Verschiedenheit



12

POESIE INVO
LONTAIRE &

~ POESIE INTEN
"TIONNELLE

PAR PAUL ELUARD

POESIE 42

Abb. 4: Paul Eluard, Poésie Involontaire et Poésie Intentionelle, POESIE 42 / Audin (1942),
Villeneuve-les-Avignon: P. Seghers 1942, Titel

der Volker und Sprachen auf die “Erzeugung menschlicher Geisteskraft”
geschlossen hat”? Die “verschiedenartige Offenbarwerdung der
menschlichen Geisteskraft” bezeichnete er als “das hochste Ziel aller
geistigen Bewegung” und als “letzte Idee, welche die Weltgeschichte klar
aus sich hervorgehen zu lassen streben muss.”** Fiir jemanden wie Gerrit
Mannoury ist es klar, dass es auf diesen Zuwachs ankommt. Also setzt er da
an, wo in der feinsten psychologischen Regung am ehesten Impulse zu er-
warten sind, und zitiert Nietzsche: “Das eigentliche Material alles Erkennens
sind die allerzartesten Lust- und Unlustempfindungen ...”* Das hat mit der
Eindringlichkeit des forschenden Geistes zu tun, der sich in die kleinsten
Dinge hinein begibt, um zu sehen und zu erkennen. Genauso verhilt es sich
mit dem poetischen Genie, das aus den einzelnen Elementen der Sprache

Worte und Gedanken bildet und daraus den Kosmos erschliesst, der ja selbst



13

gemiss dem alten griechischen Wortsinn beides, das kleinste Ornament wie
die Vorstellung des Ganzen, bezeichnet. In der aristotelischen Poetik macht
ja dies den Unterschied zwischen der menschlichen, aus vielen Elementen
zusammengesetzten Sprache und dem wortlich ‘einténigen’ Gebelle eines
Tieres aus. “Im Einzelnen” will Gottfried Semper “die beim Prozess des
Werdens und Entstehens [...] hervortretende Gesetzlichkeit und Ordnung”
erkennen und daraus seine empirische Kunstlehre entwickeln.”* Alles weist
immer wieder auf diesen Weg vom Kleinsten zu einem Entwickelten und
zu einer Textur. Wir unterschatzen oft den Differenzierungsgrad, der in der
Sprache und umso mehr im komponierten Text liegt. So bewunderungswiir-
dig einfach unsere Alphabete sind, so unendlich reich sind die Stoffe, die man
daraus webt. Jacob Grimm hat schon in Anbetracht der alten Runen davor
gewarnt, aus formalen Analogien mit den bekannten Alphabeten ‘mecha-
nisch’ auf irgendetwas schliessen zu wollen. Es handle sich um einen “weit
feinern lebendigen Organismus”, und sein Schiiler Richard Lepsius schloss
aus dieser Einsicht Grimms auf “die wahre Unbefangenheit seiner
Forschung.””

Darauf kommt es an, weshalb man gerne auf klare Vorstellungen von
Ursprung verzichtet und sich von den Anfingen 16st, von denen man allzu
schnell etwas ab- und herleiten kénnte. Man will sich umso mehr dem Gang
der Entwicklung widmen. Paul Eluard ist sich sehr bewusst, dass schon der
erste ‘Eingriff’ (“nous poétisons”) die unvoreingenommene Wahrneh-
mung hinter sich ldsst: “nous nous retirons la vue premiére, élémentaire des
choses”.*® Es gilt in der Wissenschaft wie in der Poesie, dass wir nur sehr
mithsam zu den Dingen gelangen: “nous ne sommes que des miroirs brisés
et, désireux de rectifier les apparences”. Das ist beim Rastertunnelmikroskop
nicht anders. Und wir kénnen dem Gegenstand noch so nahe kommen, es
bleibt immer noch ein Zwischenraum zwischen der Oberfliche und ihrer
Abbildung und wenn es ‘nur’ der ist, der uns das Vorgehen erklirt und glaub-
wiirdig erscheinen lisst.

Mit der gleichen Eindringlichkeit betrachten wir unsere ‘technischen’
und sprachlichen Instrumente und fordern ihnen ab, zu jener Perfektion der
Erkenntnis zu fithren. Man befindet sich in einem Prozess, auf einem Denk-
weg und einem Sprachweg und beim Weben eines Textes, muss sich dessen
immer wieder vergewissern. “Wenn ich im Romanschreiben weiterfahren
will am anderen Tag, dann muf} ich erst einige Seiten vom vorhergehenden
Tag abschreiben, bis dieser merkwiirdige Gleichklang zustandekommt und
die Gedanken wieder organisch zu fliessen beginnen.”*” Von der “Beirrung



14

T

MICHEL FOUCAULT

L’ordre
du diseours

urf

GALLIMARD

Abb. 5: Michel Foucault, Dordre du discours. Legon inaugurale au Collége de France prononcée
le 2 décembre 1970, Paris: Gallimard 1971, Umschlag

durch Vor-Meinungen” spricht Gadamer mit Bezug auf den berithmten
hermeneutischen “Zirkel des Verstehens”, und er fordert, dass “ein herme-
neutisch geschultes Bewufitsein fiir die Andersheit des Textes von vornherein
empfinglich sein” muss.”” Es gibt immer eine “Vorstruktur des Verstehens”,
und mit all diesen gewiinschten Offenheiten verbindet sich Ungewissheit
und Risiko.

Auch Michel Foucault beginnt seine Antrittsvorlesung am College de
France am 2. Dezember 1970 mit der “inquiétude”, die ihn in Anbetracht kla-
rer Anfinge — und Herleitungen — und voreiliger Festlegungen aller Art be-
tallt. Das hat mit der eigenen Person und der Institution, zu der er spricht, zu
tun: “Platot que de prendre la parole, j’aurais voulu étre enveloppé par elle,
et porté bien au-dela de tout commencement.”" (Abb. 5) Wire doch bloss
das Wort, der Gedanke vorausgegangen, “il m’aurait suffi alors d’enchainer,
de poursuivre la phrase, de me loger, sans qu’on y prenne bien garde, dans
ses interstices, comme si elle m’avait fait signe en se tenant, un instant, en

» 32

suspens”.’* Anfinge briuchte es so besehen nicht zu geben. Man befinde



sich irgendwo mittendrin und miisste sich ‘bloss’ darin einrichten — nach
gewissen Vorstellungen und Regeln, wofiir Foucault das “enchainer”, das sich
fest Einfigen oder gar Verketten (ganz nach dem — homerischen — Bild der
“catena aurea”), das “poursuivre”, das Anschliessen und Fortsetzen, was ein
Vorausgegangenes voraussetzt, und schliesslich das “se loger”, was auch mit
sich ‘wohnlich einrichten’ meint, vorsieht.

Diesen Vorgingen ist dann Foucaults Rede auch gewidmet. Er nennt
es vorerst vorsichtig “un certain nombre de procédures”, mit denen
man Probleme beseitigen, Risiken und “I’événement aléatoire” bewiltigen
konne.* Foucault beginnt, niemand wundert sich, mit den Hindernissen,
die sich ergeben, mit dem mit dem Objekt verbundenen Tabu, mit dem an
die dusseren Bedingungen gekniipften Ritual und mit der Machtposition
dessen, der spricht. Und es sind weitere Zwinge, wie der ewige Widerpart
von “raison et folie”, die einengend wirken, und gegen die die “volonté de
vérité” anzukimpfen hat. Auch die Philosophie ist deshalb auf einen “discours”
angewiesen, der hier weiter- und zusammenfiihrt. Und je nachdem, wie diese
Philosophie ausgerichtet ist, meint dieser “discours” ein “jeu d’écriture”, eine
“lecture” oder einen Austausch von beiden.**

Bei Foucault wird das nicht unbedingt zu einer Diskussion von Text, und
doch fiihren seine Uberlegungen genau dorthin. Fiir die entsprechenden
‘textuellen” Vorkehrungen hat er auch Namen; er spricht von Umkehrung
und “discontinuité”, von “spécificité” und “extériorité”, und er setzt diese
gegen die ‘traditionellen’ Vorstellungen von “signification, originalité, unité,
création”.”® Diese Massnahmen bilden fiir Foucault eine Strategie, um Au-
toren wie Hippokrates oder Galen und all die andern zu lesen und Formen
wie den Aphorismus oder den Kommentar zu verstehen. “L’ordre du
discours” bleibt eine Hypothese, weil die Welt der Texte so vielfiltig und
reich, unerwartet und iberraschend ist, und weil die Philosophie so viele
Wege aufzeigt. Dazu gehort natiirlich auch das Weiterbauen am “édifice de
I'abstraction”; denn fiir den Philosophen Foucault bleibt schliesslich alles
eine “tiche infinie liée a I’histoire de notre rationalité”. Wir stecken
tief in unseren Texten und in unseren Sicht- und Leseweisen. Und natiirlich
bedeutet auch bei Foucault Ordnung nicht Lésung, sondern vielmehr Hoff-
nung, doch noch irgendwie und irgendwo auf den klirenden Weg zu gelangen.

Zu sehr ist Foucault mit Raymond Roussel vertraut, als dass er nicht
wiisste, auf welchen Wegen und Umwegen, mit welchen Strategien und
Tricks man seinem Ziel ein bisschen niher kommt: “Il s’agit d’un procédé

trés spécial”! Es handelt sich stets um einen “procédé de création” und



16

STEPHANE MALLARME |

IGI'TUR ’

la Folie d’Elbehnon

avec un porirait gravé wur bois
12 GEORGES AUBERT
dapeén le tabless FEDOUARD MANET. ﬂ

Edition orsginate

azy

PARIS
LIBRAIRIE GALLIMARD
EDITIONS DE LA NOUVELLE REVUE FRANGAISE
3, rue de Grenelle
M.CM. XX. V

Abb. 6: Stéphane Mallarmé, Igitur ou la Folie d’Elbehnon avec un portrait gravé sur bois par
Georges Aubert d’aprés le tableau d’Edouard Manet, Paris: Gallimard 1925, Titel

natiirlich auch immer um einen “procédé poétique”. Jedenfalls ist Roussels
spiter Text Comment j’ai écrit certains de mes livres kein sprodes Lehr-
buch der Logik, als vielmehr eine raffinierte Anleitung, mit Intelligenz und
Einfallsreichtum die Hindernisse zu umgehen und zu Neuem zu gelangen.

Es geht um Prozesse, in denen man steckt, noch eh man sich’s versieht; man
befindet sich auf einer Reise, die von verschiedenen Ereignissen — in ver-
niinftiger Folge, wie man vielleicht hinterher feststellt oder ‘begreift’ — ge-
prigt ist. Auf diesem Weg werden vorgefasste Meinungen mit allem, was

[4

danach kommt, verwoben: “un parti-pris” mit der “recherche de mots en
écho” in einer “pemsée sur elle-méme”, in verschiedensten Notaten von
“essais préparatoires”, ihren Uberpriifungen und Verwerfungen und weite-
ren Bearbeitungen, wie das Edmond Bonniot am Beispiel Mallarmés dar-
stellt.” (Abb. 6 und 7) Mallarmés Widmung seines Igitur ou la Folie d’Elbehnon
lautet in der Konsequenz dieser kontinuierlichen, nicht abbrechenden Arbeit
am Text: “Ce Conte s’adresse a I'Intelligence du lecteur qui met les choses

en scéne, elle-méme.”?’



Abb. 7: Holzstich von Georges Aubert nach Edouard Manets Portrait von Stéphane Mallarmé
(1876) in: Stéphane Mallarmé, Igitur ou la Folie d’Elbehnon avec un portrait gravé sur bois
par Georges Aubert ..., Paris: Gallimard 1925, Seite nach dem Titel

Man weiss, dass Mallarmé seine “premiers linéaments” auf kleinste Zettel
schrieb und in einer chinesischen Teebiichse verwahrte.?® Es weist alles dar-
aufhin, dass diese Zufallsmomente, genauso wie die Inhalte seines “Igitur”
selbst, ganz und gar nicht dem Wiirfelspiel, sondern einem grossen wunder-
lichen Plan geschuldet sind. “Il peut avancer, parce qu’il va dans le mystére”;
solches dussert Mallarmé in den “scolies” zu seinem Text.* Wittgenstein
wiirde diesen Uberlegungen folgen. Mallarmés ‘Wissenschaft’ ist mit dieser
radikalen Suche nach Erkenntnis iiber alle erdenklichen Wege aufs Innigste
verkniipft.

Was Paul Eluard zu Beginn seiner Darstellung Poésie Involontaire et Poé-
sie Intentionelle ausfihrt, betrifft noch andere Probleme, die sie mit jeder
Wissenschaft teilt. Auch der Poet steht in der Welt und bezieht die Poesie
auf sie: “Les mots disent le monde et les mots disent ’homme, ce
que ’homme voit et ressent, ce qui existe, ce qui a existé, ce qui
existera ...” “Les mots détruisent, les mots prédisent; enchainés ou sans
suite, rien ne sert de les nier.”* Wie spiter bei Foucault ist auch fir Eluard

“I'interdit”, sind Verbote, die die Vernunft scheinbar aufstellt, das grosste



18

Abb. 8: Karl Vossler, Gesammelte Aufsitze zur Sprachphilosophie, Miinchen: Max Hueber
1923, Titel

Hindernis beim Weiterdenken. Auch Eluard geht andererseits von der Tat-
sache einer universalen Ausbreitung und Bedeutung der Sprache aus: “le
langage est commun 2 tous les hommes.” Das muss fiir und nicht
gegen die “liberté absolue de la parole” sprechen, denn wie sollte man sonst
die Vielfalt der Welt einfangen kénnen.

Man muss das alles vorweg betrachten, bevor man sich an den Text he-
ranmacht, der solches zum Gewebe macht, nach irgendeinem jener ‘Gesetze’,
die keine, schon gar nicht verbindliche sind, jedoch als “auxilia” immer wieder
Hilfestellung leisten. Befasst man sich genauer damit, wie eine “textualité”
zustande kommt, erscheint alles noch offener und widerspriichlicher und
auch freier. Und es wird sichtbar, was der Text neu in diese Welt bringt. Auf
mustergiiltige Weise hat dies Karl Vossler in einem ersten, fiir die Zeitschrift
Logos geschriebenen Aufsatz dargelegt.* Er wihlt einen prominenten Satz —
Goethes —, um darzulegen, wie grammatikalische oder logische Strukturen
fir sich allein genommen noch lange keinen Text ausmachen. Aus einem



19

Moment der Krise der Sprachwissenschaft hat er ohnehin fiir die Offenheit
und den Vorrang des “sprachlichen Gebrauchs” gegeniiber grammatikalischer
Logik optiert.

Vosslers Musterbeispiel ist der Satz: “Grau, teurer Freund, ist alle The-
orie, | Doch griin des Lebens goldner Baum.” Was grammatikalisch korrekt
daherkommt, ist logisch falsch, weil der Baum nicht gleichzeitig golden und
grin sein kann, und grundsitzlich falsch, weil Theorie keine Farbe hat und
das Leben kein Baum ist. Doch gerade weil niemand einer grau gestrichenen
Theorie begegnet ist, prigt sich dieses ‘unmdogliche’ Bild als Metapher ein;
seither sind Theorien — oftmals — grau! Und wir verstehen das!

Man kann daran erkennen, dass ein Text sehr viel mehr leisten kann als
das einzelne Wort oder der einzelne Satz. Aus der falschen Beschreibung
einer Theorie mittels Farbwert wird ein gefligeltes Wort, ewig mit Goethe
verbunden. Gefliigelte Worte! Auf Fligeln fliegen jene freien Gedanken
aus denen wir ‘weben’. Die “Critik der sich auf eigenen Fligeln wa-
genden Vernunft” ist es auch, was Kant am Ende seiner Critik der reinen
Vernunft als “im dchten Verstande Philosophie” nennen méchte.*

Vossler hat in einem nachfolgenden Aufsatz das Risiko benannt, das bei so
weitausholender Offnung gegeniiber Sprach-Gefiihl und Sprach-Geschmack
zu einer “doppelsinnigen Wissenschaft” mit einem kulturgeschichtlichen
und einem kiinstlerischen Ast fiihren kénnte, und erginzt, dass dabei auch
der “wissenschaftliche Eigenwert” der Sprache zu beachten sei.* Das Risiko
besteht; doch andererseits mochte niemand “péle-méle” wissenschaftliche
und poetische Zielsetzungen in denselben Eimer werfen. In der Widmung
seiner “Sprachphilosophie” an Julius Schlosser, an deren Anfang der erste
Logosaufsatz gesetzt ist, betont er, er hitte sich fiir die “Fithlung der Sprach-
wissenschaft mit der Aesthetik” in besonderer Weise interessiert, und er sagt
auch, es sei ihm weniger um die “Verwobenheit der Sprache mit dem Leben”
gegangen als vielmehr darum, “die Standpunkte und Begriffe herauszuarbei-
ten, mittelst denen die Sprachwissenschaft die Bewegung und Festigung
dieses Flechtwerks zu erkennen hofft”.* (Abb. 8)

Vosslers Interesse ist letztlich ein methodisches; er will Texte nicht be-
schreiben (und schon gar nicht erneut erzihlen), er will sie analysieren, um
zu verstehen, wie Texte gemacht sind, was Textualitit bedeuten konnte, und
er weiss, dass Sprache so besehen nicht nur alle Lebensbereiche, sondern
auch das Unwesentliche und Zufillige miteinschliesst. Dieses Grenzenlose,
Offene macht Sprache aus, und Texte sind nichts anderes als mehr oder minder

‘sinnvolle’ Texturen, die aus solchen Stoffen gemacht sind.



20

Jenes ‘Sinnvolle’ verweist auf all die Strukturen und Zusammenhinge, die

Texte zu Texten machen.

... und der Text der Architektur:

“... ma io veggio che I’Arti scritte senza grammatica non s’hanno.”
Daniele Barbaro, I Dieci Libri dell’Architettura di M. Vitruvio Tradutti
et Commentati da Monsignor Barbaro ..., In Vinegia: Francesco Marcolini

1§56, 5. 10

Die Differenz von Text zu Text mitsamt ihren jeweiligen Zielsetzungen
bleibt also jederzeit ausbedungen. Allein wer glaubt, dass die Architektur,
und insbesondere ihre “Traktate’, sie mégen noch so mathematisch grundge-
legt sein, bar solcher Texte sei, die neue Zusammenhinge schaffen und neue
Verbindungen zeigen, tiduscht sich. Daniele Barbaro hatte bei der — schwie-
rigen — Kommentierung Vitruvs eine ganze Reihe von Problemen zu lésen
und so auch eine ganze Reihe von Texten geschaffen, die — in der Form
eingestreuter, teils miteinander verwobener Kommentare — besondere Aspekte
heraustrennen und damit erst im Zusammenhang erkennbar machen.
Barbaro ist mit der antiken Philosophie und Rhetorik aufs Beste ver-
traut, und nicht zuletzt das Einbetten in solche Traditionen ist ihm, um ein
Verstindnis zu erméglichen, ein Anliegen. So schafft er einen Text, der den
anspruchsvollen Satz Vitruvs erldutert und in einen sinnvollen Rahmen
stellt, es gebe wie iiberall so insbesondere auch in der Architektur zwei
Dinge, “quod significatur et quod significat” (Vitruv I, I, 3). Was
wie eine Vorwegnahme Sausurescher Linguistik klingt, bildet bei Vitruv den
Ausgangspunkt dafiir, die Bildung des Architekten als notwendig zu fordern
und deren Grenzen und Bedingungen zu diskutieren. Barbaro iussert sich
denn auch prizis und ausfihrlich zu all dem, was Vitruv zu der “cognitione
di lettere” sagt. Er folgt ihm auch dort, wo er Architektur gleichsam als
Text, namlich des Zeichen Setzens, interpretiert: “significare & per segni
dimostrare, & segnare, e imprimere il segno.”* Barbaro ist klar, dass
fiir die Architektur die Bedingungen solcher Zeichensetzung und somit fiir
jedes architektonische Werk mit “da ragione drizzata” und “con difiegno
finita” verbunden ist und auf diesem Weg ein geistig Konzipiertes in ein
stoffliches Werk ibersetzt wird. Er bezieht diesen Vorgang auf die allen
Wissenschaften vertrauten Kriterien von “le ragioni, le prove, le cause”. Das
Zeichen (“segno”) bezieht sich auf die bezeichnete Sache (“cosa significata”)

wie Ursache auf Wirkung, Beweis auf Schluss. In diesem Sinne verlisslicher



21

Methoden, so Barbaros Erkenntnis aus diesem Text, soll Architektur, Zeichen-
setzung entstehen.

Hier erfolgt Abgrenzung und Prizisierung zum Schutze eines verlisslichen,
wissenschaftlichen Vorgangs. Die architektonischen Zeichen sind ursichlich
verkniipft mit den Dingen; der Architekt soll sich nicht der oberflichlichen und
schwachen Zeichen bedienen, jedoch der Dialektik folgen: “lo Architetto lascia
questi ultimi segni all’Oratore, & al Poeta, & insieme con la Dialettica, che &
modo dell’artificio discorso, abbraccia quegli, perche necefiarij sono, intimi, &
concludenti.”® Es geht um eine prizise Einschitzung der Mittel und um eine
an den konkreten Bediirfnissen des Architekten orientierte Bildung. Barbaro
fiigt alles zusammen und verweist bei der Auflistung der Grundbedingungen
der Bildung des Architekten auf die vorausgegangene Diskussion: “Le sette
conditioni sopradette nascono da i principj detti di sopra, cioé dalla diffinitione
dell’Architetttura, & dal suo nascimento, come si puo considerando vedere.”¥
Und weil Vitruv zeigt, dass und wie gut er argumentiert, ist es auch fiir den
Architekten erforderlich, solche Befihigungen auszubilden und zu erwerben,
nicht nur zu reden und “scrivere drittamente”, sondern auch die zum Verstind-
nis notwendigen Kommentare zu lesen (“come quello ch’alla mente commetta
le cose”) und sich in den kurzen “narrationi delle cose” zurechtzufinden. Da, wo
es streitig sein konnte, ob Vitruv mit der Forderung nach “cognitione di lettere”
Kenntnis von Texten zu den Kiinsten oder aber die Grammatik meint, antwor-
tet Barbaro: “ma io veggio che ’Arti scritte senza grammatica non s’hanno”.*

Barbaro steckt mittendrin in der Erwigung der Notwendigkeit und
Niitzlichkeit von Texten, schliesslich hat er ja einleitend das “ratiocinatio”
der vitruvianischen Definition der Architektur mit “discorso” tibersetzt. Es
geht stets um das Aufzeigen und Erkliren, das “demonstrare atque explicare”
(Vitruv I, I, 1), weshalb ja Vitruv — gleich anschliessend an diese Definition -
einen Architekten “sine litteris” ablehnte. Und Barbaro kommentiert und
vertieft: “Il discorso € proprio dall’huomo, & la virta che discorre,
¢, quella che considera quanto si puo fare con tutte le ragioni
all’opere pertinenti ...” Die Fihigkeit des Diskurses macht den Men-
schen zum Menschen, ist eine urmenschliche Befihigung; Barbaro stellt es
in Analogie mit “I’arte del tessere” der Spinne und dem Hausbau der Amei-
sen, was jedoch bloss instinktmissig erfolge, “non discorsi dell’arte”. Diese
menschlichen Diskurse erheben sich iiber das blosse Tun und Kénnen, besit-
zen Urteil und die Fihigkeit, die Mittel der Vernunft richtig einzusetzen. “I1
discorso ¢ padre (diro cosi) dell’Architettura”, fugt Barbaro hinzu.*
Nichts geht ohne Text!



10

I1
12
I3

14

15

16

17

18
19

20

21

22

23

24

22

Cf. Gottlob Frege, Grundgesetze der Arithmetik. Begriffsschriftlich abgeleitet, Jena: Hermann
Pohle 1893, hier: S. xv und S. xii.

Id., S. xiii.

Id., S. xii.

Cf. E. G. [= Edmund] Husserl, Philosophie der Arithmetik, Leipzig: Alfred Korner [1891], S. 1305
auf der nichstfolgenden S. 131 findet sich dann das vernichtende Urteil: “Es ist daher auch kein
Wunder, wenn sein Werk, trotz allen Scharfsinns, in unfruchtbare Hypersubtiliiten verliuft und
ohne positive Resultate endet.”

Cf. Florian Cajori, A History of Mathematical Notations, vol. I, La Salle/Illinois: The Open Court
Publishing Company 1928, S. v (“Preface”).

Hier nach der Ausgabe: Emanuele Tesauro, I/ Cannocchiale Aristotelico, Venezia: Stefano Curti
1688, S. sof.

Cf. Bernardino Baldi, Versi e Prose, Venedig: Francesco de’ Franceschi 1590, 0. S. (Widmung an
den “Signor Duca d’Urbino”).

Baldi bezieht sich auf den platonischen Dialog Ion, in dem diese Fragen thematisiert sind, und
von dem eine bis heute wirksame Diskussion zum Verhiltnis von Poesie und Wissen ausgegan-
gen ist. ‘

Cf. Etienne Bonnot, Abbé de Condillac, La Langue des Calculs, Ouvrage Posthume, Paris: Charles
Houel An VI [1798], S. 6f,; S. 7 die Definition: “Les mathématiques sont une science bien trai-
tée, dont la langue est I’algebre.”

Id., S. 1.

Cf. Antoine Laurent, Marquis de Lavoisier, Traité élémentaire de Chimie, présenté dans un ordre
nouveau et d'aprés les découvertes modernes, tome I, Paris: Cuchet 1789, S. vi.

Id., S. vif.

Id., S. ixf.

Cf. Artikel “Texte de ’Ecriture (Théologie)”, in: Encyclopédie ou Dictionnnaire Raisonné des Sci-
ences, des Arts et des Métiers, tome XVI, Neufchastel: Samuel Faulche 1765, S. 215f.

Cf. Louis Bernard Guyton de Morveau/Antoine Laurent de Lavoisier/Claude Louis Bertholet/
Antoine Frangois de Fourcroy, Methode de Nomenclature Chimigque ... On Y A Joint Un nouveau
Systéme de Caractéres Chimiques, adaptés a cette Nomenclature par MM. Hassenfratz & Adet,
Paris: Cuchet 1787, S. 5.

Heinz Schlaffer titeltin diesem Sinne “Neuzeitliche Dichtung als veraltete Wissenschaft”, betont
dabei das Kontrastierende stirker als das Gemeinsame und Verbindende. Cf. Heinz Schlaffer,
Poesie und Wissen, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1990, S. 115ff.

Cf. de Morveau/de Lavoisier/Bertholet/de Fourcroy, Méthode de Nomenclature Chimique, op.
cit. (wie Anm. 15), S. 6.

Id., S. 8.

Vgl. unten; cf. Raymond Roussel, Comment j'ai écrit certains de mes livres, Paris: Alphonse Le-
merre 1935.

Id,, S. 7.

Paul Eluard, Poésie Involontaire et Poésie Intentionelle, POESIE 42/Audin (1942), Villeneuve-les-
Avignon: P. Seghers 1942, o. S. (“Préface”).

Ibid.

Cf. Wilhelm von Humboldt, Uber die Verschiedenbeit des menschlichen Sprachbaues und ibren Einfluss auf
die geistige Entwickelung des Menschengeschlechts, Berlin: Konigliche Akademie der Wissenschaften/
F. Dimmler 1836, S. 1.

Ibid.



25

26

27

28
29

30

31

32
33
34

35
36

37
38

39

40
41

42

43
44
45
46
47

48
49

23

Cf. Gerrit Mannoury, “Methodologisches und Philosophisches zur :: Elementar-Mathematik”,
Haarlem: P. Visser Azn. 19og9; vgl. Werner Oechslin, “Wissen in endlichen Riumen — die Biblio-
thek und das Buch”, in: SCHOLION 6/2010, S. 20ff., hier: S. 24. — Nietzsche selbst fithrt in dem
entsprechenden Kapitel “Zur Genesis der Erkenntnis” alles auf die Logik — und die “ewigen
Naturgesetze” - eines “Lust- und Unlustsystems” zuriick; cf. Friedrich Nietzsche, Ueber Wahr-
heit und Liige im aussermoralischen Sinne (1873), in: id., Werke, Bd. X, Leipzig: C. G.Naumann
1896, S. 159ff., hier: S. 191f.

Cf. Gottfried Semper, Der Stil ..., Erster Band. Die Textile Kunst ..., Frankfurt a. M.: Verlag fiir
Kunst und Wissenschaft 1860, S. vi.

Cf. Richard Lepsius, Paldographie als Mittel fiir die Sprachforschung, Berlin: Konigl. Akademie
der Wissenschaften 1834, S. 3.

Cf. Eluard, Poésie Involontaire, op. cit. (wie Anm. 21), 0. S.

So beschreibt Johannes Itten — in einem vollig anderen Zusammenhang — das Verhalten des
Kiinstlers in der Zeit: cf. Diskussionsbeitrag in: Hans Gerhard Evers (Hg.), Das Menschenbild
in unserer Zeit. Darmstddter Gespréch 1950, Darmstadt (1951), Zweite Auflage, Darmstadt: Neue
Darmstidter Verlagsanstalt GMBH o.]., S. 184.

Cf. Hans-Georg Gadamer, “Vom Zirkel des Verstehenes”, in: Martin Heidegger zum siebzigsten
Geburtstag. Festschrift, Pfullingen: Ginther Neske 1959, S. 28f.

Cf. Michel Foucault, L ordre du discours. Le¢on inaugurale au Collége de France prononcée le
2 décembre 1970, Paris: Gallimard 1973, S. 7.

1d.,S. 7.

1d., S. 10f.

Id., S. 51.

Id., S. 53f. und S. 56.

Cf. Edmond Bonniot, “Préface d’aprés des documents inédits”, in: Stéphane Mallarmé, Igitur ou
la Folie d’Elbehnon, Paris: Gallimard 1925, S. 16.

Id., S. 33.

Id., S. 9. — Man weiss, dass solche ‘Mikrotexte’ — bei Robert Walser etwa — ihre ganz besondere,
eigene Geschichte haben.

Id., S. 79.

Cf. Eluard, Poésie Involontaire, op. cit. (wie Anm. 21), o. S. (Einleitung).

Cf. Karl Vossler, “Grammatik und Sprachgeschichte oder das Verhiltnis von ‘richtig und falsch’
in der Sprachwissenschaft, in: Logos (1910/11), Heft 1, Tiibingen: J. C. B. Mohr 1910/11, S. 83—
04, hier: S. 83f.

Vgl. Werner Oechslin, “‘... und welche Vernunft speculirt nicht ...": NEBENGEBAUDE - archi-
tektonische und andere!”, in: Wissensformen, Sechster Internationaler Barocksommerkurs, Stiftung
Bibliothek Werner Oechslin, Einsiedeln, Ziirich: gta Verlag 2008, S. 16-37, hier: S. 27ff.

Cf. Karl Vossler, “Das Verhiltnis von Sprachgeschichte und Literaturgeschichte”, in: Logos
(r9r1/1912), Heft 2, Tubingen: J. C. B.Mohr 1912, S. 167-178, hier: S. 167.

Cf. Karl Vossler, Gesammelte Aufsditze zur Sprachphilosophie, Miinchen: Max Hueber 1923, S. viii
(“An Julius Schlosser™).

Cf. Daniele Barbaro, I Dieci Libri dell’Architettura di M. Vitruvio Tradutti et Commentati da Mon-
signor Barbaro ..., In Venegia: Francesco Marcolini 1556, S. 9.

Ibid.

Id., S. 10.

Ibid.

Id., S. o.






25

‘ @Qﬁg (x{ b 3337;(‘ cf@ul/

e (c,; g mmn
azfn reblbare Buiind u(tn@m{fa

u wan‘ mﬂ n.Machmatton

BALDI
onlg Montis

mu( bent Efgmgl -' 3

i ]%J'UNTIEL M MOGLIEFG/WmTEMB
13
| S it

in s Sistheranm ; h v

TaFEL 1
Kupfertitel von Daniel Mégling, Mechanischer Kunst-Kammer Erster Theil, Von
Waag, Hebel, Scheiben, Haspel, Keyl, vnd Schrauffen: Begreiffend die wahre
Fundamenta aller Machination. ..., Gedruckt zu Franckfurt am Mayn, bey Caspar
Rételn, Jn Verlegung MATTHZAI MERIANT 1629 (Ziirich, ETH-Bibliothek, Alte

Drucke, Rar 1294 q, http://dx.doi.org/10.3931/e-rara-13085)



26

/3 mmuﬁwj

4

TareL 11
“Roth verguldt papier

mit pergament auf dem

¢ 7

Einband der “Veues de Richelieu” in

Leihe Frisonis vom 12. November 1717
(Photographie Wiirttembergische Landesbibliothek Stuttgart)

b

Riicken, und an den Ecken eingebunden”



~
[~

e az;g%
Noik . W

Q]

Sit IS AAC NEWTONs

PHILOSOPHY.

Ll AL D0 N
Printed by S. PaLmER, 1728

TAFEL 111
Henry Pemberton, A View of Sir Isaac Newton’s Philosophy, London: S. Palmer
1728, Titelblatt



TAFEL 1V
Grabmal und Apotheose Newtons in einem Pantheon der Wissenschaften,
Kupferstich nach dem Gemilde von Giovanni Battista Pittoni, Domenico und
Giuseppe Valeriani, gez. von Domenico Maria Fratta, gest. von Louis Deplazes,
Stich aus: Tombeaux des princes grands capitaines et autres hommes illustres, Qui
ont fleuri dans la Grande-Bretagne vers la fin du XVII. & le commencement du
XVIII. Siécle, hg. von Eugene Mac-Swiny, London 1741



29

TAFEL Vv
Frontispiz mit den Allegorien “Le Solide”, “La Agreable”, “La Theorie”, “La
Pratique”, “Le Commode” und “La Raison sur tout”, Kupferstich, in: Abraham
Bosse, Traité des manieres de dessiner les Ordres de I’Architecture Antique en

toutes leurs parties, Paris: Claude Jombert [ca. 1690]



(72 2ve o

| M& 2
g WM ww“ﬁ“‘““’

g/qta%— ;-f
/MMI_—MWW/ o/on ‘l%‘

SIS
v

\“.Au.. v o)

L

g il il S R s e — — —

TAFEL VI
Inventory of Jean Rodolphe Perronet’s books, held at his wife’s house at Versailles,
as of 8 July 1782 (Archives nationales, Minutier central, étude LXVIII, liasse 600),
tirst page recto



31

EMIL
KAUFMANN

FEBOYY ..
LE CORBUSIER

URSPRUNG UNDENTWICKLUNG
DER AUTONOMEN ARCHITEKTUR

VERLAG
DR. R.PASSER

S

TareL vl
Emil Kaufmann, Von Ledoux bis Le Corbusier. Ursprung und Entwicklung der
autonomen Architektur, Wien / Leipzig: Verlag Dr. R. Passer 1933, Umschlag



32

TAFEL VIII
Aufwendiger roter Ledereinband mit Golfprigung auf Riicken, Kanten und Deckel,
zu: Mario Gioffredo, Dell’Architettura Parte Prima. Nella quale si tratta degli
Ordini dell’Architettura de’Greci, e degl’Italiani; e si danno le regole piu spedite
per disegnarli, Napoli 1768



33

DELL

ARCHITIETTURA
MARIO GIOFFREDO

ARCHITETTO NAPOLETANO

VY y//z//’ i taatter clt Ohidone il ettt b € et
¢ dbp! Latbeanee, ¢ i dbvirec 1 /i /////2/[ y'/m//( yia AT

j (u‘;i

VAP MDOCCLXVIT
M ( 13//. i@k/%}/(' Uttt

TaFEL 1X
Mario Gioffredo, Dell’Architettura Parte Prima. Nella quale si tratta degli Ordini
dell’Architettura de’Greci, e degl’Italiani; e si danno le regole piu spedite per
disegnarli, Napoli 1768, Titel



34

Laer . XVIH

Hh If B

'
s

L' //.l f/ "

"':"’3% Agp. /.

TAFEL X
Architekturdetails, “I’Ordine Romano”, Kupferstich, gest. von F. Giomignani, in:
Mario Gioffredo, Dell’Architettura Parte Prima. Nella quale si tratta degli Ordini
dell’Architettura de’Greci, e degl’Italiani; e si danno le regole piu spedite per
disegnarli, Napoli 1768, Tav. XVIII



35

THE-GEOMETRY-AND-OPTICS

OF
ANCIENT -ARCHITECTURE

ILLUSTRATED-BY -EXAMPLES-FROM
THEBES-ATHENS-AND-ROME.

BY
JOHN - PENNETHORNE - Esq.

ASSISTED - IN - THE - DRAWING - AND - COLOURING - OF - THE - PLATES
AND:IN-THE: ARRANGEMENT : OF - THE - TEXT

BY
JOHN + ROBINSON
ARCHITECT.

LONDON « AND « EDINBURGH :

PUBLISHED « BY « WILLIAMS - AND - NORGATE.

MDCCCLXXVIIIL

TAFEL X1
John Pennethorne, Esq., The Geometry and Optics of Ancient Architecture.
[lustrated by Examples from Thebes Athens and Rome. Assisted in the Drawing
and Colouring of the Plates and in the Arrangement of the Text by John Robinson,
Architect, London and Edinburgh: Williams and Norgate 1878, Titel



36

Tue PrororrioNs oF EGYPTIAN ARCHITECTURE.

The Temple of Medinet Haboo. B.C. 1220. |

Fig. L. luer Court. Fig. 2

« Outer Court

TAFEL X11
“The Proportions of Egyptian Architecture. The Temple of Medinet Haboo. B. C.
1220”7, Farblithographie, gez. von John Robinson, lith. von F. Kell, in: John
Pennethorne, Esq., The Geometry and Optics of Ancient Architecture. Illustrated
by Examples from Thebes Athens and Rome. Assisted in the Drawing and
Colouring of the Plates and in the Arrangement of the Text by John Robinson,
Architect, London and Edinburgh: Williams and Norgate 1878, Part I, Plate II



37

L METHODS OF TRACING THE OQUTLINES OF THE ORNAMENTS ON
e sEVERAL Crasses oF GrReEeR Movnpizes.

Tuk GEOMETRICA

Parthenon

=
e |
=

nt on the cym

Fig

{ the ‘real wge )

Parthenon

of the

Prounos

ol the

F.;:" 1. From the Pediment Cornice of the I'w-ln_\l:l'h

or Cornice

Fig. 2 The interi

TareL x111

“The geometrical Methods of tracing the Outlines of the Ornaments on the several

Classes of Greek Mouldings”, Farblithographie, gez. von John Robinson, lith. von
F. Kell, in: John Pennethorne, Esq., The Geometry and Optics of Ancient
Architecture. Illustrated by Examples from Thebes Athens and Rome. Assisted in
the Drawing and Colouring of the Plates and in the Arrangement of the Text by
John Robinson, Architect, London and Edinburgh: Williams and Norgate 1878,
Part V, Plate VIII



38

PartV Plate XII.

E

‘
‘
| TiE DESIGNING AND COLOURING OF THE DORIC ENTABLATURES. f

W P

[ ' e N

| 0018 _ o sun i e medulns of prgnstion
W e ine A

Fig 1 Thenorthwest angle of the Parthenon
The haghes and pogctions of the scveral pusia of the

Py ik e

”
perapeetion Dussgm v crompnalis coviosvenl evlomred
b e e prone ok Viow

AB _ 3090 . o sisnhon

o e » |

e € 000, e Darbtonidnd mmeelinloss |
o presstiama sm the
e AS

Fig 2. The Pediment Carnice of the Parthenon.
(it o the roal size)

Lot A B ke the diagenul of o paralldegram whose
sides ACCH arcas? 2
let AC8 i) lat the curve b m Rurnhola

CBe2 =y " r= I
. ¥ = 2pa
T — i, -
%_"‘rﬁf —————— - P IATYR P hadn Tl
TAFEL XIV

“The Designing and Colouring of the Doric Entablatures”, Farblithographie, gez.
von John Robinson, lith. von F. Kell, in: John Pennethorne, Esq., The Geometry
and Optics of Ancient Architecture. Illustrated by Examples from Thebes Athens

and Rome. Assisted in the Drawing and Colouring of the Plates and in the
Arrangement of the Text by John Robinson, Architect, London and Edinburgh:
Williams and Norgate 1878, Part V, Plate XII



39

2 12,

|
’ —- .
w B =
i
v Z
1
]
==

P A h
fi] ’M‘r"‘url" ‘f‘!ﬁﬁ{u W

TAFEL XV
Stonehenge, Idealkonstruktion eines romischen Tempels analog zu Vitruvs
Theater-Bauplan nach Inigo Jones, Kupferstich, in: The Most Notable Antiquity
of Great Britain, Vulgarly called Stone-Heng, on Salisbury Plain, restored, by Inigo
Jones, Esq.; ... To which are added, The Chorea Gigantum, or, Stone-Heng
Restored to the Danes, by Doctor Charleton; and Mr. Webb’s Vindication of
Stone-Heng Restored, In answer to Dr. Charleton’s Reflections; ... London:
D. Browne 1725, P. 42, nach S. 42






	"Poetando";"nous poétisons" : Texte - wissenschaftliche und andere : Texte!

