
Zeitschrift: Scholion : Bulletin

Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 6 (2010)

Artikel: "God werkt geometrisch" - 'Holländereien' einmal anders:
kosmologisch-mathematisch, theosophisch und architektonisch

Autor: Oechslin, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720001

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ii4

"God werkt geometrisch" -'Holländereien'
EINMAL ANDERS: KOSMOLOGISCH-MATHEMATISCH,

THEOSOPHISCH UND ARCHITEKTONISCH

FÜR Nie Tummers

Werner Oechslin

i.
Verschleierungen: die 'international'-moderne Sicht der Dinge

"Il se rappelle alors qu'en voyage de découverte, visitant une villa moderne,
à Brème La villa était d'un nommé Thorn Brick un Hollandais

(vers 1909)."

Le Corbusier, Le Modulor I, Boulogne o.J., S. 26

"Es muss an dieser Stelle des Holländers I.L.M. Lauwericks, als des

theoretischen Begründers der neuen europäischen Architekturbewegung,
dem viele der jüngeren deutschen und holländischen Architekten

verpflichtet sind, besonders gedacht werden."

Harry Scheibe, "Die Athmosphäre der Neuen Architektur", in:

Die Form 1 (1925/26), S.329

Die grosse Bedeutung der holländischen Entwicklung für die Herausbildung

der modernen Architektur ist zwar im Grundsatz seit langer
Zeit anerkannt und bleibt doch häufig genug bei der Darstellung des

gesamten Prozesses hintangesetzt. Hinter dieser generellen Einsicht und den

meist nur verkürzt dargestellten Sachverhalten verbergen sich komplexere

Zusammenhänge, ohne deren genauere Kenntnisse manches ungeklärt oder

verschleiert bleibt. Die einschlägige, holländische Forschung hat zwar längst
eine gründliche Aufarbeitung der geschichtlichen Entwicklung seit dem

mittleren 1 p.Jahrhundert vorgenommen und die Voraussetzungen der späteren

Entwicklung offengelegt. Die Konsequenzen aus diesen Einsichten werden

allerdings ausserhalb dieses engeren Kreises kaum wirklich gezogen. Das

allgemeine Bild einer autonomen oder eben weitestgehend abgelösten, in-



"5

ternationalen modernen Architektur und Kunst bleibt weitherum bestehen,

dominiert die Gesamteinschätzung und verhindert eine offenere

Betrachtungsweise. Vorurteile haben sich festgesetzt und halten neue Einsichten

zurück.

Das Festhalten letztlich an der ex-nihilo-These einer völlig neu oder

zumindest ausschliesslich aus 'künstlerischen' Prämissen in die Welt getretenen

Moderne wird häufig genug selbst für Mondrian in Anspruch genommen.1

Er erscheint zwar längst in die allgemeine moderne Kunstentwicklung
und Stilabfolge integriert, so wie sie uns weltweit 'musealisiert' vor Augen

geführt wird; die hausgemachten, holländischen, kulturell weiterreichenden

und tiefer gründenden Voraussetzungen und Einflüsse werden dagegen -
trotz hervorragender einschlägiger Studien2 - meist gerade mal anekdotenhaft

als das erinnert, was es zu überwinden galt, um den reinen Kern
moderner Kunst herauszuschälen und besser hervortreten zu lassen. Die

Vorstellung einer sich selbst genügenden 'Moderne' und einer auf sich selbst

konzentrierten "inner history of the Modern Movement"3 bestimmt

weiterhin den - selektiven - Blick auf die Geschichte. Die grosse Mondrian-

Ausstellung von 1994 gab als Programm - immer noch - die Absicht aus, "to
emphasize his identity as a modern artist", obwohl im gleichen Atemzug

daraufhingewiesen wurde, dass die Elälfte seines Œuvres aus den Jahren

1890-1907 stammt.4 Aber diese Werke, so die Autoren, würden einer -
'nur' - im 19.Jahrhundert entwickelten Ästhetik zugehören, woraus

einmal mehr das moderne, auf formal-ästhetische Gesichtspunkte
konzentrierte Vorurteil ersichtlich wird.

Der Vorstellung, dass gerade Form andere, zum Beispiel geistige oder

mathematische Elintergründe haben könnte, wird die moderne Ansicht einer

radikalen Neuartigkeit und einer gleichsam voraussetzungslosen autonomen
Form entgegengestellt. Folgerichtig wird die - zeitweilig intensive -
Begegnung Mondrians mit Schoenmaekers in Laren wegen der nachfolgenden

Trennung ab und an ins historische Abseits gestellt.5 Oder es wird ein

weiteres Eingehen auf entsprechende Zusammenhänge allein schon deshalb

abgelehnt und als "pointless" apostrophiert, weil eine eindeutig kausale

Beziehung Mondrians zu Blavatsky, was auf diese Weise kaum jemand in
Anschlag gebracht hat, nicht erkennbar sei.6 Der internationalen Kunstbetrachtung

ist, so scheint es auch in diesem Fall, der kulturgeschichtliche Atem

ausgegangen, der jedoch gerade in Holland 'um 1900' so wichtig war und

für ein vertieftes Verständnis unabdingbar bleibt. Die moderne Einengung
der Kunst auf die Kunst - und mit ihr die 'Musealisierung' im Zeichen



Werner Oechslin

einseitig ästhetischer Sichtweisen - hat sich durchgesetzt. Der losgelöste,

ästhetische Blick'von aussen' geniesst Vorrang.

Ahnliches hat sich in der Architekturgeschichte abgespielt. Man hat sich

auf die Erscheinungsformen der ersten modernen Bauten eingeschworen
und unter diesem Blickwinkel, eines ästhetischen Diktats nämlich, 1932
den "International Style" aus der Taufe gehoben. Dieser Zugriff war so eng

geraten, dass sehr vieles, was als 'Wegbereiter' von Bedeutung war, nach

dem Prinzip des 'Kind mit dem Bade Ausschüttens' beiseitegelegt wurde.

Selbst Werner Hegemann, wahrlich kein 'Modernist', fand für die "Exzesse"

der Amsterdamer Schule - für die Bauten von de Klerk insbesondere -
gerade mal das Stichwort der "Amsterdamer Schreckenskammer", womit
die dortige Entwicklung nun eben zum Sonderfall deklariert oder gar zu

einem Randphänomen zurückgestuft wurde.7

De Stijl galt andererseits stets als bedeutsame Quelle moderner

Architektur, allerdings genauso losgelöst von der eigenen Geschichte. Es

scheint, dass sich Giedions - durchaus in üblicher, kunstgeschichtlicher
Weise - nach Generationen geordnetes Bild der jüngeren Architekturgeschichte

festgefügt habe. In Space, Time and Architecture (1941) werden van
de Velde, Horta und insbesondere Berlage als "precursors" und zudem

unter dem mit der nachfolgenden Entwicklung abgestimmten Aspekt einer

"purified architecture" abgehandelt.8 Berlage erfährt dabei besondere

Beachtung und auch Achtung. Giedion hebt hervor, dass er der einzige seiner

Generation gewesen sei, der in La Sarraz bei der Gründung der CIAM
teilgenommen hätte. Der Tenor lautet jedoch: 'als Aussenseiter': "This
small man - wearing the inevitable black cravat - sat in the Gothic chapel

at La Sarraz quite isolated in the midst of a younger generation, and red

his essay with imperturbable earnestness."9 Das Ende einer Generation!1"

Davon unberührt schweift andererseits Giedions Blick auf die De Stijl-
Bewegung, die nun unvermittelt wie ein "Deus ex machina" - parallel zu

Purismus und Konstruktivismus - im Sinne einer kontextbefreiten
Stilgeschichte auftaucht!" Das reine, abgelöste Ideal Mondrianscher Prägung
steht - einmal mehr - im Vordergrund.

Es kam noch schlimmer für den holländischen Beitrag zur Moderne. Es

gab den 'Fall Oud', der 1932 anlässlich der New Yorker Ausstellung zum
"International Style" noch im Olymp der Protagonisten der modernen

Architektur Aufnahme fand, jedoch in Reyner Banhams Age of the Masters

fehlte, da er sich - später! - mehr und mehr von den Positionen der



God werkt geometrisch "7

Moderne verabschiedet hätte.12 Ein ähnliches, noch verschärftes Urteil
erfährt De Klerk. Er hätte, so Banham, mit dem 20.Jahrhundert nichts
anderes am Hut, als dass er darin gelebt hätte.'3 So bleibt als Beispiel einer

"hard school of modern architecture" nur noch das Schröder House

in Utrecht, dessen Autor Rietveld von Banham auch nicht gerade fein als

"a cardboard Mondrian" eingeführt wird.'4
So veränderte sich die Wertschätzung. Henry-Russell Hitchcock hatte

1931 noch zu Oud geschrieben: "l'ami trop docile des peintres
néoplasticiens" hätte sich in den letzten Jahren positiv "en véritable créateur
d'une architecture nouvelle" verändert.'5 Doch Banham meinte später:

"... he was one of the first to resign.'"6 Und Hitchcock selbst soll sich

noch 1966 darüber geärgert haben, Oud statt Rietveld in sein Quartett der

Pioniere des "International Style" aufgenommen zu haben.'7Wie auch immer,

Oud war 'out' und mit ihm eine weitere Chance vertan, sich in Holland der

tieferen Wurzeln der modernen Entwicklung zu vergewissern.

Banham hatte in Theory and Design in the first Machine Age (i960)
De Stijl - eng an die einschlägige, klassische Darstellung von H.L.C. Jaffé'8

angelehnt - ein Kapitel gewidmet und dabei die moderne Entwicklung
in Holland als ein mehr oder minder zufälliges Zusammentreffen
verschiedener Entwicklungen charakterisiert, dem von Berlage und Wright
ausgehenden Hang zu einer "simple formula of plain vertical walls
and flat roofs", und andererseits der von einer "rectilinear mystical

cosmogony of the theosophist Schoenmaekers" inspirierten
Kunstauffassung Mondrians.'9 So war die Theosophie wenigstens mit an Bord,
aber der Akzent der Banhamschen Argumentation lag zweifelsfrei beim

"point of arriving", der modernen abstrakten Form. Er wurde nicht müde,

den Bruch um 1920 - genauer "at 1921" - auch bei Wendingen hervorzuheben

und damit die (nachfolgende) Öffnung zu einem internationalen

Horizont zu verbinden.20 Alles diente der längst bekannten Sichtweise:

Die Architektur hatte ihre eigene, von den Entwicklungen vor 1918 weitestgehend

abgekoppelte Geschichte im Zeichen von Form und Konstruktion
und der dadurch konstituierten - autonomen - 'Moderne' gebildet. Dieses

Geschichtsverständnis war es ja auch, was Banham bei Ausrufung des "New
Brutalism" forderte. Man müsse diese Bewegung vor dem Hintergrund
der "recent history of history" begreifen, die sich als "inner history
of the Modern Movement itself" herauskristallisieren würde.2' Die

'Moderne' hat sich ihre eigene, exklusive, selbstlegitimierende Geschichte

zurechtgelegt.22 Sie kapselt sich ab. Und sie scheidet Unpassendes aus.



118 Werner Oechslin

Für die im Zeichen der 'internationalen Moderne' schon früh ansetzende -
übrigens nicht isoliert dastehende23 - Verschleierung eines weiter zurückreichenden

holländischen Einflusses gibt es geradezu paradigmatische Beipiele.
Bei der Darlegung der Geschichte, wie er die Frage "Quelle est la règle
qui ordonne, qui lie toutes choses" angegangen sei, erwähnt Le Corbu-

sier in Modulor eine ganze Reihe aufgenommener Anregungen.24 Sie reichen

von Auguste Choisy und seinen "tracés régulateurs" bis zu Matyla Ghyka
und dem Schweizer Mathematiker Andreas Speiser. Die Gesetzmässigkeiten

von Diagonalen, die er über Fassaden und Bilder von Cézanne bei Petroleumlicht

in seiner "petite chambre à Paris" zieht, will er jedoch selbst

entdeckt haben; sie entsprechen in Tat und Wahrheit präzis dem, was August
Thiersch 1883, jedermann zugänglich, im Durmschen Handbuch derArchitektur

publiziert hatte und seither - so auch durch Heinrich Wölfflin und übrigens

auch in Frankreich bei Pierre Fauré und seinem von der Académie des

Beaux Arts offiziell anerkannten Canon25 - diskutiert worden war.26 Unmittelbar

davor spricht Le Corbusier im Modulor von seiner obskuren Begegnung

mit einem Gärtner in Bremen: "II [=Le Corbusier] se rappelle alors qu'en

voyage de découverte, visitant une ville moderne, à Brème, le jardinier lui
avait expliqué: 'Vous savez, c'est du compliqué, il y a toutes sortes de trucs

ici, des courbes, des angles, des calculs; c'est très savant.' La villa était d'un

nommé Thorn Brick un Hollandais (vers 1909)."27 Nun ist dieses Rätsel -
durch Nie H.M. Tummers28 - längst geklärt, der Tatort Hagen eruiert, die

Bedeutung des Täters J.L. Mathieu Lauweriks gebührend hervorgehoben
und der 'Hagener Impuls' insgesamt deutlich herausgestellt worden. Doch

die einmal kodifizierte und festgezurrte 'moderne' Geschichte lässt sich

kaum in ihren Grundfesten - und in ihren (trotz des 'internationalen'

Bekenntnisses) nationalen Traditionen29 - erschüttern. Adolf Meyers unter
Lauweriks Anleitung entstandene Studentenarbeit fand andererseits schon

1908 in Berlages Grundlagen & Entwicklung der Architektur im Hinblick auf

die Frage einer systematischen Kompositionslehre die grösste Beachtung.3"

Doch Adolf Meyer bleibt bis heute "der zweite Mann" im Schatten von

Gropius.3' Als das Museum of Modern Art 1938 die ersten zehn Jahre des

Bauhauses mit einer Buchpublikation würdigte, fand sich für die Ahnengalerie

der Lehrer kein Bild Adolf Meyers.32 Er und auch Lothar Schreyer
erschienen im Schriftzug in einem leeren Rahmen.33 Auch der spätere Auftritt
Theo van Doesburgs in Weimar gilt eigentlich immer noch als Störfaktor
in der Ruhmesgeschichte des Bauhauses, das sich lieber selbst und aus sich

selbst aufgebaut darstellt. Ebenso wird die Ausstellung van Eesterens und



God werkt geometrisch 119

GRUNDLAGEN®
ENWICKLXING-
E^RCHITEKTUR
VIEILVOR.TRÄGE GEHALTEN IMKUNST
GEWERBEMUSEUM ZU ZÜRICH VON

H.P. BERLAGE

MIT2QAB-
BILDUNGEN

IMVERLAGVON W L®,J. BRUSSE/R' DAM

unterschieden. Man muss sich deshalb sehr hüten,
in Aufsuchung solcher Bedeutungen nicht zu
weit zu gehen, denn allzugründlich sein und
überall einen tieferen Sinn deuten wollen macht
ebenso sehr kleinlich und ungründlich als die
blinde Gelehrsamkeit, die auch an der klar
ausgesprochenen und dargestellten Tiefe, ohne sie
zu fassen, vorübergeht".

Das sind immerhin goldene Worte.
Zum Schluss füge icn hinzu:
Sie soll nur Mittel bleiben, denn wenn man

die Absicht spüren würde, würde der Glaube
fehlen. Ich bin absichtlich etwas weitläufig geil«

Hendrik Petrus Berlage, Grundlagen &

Entwicklung der Architektur. Vier Vorträge
gehalten im Kunstgewerbemuseum zu

Zürich, Rotterdam: W.L. & J. Brusse

(1908), Titel

"Entwurf eines Schülers der Kunstgewerbe-
schule in Düsseldorf " - Adolf Meyer -,
Grundriss eines Wohnhauses, in: Hendrik
Petrus Berlage, Grundlagen & Entwicklung
der Architektur. Vier Vorträge gehalten
im Kunstgewerbemuseum zu Zürich,
Rotterdam: W.L. & J. Brusse (1908), S. 56

Herbert Bayer / Walter Gropius / Ise

Gropius (Hg.), Bauhaus 1919-1928, New
York: The Museum of Modern Art 1938,

Portraits, S. (21)



I 20 Werner Oechslin

van Doesburgs in der Pariser Galerie de l'Effort Moderne von Léonce

Rosenberg 1923 bei der Frage der Herausbildung der modernen architektonischen

Form kaum angemessen berücksichtigt.34

Auch die 'Ausnahme von der Regel' kann dieses Bild kaum korrigieren.

Aus Anlass einer Ausstellung mit Werken Adolf Meyers schrieb Harry
Scheibe 1925/26 in Die Form-, "Es muss an dieser Stelle des Holländers

I.L.M. Lauwericks, als des theoretischen Begründers der neuen europäischen

Architekturbewegung, dem viele der jüngeren deutschen und holländischen

Architekten verpflichtet sind, besonders gedacht werden."35 Dies, der Hinweis

auf den "theoretischen Begründer" der modernen Architektur stand in

einer Fussnote. Mehr nicht! und blieb unbeachtet. Le Corbusier konnte

sich später nicht einmal seines Namens entsinnen! Jener "jardinier", der ihn
in jener "villa moderne, à Brème" führte und ihn mit dem Kommentar "c'est

très savant" auf das Haus "d'un nommé Thorn Brick un Hollandais (vers

1909)" verwies, lässt jedenfalls - wie das durch Nie Tummers längst gezeigt
worden ist36 - an Lauweriks selbst denken, den Osthaus 1909 nach Hagen
holte und dem er die Gärtnerwohnung im Hohenhof zugewiesen hatte.

Nimmt man all das zusammen, so fällt die Bilanz zur Frage der

Wertschätzung des holländischen Einflusses auf die Entwicklung der modernen

Architektur eher negativ aus. Das wiegt umso schwerer, als damit der Blick
auf die dahinter befindliche, bedeutende geistige Kultur verdeckt wird.

2.

Holländischer Tiefgang - Angelpunkt Berlage

"Religion und Baukunst zusammen ergeben eine Kultur."

Karl Scheffler, Konventionen der Kunst. Aphoristisch, Leipzig 1904, S.32

"Onze godsdienst is een aardsche godsdienst: Schoenmaekers:

'Het geloof van den nieuwen mensch.'"

Hendrik Petrus Berlage, Een drietal lezingen in Amerika gehouden,

Rotterdam 1912, S.2

Als Berlage 1908 das bei Lauweriks in Düsseldorf entstandene studentische

Projekt Adolf Meyers - ohne übrigens seinen Namen explizit zu nennen37-



God werkt geometrisch 121

in seine grundsätzlichen Überlegungen zur Entwurfs- und Kompositionsmethode

aufnahm, bettete er dies ein in eine historisch fundierte Darlegung. Er
führte die Frage an jener Stelle bis auf Viollet-le-Duc und dessen dynamische

Auffassung von Gesetzmässigkeiten zurück, die "rapport
proportioneis" und "applications variées" garantieren würden.38 Die Skepsis

gegenüber starren Systemen belegte er mit einem Zitat Hegels und dessen

Einschränkung der "mystischen Bedeutung von Zahlenunterschieden",

um dann gleichwohl darauf zu pochen, es bedürfe wohl einer

"prinzipiellen Methode", wenn denn die "zukünftige Architektur" jene "grosse

Einheit der früheren Stile" erreichen solle.39 Genau an dieser Stelle fällt der

Hinweis auf Lauweriks und seine Düsseldorfer Studenten. Und von hier aus,

nämlich von den Quadraten und der Quadratteilung ausgehend findet er

wieder über die ägyptischen Dreiecke zurück in die bis auf Pythagoras
verweisende Geschichte der Geometrie und ihrer Bedeutung für die Architektur.

Ein Kapitel mehr der ewigen Wiederkehr des Pythagorismus ganz im
Sinne des alten Eudemos von Rhodos!4" Dies manifestiert sich hier wie auch

anderswo, so bei Berlages Kollege und Gewährsmann Jan Hessel de Groot.41

Berlage schöpft aus dem Vollen. Er bekennt sich zur kulturellen
Einbettung seines Tuns und Denkens. Ganz deutlich kommt das auch dort

zum Vorschein, wo Berlage dem amerikanischen Publikum seine Grundlagen

erklärt und dabei ein umfassendes Bekenntnis zu seinen kulturellen

Grundlagen und Überzeugungen ablegt.42 Der erste der 1912 publizierten
Vorträge - die Wiederaufnahme der Schrift Kunst en Gemeenschap von

1911 - wird mit einem Zitat von Schoenmaekers aus dessen Het geloof

van den nieuwen mensch eingeleitet: "Onze godsdienst is een aardsche

godsdienst."43 Architektur als irdischer Gottesdienst! Dies hört sich an

wie aus dem Mund des Demiurgen. Das danach folgende Goethezitat, in
dem eine zurückblickende Auffassung als subjektiv und persönlich, eine

vorausweisende als objektiv charakterisiert wird, nimmt die entprechende

Kontrastierung bei Oud und im De Stijl-Manifest vorweg.44 Der Nachsatz

des Goethezitats, in dem die gegenwärtige Zeit als rückwärtsgewandt
betrachtet wird, weil sie subjektiv sei, entspricht präzis dem, was später bei

Le Corbusier in seiner Definition "Esthétique de l'Ingénieur, Architecture"

aufscheint, wo von der "pénible regression" der - subjektiven -
Architektur die Rede ist.45 Zuvor, im siebten Heft von Esprit Nouveau hatte

Vincent Huidobro den Kampf zwischen den individuellen und kollektiven
Positionen an den Anfang seiner ästhetischen Überlegungen gestellt, in
denen dann vom Wechselverhältnis eines "monde objectif', eines "monde



122 Werner Oechslin

subjectif' und schliesslich eines vom Künstler als "fait nouveau" geschaffenen

"retour au monde objectif" die Rede ist.46

Dies, die Option auf das Gültige und Wahre, bildet eines der grossen
Themen im künstlerischen Universum, das schon Berlage aufnimmt und

entwirft. Huidobro hatte es 1916 als "nouvelle réalité cosmique que
l'artiste ajoute à la Nature" gekennzeichnet.47 Und De Stijl wird allen

anderen künstlerischen Gruppierungen voran, die Objektivität auf die Fahne

der kommenden Kunst schreiben und diesen ästhetischen Kampf im
Manifest von 1918 gar mit der Auseinandersetzung des Weltkrieges parallel
setzen: "Es gibt ein altes und neues Zeitbewusstsein. Das alte richtet sich

auf das Individuelle. Das neue richtet sich auf das Universelle. Der Streit des

Individuellen gegen das Universelle zeigt sich sowohl in dem Weltkriege wie

in der heutigen Kunst."4"

Berlages Bemühungen um eine objektive Beurteilung und Position - auch

in der Betrachtung der historischen Voraussetzungen - ging all diesen

Äusserungen voraus. In Kunst en Gemeenschap folgt an jener Stelle das Bekenntnis

zu einer allumfassenden, gültigen Kultur, die in Anbetracht der schon mit
der Renaissance erschlaffenden Kunst49 letztlich in den beiden Ästen des

Griechischen und Mittelalterlichen allein verbindlich grundgelegt sei.

Ausgerechnet mit Oscar Wilde kommentiert Berlage den Verlust der
mittelalterlichen religiösen Kunst von Chartres, Giotto und Dante, der man nicht

zugestanden hätte "to develop on its own lines", und die durch "the
dreary Classical Renaissance" - palladianische Architektur inklusive -
unterbrochen worden sei.5"

Der "godsdienst" aus Schoenmaekers Zitat erhält seinen konkreten

Sinn. Schon in seinen Gedanken über Stil hat Berlage 1905 - wie so häufig
Karl Scheffler zitierend - von der verdeckten "religiösen Sehnsucht"
gesprochen.s" Dort wird der Zweckgedanke als "im Grunde Kausalitätsidee,

also Gottidee" erklärt.52 Und Berlage führt diese Vorstellung eines

menschlich-irdischen Gottesdienstes weiter aus, indem er als Grundlage
einer neuen Kunst ein "neues Weltgefühl" fordert und - im Sinne des

späteren Zitats von Schoenmaekers - präzisiert: "ein Weltgefühl nicht mit
seinem Ideal eines Jenseits, d.i. nicht in diesem Sinne religiös,
sondern mit seinem Ideal von dieser Erde ..."" Das gesellschaftliche

Ziel einer "Gleichheit für alle Menschen" setzt er mit dem "Endziel

aller Religionen" gleich. Die 'religiöse' Zielsetzung betrifft somit die

Menschen selbst. Universal sind Berlages Vorstellungen und Erwartungen
allemal. Gottesidee ist Kausalität und auf dieser Grundlage nur könne das



God werkt geometrisch

H. P. BERLAGE

GEDANKEN
ÜBER STIL
IN DER BAUKUNST

JULIUS ZEITLER-VERLAG
LEIPZIG 1905

Hendrik Petrus Berlage, Gedanken über Stil in der Baukunst,

Leipzig: Julius Zeitler • Verlag 1905, Titel

"architektonische Kunstwerk" in Uberwindung des "spezifisch individuellen
Charakters" Gültigkeit erlangen.54 Das "Fehlen der religiös-philosophischen

Konvention" stehe dem im Wege, "und von einer neuen Form
universaler Weltbegriffe, wie sie in den Konsequenzen der naturwissenschaftlichen

Forschung liegen müsste, ist kaum ein leiser Anfang zu
spüren".55 Ein "Weltgefühl" ist vonnöten, die "Bedingung eines Idealstrebens" -
wie in der "ganzen christlichen Lehre" - Voraussetzung. Dann würde die

Kunst "wieder eine geistige Basis haben".56

Folgt man diesen Ausführungen, so wird die Nähe und Verwandtschaft

zu den theosophischen Strömungen deutlich, die eben nicht bloss ein

Nischendasein, allein unter Eingeweihten, führen, wie man das hinterher oft



124 Werner Oechslin

genug gerne sehen möchte. Berlage steht dem "neuen Menschen" eines

Schoenmaekers, aus dem er zitierte, durchaus nahe. Es liegt ihm genauso
daran, einen breiten Konsens zu weltanschaulich umfassenden, religiösen
und philosophischen Grundüberzeugungen herzustellen. Berlage greift weit

aus. Er kann sich in gleicher Weise auf Goethe, Kant und Hegel beziehen,

so wie er andererseits an Kuypers Vorträge zu "Calvinisme en de Kunst"

erinnert, "die hij jaren geleden hier in Amerika heeft gehouden".57 Es ist die

umfassende geistige Tradition, die ihn berührt, und aus der heraus er eine

gültige architektonische Kunst neu auf den Weg bringen möchte.

Mit dieser ausgreifenden, ganzheitlichen Sicht steht Berlage in Holland
natürlich keineswegs allein. Ganz im Gegenteil, er findet sich eingebettet
in ein kulturgeschichtlich bedeutendes Umfeld. Dabei fällt besonders auf,

wie reich vernetzt die verschiedenen geistigen und kulturellen Einflüsse

auftreten. Eine der herausragendsten intellektuellen Figuren, Gerardus

Johannes Petrus Josephus Bolland5" zeigt keinerlei Mühe, seinen Hegelianismus

mit christlicher Überzeugung zu einer Einheit zu bilden.59 Er ist nicht

nur Hegelianer, der einen Neu-Hegelianismus prominent an die Seite des

Neu-Kantianismus stellen möchte.60 Sein Blick reicht weit über alle

möglichen Beschränkungen üblicher Kategorisierungen hinaus. Es genügt, die

Einleitung zu seiner Ausgabe der Hegeischen Encyklopädie (1906) zu lesen,

um die Vielfalt und den Reichtum geistiger Bezüge zu bemerken.61 Seine

Gedanken formuliert er mal deutsch, mal französisch oder auch englisch, je
nachdem er sich gerade mit Auguste Comte oder einem englischen Kollegen
in den Dialog setzt, um bei aller Widersprüchlichkeit der "sogenannten
Welt" diese in ein 'enzyklopädisches' Ganzes zu fassen. Bollands Zugriff ist

umfassend. Er schreibt über "Het Schoone en de Kunst", wo man übrigens
ebenfalls auf die Frage trifft, was Kunst denn von der Religion trenne.62 Er
wendet sich schon früh, in einem Vortrag von 1889, dem Raumbegriff zu.6'

Und natürlich befasst auch er sich mit der Theosophie, ist grundsätzlich

an Religion interessiert und widmet sich ausführlichst den Ursprüngen des

Christentums.64 Den theosophischen Gedanken stellt er andererseits in eine

Linie mit Schelling, Hegel und Fechner.65

Auch hier ist er um die Herausarbeitung eines grösseren historischen

Zusammenhangs bemüht. Er sieht den theosophischen Horizont eines

"universal mind" in der Nachfolge des aristotelischen 'nous', des

Kantischen "Bewusstsein im Allgemeinen", des "absoluten Ichs" bei Fichte,
nimmt Bezug auf Bergsons "L'évolution créatrice", zitiert Ernest Renan



God werkt geometrisch

iy "fiMfo-'k

SCHELLE, IEEEL, FECHNER

feen de nieuwere theosophie.

}'.

ige voop- en inliehting

G. J. P. J. BOLLAND,
HOOOLEERAAB IN DK WIJSBEGBERTE TE LEIDEN.

La v'irité, en la repoussant, on l'embrasse.

Leiden
A. H. ADRIÄNI

1910.

G.J.P.J. Bolland, Schelling, Hegel, Fechner en de nieuwere theosophie.
Eene geschiedkundige voor- en inliehting, Leiden: A.H. Adriani 1910, Umschlag

mit "l'universalité des principes de la raison pure et l'unité de

constitution psychologique dans toute l'espèce humaine"; und er

greift auch aus auf Zend-Avesta und die orientalischen philosophischen
Vorstellungen und die indische Yogaweisheit.66 Die Dynamik von Anschauung
und Verstand hat ihn schon früh gefesselt; 1897 spielte dabei Kant noch eine

bedeutende Rolle.67

Allein, die ihn besonders bewegende Vorstellung eines 'Kontinuums' liess

ihn auch in der Mathematik bei Riemann und Brunschwig Ausschau halten;
sein ausufernder Blick berührte sich mit Ostwald und Driesch, die sich

ihrerseits bei der 'Energetik' und der "Biologie als selbständige Wissenschaft"

durchaus grenzüberschreitend aufhielten.68



12 6 Werner Oechslin

(> KDACHTEX OVER

CONTINUA & DISCRETA IN WISKUNDE EN BEWEGINGSLEER

G. J. P. J. BOLLAND,
hoogleeraar aan 's Rijks uniwmtMt te Leiden.

Est quaedam Pttatt neneiendi ars i>t acicntia.

LEIDEN
A. FI. ADRIAN I

1897

G.J.P.J. Bolland, Aanschouwing en Verstand. Gedachten over Continua & Discreta

in Wïskunde en Bewegingsleer, Leiden: A.H. Adriani 1897, Titel

Auf die Anschauung folgt bei Bolland, theosophisch, die Beschaulichkeit

("beschouwelijkheid"); und hier setzt - ganz im Sinne von Blavatsky - ein

universales Bewusstsein ein, was über ein bloss enzyklopädisch umfassendes

Wissen und eine entsprechend breit gefächerte Ausrichtung hinaus zur

Einbindung aller physischen und psychischen Kräfte in eine grosse Einheit
führen soll. Das Ziel heisst nicht Wissenschaft, sondern Weisheit.6' In ihr
haben die mathematischen Grössen der "continua" und "discreta" in

gleicher Weise ihren festen Platz.

Solche Optionen bestimmen das damalige intellektuelle Umfeld in Holland

bei allen Unterschieden der Akzentsetzung in bedeutender Weise. Sie

bilden den Hintergrund, von dem aus divergierende Interessen zu ihren je



God werkt geometrisch I27

DE NATUUR.

Proeve van centraliteit der welensehap

DOOR

G. J. P. J. BOLLAND,
HOOÖLEERAAR DER WIJSBEG BERTE TE LEIDEN.

Goeue zuivere n&taurkenuis éonder

zaivwheid van redn.

LEIDEN
A. H. ADRIAN!

1Ü08.

G.J.P.J. Bolland, De Natuur. Proeve van centraliteit der wetenschap,

Leiden: A.H. Adriani 1908, Umschlag

eigenen Positionen und zu den entsprechenden Ausprägungen gelangen.

Natürlich schwebt nicht nur bei Bolland, sondern ganz allgemein der alte

Streit zur Hegeischen Ansicht der "Identität von Denken und Sein" über

solchen, Wissenschaft und Religion - und 'Kultur' insgesamt - in ein Ganzes,

'Universales', führenden Vorstellungen.70 Es kann den Reichtum vielfältiger,
teils stark kontrastierender Ausrichtungen weder einschränken, noch behindern.

Auf den ersten Blick lässt sich nur schwer zwischen den theosophischen
und letztlich wohl doch 'katholisch' inspirierten Vorstellungen einer
geometrisch fundierten "positiven Mystik" Schoenmaekers und andererseits

den von präziseren mathematischen Grundlagen eines Pascal und Brian-
chon ausgehenden Harmonie- und Zentralitätsvorstellungen Jan Hessel de



128 Werner Oechslin

Groots vermitteln.71 Doch, beide benützen die universalen geometrischen

Vorstellungen, um ihre Gedanken in 'Zeichen' und 'Figuren' zu fassen, so

wie ja auch Bolland die platonische Tradition bemüht, um seine Vorstellung

enzyklopädischen Wissens in Kreisen um eine "wijsheid" als "centraliteit"
zu legen.72 In De Natuur hatte Bolland 1908 insbesondere Begriff und

(geometrische) Zeichen zur Erklärung und Deutung herangeholt; die Arbeit trug
den Untertitel: Proeve van centraliteit der wetenschap.73

Gemeinsam ist ihnen allen auch, dass sie auf ihrer Suche nach einer -
ganz im Sinne der später von De Stijl geforderten Objektivität - universal

gültigen Grundlage die Geschichte insgesamt und, in auffälliger Weise, die

insofern oft genug vernachlässigte mittelalterliche Welt bemühen. Vor

diesem Hintergrund ist es einigermassen obsolet zu fragen, ob denn die damaligen

neuen künstlerischen und architektonischen Optionen und Tendenzen

nun eher einer holländisch-protestantischen oder einer Viollet-le-Duc gleich

mit ins Boot nehmenden, gallo-katholischen Welt entstammen. Entscheidend

ist die Begegnung und gegenseitige Durchdringung und die grundsätzliche

Öffnung gegenüber Fragen von Kultur und Religion und ihrer wechselseitigen

Beeinflussung.74 Dass das religiöse Umfeld in allen Schattierungen
der calvinistischen und katholischen Kirchen, der Neugründungen wie der

"Gereformeerde Kerk" oder eben des universal ausgerichteten 'Auffangbeckens'

der Theosophie bedeutsam ist, stellt allein schon eine bedeutende,

in späterer 'moderner' Zeit häufig genug unterdrückte Tatsache
weitverbreiteter religiöser Wirklichkeit dar.

Dies ist zu verallgemeinern und zu ergänzen. Wenn Holland 'von aussen

besehen' gleichsam als Sonderfall einer in sich ruhenden abgekapselten oder

gar "peripheren"75 Welt behandelt wird, so muss gerade umgekehrt die dort

herrschende, aus einer Mitte heraus entwickelte radikale Offenheit gegenüber

geistigen Einflüssen von aussen betont werden. Jener geistig bemühten

"centraliteit" enstprach durchaus eine konkret erfahrene Mitte und Synthese.

Berlage liefert seinerseits den besten Beweis einer doppelten Ausrichtung
nach Frankreich wie nach Deutschland. Er ist weitherum der Einzige, der

sowohl Semper wie auch Viollet-le-Duc in seinem geistigen Haushalt
zusammenzuführen vermag. Und natürlich war Berlage auch mit der zeitgenössischen

geistigen Auseinandersetzung im damaligen Deutschland vertraut. Er
bezieht sich ausführlich auf Gewährsmänner wie Scheffler und Muthesius.

Von Schefflers Konventionen der Kunst lässt er sich in seinen Ansichten

ganz besonders bestärken und zusätzlich anregen. Dort schrieb Scheffler



God werkt geometrisch 129

m Ei

KarlcScljeffler
Konventionen

ber Kunft
Apborirtifd)

Julius 3eltler üerlag
a Leipzig 1904 a d

19 E

Karl Scheffler, Konventionen der Kunst. Aphoristisch, Leipzig:
Julius Zeitler Verlag 1904, Titel

1904: "Es ergibt sich die Notwendigkeit, den entgötterten Himmeln neue

Offenbarungen abzugewinnen, neue sinnliche Ziele zu verkünden und aus

dem Weltwissen ein großes ethisches Uberzeugtsein von der Göttlichkeit
zu gewinnen."'6 Solche Optionen machte sich Berlage schon in seinen

Gedanken über Stil in der Baukunst zu eigen, die 1905 in demselben Verlag
wie zuvor Schefflers Büchlein zu den Konventionen der Kunst in Buchform
erschienen. Das Allgemeine und letztlich Verbindliche, was sich im Religiösen
und Ethischen vereinigen liess, überwog stets.

In Muthesius' Stilarchitektur (1902/03) traf Berlage zudem auf die in
Deutschland noch viel virulentere 'Kulturtypologie' der Nord-Süd-Pro-



i3o Werner Oechslin

HET GELOOF VAN DEN

NIEUWEN MENSCH
DOOR Dr.M.H.J.SCHOENMAEKERS

Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, Het Geloof van den - Nieuwen Mensch -,
Baarn: Hollandia-Drukkerij oj. (1907), Umschlag

blematik der künstlerischen Entwicklung. Sie beinhaltete in historischer

Perspektive eine verbindliche Einordnung der griechischen und mittelalterlichen

Kunst. Berlage fand Gelegenheit Muthesius' Standpunkt mit seinen

eigenen Anschauungen zu vergleichen und zu verbinden. Den dem freiem

Schöpfertum verpflichteten Standpunkt der 'Gotiker' verband Berlage - auf

Viollet-le-Duc aufbauend - sehr viel deutlicher mit dem Gebot einer

"prinzipiellen Methodik" des Architekturentwurfs. Allein schon darin lässt sich

die Mittelstellung Berlages zwischen den grossen Kulturnationen Deutschlands

und Frankreichs erkennen, was ihn umso mehr zu Einsichten von

Zusammenhängen und zu Synthesen befähigte.



God werkt geometrisch

HET GELOOF VAN DEN

- NIEUWEN MENSCH -

DOOR

DR. M. H. J. SCHOENMAEKERS

jÄeÄi!. t/jr-

BAARN
HOLLANDIA-DRUKKERIJ

Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, Het Geloof van den - Nieuwen Mensch -, Baarn:

Hollandia-Drukkerij o.J. (1907), Titel (différentes Exemplar zu jenem auf S.130)

Deutschlands geistiger Führungsanspruch machte sich noch ganz anders

bemerkbar. Ganz wesentlich auch über Schoenmaekers wird Nietzsche nach

Holland vermittelt. Sein Interesse an Nietzsche folgt unmittelbar dem 1905

erfolgten Eintritt des ehemaligen katholischen Priesters in die "Theosofi-
schen Vereeniging" und der nun einsetzenden und allmählich sich
entwickelnden Bemühung um eine universal ausgerichtete Religion und um ein

von allen konfessionellen Bindungen befreites "Christentum".77

In dem erstmals 1907 publizierten Het Geloof van den Nieuwen Metisch

schlägt sich Nietzsche unmittelbar nieder.7" Schoenmaekers reagiert darin



Werner Oechslin

insbesondere auf Also sprach Zarathustra. Es äussert sich in auffällig
deutlicher Weise in Kapiteln wie demjenigen über den - dem Ubermenschen

Nietzsches nachgebildeten - "Koningsmensch", was ihm Anlass ist, den

'neuen Menschen' gegen den modernen zu setzen, der bloss pflichtschuldigst,

alten verflachenden Aufgaben wie verwelkenden Blumen nachgeht.79

Entsprechend lautete schon der erste Satz in Het Geloofi "'Nieuwe'
menschen teg ik, niet 'moderne' menschen."80 Nietzsches "Vom höheren

Menschen" ist das direkte Vorbild von Schoenmaekers "Koningsmensch".81

Er folgt ihm bis hinein in die "groote verachting", die Bedingung ist, um den

Übermenschen über den Pöbel zu erheben, um so "die kleinen Tugenden, die

kleinen Klugheiten, die Sandkorn-Rücksichten, den Ameisen-Kribbelkram,
das erbärmliche Behagen, das 'Glück der Meisten' - !" überwinden und hinter

sich lassen zu können.82 "Ihr Schaffenden, ihr höheren Menschen! Man
ist nur für das eigene Kind schwanger."83 "De Koningsmensch moet komen,

want heel de levende menschheid wil hem scheppen", schreibt Schoenmaekers

t907.84 Schoenmaekers widmet in Het Geloof ein Kapitel dem "Bouw-
meester" und dessen "innerlijke levensconsequentie".'5 Und er führt dort

von der theoretischen ("theoretisch-gemakkelijk"), unversehrt und bequem
sich gebenden Verfasstheit zur Verpflichtung des Tuns: "Practisch blijft
die bouwkunst zeer moeilijk."86 Mühsam ist die Baukunst und das sich

Abheben vom Trott, und darin ist sie gültige Metapher für das Leben selbst.

Auch hier ist der Bezug zu Nietzsche explizit. Es ist nicht eine nutzlose,
sondern eine schenkende Tugend um die es geht. "Ich liebe Den, welcher aus

seiner Tugend seinen Hang und sein Verhängnis macht: so will er um seiner

Tugend willen noch leben und nicht mehr leben", lässt Nietzsche Zarathustra

sagen.87 Schoenmaekers schreibt in Het Geloof mit Zarathustra, der

Mensch müsse jetzt übertroffen - und überwunden - werden.88

1910 war auch Nietzsches Antichrist ins Holländische übersetzt und fand

Schoenmaeker 'vorbereitet'. Der Untertitel des Antichrist lautete Versuch

einer Kritik des Christenthums. Und Nietzsche ging es ja doch und trotz aller

Kritik - und Häme zum "Tübinger Stift", zum Protestantismus und zum
Glauben einer Wende nach Kant, zu allem 'Modernismus' und blinden

Fortschrittsgedanken - um den Menschen selbst und seine kulturelle Zukunft.
Schoenmaekers war in Het Geloof längst darum bemüht, jenes Menschsein

über die blosse Logik hinaus unter der Metapher des "Bouwmeester" in die

Wirklichkeit hinein zu verlängern und in den Rahmen der "almacht van
het Leven"8' zu stellen. Den innigen Glauben ("innige geloof') daran holte

er sich - mit positiveren Vorzeichen - bei einem weiteren Gewährsmann,



God werkt geometrisch r33

XIV

De Koningsmensch

Ik leer u kernten den Koningsmensch. De
mensch is iets, dat overtroffen moet worden. Wat
hebt gij gedaan om hem te overtreffen?

Alle wezens schiepen reeds iets boven zieh uit:
en gij wilt weer de ebbe zijn vaD dien grooten vloed,
en liever nog terugkeeren naar het beest, dan den
mensch te overtreffen

De Koningsmensch is de zin der Aarde. Aan u
de roeping, te willen : dat de Koningsmensch de zin
der Aarde zij

Ik bezweer u, mijne breeders, blijft de Aarde ge-
trouw en gelooft hen niet, die u spreken van boven-
aardsche hoop! Giftmengers zijn 't, hetzij zij 't
weten of niet....

Waarlijk, een onreine stroom is de mensch. Ecn
groote zee alleen kan dien onreinen stroom in zieh

opnemen, zonder zelf bevuild te worden.
Ziet, ik leer u den Koningsmensch kennen : hij is

die zee, in hem kan uw groote verachting ondergaan.
Wat is 't grootste, dat gij reeds beleven kunt?
'tls de ure der groote verachting. De ure,

waarop gij walgt, ook van uw klein geluk, ook van
uw verstand en uw deugd....

(Friedrich Nietzsche).

Er is een tijd geweest, dat de moderne mensch

niets beters had dan oude, kwijnende plichten;
verflensende bloemen, die eens bloeiden op recht-

zinnig christelijken bodem, maar die wegstierven

Friedrich Nietzsche, "De Koningsmensch", in: Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers,

Het Geloof van den - Nieuwen Mensch -, Baarn: Hollandia-Drukkerij o.J. (1907), S. (162)

Maurice Maeterlinck, der in Wijsheid en levenslot (La Sagesse et la Destinée,

1898) die Aussicht auf das Glück bestärkte und "in unserer Lebensauffassung"

begründet sehen wollte.90

Von hier aus hat Schoenmaekers seine Vorstellung eines "aardsche

godsdient", eines irdischen Gottesdienstes, weiterentwickelt, so wie das

nun eben von Berlage 1912 ausgerechnet seinen amerikanischen Lesungen
als Motto vorangestellt worden ist.91 Schoenmaekers hatte zwischenzeitlich

seinen Weg weiter zur Christosophie. De Eeredienst van de Taal (1911), zu neuer

Sinngebung, auf halbem Weg zu Mystik und Religion, aufgenommen und

sich nochmals mit Nietzsches Ubermenschen aus Also sprach Zarathustra und

der Aufforderung, den Menschen zu übertreffen, auseinandergesetzt.92

Schoenmaekers' Het Geloof van den Nieuwen Mensch blieb derweil sein

meistgelesenes Buch. In der von der "Maatschappj voor Goede en Goedko-

ope Lectuur Amsterdam" herausgegebenen Taschenbuchreihe erschien 1914
die vierte Ausgabe. Für diese Reihe hatte Berlage die Buchgestaltung
übernommen. Dort erschienen damals Texte wie Haeckels Monismus und Kess



D4 Werner Oechslin

CHRISTOSOPHIE
DE EEREDIENST VAN DE TAAL

DOOR Dr. M. H. J. SCHOENMAEKERS
SCHRUVER VAN _HET CELOOF VAN DEN NIEUWEN MENSCH"

UITGEGEVEN B|J MEULENHOFF & C° TE

- AMSTERDAM IN HET JAAR MCMXI -

HANDBOEKJES
ELCK T BESTE

IWALTHEß ßATHENAU Y(

OP NIEUWE BANEN
(DIE NEUE WIßTSCHAFT)

VEBTALING VAN
DR. TH. VAN DER WAERDEN

UITGEGEVEN DOOR DE
MAATSCHAPPIJ VOOR
GOEDE ENGOEDKOOPE
LECTUTJR AMSTERDAM

A.C.BIIUACB

Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, Christosophie. De Eeredienst van de Taal,

Amsterdam: Meulenhoff & Co 1911, Titel

Walther Rathenau, Op Nieuwe Banen (Die Neue Wirtschaft),

Vertaling van Dr. Th. van der Waerden, Amsterdam:

De Maatschappij voor Goede en Goedkoope Lectuur 1919, Umschlag

Meijers Theosophie, später, 1919, van Doesburgs kunstgeschichtliche Herleitung

der Prinzipien von De Stijl (Drie Voordrachten over de Nieuwe Beeidende

Kunst) und Die Neue Wirtschaft von Walther Rathenau und schliesslich noch

später, 1925, Berlages eigene Darstellung De Ontwikkeling der moderne Bouw-

kunst in Holland entsprechend seinem an der Sorbonne gehaltenen Vortrag.
Die Vokabel 'modern' hatte hier das anderweitig so nachdrücklich verteidigte

'neu' schon im Titel längst wieder verdrängt. Berlages Beurteilung der

allgemeinen Entwicklung ging nunmehr - zeitkonform - ganz allgemein

von der zunehmenden Verbürgerlichung und Verindividualisierung und vom

Mangel eines 'Stils im Allgemeinen' und einer durchdringenden gestaltenden

Kraft im vorangegangenen, frühen 1 p.Jahrhndert aus.93 Man setzte sich von
der Geschichte ab! Das holländische Verdienst um eine "waarlijk moderne

bouwkunst" und einer "nieuwen kunstform" stand nun auch gemäss Berlage



God werkt geometrisch 135

HANDBOEKJES
ELCK T BESTE

DB. H. P. BEBLAGE

ONTWIKKELING
DER MODERNE
BOUWKUNST IN

HOLLAND

LÙTGEGEVEN DOOR DE
MAATS CHAPPIJ VOOR
GOEDE ENGOEDKOOPE
LECTUUR AMSTERDAM

HClilUAt

HANDBOEKJES
ELCK T BESTE

/ Dr. M.H.J.
V

SCHOENMAEKERS

HET GELOOF VAN DEN

NIEUWEN MENSCH
VIERDE DRUK NAAR
CEHEEL OMCEWERKT ^

HANDSCHRIFT.

UITGEGEVEN DOOR DE
MAATSCHAPPIJ VOOR
GOFDE EN GOEDKOOPE
LECTUGR AMSTERDAM

Hendrik Petrus Berlage, De Ontwikkeling der Moderne Bouwkunst in Holland. Voordracht,

gehouden in de Sorbonne te Parijs, Amsterdam: De Maatschappij voor Goede en

Goedkoope Lectuur 1925, Umschlag

Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, Het Geloof van den Nieuwen Mensch,

Vierde Druk naar geheel omgewerkt Handschrift, Amsterdam:

De Maatschappij voor Goede en Goedkoope Lectuur (1914), Umschlag

modern bereinigt auf dem doppelten Pfeiler konsequenter baukünstlerischer,

konstruktiver Entwicklung und kunstsinniger Form.94

Die Erinnerung an die engverflochtenen geistigen Stränge und

Zusammenhänge haben sich verflüchtigt und damit auch die Kenntnis der

vorausgegangenen, kulturellen Situation in Holland und die Einsicht in deren

Bedeutung vor dem ersten Weltkrieg. Mathieu Schoenmaekers hatte 1914 in
der vierten, überarbeiteten Ausgabe von Het Geloof van den Nieuwen Mensch

die bis dahin durchlaufenen Positionen zusammengefasst und auf den Punkt

gebracht. Unterdessen waren Christosophie (1911) und Mensch een Natuur

(1913) erschienen. Schoenmaekers stellt den darin vollzogenen Fortgang
seiner Ideen mit dem Gang zum 'Neu-Objektiven', zu einem neuen Bild
einer objektiven Wirklichkeit ("het nieuwe beeld van de objective werkelijk-
heid") fest.95 Und er kündigte bereits an, was dann als Titel der Vorrede



i36 Werner Oechslin

seines nächsten Buches erscheint und Het Neuwe Werldbeeld (1915) einleitet:

"Positieve Mystiek".
1914 war das noch deutlich sichtbar - und nietzscheanisch - auf der

Vorstellung einer "nieuwen menschheid" aufgebaut, die sich wie zuvor
als roter Faden durch alle Argumentation zog. Es sollte eine Wiedergeburt
erfolgen, "die de primitiefste oorspronkkelijkheid van den mensch ann-
schouwbaar vereenigt met de volkomenheid der allerlaatste cultuur".96 1914
erschien Het Geloof in mancher Hinsicht bereinigt; allzu konkrete Bezüge zu

Nietzsche, zu Maeterlinck und auch zu Ellen Key fielen weg, was die

konsequent gezogene Linie umso deutlicher hervortreten liess.97 Es schält sich

ein Programm heraus, wie es auch andernorts - bei Amedée Ozenfant etwa -
in ähnlicher Weise skizziert wird, um eine universal fundierte 'Moderne'
einzuleiten. Dazu im Kontrast ist es umso auffälliger, dass Schoenmaekers

vom "neuen" Menschen spricht, weil er den Begriff 'modern' einschränkend

als an die Dimension Zeit (das 'Zeitgemässe') gebunden erfährt. "'Nieuwe'
menschen zeg ik, niet 'moderne' menschen", beginnt ja sein Het Geloof von

1907! Nur der umfassendere Begriff kann sich auf das Ganze beziehen; nur
er führt über die zufällige, individuelle und zeitgebundene Position hinaus.

Dieser 'Dialektik' von 'neu' und 'modern' folgt wenig später ja auch J.J. Oud,
der 1922/23 - mit Bezug auf die Architektur - das Neue auf das "Kollektiv-
Werdende" und das Moderne auf das "Individuell-Werdende" bezieht.'8

Zuvor, im ersten Manifest von De Stijl 1918 ist dieses Begriffspaar auf den

zeitlichen Gegensatz von 'alt' und 'neu' bezogen, um es nochmals zu zitieren:
"Es gibt ein altes und ein neues Zeitbewusstsein. Das alte richtet sich auf das

Individuelle. Das neue richtet sich auf das Universelle. Der Streit des

Individuellen gegen das Universelle zeigt sich sowohl in dem Weltkriege wie in
der heutigen Kunst.'""

So wird der Hang zum Universalismus in die Kunst und in das von ihr
geforderte "neue Zeitbewusstsein" hinein verlängert. Manche äussere Bindung

mag 1918 abgebrochen sein, die vorausgegangene religionsphilosophische,
mathematische und theosophische Diskussion hat ihre Wirkung getan. Und

was Oud und die Unterzeichner des De Stijl-Manifests 1918 und danach

formulieren, hatte andererseits auch schon Berlage in mancherlei Hinsicht in
seinen Gedanken über Stil in der Baukunst und in Kunst en Gemeenschap - von
Goethe ausgehend und im Austausch mit Scheffler - formuliert. Dem äusseren

Bruch steht die Kontinuität in der Sache und in den Anschauungen gegenüber.



God werkt geometrisch *37

3-

Holländisches: Kosmisch-Religiöses und Mathematisches

"Ich bin nämlich zu der Ueberzeugung gekommen, dass die Geometrie,
also die mathematische Wissenschaft, für die Bildung künstlerischer

Formen nicht nur von grossem Nutzen, sondern sogar von absoluter

Notwendigkeit ist."

Hendrik Petrus Berlage, Grundlagen & Entwicklung der Architektur.

Vier Vorträge gehalten im Kunstgewerbemuseum zu Zürich, Rotterdam 1908, S. 1

"Een zuiver geconstrueerde, regelmatige figuur is 00k door-en-door

'concreet', zij is zelfs bij uitstek geschikt, om het begrip 'concreet' te

verklaren, b.v. om het onderscheid te verduidelijken tusschen 'concreet'

en 'tastbaar' in overdrachtelijken zin. Een voorstelling is 'concreet' als

ze uiteraard verband houdt met de werkelijkheid, als ze dus in de

werkelijkheid innerlijk medewerkt. Een voorstelling is 'tastbaar' als ze

de onmiddellijk-zintuigelijk gegeven, maar niet doorschouwde objectiviteit
'raak' weergeeft."

Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, Het Nieuwe Wereldbeeld,

Bussum 1915, S. 39

Diese universal weltgeschichtlich und philosophisch ausgerichtete Welt
verträgt sich im übrigen sehr gut mit der (präzisen) Mathematik. Ja, man muss

ob der auffälligen Häufigkeit solcher Interessen - und im Hinblick auf

Berlage genauso wie auf Schoenmaekers - fragen, ob nicht gerade die

Holländer über einen besonderen Zugang zu Mathematik und Geometrie
verfügen? Und was sind die Gründe dafür? Ist es der Protestantismus, der

auch schon für Mondrians Kunst und seinen Gang in die Abstraktion
verantwortlich gemacht wurde?100 Und ist daraus gar ein 'Ikonoklasmus' hervorgegangen,

der dem Siegeszug der Abstraktion behilflich war, und zur De Stijl-
Bewegung als ihrer konsequentesten Ausprägung fand?101 Die Suche nach

solchen Erklärungen ist alt, und die Argumentation greift meist zu kurz. In
der klassischen Darstellung von H.L.C. Jaffé (1956) werden die grundlegenden

ethisch-ästhetischen Einsichten Mondrians zudem auf einen "anderen

großen Holländer", nämlich auf Spinoza zurückgeführt.102 Natürlich 'passt'

das, zumal Spinoza das 'more geometrico' selbst auf die Ethik anwendet, wie



i38 Werner Oecbslin

der Titel Ethica, ordine geometrico demonstrata von 1677 anzeigt. So befindet

man sich, so scheint es vorerst, auf der richtigen Spur bei der Suche nach der

holländischen Wurzel, der "Dutch mentality'"03 oder schlicht der "Dutch-
ness'"°4. Damit wäre dann offensichtlich eines der bedeutendsten künstlerischen

Phänomene der Moderne erkannt, wenn solches dann nicht gerade

durch die "Frenchness" - wie für Mondrian reklamiert105 - abgelöst oder

usurpiert worden wäre. Die in jener Zeit der Herausbildung der modernen

Kunst und Architektur ohnehin virulente Betrachtung nach 'Kulturnationen'

und generell gemäss kulturgeschichtlichen Typisierungen macht

sich - a posteriori - bemerkbar.106 Mit Holland liessen sich bei solch

distanzierter Sicht mühelos die Weberschen Thesen zur "protestantischen
Ehtik" verbinden.107 Schon Karl Scheffler hatte ja die Nord-Süd-Typologie
auf die konfessionell geteilten südlichen und nördlichen Niederlande
angewandt und am Kontrast von Rubens und Rembrandt und deren unterschiedlichem

Verhältnis zu Italien exemplifiziert.108 "Dort", bei Rubens sei "das

Barock romanisch, hier ist es gotisch." Rembrandt "ergründet"; er
"grübelt". "Das Symbol zu bilden und Ideen zu gestalten", sei der Holländer
Sache nicht. Sie hätten "keinen Sinn für die rein darstellende Form."
Kennzeichnungen wie aus dem Lehrbuch! Der Tiefgang, das Hinter-die-Oberflä-
che-Sehen ist gemäss diesem Muster dem gotischen, nördlichen und
protestantischen Repräsentanten des homo sapiens zugedacht. Und Calvinismus

steht dann nicht nur für Universalismus, sondern auch und insbesondere für
Tiefgang. "Universalist thought and the rejection of the temporal and limited

appearance of reality, usually go together - and they do so in Calvinist
tradition - with other trends of an absolutist system: a strong distrust of the

senses, a tendency towards speculative reasoning, a strict spiritual
discipline.'"09 An dieser Charakterisierung Jaffés von 1956 ist nichts auszusetzen

ausser, dass deren Eingrenzung auf Calvinismus kaum angezeigt ist, zumal

im damaligen Holland unterschiedlichste religiöse, philosophische und auch

künstlerische Ansichten und Interessen zusammenkamen und sich

durchdrangen. Oft genug fanden sie unter dem grossen - nunmehr durch Marty
Bax vortrefflich dokumentierten110 - Dach der in jenem historischen

Moment weitherum akzeptierten, höchst bedeutsamen und selbst wiederum
sehr vielfältig orientierten theosophischen Bewegung zusammen. Aber
andererseits weisen die individuellen Entwicklungen auf wiederum divergierende,
auseinanderdriftende Interessen. Nur schwerlich lässt sich von einer
allgemeinen 'Theorie' und von einem kontinuierlichen Gang oder auch nur einer

Gemeinsamkeit der Interessen und Anschauungen reden. Kontakte und



God werkt geometrisch 139

Übereinkünfte bleiben oft punktuell; jede einzelne Position bedürfte gesonderter

Untersuchung und Würdigung. Und öfters handelt es sich weniger

um Einflüsse, als um parallele, eigener innerer Konsequenz und eigenen

religiös-philosophischen oder - davon unterschieden - künstlerischen Interessen

folgende Entwicklungen.
Die Dinge sind also - auch im Hinblick auf die zu diskutierenden

mathematischen Belange - komplexer und auch verworrener. Seit Jaffé sind wir
auf den direkten - aber eben auch punktuellen und vorübergehenden - Kontakt

Mondrians zu M.H.J. Schoenmaekers verwiesen.111 Er erinnerte, dass

Mondrian selbst Mitglied der holländischen theosophischen Gesellschaft"2

und sein Vater ein glühender Anhänger Abraham Kuypers"3 war, der bei den

Abspaltungen und Neugründungen protestantischer Kirchenzweige eine

bedeutende Rolle spielte. Kein Zweifel, Mondrian war in calvinistischer

Umgebung zuhause, und konfessionelle Zuordnung und religiöses Bekennen

gehörten zwingend in seine Welt. Diese Welt war von unterschiedlichsten

religiösen Strömungen und Schattierungen bestimmt - und bereichert."4 Und
Mondrian und die anderen Gründerväter der De Stijl-Bewegung mussten

sich daraus ihre je eigenen Vorstellungen und 'Theorien' bilden, auf ihre
künstlerischen Interessen ausrichten und entsprechend anpassen.

Schoenmaekers liefert seinerseits ein hervorragendes Beispiel der

Wechselwirkungen und Veränderungen bei aller Konstanz grundsätzlicher Fragen
und universalistischer Betrachtunsgweisen. Man kann nicht übersehen, dass

bei ihm, der im August 1903 aus der katholischen Kirche austrat, um am

30. April 1905 Mitglied der "Theosophische Vereenigung" in Amsterdam

zu werden, sich im Nachgang wieder vermehrt katholisch-universalistische

Auffassungen oder, wenn man will, katholisch unterlegte pythagoräische
Traditionen bemerkbar machen."s Nach der deutlich Nietzsche verpflichteten
Phase in Het Geloof van den Nieuwen Mensch (1907) hatte sich die christliche

Note in Schoenmaekers Schriften jedenfalls bald wieder durchgesetzt; in
Mensch en Natuur (1913) liess sich selbst Nietzsches Übermensch diesem

Kontext einordnen und in eine "positive" Richtung weiterdenken."6

Dort waren der Übermensch ganz konkret in das kosmische Kreuz mit
seiner horizontalen und vertikalen Bewegung im Sinne von Zeit und Raum

übersetzt"7 und das Kreuz selbst als "begripvoorstelling" des Kosmos

diskutiert worden."8 Schoenmaekers hat damals, auf seine Christosophie (1911)

zurückverweisend, seine eigene "denkmethode" reklamiert, der das

Bekenntnis zu den Lebensformen und die allen Naturformen gegenüber offene

Betrachtungs- und Vorstellungsweise zugrundeliegt."' Diese Denkmethode



140 Werner Oechslin

MENSCH EN NATUUR

U1TGAVE VAN C. A J. VAN DISHOECK
TE BUSSUM, IN HET JA AR 1913.

EEN MYSTISCHE LEVENSBESCHOUW1NG

Dr. m. h. j. schoenmaekers

Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, Mensch en Natuur. Een Mystische

Levensbeschouwing, Bussum: C.A.J. van Dishoeck 1913, Titel und Frontispiz

vernachlässige die Empirie nicht; ihre Praxis führt zu den nicht nur
fundamentalen - und universalen -, sondern eben immer auch "anschaubaren"
Mysterien. Auf seinem Weg zu zunehmend universalistischen, kosmologischen
und auch 'neuplatonischen' Fragestellungen, bekundet Schoenmaekers stets

ein deutliches Interesse an den konkreten Figuren - als Abbild ihrer Symbole -,
und bemüht sich auch um deren korrekte, mathematische Konstruktion.

All das lässt Schoenmaekers "denkmethode" im Nachhinein für De

Stijl besonders interessant erscheinen, ob das nun die vertikale und

horizontale, auf Raum und Zeit bezogene kosmische Bewegung in Mensch en

Natuur (1913) betrifft, oder ob es, allgemeiner, um die Einbettung von Form
und Figur in eine "positieve Mystiek" in Het Nieuwe Wereldbeeld (1915)

geht.

Das lässt 'Anregungen' möglich erscheinen; andererseits sind die

Zielsetzungen Schoenmaekers, seiner eigenen Denkmethode verpflichtet und

dementsprechend befolgt und formuliert. Ihn interessiert beispielsweise

in Mensch en Natuur die Zuweisung und Unterteilung der unterschiedlichen

kosmischen Bewegungen nach Wesensmerkmal, künstlerischem



God werkt geometrisch 141

TABEL DER KOSMISCH-GEZIENE

BEWEGINGEN.

ö Î? ö ö

Î »

S"ür
(NX &

1
er

1

ll
1»

Z

tr
i 2.

t|
er

tiJa. -•
5" p»

<T

Z

«ÎP *
s f!

1
1?

I i 3

Î 1

J
1

S .1
ff-1 r

1

i Sfîî

s
3

#0
s
s

S

8 1
.In
"hiI: 3

IflÎ 1
' 1 i

f 3 &I
-Ssi £

i S-?

1 ji
1 I ill

HET NIEUWE WERELDBEELD

DOOR

DR M. H. J. SCHOENMAEKERS

UITGAVE VAN C. A J. VAN DISHOECK
TE BUSSUM IN HET JA AR 1915.

"Tabel der Kosmisch-Geziene Bewegingen.", in: Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers,

Mensch en Natuur. Een Mystische Levensbeschouwing, Bussum:

C.A.J. van Dishoeck 1913, S. (94)

Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, Het Nieuwe Wereldbeeld, Bussum:

C.A.J. van Dishoeck 1915, Titel

Ausdruck, Vernunftsbegriff, menschlicher Lebensform und Erscheinung,

was dann zu Reihen wie vertikale Bewegung/Raum/Architektur/
Ursprung/Mann/Licht oder radiale Bewegung/Bildende Kunst/
menschlicher Körper/Liebesleben/Volumen führt.120 Auch hier ergeben

sich Parallelen etwa in der Zuordnung Oberflächenbewegung zu
Formschönheit und Form - und auch Elektrizität. Sie bewegen sich innerhalb

der durch die Universalien gegebenen Plausibilität der Vorstellungen und

Begriffe.
Schoenmaekers verfolgt diese Anliegen auch in den nachfolgenden

Jahren in ständiger Entwicklung und Vertiefung. Sie manifestieren sich noch

spät in Inleiding tot de Gewijde Wijsbegeerte (1933) und in Gewijde Wijsbegeerte

(1936). Die Absicht, Universalien und Figuren zusammenzubringen, spielt
dabei stets eine beträchtliche Rolle und manifestiert sich beispielsweise in
dem besonders herausgestellten Interesse an der Tau-Figur121. Die religiöse



142 Werner Oechslin

und mystische Tradition ist greifbar. Der Christosophie (1911) folgt in dieser

Linie 1923 Esoterisch Katholicisme. In dieser Studie setzt Schoenmaekers mit
seinen Überlegungen zu Symbolik und Logos dort an, wo die katholische

Welt schon einmal ihre Blüte erlebt hat, im Mittelalter. Später, in
Introduction à la Philosophie Sacrée (1927) ist es eine Apologie der Absolutheit,
die Schoenmaekers - ausnahmsweise - in Belgien, im ersten Jahrgang
der Zeitschrift Hommes in französischer und lateinischer Sprache erscheinen

lässt.122

Es scheint, als ob die wechselnde, sich abfolgende Orientierung an

katholischen, theosophischen und protestantischen Inhalten das Gewicht

universal-religiöser Betrachtungsweise noch weiter vertieft hätte. So ist es

eben eine "philosophia sacra", die schliesslich alles von den griechischen

Naturphilosophen und 'Vorsokratikern' bis zu Nietzsche und beispielsweise
auch zu Poincaré aufnimmt und in einer letztlich doch religiös begründeten

Kosmologie und Synthese zusammenfasst. In der Vorrede zur "Philosophia
Sacra" umschreibt Schoenmaekers das Problem seines Unterfangens:

"Qui écoute l'intelligence perd aisément la vie de l'intuition, qui écoute

l'intuition perd aisément la clarté de l'intelligence."12'
Auch diese besondere 'Erfahrung' hat sich längst im künstlerischen Umfeld

- und in der traditionellen Gegenüberstellung von Regel und künstlerischer

Freiheit - manifestiert. Léonce Rosenberg zitiert Braque: "J'aime
la règle qui corrige l'émotion." Er charakterisiert dieses Vorgehen als

"sensibilité prudente à la recherche d'une discipline". Und dem setzt er

seine Version dieses künstlerischen Urkonflikts entgegen: "J'aime le
sentiment qui humanise la Règle." Regeln befolgt man während des ganzen

Schaffensprozesses, doch nur das Resultat erweise, ob ein Werk von Anfang
bis Ende "dans un sentiment religieux, et par amour" vollbracht worden

wäre.124 Es fällt auf, dass Rosenberg den Begriff des "sentiment religieux"
verwendet, um die absolute Intensität der schöpferischen Hingabe zu

beschreiben. Bei Schoenmaekers ist das Religiöse längst mit der schöpferischen
Allmacht verbunden in die philosophische Betrachtung universaler

Bestimmungen eingeflossen. In gleicher Weise nähert er sich der mathematischen

Welt und deren Figuren und mittelbar der Architektur. In Het Geloofvan den

Nieuwen Mensch tritt der "Bouwmeester" noch im Gewand nietzscheanischer

Metaphern auf. Jetzt sind es die kosmischen Figuren der "positiven Mystik".
1926 lässt Schoenmaekers in De Wereldbouw das "Het Kosmische Schema"

überschriebene Kapitel mit dem Pythagoras zugeschriebenen Ausspruch

"God werkt geometrisch" beginnen.125



God werkt geometrisch 143

LAUT
«

LT SON

AVLNIR
PAR

C.VANTDNCELRLDD

EDITION "DE EICKEL..
ANVERS 195*

Georges Vantongerloo, L'Art et son Avenir, Antwerpen: Edition "De Sikkel" 1924, Umschlag

Umso erstaunlicher ist es, dass sich eine ähnlich gewichtige Entsprechung
der Schoenmaekerschen Einsichten und Auffassungen, wie sie bei Mondrian
fassbar sind, bei den Architekten - Ausnahmen wie die Zitierung bei Berlage
vorbehalten126 - kaum finden lässt. Die Wege sind verschlungen und die

Interessen verschieden. Der mathematisch radikale Universalismus scheint sich

der bildenden Kunst besser zuordnen zu lassen.

G. Vantongerloo formuliert 1924: "La conception d'une plastique
picturale ou sculpturale dans leur domaine, soit donc absolument pure et juste,



144 Werner Oechslin

est l'art comme il devra être et tel qu'il sera. Cette plastique ainsi conçue et

universelle et immuable.'"27 Es geht also um unveränderliche Gesetze, um die

"invariants", die der Künstler aufspüren soll. Amedée Ozenfant geht natürlich

den "Constantes des sensations et des formes-éléments dans la

nature et dans l'art" nach, kümmert sich um die grundlegende Bedeutung
der Vertikalen und Horizontalen, aber die 'praktischen' Überlegungen führen

hier schnell weiter von den "dominantes" zu den - individuellen Formen

der - "expressions" und von den "Constantes" zu den jeweiligen "Modes"
künstlerischen Ausdrucks."8 Das bildet gleichsam den Normalfall.

Die Architektur sucht noch viel radikaler - in alter Tradition - in der

Geometrie die Methode. Die Proportionslehre ist der traditionelle Ort,
festgefügte Werte mit deren mannigfaltigen Umsetzung und Anwendung,
einer Methode, verbinden zu lassen. Le Corbusier leitet 1929 seine

Ausführungen zu den "Tracés Régulateurs" mit der Definition ein: "Le tracé

régulateur est un moyen géométrique ou arithmétique qui permet d'apporter
à une composition plastique (architecturale, picturale ou sculpturale), une

précision très grande dans le proportionnement.""9 Es geht also um den

Modus des Übertragens von Gesetzmässigkeiten auf den Gestaltungsvorgang

mit dem Ziele grösstmöglicher Präzision in der Proportionierung. Im

nächstfolgenden Satz schliesst Le Corbusier alle Risiken aus: "ni mystique,
ni mystère"; und stellt dem "rectification" und "apuration des intentions",

Klärung und Berichtigung entgegen.'30 Der Architekt beansprucht für sich -
in langer Tradition - den 'aufgeklärten', rational nachvollziehbaren Standpunkt,

das, was ja auch Berlage fordert, wenn er nach einer "prinzipiellen
Methode" verlangt.131 Allerdings hat Le Corbusier sehr wohl verschleiert und

die 'Erfindung' seines "Modulor" in ein mystisches Dunkel gehüllt, während

der von ihm vergessene - oder gar verleugnete - Lauweriks offen auf seine

Quellen, auf Viollet-le-Duc genauso wie auf August Thiersch, verweist.132 In
einem Brief vom 8. Februar 1907 an Berlage'33 - im Vorfeld dessen Zürcher

Vorträge - weist Lauweriks ausdrücklich auf die im Handbuch der Architektur

jedermann zugängliche Proportionstheorie von August Thiersch hin und

erläutert deren Vorteile in Bezug auf Anwendbarkeit und Flexibilität.'34

Der Architekt bleibt der Methode, der Figurenbildung verpflichtet.
Damit verbinden sich zwar nicht minder 'universal' ausgerichtete

Grundüberzeugungen, aber der Akzent hegt auf dem Instrument und auf der

Ausübung einer 'praktischen Geometrie' ganz im Sinne der alten vitruvianischen

Überzeugung des "demonstrare atque explicare", womit die Praxisorientierung

der Theorie ("ratiocinatio") angezeigt war.'35 Diese Auffassung hat



God werkt geometrisch 145

sich weiter verfestigt und bestärkt. Daniele Barbaro hat den Zusammenhang
in seiner Präzisierung zu Vitruv verdeutlicht: "Vitr. vuole, che non solamente

habbiamo quelle prime, & universali [scienze], che rendono le ragioni delle

cose, ma anche gli essercitij, & le pratiche da quelle procedenti, & perö

quanto al dissegno vuole, che habbiamo facilità, & pratica, & la mano pronta
à tirar dritte le linee ..."I36 Es braucht beides! Universale Vorstellungen und

deren 'brauchbare', bis zur Bewegung der Hand und der Führung von Lineal,
Zirkel und Bleistift weitergedachte Anwendung. Auf diese Weise gelangt
Barbaro zur Deutung und Wertschätzung der ebenfalls bei Vitruv
hervorgehobenen "graphidis scientia", einer Wissenschaft der Zeichnung, die

entsprechend dieser Ausrichtung hier gleichsam synonym mit der "peritia
graphidos", einem eingeübten Umgang mit der geometrisch grundgelegten

Zeichnung, gleichgesetzt wird.'57

In der Architektur scheint also die geometrisch-mathematische Disziplin
und Methode längst integriert und zur selbstverständlichen Bedingung des

architektonischen Entwerfens geworden zu sein.138 Die Feststellung dieser

Differenz zur Tradition der 'Bildenden Künste' - und deren Auffassung des

"disegno" - mag in Anbetracht des bekannten rigorosen, selbst die

Diagonale verweigernden Umgangs der De Stijl-Künstler mit der Linie
überraschen; entscheidend ist aber, dass die Architektur sich insofern - anders als

die Malerei - in eine Tradition stellt und stellen kann, der die der Geometrie

innewohnende Abstraktion und "prinzipielle Methode" (Berlage) Gewohnheit

ist. Der alte und eben auch neue Interessenkonflikt zwischen Architekt
und Maler macht sich hier einmal mehr bemerkbar.139

Die noch weiter, über den Vitruvianismus hinaus zurückreichende Welt
der "Bauhütten" mit ihren Geometrien und Ritzzeichnungen berührt den

Architekten - und Berlage insbesondere - unmittelbar. Sie trifft ihn im Nerv
seiner eigenen Herkunft und Tradition und seiner Berufung als Architekt.
Natürlich sind auch bei Schoenmaekers Begriff ("Begripvoorstelling"),
Anschauung, Zeichnung und "figuur" eng verwandt; und er fasst beispielsweise
den Zirkel ausdrücklich als eine "beeidende begripvoorstelling".140 Aber das

entscheidende Anliegen bleibt in Schoenmaekes' De Wereldbouw eben doch

die Einfügung aller symbolischen Vorstellungen in ein kosmisches Ganzes,

während Lauweriks nun zu den konkreten Formen des Entwurfs gefunden
hat, zumal er ja in seiner Position in Düsseldorf bei Behrens seit dem

Wintersemester 1904/05 diesbezüglich gefordert war.

Dem Architekten obliegt es also, durchaus im Wissen um die universale

Grundlegung der Mathematik ein konkret angelegtes, "geometrisches



146 Werner Oechslin

Verfahren" zu finden. Hendrik Petrus Berlage fordert eine architektonische

Verbindlichkeit und Konkretheit explizite ein, obwohl - oder eben gerade:

'weil' - er von der überragenden Bedeutung der Mathematik für die

Gestaltungsgesetze in der Natur überzeugt ist und eine Ubereinstimmung auch

für die künstlerischen Gestaltungsgrundlagen voraussetzt.'41 Berlage geht
noch einen Schritt weiter und bildet sich seinen eigenen historischen

Bezugsrahmen nach Massgabe dieser Priorität mathematischer Verlässlichkeit.

Und er erkennt diesbezüglich den besonderen Vorrang mittelalterlicher
Tradition, welcher er selbst gegenüber der griechischen Kunst den Vorrang
gibt, da diese - bloss - "nach arithmetischen Grundsätzen verfuhr"
und, so muss man im Sinne Berlages ergänzen, in einer Welt von
Zahlenverhältnissen steckenblieb.'42 Mathematisch genauer gefasst macht sich der

geometrische Hang des Architekten bemerkbar. Im Gegensatz zu vielen

Zeitgenossen und Nachgeborenen, die - wie die Griechen, als

"leidenschaftliche Bewunderer der äusseren Form"-nach einer allgemeinen

Proportionslehre strebten, sucht Berlage das systematische Verfahren,

gemäss dem von innen heraus nach aussen gearbeitet wird, wodurch dann -
in der Übereinstimmung der inneren mit der äusseren Proportion - der

spezifisch architektonische Zweck der Raumbildung erzielt würde.'45 Das

nennt Berlage "das römische Prinzip", das im Mittelalter zu voller

Geltung gelangt sei und "die grosse Errungenschaft dieser Kunst"
darstelle.'44

Gemäss der unvermeidbaren kulturtypologischen Terminologie findet
sich somit die 'gallo-römische' oder eben auch die 'gallo-germanisch-katho-
lische' - im Kontrast zur 'holländisch-protestantischen' - Spur'45 verfolgt,
die, zumindest was die französische Herleitung betrifft, nicht nur mittelbar
auf Viollet-le-Duc, sondern naheliegender auf die bedeutende Integrationsfigur

von P.J.H. Cuypers zurückverweist.'46 Beide 'Quellen', Viollet-le-Duc
wie Cuypers, sind in einem Strang neogotischer Architektur zusammengeführt.

Cuypers 'gotische' Erfahrung ist mit einem - letztlich auf die Zeiten
der 'batavischen Republik' - zurückreichenden "catholic 'building boom'"

verknüpft. Lange bevor er zum "Rijksbouwmeester'"47 und zum offiziellen
Architekten nationaler Museen (1876) wurde, betätigte er sich wesentlich

als Kirchenbauer, profitierte vom katholischen Baufieber und bewegte sich

so gleichsam auf der "Heiligen Linie'"48. Es ist ein katholisches Umfeld, in

dem Cuyper agiert, und die bei Cuypers bis 1895 im Büro tätigen de Bazel

und Lauweriks sind römisch-katholisch, bevor sie sich - auch sie! - 1894 der

Theosophie zuwandten.



God werkt geometrisch 147

Wo immer man hinschaut, erkennt man, dass der religiöse Hintergrund -
über alle konfessionellen Grenzen hinweg und bei allen unterschiedlichen

Akzentsetzungen - von grundsätzlicher Bedeutung war. Dass man sich auf

eine gemeinsame 'mittelalterliche' Basis verständigen konnte, ergibt sich

gleichsam von selbst, weil sich ja dort und von dort in die Geschichte zurück -
wie insbesondere auch bei Berlage - ein intaktes Verständnis dieser

Zusammenhänge am ehesten annehmen und rekonstruieren liess. Dass andererseits

das theosophische Umfeld - ausserhalb der 'Kirchen' - einen idealen

Hintergrund entsprechender Interessen bot, ist umso plausibler. Gleichsam in

pythagoräischer Tradition treffen sich hier Universalismus, Geometrie,

Formgebung, um wiederum unterschiedlichen mathematischen Ausrichtungen

und Begründungen - kosmologischen oder aber praktisch-geometrischen

- Platz zu geben.

Cuypers Bedeutung erhellt andererseits allein schon aus der verbindenden

und versammelnden Funktion, die ihm und seinem Büro unzweifelhaft

zukommt. Man traf sich dort; und die Begegnungen prägten sich ein. Als de

Bazel 1923 starb, erinnerte Lauweriks in seinem Nachruf schon im ersten Satz,

dass sie sich erstmals im Büro Cuypers begegnet seien.'49 Neben Lauweriks

und de Bazel sind auch de Groot und Berlage diesem Umfeld zuzurechnen.

Und in Anbetracht dieser Umstände ist man kaum überrascht, dass auch noch

J.J. Oud 1922/23 in seiner Darstellung der "Entwicklung der modernen
Baukunst in Holland" den Beginn der Moderne - oder genauer den darauf

hinführenden Prozess - mit P.J.H. Cuypers verbindet. Cuypers hätte als Erster, so

Ouds zeitgemässe Argumentation, gegen die "gefühlsmangelnde Formtradition"

der "sog. Stil-Architektur" eine "Subjektivität elementar-künstlerischen

Empfindens" gesetzt.'5" Und natürlich vertrat noch vor Oud schon

Berlage genau diese Einschätzung der Rolle Cuypers für die jüngere

Architekturentwicklung.'5' Cupyers erfüllte all die Bedingungen eines Gründersvaters

der neueren Architektur - gemäss üblicher Zählweise schon eine Generation

früher als anderswo.'52 Und das ist heute mehr denn je Konsens.'53

Es sind also "Gotiker" in jenem religiösen und universalistischen - und

nicht bloss 'stilistischen' - Sinne, die aus dieser Tradition heraus ihre vielfältigsten

Anregungen bezüglich einer systematischen Architektur holten.

Das Interesse richtet sich umso mehr auf die Frage, wie dies jeweils geschah.

Viollet-le-Ducs Schriften kommt sicherlich eine grosse Bedeutung zu. Man
nahm sie wörtlich und verdrehte sie zeitweilig aus äusserem Anlass und
Nutzen.'54 Berlage stösst dort auf die mittelalterliche Tradition und auf die Tri-



148 Werner Oechslin

angulation, von der er meint, sie sei "wahrscheinlich aus Zweckmässigkeits-
rücksichten zunächst in der Praxis benutzt worden", was ihn dann gleich
feststellen lässt: "Diese Triangulation ergibt sich sofort aus dem einfachen

praktischen Verfahren, eine Senkrechte auf fixe Gerade zu errichten, also

einen rechten Winkel zu konstruieren.'"55 Auch Berlage bekennt sich

andererseits - bei Mathes Roriczers Büchlein von der Fialen Gerechtigkeit anknüpfend

- zur absoluten Gesetzmässigkeit der Mathematik, um dann wieder

zu fragen: "Wird die künstlerische Idee dadurch eingeschraubt, angekettet?'"56

Die Antwort lautet: Weil die mathematisch grundgelegte Form eine

"conditio sine qua non" und auf diese Weise das "Architekturwerk", einem

"Tonwerk" vergleichbar, durch eine solche "Rhythmik" charakterisiert

sei, sei Architektur - in ihrer "früheren Herrlichkeit" - ohne gedankenloses

Kopieren ausgekommen.157 Seinen Zürcher Vortrag begann Berlage in
diesem Sinne grundsätzlich, gegen eine oberflächlich bloss ästhetisch
ausgerichtete "Schönfinderei" und mit dem Bekenntnis zu einer mathematischen

Wissenschaft, genauer zur Geometrie, die "für die Bildung künstlerischer

Formen nicht nur von grossem Nutzen, sondern sogar von absoluter

Notwendigkeit" sei.'58

Das pythagoräische "God werkt geometrisch" fasst Berlage also nicht

nur wie später Schoenmaekers "naturgegeven" und auch nicht bloss als

"beeidende begripsvoorstelling", sondern wörtlich und konkret als "Bildung
künstlerischer Formen" auf. Mathematik ist zwar durchaus universal und

universal gültig aufgefasst, jedoch in das architektonische Verfahren hinein

verlängert. Aus der Mathematik wird dabei die absolute Verlässlichkeit

und Berechenbarkeit mitgeführt. In diesem Zusammenhang von
'PseudoMathematik' zu sprechen, ist also zumindest irreführend, nicht nur weil eine

lange Tradition pythagoräischer und neoplatonischer oder eben generell

philosophischer Überlegungen vorausgegangen und mit der Architektur
stets verknüpft waren.159 Entscheidend ist vielmehr, dass im Sinne einer

mathematischen Disziplin der Architektur verbindliche Gesetzmässigkeiten

zugrunde gelegt werden, auf dass daraus verlässliche Verfahren
der Formbildung entstehen. Es handelt sich um mehr, als bloss um spontane
Linien, "our own instinctive lines of life and beauty", die beispielsweise

Henry van Brunt als für grosse architektonische Schöpfungen früherer
Zeiten verantwortlich macht.160 Das reicht nicht aus. Selbst Henry van de

Velde ist sich bewusst, dass er sich "auf gefährliches Gebiet" wagt, wenn er

an Psychologie und am Sinnesorgan Auge orientiert von "Gemütslinien" und

"mitteilenden Linien" spricht.16' Nein, der Architekt überantwortet sich bei



God werkt geometrisch 149

seinen Linien nicht bloss der "Kraft" und dem "Willen"; er sucht einen tieferen,

mathematischen und universalen Grund. Wenn er, so Berlage, Verzierungen

beispielsweise im gotischen Stil anbringe, so betreffe das nur "die äussere

Schale", "der innere Kern" hingegen "besteht in der Konstruktion der

Grundformen, die geometrischen Figuren entnomen sind.'"6'

4-

DE GROOT - MATHEMATISCHE PRÄZISIERUNGEN

"Bei uns hat ein Architekt mit Namen de Groot sich von neuem für die

Sache interessiert und, nachdem er die alten Urkunden, namentlich

Hoffstadts Gotisches A.B.C. Buch studiert, selbst ein Werkchen

herausgegeben, das interessante Beiträge zu diesem Gegenstand enthält. Er

zog dabei ein Schriftchen zu Rate, das sogen. Hüttengeheimnis vom
rechten Steinmetzen Grund, von Dr. Alhan v. Drach, das einige Jahre

früher herauskam. Schon im Jahre 1896 erschien von de Groot ebenfalls

eine Studie, die sich auf das Flachornament bezieht, unter dem Titul
'Dreiecke beim Entwerfen von Ornamenten'. Er zeigt darin wie unendlich

viele Variationen in Bezug auf rhythmische Flächenteilung mit den

gewöhnlich gebrauchten Dreiecken zu erzielen sind."

Hendrik Petrus Berlage, Grundlagen ir Entwicklung der Architektur...,
Rotterdam (1908), S. 47

"Jan Hessel de Groot (1865-1932) architect at Amsterdam, well known,
also abroad, as 'the father of the Amsterdam School', devoted his life to the

fallow ground of Aesthetics for Flat and Form. In this field he was

undoubtedly the greatest artist the world has known in the past few

centuries. Many of the greatest Dutch architects were counted among his

pupils and disciples, of whom we may name in the first place the

internationally known architect Dr. H.P. Berlage."

J.C. Slebos, Grondslagen voor Aesthetiek en Stijl.
Fundamentals ofAesthetics and Style, Amsterdam 1939, S. 5

Diese Überzeugung und Absicht, wonach Mathematik eben in keiner Weise

'symbolisch', sondern mathematisch aufgefasst wird, teilt Berlage mit Jan



150 Werner Oechslin

Hessel de Groot.'63 Auf ihn und seine Studien zu den Zeugnissen spätgotischer

Verfahren bezieht sich Berlage 1908 ausdrücklich.'64 Die beiden kennen

sich seit langer, Cuyperscher Zeit und nicht zuletzt aus der gemeinsamen

Tätigkeit an der Quellinusschule. In seinen Grundlagen von 1908

beruft sich Berlage auf de Groots Driehoeken bij Ontiverpen van Ornament von

1896, was er dahingehend interpretiert, dass man eben durch eine

vorausgehende "rhythmische Flächenteilung" zu einer beliebigen Vielfalt und

Variation von Ornamenten gelangen kann.'65 Diese Methode bezieht er nun
auf die Grundform des Quadrats und verwendet zwecks Demonstration die

auf Architekturteile, Möbel, Säule und Triumphbogen bezogenen
Grundschemen von de Groot.'66 Alles bestärkt Berlages Grundauffassung einer aus

den mathematischen Prinzipien, hier nun insbesondere aus der "Quadratur"
abgeleiteten Formfindung, die er dank dieser Versuchsanordnung als in
besonderer Weise erwiesen und gestützt ansieht, im Wortlaut: Man würde "erst
recht sehen, dass die Phantasie, anstatt eingeschränkt, gefördert wird ...".'67

Das entspricht einer alten Einsicht, wonach sich der Reichtum von
Anwendungen mit der Beschränkung auf wenige Prinzipien nur vergrössert.
Girolamo Cattaneo, stellvertretend für viele, beschreibt in der Einleitung
seiner 'Geometrie der Praxis' den "dritto ordine" eines solchen Vorgehens,
bei dem aus den Prinzipien der ganze davon abhängige Rest ("dipendono
tutte l'altre cose") abgeleitet wird.'68 Sie sind es, die die 'intelligenten'
Möglichkeiten in der Anwendung eröffnen: "fanno mestieri alla intelli-
genza di quest'arte.'"69

Es geht also doch um den Vorrang der Prinzipien, was in dem allgemein

philosophischen, Pythagoras zugeschriebenen Diktum "God werkt
geometrisch" natürlich enthalten ist. H.A. Naber zitiert Pythagoras einleitend

zu seiner 1908 in Haarlem publizierten Studie Das Theorem des Pythagoras

durchaus in analoger, aber doch verschiedener Weise: "Es gibt keine schwerere

und zugleich lohnendere Aufgabe als die Auffindung des Anfangs einer

jeden Sache.'"7" Naber geht vom "alten Bekannten", dem Pythgarossatz aus,

um dann gleich die ewig offene Frage nach der mathematischen Wahrheit

zu stellen. Das mündet in eine - von Paul Appell hergeholte - Empfehlung,
"man sollte den Schülern die Geometrie beibringen wie eine auf die Erfahrung

gegründete Wissenschaft".'7' Es bleibt in Sachen Architektur ohnehin

bei einer 'Theorie der Praxis', was sich damit bestens verträgt und die

Wichtigkeit der Suche nach den Prinzipien in keiner Weise schmälern soll.

So, nämlich unabhängig von den praktischen Kunstgriffen, "sine artificis



God werkt geometrisch

sum potljifrlirn te ifr

(*5riinijrrprlii brs riat'l)iffl|fn .ôtyls

wfurlKiiiifflrr unb Uki-Wrim»®®

TriinRfurtjfSirjmiinbSrljmrrbfr^stO'
ß.irl|folj)fr 'fefinrirh ftfllrr.

Vorlegeblätter zum gothischen A-BC-Buche, das ist Grundregeln des gothischen Styls für
Künstler und Werkleute, Frankfurt am Main: Siegmund Schmerber 1890, Titel

fabricationibus", aber eben auf sie - auf den Bau von Treppen beispielsweise

- ausgerichtet, wird ja der Pythagorassatz bei Vitruv eingeführt.172

Naber zitiert Vitruv dort, wo er den unerschöpflichen Möglichkeiten von
"Zirkel und Lineal" nachspürt und die berühmten mathematischen Fragen
der Quadratur des Kreises, der Trisektion des Winkels und der Verdoppelung

der Quadrate anspricht.173 Der Vitruvkommentator Daniele Barbaro

nannte Pythagoras in jenem Zusammenhang "Divino in molte cose'V74

Andererseits ist es wohl Tatsache, dass der Architekt gerade in jüngerer Zeit
in seinen mathematischen Bemühungen kaum je über die ersten Axiome

Euklids hinausgriff und spätestens vor der 'Gnomonik' im neunten Buche

Vitruvs halt machte.

Zu den Ausnahmen gehört de Groot, der in seiner Vormharmonie von

1912 übrigens auch Naber zitiert.175 Dort greift er auf die alten Proportionsfiguren

eines Serlio zurück, der am Ende seines ersten Buches eine "porta



Werner Oechslin

Vorlegeblätter zum gothischen A-B C Buche, das ist Grundregeln des gothischen Styls für
Künstler und Werkleute, Frankfurt am Main: Siegmund Schmerber 1890, Tafel 3

d'un tempio" aus dem Quadrat und seinen Diagonalen und den Diagonalen
aus den Hälften bildet.176 Er erwähnt Vignola und befasst sich mit Scamozzis

Konstruktion der Verjüngung des Säulenschafts.177 Aber er geht über die

üblichen architektonischen Figuren und Themen hinaus und wendet sich -
stets die geschichtlichen Grundlagen berücksichtigend - den komplexeren

Figuren zu. Er vertieft sich in Descartes Hyperbel-Konstruktion, in die als

Erfindung des Nicomedes aufgefasste Konchoide und in die bis auf Dürer

zurückgeführte und von Etienne Pascal 'neu erfundene' Limaçon. Naber
betonte diesbezüglich, dass gerade die so anspruchsvoll und kunstvoll sich

gebende - und zu Nabers Leidwesen neuerlich aus der Elementargeometrie
verbannte - Limaçon durchaus in einem Zuge gezeichnet werden kann. Sie

könnte somit jederzeit und ohne grössere Probleme Anwendung finden.1'8

Naber wie de Groot sind bemüht, den historischen Kontext und damit die

konkreten - architektonischen - Anwendungen der geometrischen Figuren



God werkt geometrisch 153

ins richtige Licht zu rücken. In Vormharmonie listet de Groot eingangs die

möglichen, mathematisch fassbaren Grundbegriffe auf: Formen der Gleichheit

und Gleichförmigkeit, Zentralität und Konzentrität, Symmetrie und

auch Richtung und Eurythmie. Mit letzteren gelangt er zu den - kaum je
anderswo wirklich bemerkten - einschlägigen Ausführungen Gottfried Sempers,

des Lehrers von Berlage, mit dessen Äusserungen in Der Stil er sich in
der Folge auseinandersetzt.179

Die verschiedenen Linien und Formen verfügen alle über ihre
spezifische Ausprägung und ihren spezifischen Charakter ("een karakter in
zichself").l8° Das begründet sein Interesse auch an 'schwierigen'
mathematischen Figuren. Und natürlich verlässt er damit den üblichen Rahmen

mathematischer Kenntnisse von Architekten. Die französischen Mathematiker

des 17.Jahrhunderts haben es de Groot ganz besonders angetan. Spät,

1926, kommt er auf Pascals Beobachtungen zu den Gesetzmässigkeiten eines

Sechsecks zu sprechen, dessen sich gegenüber liegenden, verlängerten Seiten

sich in Schnittpunkten auf einer Linie treffen.'81 Er verbindet das mit den

weiterführenden Beobachtungen von Charles-Julien Brianchon und baut

darauf das auf, was er selbstbewusst als "Ma Théorie du Contre-Point", "My
Theory of Counterpoint" und der Betonung "c'est une découverte de moi"
vorstellt.'82 De Groots 'Entdeckung' besteht nun darin, dass auf diese Weise

geschlossene Figuren gebildet werden können, die weit über die üblichen

einfacheren, symmetrischen Figuren hinausreichen und eben doch regelhaft
sind. Natürlich steht er damit in einer mathematischen Tradition, in der die

gegebenen geometrischen Figuren strikt gemäss ihrer eigenen Eigenschaften,

aus der ihnen innewohnenden Gesetzmässigkeit weiterentwickelt werden,

so wie das Brianchon etwa mit der folgenden Formulierung umschreibt:

"Dans la description des systèmes de lignes, et dans l'exposition de leurs

propriétés, nous aurons constamment en vue le principe de la corrélation
des figures.'"83 Auf diese Weise entwickelt de Groot aus den genannten
Sechsecken in Form geschlossener Figuren Säulen oder Laternenpfähle.184

De Groot kommentiert dies seinerseits: "De notre temps, nous finissions nos

figures empiriquement hors la symetrie. Moi j'indique les moyens pour
arriver à finir scientifiquement.'"85 Er bezieht seine Figurenbildung aber auch,

zurückverweisend auf Semper, der "Eurythmie" als "geschlossene Symmetrie'"86

definiert hat, schliesslich auf Vitruvs Begriff der "Diathesis", welcher

dort für "dispositio" steht.'87 Dabei wirft er ihm selbstbewusst vor, den

griechischen Begriff nicht richtig verstanden zu haben.'88 Er übersetzt ötaSeoiq

mit: "diametraal-stelling en tegendeeligheid." Damit favorisiert er



154 Werner Oechslin

seine eigenen Vorstellungen weiterführender Figurenbildung, bei der beides,

die flexible Erweiterung der Formgewinnung und andererseits eben auch die

Anwendung der Gesetze - der Proportion - stets gewahrt bleiben, auf dass

den ästhetischen Bedürfnissen gleichsam auf 'systematische' Weise entsprochen

werden kann. Das lässt sich mühelos ausweiten auf 'perspektivische'

Verformungen, etwa mittels deren ein Kreis zur Ellipse wird und dabei die

proportionalen oder auch 'harmonischen' Gesetzmässigkeiten nach Massgabe

dieser Verformung behält.189

De Groot stellt seine Überlegungen in eine Tradition, die die mittelalterliche

Bauhütte genauso wie den Schönheitsbegriff von Kant und Hegel
umfasst.'9" Und man begreift umso mehr, dass es ihm ein Anliegen ist, diesen

Weg geregelter, "wissenschaftlicher", Figurenbildung zugunsten der Kunst
als seine ureigenste Erfindung darzustellen: "J'indique ici que c'est une
découverte de moi, qu'on peut arriver à faire des figures formant un total

avec des figures fermées et aussi avec des figures en Contre-pointe.'"91 Die
Akzente liegen beim Wissenschaftlichen, aber auch beim Künstlerischen.

Seinem selbstbewussten Insistieren auf dem "arriver à finir scientifiquement'"92,

geht - stets mit Bezug auf die Bildung geschlossener Figuren - die

Formulierung voran: "Faire un tout bien défini, c'est aussi de l'Art.'"93

Nichts kann jedoch darüber hinwegtäuschen, dass de Groot natürlich
bei seinen mathematischen Überzeugungen und ihrer direkten Umsetzung
stehenbleibt. Dies unterscheidet ihn deutlich vom Praktiker Berlage.'94 Aber

es hindert ihn nicht, seinerseits an die Konsequenzen seiner theoretischen

Arbeit für die künstlerische Praxis konsequent weiterzudenken. In dem

im Eigenverlag erschienenen Vormcompositie en Centraliteit (1922) fragt de

Groot: "Ein neuer Stil?" Und er antwortet: "Ja. Ich meinte, dasz ich die

Prinzipien, selbst für neue Form-Stille, entwickelt habe.'"95 Die später durch

J.C. Slebos aufgelegten, die Lehren de Groots unter seinem, Slebos' Namen
zusammenfassenden Grondslagen voorAesthetiek en Stijl stellen Berlage und de

Groot 1939 a posteriori in Harmonie und Synthese dar; dort wird Berlage

gar als Schüler de Groots vorgestellt.'96

Aber im Kleingedruckten liest man zu de Groot gleichfalls: "Through the

false notions and in default of aesthetic development in his time his works

could little be understood by the younger generation.'"97 Es scheint so, dass

die wissenschaftliche Untermauerung der Formbildung noch stärker trennt
als jede noch so 'mystifizierende' Deutung. Auch Slebos' "Beauty is not
chance, but Law'"'8, wirkt trotzig, sosehr sich dies einer langen Reihe von
Urteilen nahtlos anschliesst.



God werkt geometrisch 155

"Ballusters en onderdeelen.", in: Jan Hessel de Groot, Vormcomposirie. Contrapunt, Bussum:

Van Wetter & Co 1926, Fig. 16, S. 28

Jan Hessel de Groot, Vormcompositie en Centraliteit, Amsterdam (1922), Umschlag

Man verlässt sich nicht gern auf mathematisch anspruchsvolle Gesetze,

sondern sucht in der konkreten Erfahrung das Verständnis. Auch Schoen-

maekers gibt die konkrete Konstruktion seiner Figuren an; nur ist es bei

ihm eben das einfache 'Gärtneroval', mit dem aber gleichwohl jeder Punkt
der Linie seinen mathematisch richtigen Punkt findet.1" Naber wiederum

zitiert eine Ubersetzung des aristoteliscnen "jioiovvteç yàg yLvwoxovcnv
"Man versteht eigentlich nur das, was man selber geschaffen."200
Er bezieht sich damit auf alte Einsichten, gemäss denen man sich sosehr

in die Dinge hineinarbeiten müsse, "wie es der Entdecker getan". Zurück
bei Pythagoras meint er - diesmal mit Bezug auf Cantor -, es sei wohl jene
Wissenschaft am weitesten fortgeschritten, "bei der zugleicherzeit das

'dass' und das 'warum' begriffen werde."201

Diesem Anspruch stellen sich alle, die auf der erneuerten Grundlage
der Mathematik eine verbindliche, auf einer "prinzipiellen Methode"
basierende Architektur anstreben, Berlage wie - auf unterschiedliche Weise -
de Groot. Man stellt sich der Frage der Methode, aber eben auch, und

noch mehr derjenigen der Wahrheit. Schon anlässlich der 50-Jahrfeier der



i56 Werner Oechslin

J.C. Slebos, "Enkele variaties op het schema van figuur 63." (S. 68), in: id., Grondslagen voor
Aesthetiek en Stijl. Fundamentals of Aesthetics and Style, Amsterdam:

N.V. Wed. J. Ahrend & Zoon 1939, S. 70

Centralität, Perspektive und Proportionsreihen, in: Jan Hessel de Groot,

Vormcompositie en Centraliteit, Amsterdam (1922), S. 12

Genossenschaft "Architectura & Amicitia" im Jahre 1905 zog sich dieser

hohe Anspruch mitsamt der Rückbindung an die Erfahrung wie ein roter
Faden durch die Reden Berlages, Cuypers und de Groots. Der Mensch,
der den ersten Zirkel geführt hat, habe diesen nicht erfunden, sondern eine

Form wahrgenommen, die es schon immer gab. So verhalte es sich auch bei

den Dreiecken, fährt Cuypers fort: "Dat bij ee gelijkzijdigen driehoek alle

drie de hoeken gelijk zijn is geene uitvinding maar eene eigenschap verbon-
den aan den geometrischen vorm en opgemerkt door den mensch."202 Form
weise aber auch einen geistigen Bestandteil auf, der sich nicht allein aus der

Praxis erklären lasse, meint de Groot, und fügt hinzu: "Waarheid en goed-
heid waren toch 00k van geestelijken aard; maar door onze opvatting werden

die betrokken op constructie en gebruiksdoel, die allen door ervaring gekend
werden!"203 So wird die Welt umfassend angegangen. Es hat alles seine

Ordnung, die religiöse, die geistige, die mathematische und die architektonische.

Es fügt sich alles ein in das Ganze des pythagoräischen "God werkt geometrisch".



God werkt geometrisch l57

#

CULTUUR
EN KUNST
H.Th. WIJDEVELD

H.Th. Wijdeveld, Cultuur en Kunst. Verzamelde Opstellen 1917-1929,
Amsterdam: De Spieghel 1929, Umschlag

5-

Epilog

"Sie finden ein ganz intellektuelles, vorsätzliches Verhältnis zur Form;
dafür ein sehr wenig intellektuelles zum Gedankeninhalt."

Robert Musil, Rede zur Rilke-Feier in Berlin am 16.Januar 19 27,
Berlin [1927], S. 8

Selten ist man im architektonischen Umfeld so weitläufig und kenntnisreich
der mathematischen Tradition der Figurenbildung nachgegangen, wie dies



Werner Oechslin

bei Berlage und insbesondere bei de Groot festzustellen ist. Letzterer hat

dabei die Aufnahmefähigkeit des Architekten wohl arg strapaziert.204 Der
Architekt ist es meist gewohnt, sich mit allgemeinen 'platonischen'

Uberzeugungen zufriedenzugeben, oder aber sich ausschliesslich auf praktische
Entwurfsmethoden zu konzentrieren. So lautet das Vorurteil. Aber im
Wereldbouw findet alles wieder seinen Platz. Schoenmaekers und de Groot
teilen übrigens mit der Begeisterung für Figur und Geometrie auch das

gemeinsame Interesse an dynamischen, 'prospektivischen', letztlich auf die

Welt ausgerichteten Vorstellungen. Der Beweis "van der praktijk dezer

denkmethode" 205 ist Schoenmaekers in Meensch en Natuur (1913) genauso
ein Anliegen, wie in Het Nieuwe Wereldbeeld (1915) der Verweis auf die

Empirie im Konkreten und Haptischen20<s, ebenso wie in dem immer wieder

unternommenen Versuch einer Anknüpfung an die Erfahrung bei de Groot.

Dem Ideal eines schöpferischen, tätigen 'Demiurgen' näherten sich beide

auf ihre Weise.

"God werkt geometrisch"! Das beinhaltet ein Konvergieren des Geistigen,

Mathematischen und der Religion, angeregt und zumindest zeitweilig
durch das theosophische Umfeld. Bleibt die Frage, wieviel Mathematik man
dem Architekten zumuten kann. Bildet das Mathematische eine 'forma
mentis', der sich der Architekt - mit allgemeinen Begriffen und Vorstellungen

- stets vergewissert; mehr nicht? Begnügt er sich mit Mathematik als

einer "symbolischen Form"? Zu einer einigermassen verbindlichen Antwort

gelangt man erst - ganz im Sinne obiger Untersuchung -, wenn man sich

in die Sache selbst vertieft. Und es tun sich Kluften auf. Es hält schwer,

mit de Groot den hohen mathematischen Ansprüchen zu genügen, zumal

aus den Zahlen Zahlenreihen und aus den Grundfiguren komplexe Gebilde

werden. Genausowenig vermögen anderswo Le Corbusier und Ozenfant

den mit der Psychophysik erreichten Einsichten zu folgen.2"7 Sie ersetzen

stattdessen die Dynamik durch Konstanten und proklamieren - auf den

Maler Cézanne gestützt - die alt-neue stereometrische Uberzeugung: "Tout
est sphères et cylindres."208 Man kehrt zu den altbewährten Grundlagen
der Proportionslehre in ihren einfachsten Formen, zu den ersten Axiomen

der euklidischen Geometrie oder gar zu 'platonischen' Platitüden zurück,
deren unbestreitbarer Vorteil nun eben just in ihrer Einfachheit liegt. Für

Vignola war es erklärtermassen die einfachste Formel, die er mit seiner

"Regola" auffinden wollte. Auch Berlage ging de facto wohl kaum über

die ägyptischen Dreiecke Viollet-le-Ducs und die Quadratur de Groots

hinaus.



God werkt geometrisch '59

Als andererseits de Groot noch spät mit seiner Kontrapunkt-Theorie
eine dynamische Figurenlehre entwickeln wollte, war der Prozess hin zur
modernen Architektur auf der Grundlage der "formes simples" längst im

Gange. Damit war die 'Form', genauer die Erscheinungsform der modernen

Architektur geboren und mit ihr, von Mies van der Rohe früh erkannt,
die Gefahr des Formalismus, einer sinnentleerten Form.2"9 Darauf, auf die

Form und mittelbar auf den 'neuen Stil', war nun alles ausgerichtet. Nicht
nur in der Architektur fiel das auf und führte zu kritischen Kommentaren.
"Sie finden ein ganz intellektuelles, vorsätzliches Verhältnis zur Form; dafür

ein sehr wenig intellektuelles zum Gedankeninhalt."210 Dieses Urteil und
diese Kritik an der sich ankündigenden inhaltlichen Leere findet sich bei

Robert Musil. 1927, in seiner Rede zur Rilke-Feier in Berlin, wendet er sich

mit dieser Formulierung gegen die deutsche Dichtung "im Ubergang von
der Klassik zur Gegenwart". Form und Inhalt bleiben zwar die Pole, die

'autonome' Kunst sucht ihre Erfüllung, so scheint es, jedoch in erster Linie
in der Form, so auch die Architektur bei ihrem Gang in die bald einmal als

'klassisch' idealisierte Moderne.

Die Kunst bleibt sich treu und folgt ihr selbst: der Kunst. Und ihre

Einbettung in den weiteren kulturellen Zusammenhang ersetzt sie bald

einmal durch das, was Banham später als die 'innere Geschichte', einer
Geschichte der Moderne 'mit sich selbst' forderte. Das war der

Ausgangspunkt unserer Überlegungen. Nur so ist nachvollziehbar, dass das

Augenmerk so häufig primär auf die äussere 'kunstgeschichtliche' Entwicklung

von Mondrians Kunst und weniger auf die inneren Beweggründe fällt.
Natürlich hatte Mondrian, als er früh im Oktober 1912 in Amsterdam war,

Gelegenheit Braque und Picasso zu studieren, und er setzte sich selbst in
eine künstlerische Tradition hin auf dem Weg zur Abstraktion.2" Ob es aber

richtig sei, den anderen Phänomenen auf dem grossen Bogen religiöser und

mathematischer Anschauungen nur noch eine Nebenrolle zuzugestehen, ist

doch sehr fraglich. Nicht nur der Weg in die Abstraktion - in den Bildenden

Künsten wie in der Architektur -, sondern noch mehr die Diskussion um die

Objektivität und die so oft beanspruchte "objektive Geltung" bedarf

anderweitiger Vertiefungen, zu denen ein nicht bloss beschreibendes, sondern

'verstehendes' Eingehen auf die mathematischen Ansätze und Diskussionen

gehört, gerade weil sich hier die Architektur und Kunst nach einer Phase

eindringlicher Beschäftigung bald einmal wieder herausnimmt.

Der mathematische Diskurs ist zu anspruchsvoll. Berlage sucht die

"prinzipielle Methode" und steht in Tat und Wahrheit der Vorstellung



i6o Werner Oechslin

der alten Bauhütte mit ihren scheinbar einfachen auf Dreieck und Quadrat

bezogenen Verfahren oft näher als dem, was de Groot, davon ausgehend

und daran anschliessend, weiterentwickelt. Es ist ja auch nicht zufällig, dass

die moderne Architektur - von den vorbeigehenden, doch eher romantisch

inspirierten expressionistischen Versuchen abgesehen - der einfachen

Geometrie, dem damit verbundenen rechten Winkel und den einfachen Körpern
den Vorzug gibt.

Es findet insofern noch eine ganz andere 'Verschleierung' statt, mit der

auf viel grundsätzlichere Art und Weise der Kunst zu ihrem Recht verholfen
werden soll. Soll die ratio die Kunst bestimmen, oder ist es der "lyrisme"
der die Lösung bringt? Für die Abkehr von der anfänglichen kompromisslosen

Suche nach Gesetzmässigkeit im Zeichen des Purismus steht kein anderer

mehr als Le Corbusier. Jene Ambivalenz hatte der bereits zitierte Léonce

Rosenberg in Worte gefasst, als er das Diktum der Korrektur der Gefühle

durch die Regel gemäss Braque ("J'aime la règle qui corrige l'émotion.") ins

Gegenteil kehrte und 'humanisierte': "J'aime le sentiment qui humanise

la Règle."212

Dem hatte ausgerechnet Jan Hessel de Groot eine durchaus abweichende

Variante hinzuzufügen. Der Verstand könne das Gefühl aufspüren und im
Wissen darum, was Gefühl sei, gleichsam kalkulierend einbeziehen: "Doch
het verstand kan trachten het gevoel te achterhalen in zooverre, dat de

verstand, wetende wat het gevoel eischt, met het ontwerp reeds bij voorbaat

met dien eisch kan rekening houden."2'5 "Rekening houden!" Der Traum
der Berechenbarkeit - auch in der Kunst! So fern von Le Corbusiers früher

Uberzeugung, man könne - diesmal auf der Grundlage einer wissenschaftlich

fundierten Psychologie, der behaupteten Konstanz und der "origine
mécanique de la sensation plastique" - die Wirkung eines Kunstwerkes

voraussehen und entsprechend lenken, ist das auch nicht.2'4 Man muss von
der Berechenbarkeit absehen und kann sich gleichwohl einer allgemeinen

Regel versichern! Auch Le Corbusier wollte sich - Berlage vergleichbar -
einer sicheren Methode vergewissern und beschränkte sich deshalb auf eine

"mathématique primaire"2'5, auf einfache Regeln. Darin scheint das

Potential und die daraus zu entfaltende Freiheit und Virtuosität des Künstlers,

im Umgang mit seinem 'métier' und seiner Welt, schliesslich besser

aufgehoben zu sein. Dies verweist darauf, wie der Architekt als Subjekt mit
seinem Gegenstand in einer - längst historisch gewordenen - Erfahrung
zusammen gebunden ist, und wie virtuos er darauf aufbauend seine Sicht

immer wieder neu zu gestalten hat.2'6 Dem stehen andererseits die Grenzen



God werkt geometrisch i6i

der Mathematik gegenüber, die schon der so häufig zum Mathematiker unter
den Architekten hochstilisierte Guarino Guarini einsah und seinerseits auf
unmissverständliche Weise in die Schranken wies. Die Sinne geniessen den

Vorrang: "L'Architettura, sebbene dipenda dalla Matematica, nulla meno
ella è un'Arte adulatrice, che non vuole punto per la ragione disgustare il
senso."2'7

Auf den Ausgleich kommt es an. Und allein schon deshalb ist und bleibt
der Hinweis auf den grösseren kulturellen Zusammenhang für unser
Verständnis entscheidend. Das gilt für eine so reiche, bewegte und vielfältige
Situation, wie sie sich in Holland bei Ausbruch der 'Moderne' darbietet,

umso mehr. Doch, nicht die Moderne, sondern der "neue Mensch" stand

damals im Zentrum und im Zeichen der ewigen Wiederkehr des Pythagoris-

mus, der sich in der Vorstellung eines "Wereldbouw" kosmisch und geistig

genauso bemerkbar machte, wie in den mathematisch aufgefassten - oder

gar architektonischen - Gestaltungssprinzipien von "richting" oder "cen-

traliteit" oder "gelijkvormigheid". Auf dem Weg zur Objektivität, zwischen

ratio und lyrisme, stand das "God werkt geometrisch" wie ein alles vereinigendes

Gebot und erinnert daran, wie sich religiöse, geistige, künstlerische,
mathematische und architektonische Sehnsüchte auf vielfältigste Weise

begegneten und durchdrangen.

1 Die tabula-rasa-Problematik in der modernen Kunst ist zwar - meist auf Grund der 'Manifeste'
selbst - sattsam bekannt, und doch selten wirklich im grösserem Zusammenhang diskutiert. Vgl.
dazu die in unserem Zusammenhang aufschlussreiche, frühe Beurteilung: Eduard Spranger, Der
Sinn der Voraussetzungslosigkeit in den Geisteswissenschaften (1929), Darmstadt 1963.

2 So insbesondere auch: Marty Bax, Het web der schepping, Theosofie en Kunst in Nederland van Lau-

weriks tot Mondrian, Amsterdam 2006; vgl. dazu die Rezension von Helmut Zander in: Journal

für Kunstgeschichte 10 (2006), Heft 4, S. 395-398, in der allerdings die Beschränkung auf einen

theosophischen Blickwinkel kritisiert wird. (Diese vorzügliche Dokumentation und Analyse lag

bei der ersten Fassung dieses Aufsatzes noch nicht vor und hätte vielleicht die Akzente hier und

dort etwas anders setzen lassen).

3 Diese Formel entspricht einer programmatischen Forderung, die im 'Manifest' der Brutalisten

erhoben wurde. Vgl. Reyner Banham, "The New Brutalism", in: The Architectural Review 118

(1955), Heft 708, S. 355ff.: S. 356.

4 Vgl. Yve-Alain Bois/Joop Joosten/Angelica Zander Rudenstine/Hans Janssen, Piet Mondrian

Boston/New York/Toronto/London 1994/95, S. xvii ("Introduction").
5 So auch in der vorzüglichen Arbeit: Eis Hoek, "Piet Mondrian", in: De Stijl — The Formative Years

1927-2922, Cambridge Mass./London 1986 (1982), S. 39ff.: S. 48 und 49. Hier ist auch die

zeitweilige Absicht, Schoenmaekers für eine Mitarbeit an der Zeitschrift De Stijl zu gewinnen,
und der Ende 1917/anfangs 1918 erfolgte Verzicht dokumentiert. Dass Mondrian auch unab-



IÖ2 Werner Oechslin

hängig von Schoenmaekers mit entsprechendem Gedankengut vertraut war, bestärkt nur die

hier vertretene These einer damals breiten Wirksamkeit solchen Gedankenguts. - Zu Mon-
drian/Schoenmaekers vgl. jetzt auch: Bax, Het web der schepping, op.cit. (wie Anm. 2), S. 264fr.,

sowie die weitere Diskussion unten.
6 Diese erstaunliche Einschätzung findet sich überraschenderweise bei: Yve-Alain Bois, "The

Iconoclast", in: Bois, Piet Mondrian, op.cit. (wie Anm. 4), S. 313ff.: S. 329t.: "... since practically

nothing in this voluminous work [=Blavatskys The Secret Doctrine] [...] seems directly related

to Mondrian's art (except for a handful of works in 1910-1911)." Yve-Alain Blois nennt Blavats-

kys Werke "the torrent of writings" und geht soweit, "Neo-Plasticism" als "profound
resistance to theosophy and symbolism" zu begreifen.

7 Vgl. Werner Hegemann, "Aus der Amsterdamer Schreckenskammer", in: Wasmuths Monatshefte

für Architektur (1925), S. 147IÏ. - Vgl. Werner Oechslin, "Die Tabuisierung des russischen

Beitrags zur modernen Architektur", in: id., Moderne Entwerfen, Köln 1999, S. 269ft.
8 Vgl. Sigfried Giedion, Space, Time and Architecture the growth ofa new tradition, Cambridge 1941,

S. 231. - Dort (S. 230) wird in einem Satz auch Cuypers erwähnt und mit der Klassifizierung
"mild eclecticism" bedacht.

9 Id., S. 238.

10 Man vergleiche das Kapitel "Berlage and the modern style", in: Pieter Singelenberg, H.P. Berlage.

Idea and Style, Utrecht 1972, S. i4Öff.

11 Vgl. Giedion, Space, Time and Architecture, op.cit. (wie Anm. 8), S. 360F - Zuvor (S. 336) wird das

Interesse von De Stijl an der "absoluten Form" noch zusätzlich gegen F.L. Wright dadurch

abgegrenzt, als hier der Zusammenhang mit Ornament ("not for ornamentation") ausgeschlossen wird.

12 Vgl. Reyner Banham, Age of the Masters, New York 1975 (1962), S. 2f.: Mies, Gropius, Wright
und Le Corbusier - im Text (S. 3) ergänzt um Neutra - erscheinen als die "father-figures". Oud,

1932 noch mit von der Partie, und insgesamt der holländische Einfluss wird bei Banham deutlich

zurückgestuft: "... he was one of the first to resign. Drifting further and further away from
his fellow modernists, he died, ignored or execrated in 1963.", S. 34.

13 Id., S. 66.

14 Id., S. 68.

15 Vgl. Henry-Russell Hitchcock, J.-J.P. Oud, Paris: Cahiers d'Art 1931, O.S.

16 Vgl. Banham, Age of the Masters, op.cit. (wie Anm. 12), S. 34.

17 Vgl. Helen Searing, "Henry-Russell Hitchcock and Dutch Architecture", in: Frank Salmon

(Hg.) Summerson and Hitchcock: Centenary Essays on Architectural Historiography (=Studies in

British Art 16), New Haven & London 2006, S. 243-262: S. 247.
18 Vgl. Hans Ludwig Jaffé, de Stijl / 19/7-2941. The Dutch contribution to modern art, Amsterdam

I1956] -

19 Vgl. Reyner Banham, Theory and Design in the First Machine Age, London [i960], 1962, S. 150. -
Hier in Anlehnung an Jaffé (vgl. unten).

20 Id., S. 148F

21 Vgl. id., "The New Brutalism", in: The Architectural Review 118 (1955, Dezember), Heft 708,

S. 355-361: hier S. 356.

22 Vgl. Werner Oechslin, "'Neo-Brutalismus' - Moderne zwischen Stil, Geschichte und Kunstgeschichte:

'une architecture autre', in: Kolloquium zu Ehren von O.M. Ungers 1995 (im Erscheinen/

noch unpubliziert).

23 Vgl. dazu: Oechslin, Die Tabuisierung des russischen Beitrages, op.cit. (wie Anm. 7), S. 269-291;

zuvor abgedruckt in: J. Christoph Bürkle (Hg.), El Lissitzky. Der Traum vom Wolkenbügel, Zürich

1991, S. 9-30.
24 Vgl. Le Corbusier, Modulor I, Boulogne o.J., S. 2Öff.



God werkt geometrisch 163

25 Vgl. P. Fauré, Le Canon et Le Sentiment des Proportions dans l'Architecture Moderne Système ap¬

prouve' par l'Académie des Beaux-Arts, Paris o.J. - Dieses repräsentative Werk, das seinerseits u.a.

bei Viollet-le-Duc (und den von Dieulafoy nachgemessenen Dreiecken) anschliesst und auch

(über Vitets Monographie zu Noyon, 1845) auf die Wiederentdeckung der Zeugnisse deutscher

Bauhütten Bezug nimmt, scheint in der einschlägigen Forschung übersehen worden zu sein.

26 Vgl. dazu: Werner Oechslin, "Musik und Harmonie: Universalien der Architektur. Versuche der

Annäherung", in: Daidalos (1985), Heft 17, S. 58-73: S. 6if.
27 Vgl. Le Corbusier, Modulor I, op.cit. (wie Anm. 24), S. 26.

28 Vgl. Nie H.M. Tummers, J.L. Mathieu Lauweriks. Zijn werk en zijn invloed. Op architectuur en

vormgewing rond 1910: "De Hagener Impuls", Hilversum 1968; id., "J.L. Mathieu Lauweriks, Arte
Creator des Hagener Impulses", in: Der westdeutsche Impuls 1900-1914. Die Folkwang-Idee des

Kurl Ernst Osthaus, Hagen 1984, S. 149-180.

29 Dass gemäss der üblichen 'Typologie' der (führenden) Kulturnationen eine kleinere Nation in
einer allgemeinen Betrachtungsweise kaum Platz findet, überrascht nicht. Vgl. unten zur
Diskussion der 'Dutchness'.

30 Vgl. Hendrik Petrus Berlage, Grundlagen ir Entwicklung der Architektur. Vier Vorträge gehalten im

Kunstgewerbemuseum zu Zürich, Rotterdam [1908], S. 56. - Der Namenszug "Adolf Meyer Dues-

seldorf' erscheint innerhalb des reproduzierten Projektes, während die Legende lautet: "Entwurf

eines Schülers der Kunstgewerbeschule in Düsseldorf'.

31 So der Untertitel in: Annemarie Jaeggi, AdolfMeyer. Der zweite Mann. Ein Architekt im Schatten

von Walter Gropius, Berlin 1994.

32 Vgl. Herbert Bayer/Walter Gropius/Ise Gropius (Hg.), Bauhaus 1919-1928, New York: The
Museum of Modern Art 1938, S. (21).

33 Ibid. - Bei der Auflistung der Lehrer ("Who were the teachers?", id., S. 20) findet sich noch der

schwarze Balken, mit dem dort ein Name - vor dem Datum 1920 - getilgt wurde, wohl derjenige

des 1920 als Meister ans Bauhaus berufene Georg Muche. In den "Biographical Notes" (id.,
S. 22of.) der New Yorker Publikation von 1938 fehlen die Angaben zu Meyer, Schreyer und

Muche. Der 'schwarze Balken' auf S. 20 lässt als offensichtliche, nicht zu Ende geführte Korrektur

erkennen, dass hier kaum ein Zufall im Spiel war.

34 Vgl. De Stijl (1924, 8. Jahrgang), Heft 6/7, S. 73 und Abbildungen; dort auch das Manifest "Tot

een Beeidende Architectur", ibid., S. 78-83.

35 Vgl. Harry Scheibe, "Die Athmosphäre der neuen Architektur", in: Die Form 1 (1925/26),
S. 329-313, Anm.i, S. 329.

36 Vgl. Nie Tummers, Lauweriks, Arte Creator des Hagener Impulses, op.cit. (wie Anm. 28),

S. i4off.: S. 163f.

37 Vgl. Berlage, Grundlagen & Entwicklung der Architektur, op.cit. (wie Anm. 30), S. 56.

38 Id., S. 55.

39 Id-, S. 57.

40 Vgl. Alain Petit, "Le retour éternel et l'avenir eschatologique dans le Pythagorisme ancien", in:

L'Avenir. Actes du XXI.e Congrès de l'Association des Sociétés de Philosophie de langue française,

[Athènes 1986], Paris 1987, S. 331-335.

41 Vgl. unten.

42 Vgl. Hendrik Petrus Berlage, Een drietal lezingen in Amerika gehouden, Rotterdam 1912.

43 Id., S. 2.

44 Vgl. unten.

45 Vgl. Le Corbusier, Vers une architecture, Paris [1923], zweite Ausgabe 1924, S. vii: "Esthétique de

l'Ingénieur, Architecture, deux choses solidaires, consécutives, l'une en plein épanouissement,

l'autre en pénible régression."



164 Werner Oechslin

46 Vgl. Vincent Huidobro, "La Création pure. Propos d'esthétique", in: L'Esprit Nouveau 7 [1920],
S. 769-776, S. 774.

47 Id., S. 776.

48 Vgl. Manifest I von 'Der Stil', 1918, in: De Stijl (1918, 2. Jahrgang, November), Heft 1, S. 4.

49 Id., S. 5: "Historisch begint deze verslapping reeds met de Renaissance ...". Das Thema der Er¬

mattung und Ermüdung findet sich schon zwischen Göller und Wölfflin kontrovers diskutiert.

Noch härter geht Berlage mit der "Neo-Renaissancebewegung" ins Gericht. In Gedanken über

Stil in der Baukunst, Leipzig 1905, S. 41, finden sich die bei Scheffler geborgten Worte "ein

Verzweiflungsakt, eine geniale Impotenz". Hier und anderswo zeigt Berlage Mühe, seinen

hochgeschätzten Lehrer Semper von dieser herben Kritik auszunehmen.

50 Id., S. 5.

51 Vgl. Berlage, Gedanken über Stil in der Baukunst, op.cit. (wie Anm. 49), S. 47.

52 Ibid.

53 Id., S. 47.

54 Id., S. 47.

55 Id., S. 46.

56 Id., S. 47.

57 Vgl. id., Een drietal lezingen in Amerika gehouden, op.cit. (wie Anm. 42), S. 7.

58 Vgl. Willem Otterspeer, Bolland. Een Biografie, Amsterdam 1996.

59 Bollands religionsphilosophischen Äusserungen und Schriften gesammelt in: G.W. Wolthuis,

Wijsbegeerte van den Godsdienst bemerkt naar Dictaten, Geschiften en Brienen van G.J.P.J. Bolland,

Leiden 1923.
60 Vgl. dazu insbesondere: G.J.P.J. Bolland, Alte Vernunft und neuer Verstand, oder der Unterschied im

Princip zwischen Hegel und E. v. Hartmann. Ein Versuch zurAnregung neuer Hegelstudien, Leiden 1902.
61 Vgl. id., Georg Wilh. Friedr. Hegel's Encyklopädie der Philosophischen Wissenschaften im Grundrisse

mit den Zusätzen aus den Collégien und einigen Anmerkungen zur Erläuterung, Verteidigung oder

Berichtigung für den akademischen Gebrauch herausgegeben, Leiden 1906, S. xxxviff.

62 Vgl. id., het Schoone en de Kunst, Amsterdam 1906 (hier zitiert nach der Ausgabe Amsterdam

1925, mit den Ergänzungen für eine geplante Neuausgabe 'Leiden 1908') S. 64: "Schoon-

heidszin is nog niet eens godsdienstig ..."

63 Vgl. id., De Ruimtevoorstellingen, Voordracht, gehouden den 12" September 1889, in de Directie-ver-

gadering der Koninklijke Natuurkundige Vereeniging van Nederlandsch-lndië, o.O. [1898].

64 Id., De Theosophie in Christendom enjodendom. Eene nieuwe bijdrage tot verduidelijkingvan den oorsprong

des Christendoms, Leiden 1910. - Die Darstellung beginnt bezeichnenderweise mit einer Analyse
des Begriffs 'Gefühl' und am Ende (S. 91) steht die Option der Vorstellung von Weisheit.

65 Vgl. id., Schelling, Hegel, Fechner en de nieu-were theosophie. Eene geschiedkundige voor- en inlichting,
Leiden 1910.

66 Id., S. 94h

67 Vgl. id., Aanschouwing en Verstand. Gedachten over Continua ir Discreta in Wiskunde en Bewegingsleer,

Leiden 1897.

68 Id., S. 134b

69 Vgl. dazu: K.J. Pen, Over het onderscheid tusschen de Wetenschap van Hegel en de Wijsheid van Bolland,

Leiden 1915.

70 Vgl. die Einführung zu: Bolland, Alte Vernunft neuer Verstand, op.cit. (wie Anm. 60), S. 5ff. -
Bolland zitiert hier Herbart ("Die Lehre der Hegel'sche Schule ist Empirismus") beispielsweise

gegen einen von Kurt Lasswitz und Paulsen - "in völliger Hegellosigkeit" - behaupteten
Deduktionismus.



God werkt geometrisch 165

71 Vgl. unten.

72 Vgl. dazu: K.J. Pen, Over het onderscheid tusschen de Wetenschap van Hegel en de Wijsheid van

Bolland, op.cit. (wie Anm. 69), S. 134t.

73 Vgl. G.J.P.J. Bolland, De Natuur. Proeve van centraliteit der wetenschap, Leiden 1908. - Ein direkter

Bezug zur mathematisch aufgefassten "centraliteit" bei de Groot (vgl. unten) lässt sich natürlich

nicht aufzeigen.

74 Vgl. dazu die Darstellungen zu P.J.H. Cuypers, insbesondere von Jan Bank und Jan de Maeyer,
in: Hetty Berens (Hg.), P.J.H. Cuypers (182^-1^21), The Complete Works, Rotterdam 2007, S. 3iff.
und S. 43 ff.

75 Vgl. oben (Einleitung); jene Zuweisung in die Peripherie (zusammen mit der Schweiz und den

skandinavischen Ländern) - aus dem Blickwinkel der 'grossen' Kulturnationen - spielte nach

1945 noch einmal eine besondere Rolle.

76 Vgl. Karl Scheffler, Konventionen der Kunst. Aphoristisch, Leipzig 1904, S. 34.

77 Vgl. Henk de Jager, "Een pelgrim naar het mysterie", in: Nie Tummers u.a. (Hg.), Het beei¬

dende denken. Leven en werk van Mathieu Schoenmaekers, Baarn 1992, S. 11 ff.: insbesondere

S. 3 iff.
78 Vgl. Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, Het Geloof van den Nieuwen Mensch, Baarn [1907].

79 Id., S. 162.

80 Id., S. 5.

81 Vgl. Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra. Ein Buch für Alle und Keinen, Leipzig 1893,

Zweite Auflage, S. 413ff.
82 Id., S. 415.

83 Vgl. id., S. 419.

84 Vgl. Schoenmaekers, Het Geloof, op.cit. (wie Anm. 78), S. 165.

85 Id., S. 58ff.
86 Id., S. 60.

87 Vgl. Nietzsche, Also sprach Zarathustra, op.cit. (wieAnm. 81), S. 13.-Vgl. id.: S. 33ff. ("Von den

Lehrstühlen der Tugend"), S. 45ff. ("Von den Freuden- und Leidenschaften").
88 Vgl. Schoenmaekers, Het Geloof, op.cit. (wieAnm. 78), S. 165.

89 Id., S. 58.

90 Vgl. Maurice Maeterlinck, Weisheit und Schicksal, dritte verbesserte Auflage, Leipzig 1904,
S. 175. - Es ist bemerkenswert, dass Maurice Maeterlincks Schriften von Eugen Diederichs

deutsch verlegt wurden.

91 Vgl. oben.

92 Vgl. Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, Christosophie. De Eeredienst van de Taal, Amsterdam

1911, S. i8off.

93 Vgl. Hendrik Petrus Berlage, De Ontrwikkeling der Moderne Bouwkunst in Holland. Voordracht ge-

houden in de Sorbonne te Parijs, Amsterdam 1925, S. 6.

94 Id., S. 20.

95 Vgl. Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, Het Geloofvan den Nieuwen Mensch. Vierde Druk naar

geheel omgewerkt Handschrift, Amsterdam [1914], S. vi.

96 Id., S. v.

97 Man vergleiche die Passagen aus dem Kapitel "De Koningsmensch" (S. 110) mit der entspre¬

chenden Stelle der Ausgabe von 1907 (S. 170), wo diese Namen noch erscheinen.

98 Hier nach der deutschen Ausgabe in der Reihe der Bauhausbücher: J.J. Oud, Holländische Architek¬

tur, [=Bauhausbuch 10], Neue Bauhausbücher, Mainz 1976, S. 12.

99 Vgl. oben.



Werner Oechslin

too Vgl. dazu: Susanne Deicher, Piet Mondrian. Protestantismus und Modernität, Berlin 1995; und na¬

türlich längst zuvor grundsätzlich: Hans Ludwig Jaffé, de Stijl 1917-1931, the Dutch contribution to

modern art, Amsterdam 1956, S. 84h

101 Jaffé (de Stijl, op.cit. [wie Anm. 100], S. 84) zitiert van Doesburg mit dem Begriff "iconoclasm" -
aber eigentlich "beeldenstorm"! - aus dem Aufsatz, der ihm auch das Hauptargument für die

'Protestantismus-These' liefert: vgl. Theo van Doesburg, "Denken -Aanschouwen - Beeiden", in:

De Stijl (1918, 2. Jahrgang, Dezember), Heft 2, S. 23b

102 Hier zitiert nach der deutschen Ausgabe: H.L.C. Jaffé, De Stijl 1917-1931. Der niederländische Bei¬

trag zur modernen Kunst (=Bauwelt Fundamente 7), Berlin/Frankfurt/Wien 1965, S. 96b

ro3 Vgl. Jaffé, de Stijl, op.cit. (wie Anm. 100), S. 84.

104 Kermit Swiler Champa (Mondrian Studies, Chicago/London 1985, S. 37) spricht von einer "incon¬

trovertible Dutchness" Mondrians.

105 Ibid.: "Mondrian seems to have had no difficulty remaining artistically French, probably (one sus¬

pects) because his Frenchness already contained such a strong and productive component of his

own préexistent Dutchness."

roö Man denke nur an Rathenaus "Vier Nationen" (in: Walther Rathenau, Reflexionen, Leipzig 1908,

S. u8fb) Zu den 'anderen Typisierungen' gehört das auch hier (vgl. unten) bemühte Nord-Süd-

gefälle kultureller Betrachtung und Einordnung.

107 So bei: Deicher, Piet Mondrian. Protestantismus und Modernität, op.cit. (wie Anm. 100), S. 28ff.

Vgl. dazu die Rezension von Regine Prange in: Kunstchronik 50 (1997), S. i32ff., sowie die neueren

Hinweise von Helmut Zander (Rezension zu: Marty Bax, Het web der schepping, op.cit, [wie

Anm. 2], in: Journalfür Kunstgeschichte 19 (2006), Heft 4, S. 395 ff. : S. 397, Anm. 3. Dort die zutreffende

Bemerkung: "Die osmotischen Beziehungen zwischen Protestantismus, Katholizismus und

theosophischer Kunst sind noch kaum erforscht."
108 Vgl. Karl Scheffler, Holland, Leipzig 1930, S. 30b

109 Vgl. Jaffé, de Stijl, op.cit. (wie Anm. 100), S. 85.

110 vgl. Bax, Het web der schepping, op.cit. (wie Anm. 2).

111 Vgl. Jaffé, de Stijl, op.cit. (wie Anm. 100), S. 54ff. (vgl. oben / Einleitung).
112 Id., S. 61.

113 Id., S. 83. - Diese Linie weiterverfolgt bei: Deicher, Piet Mondrian. Protestantismus und Moder¬

nität, op.cit. (wie Anm. 100), S. 2off. - Zu Kuyper: Jeroen Koch, Abraham Kuyper, een biografie,
Amsterdam 2006.

114 Vgl. jetzt: Bax, Het web der schepping, op.cit. (wie Anm. 2), S. 264^ (zu Mondrians theoso-

phischen Grundlagen).

[I5 Vgl. de Jager, Een pelgrim naar het mysterie, in: Tummers, Het beeidende denken, op.cit. (wie

Anm. 77), S. x 1 ff.; Hendrik G. Matthes, Eenheid en verscheidenheid, ibid., S. 49ff.
116 Vgl. Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, Mensch en Natuur. Een Mystische Levensbeschouwing,

Bussum 1913, S. 98.

117 Id., S. 34. - vgl. Bax, Het web der schepping, op.cit. (wie Anm. 2), S. 288, Anm. 249, zu den 'Parallelen'

in der Auffassung der Horizontalen und Vertikalen bei Schoenmaekers, Mondrian und van Doesburg.

118 Id., S. 1 fff.
119 Id., "Voorwoord".

120 Id., S. 94.

121 Vgl. dazu (mit Bezug auf Mondrian) die Diskussion in: Matthes, Eenheid en verscheidenheid,

op.cit. (wie Anm. 115), S. noff. (Kapitel "De absolute relatie").

122 Vgl. Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, "Introduction à la Philosophie Sacrée, Introductio ad

Philosophiam Sacram", in: Hommes. Revue de Philosophie et d'Esthétique 1 (1927, Octobre), Heft 4.



God werkt geometrisch 167

123 Id., "Avant-Propos", S. 224.

124 Vgl. Léonce Rosenberg, "Parlons Peinture ...", in: L'Esprit Nouveau 7 [1920], S. 578ff.: S. 578.

125 Vgl. Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, De Wereldbouw, Bussum 1926, S. 115.
126 Das Motto "Onze godsdienst es een aardsche godsdienst", aus "Het geloof', in: Hendrik Petrus

Berlage, Een drietal lezingen in Amerika gehouden, Rotterdam 1912, S. 2.

127 Vgl. Georges Vantongerloo, L'Art et son Avenir, Antwerpen 1924, S. 39.
128 Vgl. Amedée Ozenfant, Art, Paris 1928, S. 240ff. ("Constantes") und S. 2520) ("Modes").

129 Vgl. Le Corbusier, "Tracés Régulateurs", in: L'Architecture Vivante [1929], S. i3ff.: S. 13.

130 Ibid.

131 Vgl. oben.

132 Vgl. Cees Zoon, "Auf dem Wege zu einer monumentalen 'Nieuwe Kunst' - Die Proportionslehre und

Entwurfstheorie von J.L. Mathieu Lauweriks", in: Masssystem und Raumkunst. Das Werk desArchitekten,

Pädagogen und Raumgestalters J.L.M. Lauweriks [Kat.], Krefeld/Hagen/Rotterdam 1987/88, S. 33®

133 Id., S. 42. - Der Originalwortlaut des Briefes jetzt bei: Bax, Het web der schepping, op.cit. (wie
Anm. 2), S. 473b

134 Cees Zoon (Nieuwe Kunst, op.cit. [wie Anm. 132], S. 41h) betont den Wandel der Auffassung
Lauweriks zu diesem Zeitpunkt, der Befürwortung einer offenen, undogmatischen Regelauffassung

gegenüber den vorausgegangenen Gleichsetzungen mit kosmischen Gesetzen.

135 Vitruv, 1,1, 1.

136 Vgl. I Dieci Libri dell'Architettura di M.Vitruvio Tradutti et Commentati da Monsignor Barbaro

Venezia 1556, S. 10. - Vgl. Werner Oechslin, "Geometrie und Linie. Die Vitruvianische 'Wissenschaft'

von der Architekturzeichnung", in: Daidalos (1981), Heft 1, S. 2off.

137 Vitruv, I, I, 3 und 4.

138 Was nicht bedeutet, dass gerade diese Tradition immer wieder - aus Motiven von Modernitäts¬

und Neuheitsvorzug - übersehen und vergessen wurde!

139 Dass wird auch im De Stijl-Umfeld von Bedeutung sein, wobei die Grenzen natürlich nicht streng
zwischen den künstlerischen Ausdrucksformen oder Kategorien verlaufen. Insofern ist der Hinweis

auf die unterschiedliche Einschätzung der Bedeutung der Mathematik bei Mondrian respektive

van Doesburg und Huszar aufschlussreich (vgl. Hoek, Piet Mondrian, op.cit. [wie Anm. 5],

S. 59; dort der Verweis auf den Brief Mondrians an van Doesburg vom 13. Juni 1913, in dem die

Andersartigkeit der Kunst gegenüber der Mathematik betont wird).

140 Vgl. dazu insbesondere: Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, Beginselen der beeidende Wis-

kunde, Bussum 1916, S. 33.

141 Natürlich geht auch Berlage von den "Gestaltungsgesetzen im ganzen Universum mathematischer

Natur" aus, weshalb "auch ein Kunstwerk in Uebereinstimmung damit nach mathematischen

Gesetzen gestaltet sein" soll, was Berlage präzisiert: "d.h. was das Körperliche anbelangt, nach

stereometrischen, und was die Fläche anbelangt, nach geometrischen": vgl. Berlage, Grundlagen
& Entwicklung der Architektur, op.cit. (wie Anm. 30), S. 6.

142 Id., S. 45.

143 Auch hier Hessen sich Parallelen zu Mondrian aufzeigen, der ja in dem bei Léonce Rosenberg

publizierten Manifest Le Néo-Plasticisme (Paris 1920, S. 5) von der "intériorisation la plus approfondie

de l'extérieure" und andererseits der "extériorisation la plus pure de l'intérieur" spricht,

um so die Präsenz des Universalen in der "expression plastique" zu garantieren.

144 Berlage, Grundlagen & Entwicklung der Architektur, op.cit. (wie Anm. 30), S. 46.

145 Zu dieser Charakterisierung gemäss Alphons Diepenbrock - und auch generell zur Konfessions¬

frage - siehe: Jan Bank, "Cuypers in his Dutch Context", in: Berens, P.J.H. Cuypers, op.cit. (wie

Anm. 74), S. 3iff.: S. 36.



i68 Werner Oechslin

146 Vgl. dazu jetzt die Darstellung in Berens, P.J.H. Cuypers, op.cit. (wie Anm. 74), die eine emp¬
findliche Lücke schliesst.

147 Vgl. Wilfreed van Leeuwen, "A Giant with Feet of Clay. Cuypers in the Dutch Archi¬

tectural Landscape", in: Berens, P.J.H. Cuypers, op.cit. (wie Anm. 74), S. 15-29: S. 22. - Der

Begriff mag an ähnliche Diskussionen, so an den 'Reichsstil' eines Fischer von Erlach

erinnern.

148 Vgl. dazu - und zur Darstellung "De Heilige Linie" (1858) von J.A. Alberdingk Thijm: Jan Bank,

in: Berens, P.J.H. Cuypers, op.cit. (wie Anm. 74), S. 36.

149 Vgl. Bouwkundig Weekblad van Zaterdag (1923, 15. December), "Buitengewoon Nummer gewijd

aan de Nagedachtenis van den Architect K.P.C. De Bazel", [Amsterdam 1923], S. 15: "Op het

bureau van dr. P.J.H. Cuypers was het, dat ik De Bazel leerde kennen."

t5° Vgl. J.J. Oud, "Die Entwicklung der modernen Baukunst in Holland (1922/23)", in: id., Hollän¬

dische Architektur, (=Bauhausbuch 10), Neue Bauhausbücher, Mainz 1976, S. 12. - Oud sieht

natürlich in dieser Subjektivität auch ein Risiko. Er argumentiert im Sinne des ersten De Stijl-
Manifests, in dem ja der Streit des Individuellen - mit dem Alten zusammengebracht - gegen das

Universelle, als dem Neuen, thematisiert wird.

151 Siehe dazu: Berens, P.J.H. Cuypers, op.cit. (wie Anm. 74), S. 25f.

152 In der Historiographie der modernen Architektur findet sich meist eine andere Darstellung, wo¬

nach Behrens, Otto Wagner und Berlage als 'Väter' angesprochen werden.

153 Diese Berichtigung der jüngeren holländischen Architekturgeschichte ist von W. Reininks de

Bazel Monographie ausgegangen und nun zuletzt von der umfassenden Publikation zu Cuypers

vorerst abgerundet worden: vgl. Berens, P.J.H. Cuypers, op.cit. (wie Anm. 74).

154 Vgl. dazu das von Manfred Bock zitierte, aussagekräftige Beispiel: Manfred Bock, Anfänge einer

neuen Architektur. Berlages Beitrag zur architektonischen Kultur der Niederlande im ausgehenden

19. Jahrhundert, Wiesbaden 1983, S. 303. - Manfred Bock verwendet dort "Rationalität" und

"Mystizismus" in gleicher Weise, um den Umgang mit Viollet-le-Duc in der Gruppe um de

Groot, Lauweriks, de Bazel und Walenkamp zu charakterisieren.

r55 Vgl. Berlage, Grundlagen & Entwicklung der Architektur, op.cit. (wie Anm. 30), S. 25.

156 Id., S. 15.

157 Ibid.

158 Id., S. 1: "Ich bin nämlich zu der Ueberzeugung gekommen, dass die Geometrie, also die mathe¬

matische Wissenschaft, für die Bildung künstlerischer Formen nicht nur von grossem Nutzen,
sondern sogar von absoluter Notwendigkeit ist."

159 Vgl. A. Gasten, "Pseudo-mathematica en beeidende kunst", in: Kunstenaaren der idee: Symbolis¬

tische tendenzen in Nederland 0.1880-1930, Den Haag: [Ausstellungskatalog Gemeentemuseum]

1978, S. 61 f. - An diesem erhellenden Aufsatz ist nur der Titel zu kritisieren, der sich am ehesten

durch die Ausführungen zur Diskussion um die 'vierte Dimension' erklären liesse.

160 Vgl. Henry van Brunt, Greek Lines and other architectural essays, Boston/New York 1893,
S. 89.

161 Vgl. Henry van de Velde, "Die Linie", in: id., Essays, Leipzig 1910, S. 49.
162 Vgl. Berlage, Grundlagen & Entwicklung der Architektur, op.cit. (wie Anm. 30), S. 43.

163 Man vergleiche dazu auch die Diskussion der Mathematik im Zusammenhang mit De Stijl, z.B. in:

Hoek, Piet Mondrian, op.cit. (wie Anm. 5), S. 59, wo die Unterscheidung einer 'heiligen' und

'profanen' Mathematik aufgenommen und die Zuweisung an Mondrian respektive van Doesburg

vorgenommen wird.

164 Vgl. zur früheren, kontroversen Debatte über Abhängigkeiten und Einflüsse: Bock, Anfänge
einer neuen Architektur. Berlages Beitrag, op.cit. (wie Anm. 154), S. 6iff. - Hier interessieren

mehr die Gemeinsamkeiten und die Unterschiede der Interessen und Zugänge.



God werkt geometrisch 169

[65 Vgl. Berlage, Grundlagen & Entwicklung der Architektur, op.cit. (wie Anm. 30), S. 47. - Vgl. zu

der 1896 in Amsterdam publizierten Publikation von de Groot: "Sergio Polano, II progetto
dell'ornamento. Jan Hessel de Groot", in: Casabella 647 (1997), S. Ö4ff.

166 Vgl. Berlage, Grundlagen & Entwicklung der Architektur, op.cit. (wie Anm. 30), Abb. S. 46, 50,

52,53.- Der römische Triumphbogen ist bekanntlich auch anderswo - von François Blondel bis

Le Corbusier - bevorzugtes Objekt der Applikation geometrischer Regeln.

167 Id., S. 50.

[68 Vgl. Girolamo Cattaneo, Opera del Misurare Libri II., Brescia 1608,1, S. 1.

169 Ibid.

170 Vgl. H.A. Naber, Das Theorem des Pythagoras. Wiederhergestellt in seiner ursprünglichen Form und

betrachtet als Grundlage der ganzen Pythagoreischen Philosophie, Haarlem 1908, S. 1.

171 Id., S. 9, Anm. 1.

172 Vitruv, IX, Vorrede, 6. - Hier wird ja generell auf den immensen Nutzen der Lehren Pythago¬

ras', Demokrits, Piatons und Aristoteles' für die Gesellschaft verwiesen ("... quibus absentibus

nulla potest esse civitas incolumis"), id., IX, Vorrede, 2.

173 Vgl. Naber, Das Theorem des Pythagoras, op.cit. (wie Anm. 170), S. 133 und Anm. 1.

174 Vgl. Vitruv/Barbaro, I Dieci Libri dell'Architettura, op.cit. (wie Anm. 136), S. 202.

175 Vgl. Jan Hessel de Groot, Vormharmonie, Amsterdam 1912, S. 10.

176 Id., S. 113ff. und Fig. i8v.

177 Id., S. 116 und Fig. 119 und S. 149!. und Fig. 61.

178 Vgl. Naber, Das Theorem des Pythagoras, op.cit. (wie Anm. 170), S. 135!.

179 Vgl. de Groot, Vormharmonie, op.cit. (wie Anm. 175), S. 39ff.
180 Id., S. 42.
181 Vgl. id., Vormcompositie - Contrapunt, Bussum 1926.
182 Id., S. 5off. (französisches Résumé; Zitat S. 53), S. 58ff. (englische 'Synopsis').

[83 Vgl. C.-J. Brianchon, Mémoire sur les lignes du second ordre, Paris 1817, S. 6.

184 Vgl. de Grott, Vormcompositie - Contrapunt, op.cit. (wie Anm. 181), Fig. 27, S. 31.

[85 Id., S. 53.
186 Vgl. Gottfried Semper, Der Stil, I, Frankfurt i860, "Prolegomena", S. xxvii.

187 Vgl. de Groot, Vormcompositie - Contrapunt, op.cit. (wie Anm. 181), S. 53.
188 Id., S. 12, Anm.*.

189 Vgl. S. 32, 3. Folgerung.

190 Id., S. 19 und S. 17.

191 Id., S. 53.

192 Ibid.

193 Ibid.

194 Vgl. dazu die Beurteilung des 'schwierigen' Verhältnisses Berlages zu seinen früheren Kollegen
Lauweriks, de Bazel und de Groot, in: Bock, Anfänge einer neuen Architektur. Berlages Beitrag,

op.cit. (wie Anm. 154), S. 69h

195 Vgl. Jan Hessel de Groot, Vormcompositie en Centraliteit, Amsterdam (1922), S. 8.

196 Vgl. J.C. Slebos, Grondslagen voor Aesthetiek en Stijl. Fundamentals ofAesthetics and Style, Amster¬

dam 1939, S. 5.

197 Id., S. 6 (Beides steht in einer Fussnote zu einem kurzen, aus dem Jahre 1934 stammenden Text

von Berlage, der offensichtlich vom Herausgeber hinzugefügt wurde.).

198 Id., S. 11.

199 Vgl. Schoenmaekers, De Wereldbouw, op.cit. (wie Anm. 125), S. 146.

200 Vgl. Naber, Das Theorem des Pythagoras, op.cit. (wie Anm. 170), S. 155.

201 Ibid.



Werner Oechslin

202 Vgl. P.I.H. Cupyers, "Onze Architectuur kan alleen dan waardige kunst zijn, wanneer haar vorm
ontwikkeld is in den zin, dien de behoefte aanduit, de rede vraagt, en de eigenschappen der

grondstoffen vereischen, in: Gedenkboek, uitgegeven ter gelegenheid van bet vyftigjarig bestaun v.h.

Genootschap Architectura ir Amicitia Feestnummer van bet W.B. "Architectura", 1905, S. 6ff.: S. 8.

203 Vgl. Jan Hessel de Groot, "Over Architectuur", in: Gedenkboek op.cit. (wie Anm. 202), S. 9.

204 Man vergleiche dazu die Einschätzung der divergierenden, ja inkompatiblen Interessen de Bazels

und de Groots bei: A.W. Reinink, K.P.C. de Bazel - Architect, Leiden 1965, S. 94. Zu Reininks

Ansichten zu de Groot vgl. andererseits: Pieter Singelenberg, H.P. Berlage, op.cit. (wie Anm.

10), S. ioyff.
205 Hier zitiert nach Henk de Jager, Een pelgrim naar het mysterie, op.cit. (wie Anm. 77), S. 37.

206 Vgl. Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, Het Nienwe Wereldbeeld, Bussum 1915, S. 39.

207 Vgl. Werner Oechslin, "Ozenfant und Le Corbusier: die neue, systematische Grundlegung der

Kunst und die Psychophysik", in: SvM. Die Festschrift, Zürich 2005, S. 17Öff.

208 Id., S. 192; vgl. Amedée Ozenfant/Charles-Edouard Jeanneret, "Sur la Plastique", in: L'Esprit
Nouveau i, o.J., S. 43.

209 Vgl. L. Mies van der Rohe, "Zum Neuen Jahrgang", in: Die Form 2 (1927), S. 1. - vgl. Werner

Oechslin, "Not from an aestheticizing, but from a general cultural point of view", in: Phyllis
Lambert (Hg.), Mies in America, Montréal 2001, S. 22ff.: S. 68ff.

210 Vgl. Robert Musil, Rede zur Rilke-Feier in Berlin am 16. Januar kj27, Berlin [1927], S. 8.

211 Vgl. Joop M. Joosten, Piet Mondrian, Catalogue Raisonné of the Work of 1911-1944, II, New York

1996, S. 5.

212 Vgl. Léonce Rosenberg, Parlons peinture, op.cit. (Anm. 124), S. 578ff.

213 Vgl. Jan Hessel de Groot, lets Over Evenwicht in Architectuur, Amsterdam o.J., S. 6.

214 Vgl. Oechslin, Psychophysik, op.cit. (wie Anm. 207), S. 184. - Vgl. zu dieser alten Vorstellung
der Antizipation psychologischer Wirkung durch den Architekten auch: Werner Oechslin,

"'Emouvoir' - Boullée und Le Corbusier", in: Daidalos (1988), Heft 30, S. 42ff.: dort der

Ausspruch Boullées: "Il faut concevoir pour effectuer."

215 Vgl. Le Corbusier-Saugnier, "Les Tracés Régulateurs", in: L'Esprit Nouveau 5 [1920], S. 563ff. -
Vgl. Oechslin, Psychophysik, op.cit. (wie Anm. 207), S. 198.

216 'Virtuos' ist eine solche Situation ausdrücklich charakterisiert und diskutiert worden in: Hans-

Jörg Rheinberger, Iterationen, Berlin 2003, S. 52L

217 Vgl. Werner Oechslin, "... auch wenn die Architektur von der Mathematik abhängig ist ...", in:

Daidalos (1985), Heft 18, S. 27ft".

Nach Abschluss dieser Forschung ist uns die äusserst inspirierende Untersuchung von Aart

Oxenaar, P.J.H. Cuypers en het gotisch rationalisme (proefschrift Universiteit van Amsterdam

7 Oktober 2009; Rotterdam 2009) bekannt geworden, auf die im vorliegenden Text leider nicht
mehr eingegangen werden konnte.


	"God werkt geometrisch" - 'Holländereien' einmal anders: kosmologisch-mathematisch, theosophisch und architektonisch

