Zeitschrift: Scholion : Bulletin
Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 6 (2010)

Artikel: "God werkt geometrisch" - 'Hollandereien’ einmal anders:
kosmologisch-mathematisch, theosophisch und architektonisch

Autor: Oechslin, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720001

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

114

“GoD WERKT GEOMETRISCH” — ‘HOLLANDEREIEN’
EINMAL ANDERS: KOSMOLOGISCH-MATHEMATISCH,
THEOSOPHISCH UND ARCHITEKTONISCH

FUR Nic TUMMERS

Werner Oechslin

I.

VERSCHLEIERUNGEN: DIE ‘INTERNATIONAL’-MODERNE SI1CHT DER DINGE

“Il se rappelle alors qu’en voyage de découverte, visitant une villa moderne,
a Bréme ... La villa était d'un nommé Thorn Brick (?), un Hollandais

(vers 190Q).”

Le Corbusier, Le Modulor I, Boulogne o.]., S.26

“Es muss an dieser Stelle des Hollinders I.L.M. Lauwericks, als des
theoretischen Begriinders der neuen europiischen Architekturbewegung,
dem viele der jiingeren deutschen und hollindischen Architekten

verpflichtet sind, besonders gedacht werden.”

Harry Scheibe, “Die Athmosphire der Neuen Architektur”, in:
Die Form 1 (1925/26), S.329

Die grosse Bedeutung der hollindischen Entwicklung fiir die Herausbil-
dung der modernen Architektur ist zwar im Grundsatz seit langer
Zeit anerkannt und bleibt doch hiufig genug bei der Darstellung des
gesamten Prozesses hintangesetzt. Hinter dieser generellen Einsicht und den
meist nur verkiirzt dargestellten Sachverhalten verbergen sich komplexere
Zusammenhinge, ohne deren genauere Kenntnisse manches ungeklirt oder
verschleiert bleibt. Die einschligige, hollindische Forschung hat zwar lingst
eine griindliche Aufarbeitung der geschichtlichen Entwicklung seit dem
mittleren 19.Jahrhundert vorgenommen und die Voraussetzungen der spite-
ren Entwicklung offengelegt. Die Konsequenzen aus diesen Einsichten wer-
den allerdings ausserhalb dieses engeren Kreises kaum wirklich gezogen. Das

allgemeine Bild einer autonomen oder eben weitestgehend abgel6sten, in-



11§

ternationalen modernen Architektur und Kunst bleibt weitherum bestehen,
dominiert die Gesamteinschitzung und verhindert eine offenere Betrach-
tungsweise. Vorurteile haben sich festgesetzt und halten neue Einsichten
zuriick.

Das Festhalten letztlich an der ex-nihilo-These einer vollig neu oder
zumindest ausschliesslich aus ‘kiinstlerischen’ Primissen in die Welt getre-
tenen Moderne wird hiufig genug selbst fiir Mondrian in Anspruch genom-
men." Er erscheint zwar lingst in die allgemeine moderne Kunstentwicklung
und Stilabfolge integriert, so wie sie uns weltweit ‘musealisiert’ vor Augen
gefithrt wird; die hausgemachten, hollindischen, kulturell weiterreichenden
und tiefer grindenden Voraussetzungen und Einflisse werden dagegen —
trotz hervorragender einschligiger Studien® — meist gerade mal anekdo-
tenhaft als das erinnert, was es zu iberwinden galt, um den reinen Kern
moderner Kunst herauszuschilen und besser hervortreten zu lassen. Die
Vorstellung einer sich selbst gentigenden ‘Moderne’ und einer auf sich selbst
konzentrierten “inner history of the Modern Movement”® bestimmt
weiterhin den - selektiven — Blick auf die Geschichte. Die grosse Mondrian-
Ausstellung von 1994 gab als Programm — immer noch — die Absicht aus, “to
emphasize his identity as a modern artist”, obwohl im gleichen Atem-
zug darauf hingewiesen wurde, dass die Hilfte seines (Euvres aus den Jahren
189o-1907 stammt.* Aber diese Werke, so die Autoren, wiirden einer —
‘nur’ — im 19.Jahrhundert entwickelten Asthetik (!) zugehéren, woraus
einmal mehr das moderne, auf formal-dsthetische Gesichtspunkte kon-
zentrierte Vorurteil ersichtlich wird.

Der Vorstellung, dass gerade Form andere, zum Beispiel geistige oder
mathematische Hintergriinde haben konnte, wird die moderne Ansicht einer
radikalen Neuartigkeit und einer gleichsam voraussetzungslosen autonomen
Form entgegengestellt. Folgerichtig wird die — zeitweilig intensive — Be-
gegnung Mondrians mit Schoenmaekers in Laren wegen der nachfolgen-
den Trennung ab und an ins historische Abseits gestellt.” Oder es wird ein
weiteres Eingehen auf entsprechende Zusammenhinge allein schon deshalb
abgelehnt und als “pointless” apostrophiert, weil eine eindeutig kausale Be-
ziehung Mondrians zu Blavatsky, was auf diese Weise kaum jemand in An-
schlag gebracht hat, nicht erkennbar sei.’ Der internationalen Kunstbetrach-
tung ist, so scheint es auch in diesem Fall, der kulturgeschichtliche Atem
ausgegangen, der jedoch gerade in Holland ‘um 1900’ so wichtig war und
fiir ein vertieftes Verstindnis unabdingbar bleibt. Die moderne Einengung
der Kunst auf die Kunst — und mit ihr die ‘Musealisierung’ im Zeichen



116 Werner Oechslin

einseitig dsthetischer Sichtweisen — hat sich durchgesetzt. Der losgeloste,

isthetische Blick ‘von aussen’ geniesst Vorrang.

Ahnliches hat sich in der Architekturgeschichte abgespielt. Man hat sich
auf die Erscheinungsformen der ersten modernen Bauten eingeschworen
und unter diesem Blickwinkel, eines dsthetischen Diktats nimlich, 1932
den “International Style” aus der Taufe gehoben. Dieser Zugriff war so eng
geraten, dass sehr vieles, was als ‘Wegbereiter’ von Bedeutung war, nach
dem Prinzip des ‘Kind mit dem Bade Ausschiittens’ beiseitegelegt wurde.
Selbst Werner Hegemann, wahrlich kein ‘Modernist’, fand fiir die “Exzesse”
der Amsterdamer Schule - fiir die Bauten von de Klerk insbesondere —
gerade mal das Stichwort der “Amsterdamer Schreckenskammer”, womit
die dortige Entwicklung nun eben zum Sonderfall deklariert oder gar zu
einem Randphinomen zuriickgestuft wurde.’

De Stijl galt andererseits stets als bedeutsame Quelle moderner
Architektur, allerdings genauso losgeldst von der eigenen Geschichte. Es
scheint, dass sich Giedions — durchaus in iblicher, kunstgeschichtlicher
Weise — nach Generationen geordnetes Bild der jingeren Architekturge-
schichte festgefiigt habe. In Space, Time and Architecture (1941) werden van
de Velde, Horta und insbesondere Berlage als “precursors” und zudem
unter dem mit der nachfolgenden Entwicklung abgestimmten Aspekt einer
“purified architecture” abgehandelt.® Berlage erfihrt dabei besondere
Beachtung und auch Achtung. Giedion hebt hervor, dass er der einzige sei-
ner Generation gewesen sei, der in La Sarraz bei der Griindung der CIAM
teilgenommen hiatte. Der Tenor lautet jedoch: ‘als Aussenseiter’: “This
small man - wearing the inevitable black cravat — sat in the Gothic chapel
at La Sarraz quite isolated in the midst of a younger generation, and red
his essay with imperturbable earnestness.”” Das Ende einer Generation!"
Davon unberiihrt schweift andererseits Giedions Blick auf die De Stijl-
Bewegung, die nun unvermittelt wie ein “Deus ex machina” - parallel zu
Purismus und Konstruktivismus — im Sinne einer kontextbefreiten Stilge-
schichte auftaucht!"" Das reine, abgeloste Ideal Mondrianscher Prigung
steht — einmal mehr — im Vordergrund.

Es kam noch schlimmer fiir den hollindischen Beitrag zur Moderne. Es
gab den ‘Fall Oud’, der 1932 anlisslich der New Yorker Ausstellung zum
“International Style” noch im Olymp der Protagonisten der modernen
Architektur Aufnahme fand, jedoch in Reyner Banhams Age of the Mas-

ters fehlte, da er sich — spiter! — mehr und mehr von den Positionen der



GOD WERKT GEOMETRISCH 117

Moderne verabschiedet hitte.” Ein dhnliches, noch verschirftes Urteil
erfihrt De Klerk. Er hitte, so Banham, mit dem 20.Jahrhundert nichts
anderes am Hut, als dass er darin gelebt hitte."”* So bleibt als Beispiel einer
“hard school of modern architecture” nur noch das Schroder House
in Utrecht, dessen Autor Rietveld von Banham auch nicht gerade fein als
“a cardboard Mondrian” eingefithrt wird."

So verinderte sich die Wertschitzung. Henry-Russell Hitchcock hatte
1931 noch zu Oud geschrieben: “I’ami trop docile des peintres néo-
plasticiens” hitte sich in den letzten Jahren positiv“en véritable créateur
d’une architecture nouvelle” verindert.” Doch Banham meinte spiter:
“... he was one of the first to resign.”" Und Hitchcock selbst soll sich
noch 1966 dariiber geirgert haben, Oud statt Rietveld in sein Quartett der
Pioniere des “International Style” aufgenommen zu haben.'” Wie auch immer,
Oud war ‘out’ und mit ihm eine weitere Chance vertan, sich in Holland der
tieferen Wurzeln der modernen Entwicklung zu vergewissern.

Banham hatte in Theory and Design in the first Machine Age (1960)
De Stijl — eng an die einschligige, klassische Darstellung von H.L.C. Jaffé*®
angelehnt — ein Kapitel gewidmet und dabei die moderne Entwicklung
in Holland als ein mehr oder minder zufilliges Zusammentreffen ver-
schiedener Entwicklungen charakterisiert, dem von Berlage und Wright
ausgehenden Hang zu einer “simple formula of plain vertical walls
and flat roofs”, und andererseits der von einer “rectilinear mystical
cosmogony of the theosophist Schoenmaekers” inspirierten Kunst-
auffassung Mondrians.” So war die Theosophie wenigstens mit an Bord,
aber der Akzent der Banhamschen Argumentation lag zweifelsfrei beim
“point of arriving”, der modernen abstrakten Form. Er wurde nicht miide,
den Bruch um 1920 — genauer “at 1921” — auch bei Wendingen hervorzu-
heben und damit die (nachfolgende) Offnung zu einem internationalen
Horizont zu verbinden.” Alles diente der lingst bekannten Sichtweise:
Die Architektur hatte ihre eigene, von den Entwicklungen vor 1918 weitest-
gehend abgekoppelte Geschichte im Zeichen von Form und Konstruktion
und der dadurch konstituierten — autonomen — ‘Moderne’ gebildet. Dieses
Geschichtsverstindnis war es ja auch, was Banham bei Ausrufung des “New
Brutalism” forderte. Man miisse diese Bewegung vor dem Hintergrund
der “recent history of history” begreifen, die sich als “inner history
of the Modern Movement itself” herauskristallisieren wiirde.” Die
‘Moderne’ hat sich ihre eigene, exklusive, selbstlegitimierende Geschichte
zurechtgelegt.” Sie kapselt sich ab. Und sie scheidet Unpassendes aus.



118

Werner Oechslin

Fir die im Zeichen der ‘internationalen Moderne’ schon frith ansetzende —
ubrigens nicht isoliert dastehende® — Verschleierung eines weiter zuriickrei-
chenden hollindischen Einflusses gibt es geradezu paradigmatische Beipiele.
Bei der Darlegung der Geschichte, wie er die Frage “Quelle est la regle
qui ordonne, qui lie toutes choses” angegangen sei, erwihnt Le Corbu-
sier in Modulor eine ganze Reihe aufgenommener Anregungen.** Sie reichen
von Auguste Choisy und seinen “tracés régulateurs” bis zu Matyla Ghyka
und dem Schweizer Mathematiker Andreas Speiser. Die Gesetzmissigkeiten
von Diagonalen, die er iiber Fassaden und Bilder von Cézanne bei Petrole-
umlicht in seiner “petite chambre a Paris” zieht, will er jedoch selbst ent-
deckt haben; sie entsprechen in Tat und Wahrheit prizis dem, was August
Thiersch 1883, jedermann zuginglich, im Durmschen Handbuch der Architek-
tur publiziert hatte und seither — so auch durch Heinrich Wélfflin und iibri-
gens auch in Frankreich bei Pierre Fauré und seinem von der Académie des
Beaux Arts offiziell anerkannten Canon® — diskutiert worden war.”* Unmittel-
bar davor spricht Le Corbusier im Modulor von seiner obskuren Begegnung
mit einem Girtner in Bremen: “Il [=Le Corbusier] se rappelle alors qu’en
voyage de découverte, visitant une ville moderne, a Bréme, le jardinier lui
avait expliqué: ‘Vous savez, c’est du compliqué, il y a toutes sortes de trucs
ici, des courbes, des angles, des calculs; c’est trés savant.” La villa était d’un
nommé Thorn Brick (?), un Hollandais (vers 1909).””” Nun ist dieses Ritsel —
durch Nic H.M. Tummers™ — lingst geklirt, der Tatort Hagen eruiert, die
Bedeutung des Titers J.L. Mathieu Lauweriks gebiihrend hervorgehoben
und der ‘Hagener Impuls’ insgesamt deutlich herausgestellt worden. Doch
die einmal kodifizierte und festgezurrte ‘moderne’ Geschichte lisst sich
kaum in ihren Grundfesten — und in ihren (trotz des ‘internationalen’ Be-
kenntnisses) nationalen Traditionen® - erschiittern. Adolf Meyers unter
Lauweriks Anleitung entstandene Studentenarbeit fand andererseits schon
1908 in Berlages Grundlagen & Entwicklung der Architektur im Hinblick auf
die Frage einer systematischen Kompositionslehre die grosste Beachtung.®
Doch Adolf Meyer bleibt bis heute “der zweite Mann” im Schatten von
Gropius.*' Als das Museum of Modern Art 1938 die ersten zehn Jahre des
Bauhauses mit einer Buchpublikation wiirdigte, fand sich fiir die Ahnenga-
lerie der Lehrer kein Bild Adolf Meyers.*” Er und auch Lothar Schreyer er-
schienen im Schriftzug in einem leeren Rahmen.** Auch der spitere Auftritt
Theo van Doesburgs in Weimar gilt eigentlich immer noch als Storfaktor
in der Ruhmesgeschichte des Bauhauses, das sich lieber selbst und aus sich
selbst aufgebaut darstellt. Ebenso wird die Ausstellung van Eesterens und



(GOD WERKT GEOMETRISCH

GRUNDLAGEN@
ENTWICKLUNG:
SEARCHITEKTUR

VIER VORTRAGE GEHALTEN IMKUNST
GEWERBEMUSEUM ZU ZURICH VON

H.P.BERIEXGEH

MIT20 AB-
BIIDL%I%GEN

IMVERLAG VON W.L® J .BRUSSE/R'DAM

L SERHARD MARCKE LYOUEL FENINGER SOHANNES IS

nmerachieden Man muss sich deshalb sehr hiiten,
g solcher B nicht zu

weit zu gehen, denn allzugriindlich sein und
iiberall einen tieferen Sinn deuten wollen macht
ebenso sehr kleinlich und ungriindlich als die
blinde Gelehrsamkeit, die auch an der klar aus-
gesprochenen und dargesteliten Tiefe, ohne sie
zu fassen, voriibergeht”.

Das sind immerhin goldene Worte.

Zum Schluss fige ich hinzu:

Sie soll nur Mittel bleiben, denn wenn man
die Absicht spiiren wiirde, wirde der Glaube
fehlen. Ich bin absichtlich etwas weitliufig ge-

v

Hendrik Petrus Berlage, Grundlagen &
Entwicklung der Architektur. Vier Vortrige
gehalten im Kunstgewerbemuseum zu
Ziirich, Rotterdam: W.L. & J. Brusse
(1908), Titel

“Entwurf eines Schiilers der Kunstgewerbe-
schule in Diisseldorf ” — Adolf Meyer -,
Grundriss eines Wohnhauses, in: Hendrik
Petrus Berlage, Grundlagen & Entwicklung
der Architektur. Vier Vortrige gehalten

im Kunstgewerbemuseum zu Ziirich,
Rotterdam: W.L. & J. Brusse (1908), S. 56

Herbert Bayer / Walter Gropius / Ise
Gropius (Hg.), Bauhaus 1919-1928, New
York: The Museum of Modern Art 1938,
Portraits, S. (21)



120 Werner Oechslin

van Doesburgs in der Pariser Galerie de ’Effort Moderne von Léonce Ro-
senberg 1923 bei der Frage der Herausbildung der modernen architektoni-
schen Form kaum angemessen berticksichtigt.’*

Auch die ‘Ausnahme von der Regel’ kann dieses Bild kaum korrigie-
ren. Aus Anlass einer Ausstellung mit Werken Adolf Meyers schrieb Harry
Scheibe 1925/26 in Die Form: “Es muss an dieser Stelle des Hollinders
I.L.M. Lauwericks, als des theoretischen Begriinders der neuen europiischen
Architekturbewegung, dem viele der jiingeren deutschen und hollindischen
Architekten verpflichtet sind, besonders gedacht werden.”* Dies, der Hin-
weis auf den “theoretischen Begriinder” der modernen Architektur stand in
einer Fussnote. Mehr nicht! ... und blieb unbeachtet. Le Corbusier konnte
sich spiter nicht einmal seines Namens entsinnen! Jener “jardinier”, der ihn
in jener “villa moderne, a Bréme” fiithrte und ihn mit dem Kommentar “c’est
trés savant” auf das Haus “d’un nommé Thorn Brick (?), un Hollandais (vers
1909)” verwies, lisst jedenfalls — wie das durch Nic Tummers lingst gezeigt
worden ist’® — an Lauweriks selbst denken, den Osthaus 19og nach Hagen
holte und dem er die Girtnerwohnung im Hohenhof zugewiesen hatte.

Nimmt man all das zusammen, so fillt die Bilanz zur Frage der Wert-
schitzung des hollindischen Einflusses auf die Entwicklung der modernen
Architektur eher negativ aus. Das wiegt umso schwerer, als damit der Blick
auf die dahinter befindliche, bedeutende geistige Kultur verdeckt wird.

2.

HoLLANDISCHER TIEFGANG — ANGELPUNKT BERLAGE

“Religion und Baukunst zusammen ergeben eine Kultur.”

Karl Scheffler, Konventionen der Kunst. Aphoristisch, Leipzig 1904, S.32

“Onze godsdienst is een aardsche godsdienst: Schoenmaekers:

‘Het geloof van den nieuwen mensch.””

Hendrik Petrus Berlage, Een drietal lezingen in Amerika gehouden,
Rotterdam 1912, S.2

Als Berlage 1908 das bei Lauweriks in Diisseldorf entstandene studentische

Projekt Adolf Meyers — ohne iibrigens seinen Namen explizit zu nennen®” —



(GOD WERKT GEOMETRISCH I21

in seine grundsitzlichen Uberlegungen zur Entwurfs- und Kompositionsme-
thode aufnahm, bettete er dies ein in eine historisch fundierte Darlegung. Er
fiihrte die Frage an jener Stelle bis auf Viollet-le-Duc und dessen dynami-
sche Auffassung von Gesetzmissigkeiten zuriick, die “rapport propor-
tionels” und “applications variées” garantieren wiirden.”® Die Skepsis
gegeniiber starren Systemen belegte er mit einem Zitat Hegels und dessen
Einschrinkung der “mystischen Bedeutung von Zahlenunterschie-
den”, um dann gleichwohl darauf zu pochen, es bediirfe wohl einer “prin-
zipiellen Methode”, wenn denn die “zukiinftige Architektur” jene “grosse
Einheit der fritheren Stile” erreichen solle.*” Genau an dieser Stelle fillt der
Hinweis auf Lauweriks und seine Diisseldorfer Studenten. Und von hier aus,
nimlich von den Quadraten und der Quadratteilung ausgehend findet er
wieder tiber die dgyptischen Dreiecke zuriick in die bis auf Pythagoras ver-
weisende Geschichte der Geometrie und ihrer Bedeutung fiir die Architek-
tur. Ein Kapitel mehr der ewigen Wiederkehr des Pythagorismus ganz im
Sinne des alten Eudemos von Rhodos!* Dies manifestiert sich hier wie auch
anderswo, so bei Berlages Kollege und Gewihrsmann Jan Hessel de Groot.*

Berlage schopft aus dem Vollen. Er bekennt sich zur kulturellen Ein-
bettung seines Tuns und Denkens. Ganz deutlich kommt das auch dort
zum Vorschein, wo Berlage dem amerikanischen Publikum seine Grund-
lagen erklirt und dabei ein umfassendes Bekenntnis zu seinen kulturellen
Grundlagen und Uberzeugungen ablegt.” Der erste der 1912 publizierten
Vortrige — die Wiederaufnahme der Schrift Kunst en Gemeenschap von
1911 — wird mit einem Zitat von Schoenmaekers aus dessen Het geloof
van den nieuwen mensch eingeleitet: “Onze godsdienst is een aardsche
godsdienst.”® Architektur als irdischer Gottesdienst! Dies hort sich an
wie aus dem Mund des Demiurgen. Das danach folgende Goethezitat, in
dem eine zuriickblickende Auffassung als subjektiv und personlich, eine
vorausweisende als objektiv charakterisiert wird, nimmt die entprechende
Kontrastierung bei Oud und im De Stijl-Manifest vorweg.* Der Nachsatz
des Goethezitats, in dem die gegenwirtige Zeit als riickwirtsgewandt be-
trachtet wird, weil sie subjektiv sei, entspricht prizis dem, was spiter bei
Le Corbusier in seiner Definition “Esthétique de I'Ingénieur, Architec-
ture” aufscheint, wo von der “pénible regression” der — subjektiven — Ar-
chitektur die Rede ist.¥ Zuvor, im siebten Heft von Esprit Nouveau hatte
Vincent Huidobro den Kampf zwischen den individuellen und kollektiven
Positionen an den Anfang seiner isthetischen Uberlegungen gestellt, in

denen dann vom Wechselverhiltnis eines “monde objectif”, eines “monde



122 Werner Oechslin

subjectif” und schliesslich eines vom Kiinstler als “fait nouveau” geschaffe-
nen “retour au monde objectif” die Rede ist.*

Dies, die Option auf das Giiltige und Wahre, bildet eines der grossen
Themen im kiinstlerischen Universum, das schon Berlage aufnimmt und
entwirft. Huidobro hatte es 1916 als “nouvelle réalité cosmique que
’artiste ajoute a la Nature” gekennzeichnet.¥” Und De Stijl wird allen
anderen kiinstlerischen Gruppierungen voran, die Objektivitit auf die Fahne
der kommenden Kunst schreiben und diesen isthetischen Kampf im Ma-
nifest von 1918 gar mit der Auseinandersetzung des Weltkrieges parallel
setzen: “Es gibt ein altes und neues Zeitbewusstsein. Das alte richtet sich
auf das Individuelle. Das neue richtet sich auf das Universelle. Der Streit des
Individuellen gegen das Universelle zeigt sich sowohl in dem Weltkriege wie
in der heutigen Kunst.”*

Berlages Bemiithungen um eine objektive Beurteilung und Position - auch
in der Betrachtung der historischen Voraussetzungen — ging all diesen Ausse-
rungen voraus. In Kunst en Gemeenschap folgt an jener Stelle das Bekenntnis
zu einer allumfassenden, giiltigen Kultur, die in Anbetracht der schon mit
der Renaissance erschlaffenden Kunst® letztlich in den beiden Asten des
Griechischen und Mittelalterlichen allein verbindlich grundgelegt sei. Aus-
gerechnet mit Oscar Wilde kommentiert Berlage den Verlust der mittelal-
terlichen religiosen Kunst von Chartres, Giotto und Dante, der man nicht
zugestanden hitte “to develop on its own lines”, und die durch “the
dreary Classical Renaissance” — palladianische Architektur inklusive —
unterbrochen worden sei.””

Der “godsdienst” aus Schoenmaekers Zitat erhilt seinen konkreten
Sinn. Schon in seinen Gedanken iiber Stil hat Berlage 1905 — wie so hiufig
Karl Scheffler zitierend — von der verdeckten “religiosen Sehnsucht”
gesprochen.’’ Dort wird der Zweckgedanke als “im Grunde Kausalitits-
idee, also Gottidee” erklirt.”” Und Berlage fithrt diese Vorstellung eines
menschlich-irdischen Gottesdienstes weiter aus, indem er als Grundlage
einer neuen Kunst ein “neues Weltgefiihl” fordert und — im Sinne des spi-
teren Zitats von Schoenmaekers — prizisiert: “ein Weltgefiithl nicht mit
seinem Ideal eines Jenseits, d.i. nicht in diesem Sinne religids,
sondern mit seinem Ideal von dieser Erde ...”** Das gesellschaft-
liche Ziel einer “Gleichheit fir alle Menschen” setzt er mit dem “End-
ziel aller Religionen” gleich. Die ‘religiose’ Zielsetzung betrifft somit die
Menschen selbst. Universal sind Berlages Vorstellungen und Erwartungen

allemal. Gottesidee ist Kausalitit und auf dieser Grundlage nur konne das



GoD WERKT GEOMETRISCH 123

H. P. BERLAGE
GEDANKEN
UBER STIL

IN DER BAUKUNST

JULIUS ZEITLER -VERLAG
LEIPZIG 1905

Hendrik Petrus Berlage, Gedanken iiber Stil in der Baukunst,
Leipzig: Julius Zeitler - Verlag 1905, Titel

“architektonische Kunstwerk” in Uberwindung des “spezifisch individuellen
Charakters” Giiltigkeit erlangen.’* Das “Fehlen der religiés-philoso-
phischen Konvention” stehe dem im Wege, “und von einer neuen Form
universaler Weltbegriffe, wie sie in den Konsequenzen der naturwissen-
schaftlichen Forschung liegen miisste, ist kaum ein leiser Anfang zu spii-
ren”.’ Ein “Weltgefiihl” ist vonnoten, die “Bedingung eines Idealstrebens” —
wie in der “ganzen christlichen Lehre” — Voraussetzung. Dann wiirde die
Kunst “wieder eine geistige Basis haben”.”

Folgt man diesen Ausfithrungen, so wird die Nihe und Verwandtschaft
zu den theosophischen Strémungen deutlich, die eben nicht bloss ein Ni-

schendasein, allein unter Eingeweihten, fiihren, wie man das hinterher oft



124 Werner Oechslin

genug gerne sehen mochte. Berlage steht dem “neuen Menschen” eines
Schoenmaekers, aus dem er zitierte, durchaus nahe. Es liegt ihm genauso
daran, einen breiten Konsens zu weltanschaulich umfassenden, religisen
und philosophischen Grundiiberzeugungen herzustellen. Berlage greift weit
aus. Er kann sich in gleicher Weise auf Goethe, Kant und Hegel beziehen,
so wie er andererseits an Kuypers Vortrige zu “Calvinisme en de Kunst”
erinnert, “die hij jaren geleden hier in Amerika heeft gehouden”.”” Es ist die
umfassende geistige Tradition, die ihn berihrt, und aus der heraus er eine
gultige architektonische Kunst neu auf den Weg bringen mochte.

Mit dieser ausgreifenden, ganzheitlichen Sicht steht Berlage in Holland
natilirlich keineswegs allein. Ganz im Gegenteil, er findet sich eingebettet
in ein kulturgeschichtlich bedeutendes Umfeld. Dabei fillt besonders auf,
wie reich vernetzt die verschiedenen geistigen und kulturellen Einflisse
auftreten. Eine der herausragendsten intellektuellen Figuren, Gerardus
Johannes Petrus Josephus Bolland*® zeigt keinerlei Miihe, seinen Hegelianis-
mus mit christlicher Uberzeugung zu einer Einheit zu bilden.”® Er ist nicht
nur Hegelianer, der einen Neu-Hegelianismus prominent an die Seite des
Neu-Kantianismus stellen méchte.” Sein Blick reicht weit iiber alle mog-
lichen Beschrinkungen tiblicher Kategorisierungen hinaus. Es geniigt, die
Einleitung zu seiner Ausgabe der Hegelschen Encyklopidie (1906) zu lesen,
um die Vielfalt und den Reichtum geistiger Beziige zu bemerken.” Seine
Gedanken formuliert er mal deutsch, mal franzgsisch oder auch englisch, je
nachdem er sich gerade mit Auguste Comte oder einem englischen Kollegen
in den Dialog setzt, um bei aller Widerspriichlichkeit der “sogenannten
Welt” diese in ein ‘enzyklopidisches’ Ganzes zu fassen. Bollands Zugriff ist
umfassend. Er schreibt iiber “Het Schoone en de Kunst”, wo man iibrigens
ebenfalls auf die Frage trifft, was Kunst denn von der Religion trenne.” Er
wendet sich schon friih, in einem Vortrag von 1889, dem Raumbegriff zu.”
Und natiirlich befasst auch er sich mit der Theosophie, ist grundsitzlich
an Religion interessiert und widmet sich ausfiithrlichst den Urspriingen des
Christentums.* Den theosophischen Gedanken stellt er andererseits in eine
Linie mit Schelling, Hegel und Fechner.”

Auch hier ist er um die Herausarbeitung eines grdsseren historischen
Zusammenhangs bemiht. Er sieht den theosophischen Horizont eines
“universal mind” in der Nachfolge des aristotelischen ‘nous’, des Kan-
tischen “Bewusstsein im Allgemeinen”, des “absoluten Ichs” bei Fichte,

nimmt Bezug auf Bergsons “L’évolution créatrice”, zitiert Ernest Renan



GOD WERKT GEOMETRISCH I2§

G.]J.PJ. Bolland, Schelling, Hegel, Fechner en de nieuwere theosophie.
Eene geschiedkundige voor- en inlichting, Leiden: A.H. Adriani 1910, Umschlag

mit “I’universalité des principes de la raison pure et 'unité de
constitution psychologique dans toute I’espéce humaine”; und er
greift auch aus auf Zend-Avesta und die orientalischen philosophischen Vor-
stellungen und die indische Yogaweisheit.”” Die Dynamik von Anschauung
und Verstand hat ihn schon friith gefesselt; 1897 spielte dabei Kant noch eine
bedeutende Rolle.”

Allein, die ihn besonders bewegende Vorstellung eines ‘Kontinuums’ liess
ihn auch in der Mathematik bei Riemann und Brunschwig Ausschau halten;
sein ausufernder Blick beriihrte sich mit Ostwald und Driesch, die sich
ihrerseits bei der ‘Energetik’ und der “Biologie als selbstindige Wissen-

schaft” durchaus grenziiberschreitend aufhielten.”



126 Werner Oechslin

G.J.P]J. Bolland, Aanschouwing en Verstand. Gedachten over Continua & Discreta
in Wiskunde en Bewegingsleer, Leiden: A.H. Adriani 1897, Titel

Auf die Anschauung folgt bei Bolland, theosophisch, die Beschaulichkeit
(“beschouwelijkheid”); und hier setzt — ganz im Sinne von Blavatsky — ein
universales Bewusstsein ein, was iiber ein bloss enzyklopidisch umfassen-
des Wissen und eine entsprechend breit geficherte Ausrichtung hinaus zur
Einbindung aller physischen und psychischen Krifte in eine grosse Einheit
fiihren soll. Das Ziel heisst nicht Wissenschaft, sondern Weisheit.” In ihr
haben die mathematischen Gréssen der “continua” und “discreta” in
gleicher Weise ihren festen Platz.

Solche Optionen bestimmen das damalige intellektuelle Umfeld in Hol-
land bei allen Unterschieden der Akzentsetzung in bedeutender Weise. Sie
bilden den Hintergrund, von dem aus divergierende Interessen zu ihren je



(GOD WERKT GEOMETRISCH 127

G.J.P]. Bolland, De Natuur. Proeve van centraliteit der wetenschap,
Leiden: A.H. Adriani 1908, Umschlag

eigenen Positionen und zu den entsprechenden Ausprigungen gelangen.
Natiirlich schwebt nicht nur bei Bolland, sondern ganz allgemein der alte
Streit zur Hegelschen Ansicht der “Identitit von Denken und Sein” tiber sol-
chen, Wissenschaft und Religion — und ‘Kultur’ insgesamt — in ein Ganzes,
‘Universales’, fiilhrenden Vorstellungen.”” Es kann den Reichtum vielfiltiger,
teils stark kontrastierender Ausrichtungen weder einschrinken, noch behin-
dern. Auf den ersten Blick lasst sich nur schwer zwischen den theosophischen
und letztlich wohl doch ‘katholisch’ inspirierten Vorstellungen einer geo-
metrisch fundierten “positiven Mystik” Schoenmaekers und andererseits
den von priziseren mathematischen Grundlagen eines Pascal und Brian-
chon ausgehenden Harmonie- und Zentralititsvorstellungen Jan Hessel de



128 Werner Oechslin

Groots vermitteln.” Doch, beide beniitzen die universalen geometrischen
Vorstellungen, um ihre Gedanken in ‘Zeichen’ und ‘Figuren’ zu fassen, so
wie ja auch Bolland die platonische Tradition bemiiht, um seine Vorstellung
enzyklopidischen Wissens in Kreisen um eine “wijsheid” als “centraliteit”
zu legen.” In De Natuur hatte Bolland 1908 insbesondere Begriff und (geo-
metrische) Zeichen zur Erklirung und Deutung herangeholt; die Arbeit trug
den Untertitel: Proeve van centraliteit der wetenschap.”

Gemeinsam ist ihnen allen auch, dass sie auf ihrer Suche nach einer —
ganz im Sinne der spiter von De Stijl geforderten Objektivitit — universal
giiltigen Grundlage die Geschichte insgesamt und, in auffilliger Weise, die
insofern oft genug vernachlissigte mittelalterliche Welt bemiihen. Vor die-
sem Hintergrund ist es einigermassen obsolet zu fragen, ob denn die dama-
ligen neuen kiinstlerischen und architektonischen Optionen und Tendenzen
nun eher einer hollindisch-protestantischen oder einer Viollet-le-Duc gleich
mit ins Boot nehmenden, gallo-katholischen Welt entstammen. Entscheidend
ist die Begegnung und gegenseitige Durchdringung und die grundsitzliche
Offnung gegeniiber Fragen von Kultur und Religion und ihrer wechselsei-
tigen Beeinflussung.’”* Dass das religiose Umfeld in allen Schattierungen
der calvinistischen und katholischen Kirchen, der Neugriindungen wie der
“Gereformeerde Kerk” oder eben des universal ausgerichteten ‘Auffangbe-
ckens’ der Theosophie bedeutsam ist, stellt allein schon eine bedeutende,
in spiterer ‘moderner’ Zeit hiufig genug unterdriickte Tatsache weitver-
breiteter religioser Wirklichkeit dar.

Dies ist zu verallgemeinern und zu erginzen. Wenn Holland ‘von aussen
besehen’ gleichsam als Sonderfall einer in sich ruhenden abgekapselten oder
gar “peripheren”” Welt behandelt wird, so muss gerade umgekehrt die dort
herrschende, aus einer Mitte heraus entwickelte radikale Offenheit gegen-
iiber geistigen Einfliissen von aussen betont werden. Jener geistig bemiihten
“centraliteit” enstprach durchaus eine konkret erfahrene Mitte und Synthese.
Berlage liefert seinerseits den besten Beweis einer doppelten Ausrichtung
nach Frankreich wie nach Deutschland. Er ist weitherum der Einzige, der
sowohl Semper wie auch Viollet-le-Duc in seinem geistigen Haushalt zusam-
menzufihren vermag. Und natiirlich war Berlage auch mit der zeitgendssi-
schen geistigen Auseinandersetzung im damaligen Deutschland vertraut. Er
bezieht sich ausfiihrlich auf Gewihrsminner wie Scheffler und Muthesius.
Von Schefflers Konventionen der Kunst lisst er sich in seinen Ansichten
ganz besonders bestirken und zusitzlich anregen. Dort schrieb Scheffler



GOD WERKT GEOMETRISCH 129

|0 o/Nl

Karl Scheffler
Konoentionen

ver Kunft
Aphoriftifd

Julius 3ecitler Derlag
Do feipzig 1904 oo

s} sl /

ﬁn

Karl Scheffler, Konventionen der Kunst. Aphoristisch, Leipzig:
Julius Zeitler Verlag 1904, Titel

1904: “Es ergibt sich die Notwendigkeit, den entgétterten Himmeln neue
Offenbarungen abzugewinnen, neue sinnliche Ziele zu verkiinden und aus
dem Weltwissen ein grofies ethisches Uberzeugtsein von der Géttlichkeit
zu gewinnen.””” Solche Optionen machte sich Berlage schon in seinen
Gedanken idiber Stil in der Baukunst zu eigen, die 19o5 in demselben Verlag
wie zuvor Schefflers Biichlein zu den Konventionen der Kunst in Buchform er-
schienen. Das Allgemeine und letztlich Verbindliche, was sich im Religiosen
und Ethischen vereinigen liess, iiberwog stets.

In Muthesius’ Stilarchitektur (19o2/03) traf Berlage zudem auf die in
Deutschland noch viel virulentere ‘Kulturtypologie’ der Nord-Siid-Pro-



130 Werner Oechslin

2 =

— "
A b
“ .*: .\";' ]

£
e

il GELOOF " &

NIEUWEN MENSCH
poor Dr. M. H.]. SCHOENMAEKERS

Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, Het Geloof van den — Nieuwen Mensch —,
Baarn: Hollandia-Drukkerij 0.J. (1907), Umschlag

blematik der kiinstlerischen Entwicklung. Sie beinhaltete in historischer
Perspektive eine verbindliche Einordnung der griechischen und mittelalter-
lichen Kunst. Berlage fand Gelegenheit Muthesius’ Standpunkt mit seinen
eigenen Anschauungen zu vergleichen und zu verbinden. Den dem freiem
Schopfertum verpflichteten Standpunkt der ‘Gotiker’ verband Berlage - auf
Viollet-le-Duc aufbauend - sehr viel deutlicher mit dem Gebot einer “prin-
zipiellen Methodik” des Architekturentwurfs. Allein schon darin lisst sich
die Mittelstellung Berlages zwischen den grossen Kulturnationen Deutsch-
lands und Frankreichs erkennen, was ihn umso mehr zu Einsichten von

Zusammenhingen und zu Synthesen befihigte.



(GOD WERKT GEOMETRISCH I3I

sz’

-

HET GELOOF VANDEN |
- NIEUWEN MENSCH -

DOOR

Dr. M. H. J. SCHOENMAEKERS
JbreelTss . 425~

A

BAARN
HOLLANDIA-DRUKKERI]J

d

Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, Het Geloof van den — Nieuwen Mensch —, Baarn:
Hollandia-Drukkerij 0.]. (19o7), Titel (differentes Exemplar zu jenem auf S.130)

Deutschlands geistiger Fiihrungsanspruch machte sich noch ganz anders
bemerkbar. Ganz wesentlich auch iiber Schoenmaekers wird Nietzsche nach
Holland vermittelt. Sein Interesse an Nietzsche folgt unmittelbar dem 1905
erfolgten Eintritt des ehemaligen katholischen Priesters in die “Theosofi-
schen Vereeniging” und der nun einsetzenden und allmihlich sich entwi-
ckelnden Bemiithung um eine universal ausgerichtete Religion und um ein
von allen konfessionellen Bindungen befreites “christentum”.”

In dem erstmals 19o7 publizierten Het Geloof van den Niewwen Mensch

schligt sich Nietzsche unmittelbar nieder.”” Schoenmaekers reagiert darin



132 Werner Qechslin

insbesondere auf Also sprach Zarathustra. Es dussert sich in auffillig deut-
licher Weise in Kapiteln wie demjenigen iiber den — dem Ubermenschen
Nietzsches nachgebildeten — “Koningsmensch”, was ihm Anlass ist, den
‘neuen Menschen’ gegen den modernen zu setzen, der bloss pflichtschul-
digst, alten verflachenden Aufgaben wie verwelkenden Blumen nachgeht.”
Entsprechend lautete schon der erste Satz in Het Geloof: ““Nieuwe’ men-
schen teg ik, niet ‘moderne’ menschen.”® Nietzsches “Vom hoheren
Menschen” ist das direkte Vorbild von Schoenmaekers “Koningsmensch”.”
Er folgt ihm bis hinein in die “groote verachting”, die Bedingung ist, um den
Ubermenschen iiber den Pébel zu erheben, um so “die kleinen Tugenden, die
kleinen Klugheiten, die Sandkorn-Riicksichten, den Ameisen-Kribbelkram,
das erbirmliche Behagen, das ‘Glick der Meisten’ — !” iiberwinden und hin-
ter sich lassen zu konnen.*” “Ihr Schaffenden, ihr hoheren Menschen! Man
ist nur fiir das eigene Kind schwanger.”® “De Koningsmensch moet komen,
want heel de levende menschheid wil hem scheppen”, schreibt Schoenmae-
kers 1907.** Schoenmaekers widmet in Het Geloof ein Kapitel dem “Bouw-
meester” und dessen “innerlijke levensconsequentie”.” Und er fithrt dort
von der theoretischen (“theoretisch-gemakkelijk”), unversehrt und bequem
sich gebenden Verfasstheit zur Verpflichtung des Tuns: “Practisch blijft
die bouwkunst zeer moeilijk.”* Miihsam ist die Baukunst und das sich
Abheben vom Trott, und darin ist sie giiltige Metapher fiir das Leben selbst.
Auch hier ist der Bezug zu Nietzsche explizit. Es ist nicht eine nutzlose, son-
dern eine schenkende Tugend um die es geht. “Ich liebe Den, welcher aus
seiner Tugend seinen Hang und sein Verhingnis macht: so will er um seiner
Tugend willen noch leben und nicht mehr leben”, lisst Nietzsche Zarathu-
stra sagen.” Schoenmaekers schreibt in Het Geloof mit Zarathustra, der
Mensch miisse jetzt iibertroffen — und iiberwunden - werden.”

1910 war auch Nietzsches Antichrist ins Hollindische tbersetzt und fand
Schoenmaeker ‘vorbereitet’. Der Untertitel des Antichrist lautete Versuch
einer Kritik des Christenthums. Und Nietzsche ging es ja doch und trotz aller
Kritik — und Hame zum “Tubinger Stift”, zum Protestantismus und zum
Glauben einer Wende nach Kant, zu allem ‘Modernismus’ und blinden Fort-
schrittsgedanken — um den Menschen selbst und seine kulturelle Zukunft.
Schoenmaekers war in Het Geloof lingst darum bemiiht, jenes Menschsein
iiber die blosse Logik hinaus unter der Metapher des “Bouwmeester” in die
Wirklichkeit hinein zu verlingern und in den Rahmen der “almacht van

89

het Leven”™ zu stellen. Den innigen Glauben (“innige geloof”) daran holte

er sich — mit positiveren Vorzeichen — bei einem weiteren Gewihrsmann,



GOD WERKT GEOMETRISCH 133

X1V

De KoNINGSMENSCH

De Kunmg:memh is de zin der Aarde. Aan u
de roeping, ne willen: dat de Koningsmensch de zin
delrk ba'eez mijne broeders, blijft de Aarde

u ge-
tromv en i:l:oi! hen niet, die u spreken van boven-

I Giftmengers zijn 't, hetzij zij 't
wmn nf niet. .

Waarlijk, een onreine stroom is de mensch. Een
groote zee alleen kan dien onreinen stroom in zich
opnemen, zonder zelf bevuild te worden.

Ziet, ik leer u den Koningsmensch kennen: hij is
die zee, in hem kan uw groote ve: nnﬁondngnn.

Wat is 't grootste, dat gij reeds beleven kunt?

'tls de n::lder g{note vzggtx:htnln o?:ekm"
waarop gij walgt, ook van uw klein gel van
uw verstand en uw deugd...

(nuxmucn NIETZSCHE).

Er is een tijd geweest, dat de moderne mensch
niets beters had dan oude, kwijnende plichten;
verflensende bloemen, die eens bloeiden op recht-
zinnig christelijken bodem, maar die wegstierven

Friedrich Nietzsche, “De Koningsmensch”, in: Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers,
Het Geloof van den — Nieuwen Mensch —, Baarn: Hollandia-Drukkerij 0.J. (1907), S. (162)

Maurice Maeterlinck, der in Wijsheid en levenslot (La Sagesse et la Destinée,
1898) die Aussicht auf das Gliick bestirkte und “in unserer Lebensauffas-
sung” begriindet sehen wollte.”

Von hier aus hat Schoenmaekers seine Vorstellung eines “aardsche
godsdient”, eines irdischen Gottesdienstes, weiterentwickelt, so wie das
nun eben von Berlage 1912 ausgerechnet seinen amerikanischen Lesungen
als Motto vorangestellt worden ist.”” Schoenmaekers hatte zwischenzeitlich
seinen Weg weiter zur Christosophie. De Eeredienst van de Taal (1911), zu neuer
Sinngebung, auf halbem Weg zu Mystik und Religion, aufgenommen und
sich nochmals mit Nietzsches Ubermenschen aus Also sprach Zaratbhustra und
der Aufforderung, den Menschen zu iibertreffen, auseinandergesetzt.”

Schoenmaekers’ Het Geloof van den Niewwen Mensch blieb derweil sein
meistgelesenes Buch. In der von der “Maatschappj voor Goede en Goedko-
ope Lectuur Amsterdam” herausgegebenen Taschenbuchreihe erschien 1914
die vierte Ausgabe. Fiir diese Reihe hatte Berlage die Buchgestaltung iiber-

nommen. Dort erschienen damals Texte wie Haeckels Monismus und Kess



134 Werner Qechslin

oy
e

o i :
1|1 HANDBOEKJES
CHRISTOSOPHIE e
DE EEREDIENST VAN DE TAAL n ELC K T BF:STE

 A[o - .0,

DOOR Dr. M. H. ]. SCHOENMAEKERS

SCHRIJVER VAN _HET GELOOF VAN DEN NIEUWEN MENSCH™

WALTHER RATHENAU

I{ OP NIEUWE BANEN
(DIE NEUE WIRTSCHAFT)

VERTALING VAN
DR. TH. VAN DER WAERDEN

i 3 LD «®
y 33 UITCEGEVEN DOOR DE
UITGEGEVEN Bj MEULENHOFF & C° TE £ MAATSCHAPPIJ VOOR
- AMSTERDAM IN HET JAAR MCMXI - B GOEDE EN GOEDKOOPE

e B e S oot B o 8 oo B omme D b 8 cEE 8 e © R 8 gt 8 i e |

R LECTUUR AMSTERDAM

Mathieu Hubert Joseph Schoenmacekers, Christosophie. De Eeredienst van de Taal,
Amsterdam: Meulenhoff & Co 1911, Titel

Walther Rathenau, Op Nieuwe Banen (Die Neue Wirtschaft),
Vertaling van Dr. Th. van der Waerden, Amsterdam:
De Maatschappij voor Goede en Goedkoope Lectuur 1919, Umschlag

Meijers Theosophie, spiter, 1919, van Doesburgs kunstgeschichtliche Herlei-
tung der Prinzipien von De Stijl (Drie Voordrachten over de Nieuwe Beeldende
Kunst) und Die Neue Wirtschaft von Walther Rathenau und schliesslich noch
spiter, 1925, Berlages eigene Darstellung De Ontwikkeling der moderne Bouw-
kunst in Holland entsprechend seinem an der Sorbonne gehaltenen Vortrag.
Die Vokabel ‘modern’ hatte hier das anderweitig so nachdriicklich vertei-
digte ‘neu’ schon im Titel lingst wieder verdringt. Berlages Beurteilung der
allgemeinen Entwicklung ging nunmehr - zeitkonform — ganz allgemein
von der zunehmenden Verbiirgerlichung und Verindividualisierung und vom
Mangel eines ‘Stils im Allgemeinen’ und einer durchdringenden gestaltenden
Kraft im vorangegangenen, frithen 19.Jahrhndert aus.”” Man setzte sich von
der Geschichte ab! Das hollindische Verdienst um eine “waarlijk moderne

bouwkunst” und einer “nieuwen kunstform” stand nun auch gemiss Berlage



GOD WERKT GEOMETRISCH 135

SIELCK T DES 5 I (Y[ HANDBOEKJES |

§l [SELCK T BESTE[:
DRH.P.BERIAGE WMl IS O
ONTWIKKELING

DEQ MODEQNE ( ; i I?-N-H-J.SCHOENMM
BOUWKUNST |N 1 B HET GELOOF VAN DEN

O,

HOLLAND 1Y | B NIEUWEN MENSCH
{ it ¢ ' VIERDE DRUK NAAR
GEMEEL OMGEWERKT _

LD [

UITGEGEVEN DOOR DE _ <
MAATSCHAPPIJ] VOOR - o e ®
GOEDE EN GOEDKO OPE

22128 ’ ] L UITGEGEVEN DOOR DE |t
R e s L ERD AR B | | MAATSCHAPPLI VOOR

GOEDE ENGOEDKOOPE |!

Hendrik Petrus Berlage, De Ontwikkeling der Moderne Bouwkunst in Holland. Voordracht,
gehouden in de Sorbonne te Parijs, Amsterdam: De Maatschappij voor Goede en
Goedkoope Lectuur 1925, Umschlag

Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, Het Geloof van den Nieuwen Mensch,
Vierde Druk naar geheel omgewerkt Handschrift, Amsterdam:
De Maatschappij voor Goede en Goedkoope Lectuur (1914), Umschlag

modern bereinigt auf dem doppelten Pfeiler konsequenter baukiinstlerischer,
konstruktiver Entwicklung und kunstsinniger Form.**

Die Erinnerung an die engverflochtenen geistigen Stringe und Zusam-
menhinge haben sich verfliichtigt und damit auch die Kenntnis der vor-
ausgegangenen, kulturellen Situation in Holland und die Einsicht in deren
Bedeutung vor dem ersten Weltkrieg. Mathieu Schoenmaekers hatte 1914 in
der vierten, iiberarbeiteten Ausgabe von Het Geloof van den Niewwen Mensch
die bis dahin durchlaufenen Positionen zusammengefasst und auf den Punkt
gebracht. Unterdessen waren Christosophie (1911) und Mensch een Natuur
(1913) erschienen. Schoenmaekers stellt den darin vollzogenen Fortgang
seiner Ideen mit dem Gang zum ‘Neu-Objektiven’, zu einem neuen Bild
einer objektiven Wirklichkeit (“het nieuwe beeld van de objective werkelijk-
heid”) fest.” Und er kiindigte bereits an, was dann als Titel der Vorrede



136 Werner Qechslin

seines nichsten Buches erscheint und Het Neuwe Werldbeeld (1915) einleitet:
“Positieve Mystiek”.

1914 war das noch deutlich sichtbar — und nietzscheanisch — auf der
Vorstellung einer “nieuwen menschheid” aufgebaut, die sich wie zuvor
als roter Faden durch alle Argumentation zog. Es sollte eine Wiedergeburt
erfolgen, “die de primitiefste oorspronkkelijkheid van den mensch ann-
schouwbaar vereenigt met de volkomenheid der allerlaatste cultuur”.*® 1914
erschien Het Geloof in mancher Hinsicht bereinigt; allzu konkrete Beziige zu
Nietzsche, zu Maeterlinck und auch zu Ellen Key fielen weg, was die kon-
sequent gezogene Linie umso deutlicher hervortreten liess.”” Es schilt sich
ein Programm heraus, wie es auch andernorts — bei Amedée Ozenfant etwa —
in dhnlicher Weise skizziert wird, um eine universal fundierte ‘Moderne’
einzuleiten. Dazu im Kontrast ist es umso auffilliger, dass Schoenmaekers
vom “neuen” Menschen spricht, weil er den Begriff ‘modern’ einschrinkend
als an die Dimension Zeit (das ‘Zeitgemisse’) gebunden erfihrt. “‘Nieuwe’
menschen zeg ik, niet ‘moderne’ menschen”, beginnt ja sein Het Geloof von
19o7! Nur der umfassendere Begriff kann sich auf das Ganze beziehen; nur
er fithrt iiber die zufillige, individuelle und zeitgebundene Position hinaus.
Dieser ‘Dialektik’ von ‘neu’ und ‘modern’ folgt wenig spiter ja auch J.J. Oud,
der 1922/23 — mit Bezug auf die Architektur — das Neue auf das “Kollektiv-
Werdende” und das Moderne auf das “Individuell-Werdende” bezieht.”®
Zuvor, im ersten Manifest von De Stijl 1918 ist dieses Begriffspaar auf den
zeitlichen Gegensatz von ‘alt’ und ‘neu’ bezogen, um es nochmals zu zitieren:
“Es gibt ein altes und ein neues Zeitbewusstsein. Das alte richtet sich auf das
Individuelle. Das neue richtet sich auf das Universelle. Der Streit des Indi-
viduellen gegen das Universelle zeigt sich sowohl in dem Weltkriege wie in
der heutigen Kunst.””

So wird der Hang zum Universalismus in die Kunst und in das von ihr
geforderte “neue Zeitbewusstsein” hinein verlingert. Manche dussere Bindung
mag 1918 abgebrochen sein, die vorausgegangene religionsphilosophische,
mathematische und theosophische Diskussion hat ihre Wirkung getan. Und
was Oud und die Unterzeichner des De Stijl-Manifests 1918 und danach
formulieren, hatte andererseits auch schon Berlage in mancherlei Hinsicht in
seinen Gedanken iiber Stil in der Baukunst und in Kunst en Gemeenschap — von
Goethe ausgehend und im Austausch mit Scheffler — formuliert. Dem dusseren
Bruch steht die Kontinuitit in der Sache und in den Anschauungen gegeniiber.

ok ke



GOD WERKT GEOMETRISCH 137

3.
HovrLANDIscHES: KosMiscH-RELIGIOSES UND MATHEMATISCHES

“Ich bin nimlich zu der Ueberzeugung gekommen, dass die Geometrie,
also die mathematische Wissenschaft, fir die Bildung kiinstlerischer
Formen nicht nur von grossem Nutzen, sondern sogar von absoluter

Notwendigkeit ist.”

Hendrik Petrus Berlage, Grundlagen & Entwicklung der Architektur.
Vier Vortrige gehalten im Kunstgewerbemuseum zu Ziirich, Rotterdam 1908, S. 1

“Een zuiver geconstrueerde, regelmatige figuur is ook door-en-door
‘concreet’, zij is zelfs bij uitstek geschikt, om het begrip ‘concreet’ te
verklaren, b.v. om het onderscheid te verduidelijken tusschen ‘concreet’
en ‘tastbaar’ in overdrachtelijken zin. Een voorstelling is ‘concreet’ als
ze uiteraard verband houdt met de werkelijkheid, als ze dus in de
werkelijkheid innerlijk medewerkt. Een voorstelling is ‘tastbaar’ als ze
de onmiddellijk-zintuigelijk gegeven, maar niet doorschouwde objectiviteit

‘raak’ weergeeft.”

Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, Het Nieuwe Wereldbeeld,
Bussum 1915, S.39

Diese universal weltgeschichtlich und philosophisch ausgerichtete Welt ver-
tragt sich im tibrigen sehr gut mit der (prizisen) Mathematik. Ja, man muss
ob der auffilligen Hiaufigkeit solcher Interessen — und im Hinblick auf
Berlage genauso wie auf Schoenmaekers — fragen, ob nicht gerade die Hol-
linder iiber einen besonderen Zugang zu Mathematik und Geometrie ver-
fiigen? Und was sind die Griinde dafiir? Ist es der Protestantismus, der
auch schon fiir Mondrians Kunst und seinen Gang in die Abstraktion verant-
wortlich gemacht wurde?* Und ist daraus gar ein ‘Tkonoklasmus’ hervorge-
gangen, der dem Siegeszug der Abstraktion behilflich war, und zur De Stijl-
Bewegung als ihrer konsequentesten Ausprigung fand?' Die Suche nach
solchen Erklirungen ist alt, und die Argumentation greift meist zu kurz. In
der klassischen Darstellung von H.L.C. Jaffé (1956) werden die grundlegen-
den ethisch-dsthetischen Einsichten Mondrians zudem auf einen “anderen
grofien Hollinder”, nimlich auf Spinoza zuriickgefithrt.”” Natiirlich ‘passt’

das, zumal Spinoza das ‘more geometrico’ selbst auf die Ethik anwendet, wie



138 Werner Oechslin

der Titel Ethica, ordine geometrico demonstrata von 1677 anzeigt. So befindet
man sich, so scheint es vorerst, auf der richtigen Spur bei der Suche nach der
hollindischen Wurzel, der “Dutch mentality”®* oder schlicht der “Dutch-
ness”'**. Damit wire dann offensichtlich eines der bedeutendsten kiinstleri-
schen Phinomene der Moderne erkannt, wenn solches dann nicht gerade

105

durch die “Frenchness” — wie fiir Mondrian reklamiert™ — abgelost oder
usurpiert worden wire. Die in jener Zeit der Herausbildung der modernen
Kunst und Architektur ohnehin virulente Betrachtung nach ‘Kulturnati-
onen’ und generell gemiss kulturgeschichtlichen Typisierungen macht
sich — a posteriori — bemerkbar.”® Mit Holland liessen sich bei solch dis-
tanzierter Sicht mihelos die Weberschen Thesen zur “protestantischen
Ehtik” verbinden."” Schon Karl Scheffler hatte ja die Nord-Sid-"Typologie
auf die konfessionell geteilten siidlichen und nérdlichen Niederlande ange-
wandt und am Kontrast von Rubens und Rembrandt und deren unterschied-
lichem Verhiltnis zu Italien exemplifiziert.”® “Dort”, bei Rubens sei “das
Barock romanisch, hier ist es gotisch.” Rembrandt “ergriindet”; er “grii-
belt”. “Das Symbol zu bilden und Ideen zu gestalten”, sei der Hollinder
Sache nicht. Sie hitten “keinen Sinn fir die rein darstellende Form.” Kenn-
zeichnungen wie aus dem Lehrbuch! Der Tiefgang, das Hinter-die-Oberfli-
che-Sehen ist gemiiss diesem Muster dem gotischen, nérdlichen und protes-
tantischen Reprisentanten des homo sapiens zugedacht. Und Calvinismus
steht dann nicht nur fiir Universalismus, sondern auch und insbesondere fiir
Tiefgang. “Universalist thought and the rejection of the temporal and lim-
ited appearance of reality, usually go together — and they do so in Calvinist
tradition — with other trends of an absolutist system: a strong distrust of the
senses, a tendency towards speculative reasoning, a strict spiritual disci-
pline.”’® An dieser Charakterisierung Jaffés von 1956 ist nichts auszusetzen
ausser, dass deren Eingrenzung auf Calvinismus kaum angezeigt ist, zumal
im damaligen Holland unterschiedlichste religise, philosophische und auch
kiinstlerische Ansichten und Interessen zusammenkamen und sich durch-
drangen. Oft genug fanden sie unter dem grossen — nunmehr durch Marty
Bax vortrefflich dokumentierten'® — Dach der in jenem historischen
Moment weitherum akzeptierten, hochst bedeutsamen und selbst wiederum
sehr vielfiltig orientierten theosophischen Bewegung zusammen. Aber ande-
rerseits weisen die individuellen Entwicklungen auf wiederum divergierende,
auseinanderdriftende Interessen. Nur schwerlich lisst sich von einer allge-
meinen “Theorie’ und von einem kontinuierlichen Gang oder auch nur einer

Gemeinsamkeit der Interessen und Anschauungen reden. Kontakte und



GoD WERKT GEOMETRISCH 139

Ubereinkiinfte bleiben oft punktuell; jede einzelne Position bediirfte geson-
derter Untersuchung und Wiirdigung. Und 6fters handelt es sich weniger
um Einflisse, als um parallele, eigener innerer Konsequenz und eigenen re-
ligios-philosophischen oder — davon unterschieden — kiinstlerischen Interes-
sen folgende Entwicklungen.

Die Dinge sind also — auch im Hinblick auf die zu diskutierenden ma-
thematischen Belange — komplexer und auch verworrener. Seit Jaffé sind wir
auf den direkten — aber eben auch punktuellen und voriibergehenden — Kon-
takt Mondrians zu M.H.J. Schoenmaekers verwiesen.""" Er erinnerte, dass
Mondrian selbst Mitglied der hollindischen theosophischen Gesellschaft'"’
und sein Vater ein glihender Anhinger Abraham Kuypers'" war, der bei den
Abspaltungen und Neugriindungen protestantischer Kirchenzweige eine
bedeutende Rolle spielte. Kein Zweifel, Mondrian war in calvinistischer
Umgebung zuhause, und konfessionelle Zuordnung und religiéses Bekennen
gehorten zwingend in seine Welt. Diese Welt war von unterschiedlichsten re-
ligiosen Stromungen und Schattierungen bestimmt — und bereichert.”* Und
Mondrian und die anderen Griinderviter der De Stijl-Bewegung mussten
sich daraus ihre je eigenen Vorstellungen und “Theorien’ bilden, auf ihre
kiinstlerischen Interessen ausrichten und entsprechend anpassen.

Schoenmaekers liefert seinerseits ein hervorragendes Beispiel der Wech-
selwirkungen und Verinderungen bei aller Konstanz grundsitzlicher Fragen
und universalistischer Betrachtunsgweisen. Man kann nicht iibersehen, dass
bei ihm, der im August 19o3 aus der katholischen Kirche austrat, um am
30. April 1905 Mitglied der “Theosophische Vereenigung” in Amsterdam
zu werden, sich im Nachgang wieder vermehrt katholisch-universalistische
Auffassungen oder, wenn man will, katholisch unterlegte pythagoriische Tra-
ditionen bemerkbar machen.” Nach der deutlich Nietzsche verpflichteten
Phase in Het Geloof van den Nieuwen Mensch (1907) hatte sich die christliche
Note in Schoenmaekers Schriften jedenfalls bald wieder durchgesetzt; in
Mensch en Natuur (1913) liess sich selbst Nietzsches Ubermensch diesem
Kontext einordnen und in eine “positive” Richtung weiterdenken.'"

Dort waren der Ubermensch ganz konkret in das kosmische Kreuz mit
seiner horizontalen und vertikalen Bewegung im Sinne von Zeit und Raum
iibersetzt” und das Kreuz selbst als “begripvoorstelling” des Kosmos dis-
kutiert worden."* Schoenmaekers hat damals, auf seine Christosophie (1911)
zuriickverweisend, seine eigene “denkmethode” reklamiert, der das Be-
kenntnis zu den Lebensformen und die allen Naturformen gegeniiber offene

Betrachtungs- und Vorstellungsweise zugrundeliegt."”” Diese Denkmethode



140 Werner Oechslin

MENSCH EN NATUUR

EEN MYSTISCHE LEVENSBESCHOUWING

DOOR

Dr. M. H. J. SCHOENMAEKERS

UITGAVE VAN C. A J. VAN DISHOECK
TE BUSSUM, IN HET JAAR 1913.

Mathieu Hubert Joseph Schoenmackers, Mensch en Natuur. Een Mystische
Levensbeschouwing, Bussum: C.A.J. van Dishoeck 1913, Titel und Frontispiz

vernachlissige die Empirie nicht; ihre Praxis fithrt zu den nicht nur funda-
mentalen — und universalen —, sondern eben immer auch “anschaubaren”
Mysterien. Auf seinem Weg zu zunehmend universalistischen, kosmologischen
und auch ‘neuplatonischen’ Fragestellungen, bekundet Schoenmaekers stets
ein deutliches Interesse an den konkreten Figuren — als Abbild ihrer Symbole —,
und bemiiht sich auch um deren korrekte, mathematische Konstruktion.

All das lasst Schoenmaekers “denkmethode” im Nachhinein fir De
Stijl besonders interessant erscheinen, ob das nun die vertikale und hori-
zontale, auf Raum und Zeit bezogene kosmische Bewegung in Mensch en
Natuur (1913) betrifft, oder ob es, allgemeiner, um die Einbettung von Form
und Figur in eine “positieve Mystiek” in Het Nieunwe Wereldbeeld (1915)
geht.

Das lasst ‘Anregungen’ moglich erscheinen; andererseits sind die Ziel-
setzungen Schoenmaekers, seiner eigenen Denkmethode verpflichtet und
dementsprechend befolgt und formuliert. Thn interessiert beispielsweise
in Mensch en Natuur die Zuweisung und Unterteilung der unterschied-

lichen kosmischen Bewegungen nach Wesensmerkmal, kiinstlerischem



(GoD WERKT GEOMETRISCH 141

TABEL DER KOSMISCH-GEZIENE
Y HET NIEUWE WERELDBEELD
g 2 5 5 g e
-4
5% E’ .‘;%« P 5{5. DR M. H. J. SCHOENMAEKERS
& Sg
¥ o
e
- = 3
X8 7 ]
=5 2.2 i 2 >
1 8 7 € 5
T P 5 E2. o
R
ag _; 22 = g Sﬁggi
AR
, ek g £ | LB
Pt b8 L4
| 1| " & = g=
- = = £
s |ehiz| E 3 HE
g | EE.E E : | B EFgEs”
Y ARIE R L T
P ldl e e :
S £ 1 £ gi= UITGAVE VAN C. A. J. VAN DISHOECK
£ | e e TE BUSSUM IN HET JAAR 1915.

“Tabel der Kosmisch-Geziene Bewegingen.”, in: Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers,
Mensch en Natuur. Een Mystische Levensbeschouwing, Bussum:

C.AJ. van Dishoeck 1913, S. (94)

Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, Het Nieuwe Wereldbeeld, Bussum:
C.AJ. van Dishoeck 1915, Titel

Ausdruck, Vernunftsbegriff, menschlicher Lebensform und Erscheinung,
was dann zu Reihen wie vertikale Bewegung/Raum/Architektur/
Ursprung/Mann/Licht oder radiale Bewegung/Bildende Kunst/
menschlicher Korper/Liebesleben/Volumen fihrt.””® Auch hier erge-
ben sich Parallelen etwa in der Zuordnung Oberflichenbewegung zu Form-
schonheit und Form — und auch Elektrizitit. Sie bewegen sich innerhalb
der durch die Universalien gegebenen Plausibilitit der Vorstellungen und
Begriffe.

Schoenmaekers verfolgt diese Anliegen auch in den nachfolgenden
Jahren in stindiger Entwicklung und Vertiefung. Sie manifestieren sich noch
spit in Inleiding tot de Gewijde Wijsbegeerte (1933) und in Gewijde Wijsbegeerte
(1936). Die Absicht, Universalien und Figuren zusammenzubringen, spielt

dabei stets eine betrichtliche Rolle und manifestiert sich beispielsweise in

dem besonders herausgestellten Interesse an der Tau-Figur''. Die religiose



142 Werner QOechslin

und mystische Tradition ist greifbar. Der Christosophie (1911) folgt in dieser
Linie 1923 Esoterisch Katholicisme. In dieser Studie setzt Schoenmaekers mit
seinen Uberlegungen zu Symbolik und Logos dort an, wo die katholische
Welt schon einmal ihre Bliite erlebt hat, im Mittelalter. Spiter, in Intro-
duction a la Philosophie Sacrée (1927) ist es eine Apologie der Absolutheit,
die Schoenmaekers — ausnahmsweise — in Belgien, im ersten Jahrgang
der Zeitschrift Hommes in franzésischer und lateinischer Sprache erschei-
nen lasst."”’

Es scheint, als ob die wechselnde, sich abfolgende Orientierung an
katholischen, theosophischen und protestantischen Inhalten das Gewicht
universal-religioser Betrachtungsweise noch weiter vertieft hitte. So ist es
eben eine “philosophia sacra”, die schliesslich alles von den griechischen
Naturphilosophen und ‘Vorsokratikern’ bis zu Nietzsche und beispielsweise
auch zu Poincaré aufnimmt und in einer letztlich doch religios begriindeten
Kosmologie und Synthese zusammenfasst. In der Vorrede zur “Philosophia
Sacra” umschreibt Schoenmaekers das Problem seines Unterfangens:

“Qui écoute l'intelligence perd aisément la vie de I'intuition, qui écoute
'intuition perd aisément la clarté de I'intelligence.”"*

Auch diese besondere ‘Erfahrung’ hat sich lingst im kiinstlerischen Um-
feld — und in der traditionellen Gegeniiberstellung von Regel und kiinstle-
rischer Freiheit — manifestiert. Léonce Rosenberg zitiert Braque: “J’aime
la régle qui corrige I’émotion.” Er charakterisiert dieses Vorgehen als
“sensibilité prudente a la recherche d’une discipline”. Und dem setzt er
seine Version dieses kiinstlerischen Urkonflikts entgegen: “J’aime le sen-
timent qui humanise la Régle.” Regeln befolgt man wihrend des ganzen
Schaffensprozesses, doch nur das Resultat erweise, ob ein Werk von Anfang
bis Ende “dans un sentiment religieux, et par amour” vollbracht wor-
den wire.”* Es fillt auf, dass Rosenberg den Begriff des “sentiment religieux”
verwendet, um die absolute Intensitit der schopferischen Hingabe zu be-
schreiben. Bei Schoenmaekers ist das Religiose lingst mit der schépferischen
Allmacht verbunden in die philosophische Betrachtung universaler Bestim-
mungen eingeflossen. In gleicher Weise nihert er sich der mathematischen
Welt und deren Figuren und mittelbar der Architektur. In Het Geloof van den
Nieuwen Mensch tritt der “Bouwmeester” noch im Gewand nietzscheanischer
Metaphern auf. Jetzt sind es die kosmischen Figuren der “positiven Mystik”.
1926 lisst Schoenmaekers in De Wereldbouw das “Het Kosmische Schema”
iiberschriebene Kapitel mit dem Pythagoras zugeschriebenen Ausspruch
“God werkt geometrisch” beginnen."



GOoD WERKT GEOMETRISCH 143

ET SON

AVENIR |
PAR |
C.VANTONGERLDDO

EBRITION "BE S IKKEL .
ANVERS 1924

Georges Vantongerloo, L’Art et son Avenir, Antwerpen: Edition “De Sikkel” 1924, Umschlag

Umso erstaunlicher ist es, dass sich eine dhnlich gewichtige Entsprechung
der Schoenmaekerschen Einsichten und Auffassungen, wie sie bei Mondrian
fassbar sind, bei den Architekten — Ausnahmen wie die Zitierung bei Berlage
vorbehalten'*® — kaum finden lisst. Die Wege sind verschlungen und die In-
teressen verschieden. Der mathematisch radikale Universalismus scheint sich
der bildenden Kunst besser zuordnen zu lassen.

G. Vantongerloo formuliert 1924: “La conception d’une plastique pic-

turale ou sculpturale dans leur domaine, soit donc absolument pure et juste,



144 Werner Oechslin

est 'art comme il devra étre et tel qu’il sera. Cette plastique ainsi congue et
universelle et immuable.””” Es geht also um unverinderliche Gesetze, um die
“invariants”, die der Kiinstler aufspiiren soll. Amedée Ozenfant geht natiir-
lich den “Constantes des sensations et des formes-éléments dans la
nature et dans I’art” nach, kiimmert sich um die grundlegende Bedeutung
der Vertikalen und Horizontalen, aber die ‘praktischen’ Uberlegungen fiih-
ren hier schnell weiter von den “dominantes” zu den — individuellen Formen
der — “expressions” und von den “Constantes” zu den jeweiligen “Modes”
kiinstlerischen Ausdrucks.”*® Das bildet gleichsam den Normalfall.

Die Architektur sucht noch viel radikaler — in alter Tradition — in der
Geometrie die Methode. Die Proportionslehre ist der traditionelle Ort,
festgefiigte Werte mit deren mannigfaltigen Umsetzung und Anwendung,
einer Methode, verbinden zu lassen. Le Corbusier leitet 1929 seine Aus-
fihrungen zu den “Tracés Régulateurs” mit der Definition ein: “Le tracé
régulateur est un moyen géométrique ou arithmétique qui permet d’apporter
a une composition plastique (architecturale, picturale ou sculpturale), une
précision trés grande dans le proportionnement.”””” Es geht also um den
Modus des Ubertragens von Gesetzmissigkeiten auf den Gestaltungsvor-
gang mit dem Ziele grosstmoglicher Prizision in der Proportionierung. Im
nichstfolgenden Satz schliesst Le Corbusier alle Risiken aus: “ni mystique,
ni mystere”; und stellt dem “rectification” und “apuration des intentions”,
Klirung und Berichtigung entgegen.”** Der Architekt beansprucht fiir sich —
in langer Tradition — den ‘aufgeklirten’, rational nachvollziehbaren Stand-
punkt, das, was ja auch Berlage fordert, wenn er nach einer “prinzipiellen
Methode” verlangt.”" Allerdings hat Le Corbusier sehr wohl verschleiert und
die ‘Erfindung’ seines “Modulor” in ein mystisches Dunkel gehiillt, wihrend
der von ihm vergessene — oder gar verleugnete — Lauweriks offen auf seine
Quellen, auf Viollet-le-Duc genauso wie auf August Thiersch, verweist.”” In
einem Brief vom 8. Februar 1907 an Berlage'® — im Vorfeld dessen Ziircher
Vortrige — weist Lauweriks ausdriicklich auf die im Handbuch der Architektur
jedermann zugingliche Proportionstheorie von August Thiersch hin und
erliutert deren Vorteile in Bezug auf Anwendbarkeit und Flexibilitdt.**

Der Architekt bleibt der Methode, der Figurenbildung verpflichtet.
Damit verbinden sich zwar nicht minder ‘universal’ ausgerichtete Grund-
iberzeugungen, aber der Akzent liegt auf dem Instrument und auf der Aus-
tibung einer ‘praktischen Geometrie’ ganz im Sinne der alten vitruvianischen
Uberzeugung des “demonstrare atque explicare”, womit die Praxisori-

entierung der Theorie (“ratiocinatio”) angezeigt war."* Diese Auffassung hat



GOD WERKT GEOMETRISCH 145

sich weiter verfestigt und bestirkt. Daniele Barbaro hat den Zusammenhang
in seiner Prizisierung zu Vitruv verdeutlicht: “Vitr. vuole, che non solamente
habbiamo quelle prime, & universali [scienze], che rendono le ragioni delle
cose, ma anche gli essercitij, & le pratiche da quelle procedenti, & pero
quanto al dissegno vuole, che habbiamo facilita, & pratica, & la mano pronta
a tirar dritte le linee ...”" " Es braucht beides! Universale Vorstellungen und
deren ‘brauchbare’, bis zur Bewegung der Hand und der Fithrung von Lineal,
Zirkel und Bleistift weitergedachte Anwendung. Auf diese Weise gelangt
Barbaro zur Deutung und Wertschitzung der ebenfalls bei Vitruv hervor-
gehobenen “graphidis scientia”, einer Wissenschaft der Zeichnung, die
entsprechend dieser Ausrichtung hier gleichsam synonym mit der “peritia
graphidos”, einem eingeiibten Umgang mit der geometrisch grundgelegten
Zeichnung, gleichgesetzt wird."’

In der Architektur scheint also die geometrisch-mathematische Disziplin
und Methode lingst integriert und zur selbstverstindlichen Bedingung des

architektonischen Entwerfens geworden zu sein.'®

Die Feststellung dieser
Differenz zur Tradition der ‘Bildenden Kiinste’ — und deren Auffassung des
“disegno” — mag in Anbetracht des bekannten rigorosen, selbst die Dia-
gonale verweigernden Umgangs der De Stijl-Kiinstler mit der Linie iiber-
raschen; entscheidend ist aber, dass die Architektur sich insofern — anders als
die Malerei — in eine Tradition stellt und stellen kann, der die der Geometrie
innewohnende Abstraktion und “prinzipielle Methode” (Berlage) Gewohn-
heit ist. Der alte und eben auch neue Interessenkonflikt zwischen Architekt
und Maler macht sich hier einmal mehr bemerkbar."*

Die noch weiter, iiber den Vitruvianismus hinaus zuriickreichende Welt
der “Bauhiitten” mit ihren Geometrien und Ritzzeichnungen beriihrt den
Architekten — und Berlage insbesondere — unmittelbar. Sie trifft ihn im Nerv
seiner eigenen Herkunft und Tradition und seiner Berufung als Architekt.
Natiirlich sind auch bei Schoenmaekers Begriff (“Begripvoorstelling”), An-
schauung, Zeichnung und “figuur” eng verwandt; und er fasst beispielsweise
den Zirkel ausdriicklich als eine “beeldende begripvoorstelling”.”** Aber das
entscheidende Anliegen bleibt in Schoenmaekes’ De Wereldbouw eben doch
die Einfiigung aller symbolischen Vorstellungen in ein kosmisches Ganzes,
wihrend Lauweriks nun zu den konkreten Formen des Entwurfs gefunden
hat, zumal er ja in seiner Position in Diisseldorf bei Behrens seit dem Win-
tersemester 1904/05 diesbeziiglich gefordert war.

Dem Architekten obliegt es also, durchaus im Wissen um die univer-
sale Grundlegung der Mathematik ein konkret angelegtes, “geometrisches



146 Werner QOechslin

Verfahren” zu finden. Hendrik Petrus Berlage fordert eine architektonische
Verbindlichkeit und Konkretheit explizite ein, obwohl — oder eben gerade:
‘weil” — er von der tiberragenden Bedeutung der Mathematik fiir die Ge-
staltungsgesetze in der Natur iiberzeugt ist und eine Ubereinstimmung auch
fir die kiinstlerischen Gestaltungsgrundlagen voraussetzt.'*' Berlage geht
noch einen Schritt weiter und bildet sich seinen eigenen historischen Be-
zugsrahmen nach Massgabe dieser Prioritit mathematischer Verlisslichkeit.
Und er erkennt diesbeziiglich den besonderen Vorrang mittelalterlicher
Tradition, welcher er selbst gegeniiber der griechischen Kunst den Vorrang
gibt, da diese — bloss — “nach arithmetischen Grundsitzen verfuhr”
und, so muss man im Sinne Berlages erginzen, in einer Welt von Zahlen-
verhiltnissen steckenblieb."** Mathematisch genauer gefasst macht sich der
geometrische Hang des Architekten bemerkbar. Im Gegensatz zu vielen
Zeitgenossen und Nachgeborenen, die — wie die Griechen, als “leiden-
schaftliche Bewunderer der dusseren Form” — nach einer allgemeinen
Proportionslehre strebten, sucht Berlage das systematische Verfahren,
gemiss dem von innen heraus nach aussen gearbeitet wird, wodurch dann —
in der Ubereinstimmung der inneren mit der dusseren Proportion — der
spezifisch architektonische Zweck der Raumbildung erzielt wiirde.'® Das
nennt Berlage “das rémische Prinzip”, das im Mittelalter zu voller
Geltung gelangt sei und “die grosse Errungenschaft dieser Kunst”
darstelle."*

Gemiss der unvermeidbaren kulturtypologischen Terminologie findet
sich somit die ‘gallo-romische’ oder eben auch die ‘gallo-germanisch-katho-
lische’ — im Kontrast zur ‘hollindisch-protestantischen’ — Spur® verfolgt,
die, zumindest was die franzosische Herleitung betrifft, nicht nur mittelbar
auf Viollet-le-Duc, sondern naheliegender auf die bedeutende Integrations-
figur von PJ.H. Cuypers zuriickverweist."* Beide ‘Quellen’, Viollet-le-Duc
wie Cuypers, sind in einem Strang neogotischer Architektur zusammenge-
fithrt. Cuypers ‘gotische’ Erfahrung ist mit einem — letztlich auf die Zeiten
der ‘batavischen Republik’ — zuriickreichenden “catholic ‘building boom’”
verkniipft. Lange bevor er zum “Rijksbouwmeester”'¥ und zum offiziellen
Architekten nationaler Museen (1876) wurde, betitigte er sich wesentlich
als Kirchenbauer, profitierte vom katholischen Baufieber und bewegte sich
so gleichsam auf der “Heiligen Linie”'*. Es ist ein katholisches Umfeld, in
dem Cuyper agiert, und die bei Cuypers bis 1895 im Biiro titigen de Bazel
und Lauweriks sind romisch-katholisch, bevor sie sich — auch sie! — 1894 der
Theosophie zuwandten.



GOD WERKT GEOMETRISCH 147

Wo immer man hinschaut, erkennt man, dass der religiose Hintergrund —
iiber alle konfessionellen Grenzen hinweg und bei allen unterschiedlichen
Akzentsetzungen — von grundsitzlicher Bedeutung war. Dass man sich auf
eine gemeinsame ‘mittelalterliche’ Basis verstindigen konnte, ergibt sich
gleichsam von selbst, weil sich ja dort und von dort in die Geschichte zuriick —
wie insbesondere auch bei Berlage — ein intaktes Verstindnis dieser Zusam-
menhinge am ehesten annehmen und rekonstruieren liess. Dass andererseits
das theosophische Umfeld — ausserhalb der ‘Kirchen’ - einen idealen Hin-
tergrund entsprechender Interessen bot, ist umso plausibler. Gleichsam in
pythagoriischer Tradition treffen sich hier Universalismus, Geometrie,
Formgebung, um wiederum unterschiedlichen mathematischen Ausrichtun-
gen und Begriindungen — kosmologischen oder aber praktisch-geometri-
schen — Platz zu geben.

Cuypers Bedeutung erhellt andererseits allein schon aus der verbinden-
den und versammelnden Funktion, die ihm und seinem Biiro unzweifelhaft
zukommt. Man traf sich dort; und die Begegnungen prigten sich ein. Als de
Bazel 1923 starb, erinnerte Lauweriks in seinem Nachruf schon im ersten Satz,
dass sie sich erstmals im Biiro Cuypers begegnet seien."”” Neben Lauweriks
und de Bazel sind auch de Groot und Berlage diesem Umfeld zuzurechnen.
Und in Anbetracht dieser Umstinde ist man kaum iiberrascht, dass auch noch
J.J. Oud 1922/23 in seiner Darstellung der “Entwicklung der modernen Bau-
kunst in Holland” den Beginn der Moderne — oder genauer den darauf hin-
fithrenden Prozess — mit P.J.H. Cuypers verbindet. Cuypers hitte als Erster, so
Ouds zeitgemisse Argumentation, gegen die “gefiihlsmangelnde Formtradi-
tion” der “sog. Stil-Architektur” eine “Subjektivitit elementar-kiinstle-
rischen Empfindens” gesetzt.””* Und natiirlich vertrat noch vor Oud schon
Berlage genau diese Einschitzung der Rolle Cuypers fiir die jiingere Architek-

151

turentwicklung.”" Cupyers erfiillte all die Bedingungen eines Griindersvaters
der neueren Architektur — gemiiss tiblicher Zihlweise schon eine Generation

frither als anderswo.”* Und das ist heute mehr denn je Konsens.'*

Es sind also “Gotiker” in jenem religiésen und universalistischen — und
nicht bloss ‘stilistischen’ — Sinne, die aus dieser Tradition heraus ihre vielfal-
tigsten Anregungen beziiglich einer systematischen Architektur holten.
Das Interesse richtet sich umso mehr auf die Frage, wie dies jeweils geschah.
Viollet-le-Ducs Schriften kommt sicherlich eine grosse Bedeutung zu. Man
nahm sie wortlich und verdrehte sie zeitweilig aus dusserem Anlass und Nut-

zen."”* Berlage stosst dort auf die mittelalterliche Tradition und auf die Tri-



148 Werner Oechslin

angulation, von der er meint, sie sei “wahrscheinlich aus Zweckmissigkeits-
riicksichten zunichst in der Praxis benutzt worden”, was ihn dann gleich
feststellen lasst: “Diese Triangulation ergibt sich sofort aus dem einfachen
praktischen Verfahren, eine Senkrechte auf fixe Gerade zu errichten, also
einen rechten Winkel zu konstruieren.”*** Auch Berlage bekennt sich ande-
rerseits — bei Mathes Roriczers Biichlein von der Fialen Gerechtigkeit ankniip-
fend — zur absoluten Gesetzmaissigkeit der Mathematik, um dann wieder
zu fragen: “Wird die kiinstlerische Idee dadurch eingeschraubt, angeket-
tet?”"*° Die Antwort lautet: Weil die mathematisch grundgelegte Form eine
“conditio sine qua non” und auf diese Weise das “Architekturwerk”, einem
“Tonwerk” vergleichbar, durch eine solche “Rhythmik” charakterisiert
sei, sei Architektur — in ihrer “fritheren Herrlichkeit” — ohne gedanken-
loses Kopieren ausgekommen."” Seinen Ziircher Vortrag begann Berlage in
diesem Sinne grundsitzlich, gegen eine oberflichlich bloss dsthetisch ausge-
richtete “Schonfinderei” und mit dem Bekenntnis zu einer mathemati-
schen Wissenschaft, genauer zur Geometrie, die “fiir die Bildung kiinstleri-
scher Formen nicht nur von grossem Nutzen, sondern sogar von absoluter
Notwendigkeit” sei.’s"

Das pythagoriische “God werkt geometrisch” fasst Berlage also nicht
nur wie spiter Schoenmaekers “naturgegeven” und auch nicht bloss als “be-
eldende begripsvoorstelling”, sondern wortlich und konkret als “Bildung
kiinstlerischer Formen” auf. Mathematik ist zwar durchaus universal und
universal giiltig aufgefasst, jedoch in das architektonische Verfahren hin-
ein verlingert. Aus der Mathematik wird dabei die absolute Verlisslichkeit
und Berechenbarkeit mitgefiihrt. In diesem Zusammenhang von ‘Pseudo-
Mathematik’ zu sprechen, ist also zumindest irrefiihrend, nicht nur weil eine
lange Tradition pythagoriischer und neoplatonischer oder eben generell
philosophischer Uberlegungen vorausgegangen und mit der Architektur
stets verkniipft waren.”” Entscheidend ist vielmehr, dass im Sinne einer
mathematischen Disziplin der Architektur verbindliche Gesetzmissig-
keiten zugrunde gelegt werden, auf dass daraus verlissliche Verfahren
der Formbildung entstehen. Es handelt sich um mehr, als bloss um spontane
Linien, “our own instinctive lines of life and beauty”, die beispiels-
weise Henry van Brunt als fiir grosse architektonische Schopfungen fritherer

160

Zeiten verantwortlich macht.'® Das reicht nicht aus. Selbst Henry van de
Velde ist sich bewusst, dass er sich “auf gefihrliches Gebiet” wagt, wenn er
an Psychologie und am Sinnesorgan Auge orientiert von “Gemiitslinien” und

" Nein, der Architekt iiberantwortet sich bei

“mitteilenden Linien” spricht.



(GOD WERKT GEOMETRISCH 149

seinen Linien nicht bloss der “Kraft” und dem “Willen”; er sucht einen tiefe-
ren, mathematischen und universalen Grund. Wenn er, so Berlage, Verzierun-
gen beispielsweise im gotischen Stil anbringe, so betreffe das nur “die dussere
Schale”, “der innere Kern” hingegen “besteht in der Konstruktion der

Grundformen, die geometrischen Figuren entnomen sind.”"

4.

DE GROOT — MATHEMATISCHE PRAZISIERUNGEN

“Bei uns hat ein Architekt mit Namen de Groot sich von neuem fiir die
Sache interessiert und, nachdem er die alten Urkunden, namentlich
Hoffstadts Gotisches A.B.C. Buch studiert, selbst ein Werkchen
herausgegeben, das interessante Beitrige zu diesem Gegenstand enthilt. Er
zog dabei ein Schriftchen zu Rate, das sogen. Hiittengeheimnis vom
rechten Steinmetzen Grund, von Dr. Alhan v. Drach, das einige Jahre
frither herauskam. Schon im Jahre 1896 erschien von de Groot ebenfalls
eine Studie, die sich auf das Flachornament bezieht, unter dem Titul
‘Dreiecke beim Entwerfen von Ornamenten’. Er zeigt darin wie unendlich
viele Variationen in Bezug auf rhythmische Flichenteilung mit den
gewohnlich gebrauchten Dreiecken zu erzielen sind.”

Hendrik Petrus Berlage, Grundlagen & Entwicklung der Architektur ...,
Rotterdam (1908), S. 47

“Jan Hessel de Groot (1865—1932) architect at Amsterdam, well known,
also abroad, as ‘the father of the Amsterdam School’, devoted his life to the
fallow ground of Aesthetics for Flat and Form. In this field he was
undoubtedly the greatest artist the world has known in the past few
centuries. Many of the greatest Dutch architects were counted among his
pupils and disciples, of whom we may name in the first place the
internationally known architect Dr. H.P. Berlage.”

J.C. Slebos, Grondslagen voor Aesthetiek en Stijl.
Fundamentals of Aesthetics and Style, Amsterdam 1939, S. 5

Diese Uberzeugung und Absicht, wonach Mathematik eben in keiner Weise
‘symbolisch’, sondern mathematisch aufgefasst wird, teilt Berlage mit Jan



150 Werner Oechslin

Hessel de Groot.” Auf ihn und seine Studien zu den Zeugnissen spitgoti-
scher Verfahren bezieht sich Berlage 1908 ausdriicklich.”* Die beiden ken-
nen sich seit langer, Cuyperscher Zeit und nicht zuletzt aus der gemeinsa-
men Titigkeit an der Quellinusschule. In seinen Grundlagen von 1908
beruft sich Berlage auf de Groots Drieboeken bij Ontwerpen van Ornament von
1896, was er dahingehend interpretiert, dass man eben durch eine voraus-
gehende “rhythmische Flichenteilung” zu einer beliebigen Vielfalt und
Variation von Ornamenten gelangen kann.”” Diese Methode bezieht er nun
auf die Grundform des Quadrats und verwendet zwecks Demonstration die
auf Architekturteile, Mobel, Sidule und Triumphbogen bezogenen Grund-
schemen von de Groot."™ Alles bestirkt Berlages Grundauffassung einer aus
den mathematischen Prinzipien, hier nun insbesondere aus der “Quadratur”
abgeleiteten Formfindung, die er dank dieser Versuchsanordnung als in be-
sonderer Weise erwiesen und gestiitzt ansieht, im Wortlaut: Man wiirde “erst
recht sehen, dass die Phantasie, anstatt eingeschrinkt, geférdert wird ...”.""

Das entspricht einer alten Einsicht, wonach sich der Reichtum von An-
wendungen mit der Beschrinkung auf wenige Prinzipien nur vergrossert.
Girolamo Cattaneo, stellvertretend fiir viele, beschreibt in der Einleitung
seiner ‘Geometrie der Praxis’ den “dritto ordine” eines solchen Vorgehens,
bei dem aus den Prinzipien der ganze davon abhingige Rest (“dipendono
tutte I’altre cose”) abgeleitet wird."" Sie sind es, die die ‘intelligenten’
Moglichkeiten in der Anwendung eréffnen: “fanno mestieri alla intelli-
genza di quest’arte.”'®

Es geht also doch um den Vorrang der Prinzipien, was in dem allgemein
philosophischen, Pythagoras zugeschriebenen Diktum “God werkt geo-
metrisch” natiirlich enthalten ist. H.A. Naber zitiert Pythagoras einleitend
zu seiner 1908 in Haarlem publizierten Studie Das Theorem des Pythagoras
durchaus in analoger, aber doch verschiedener Weise: “Es gibt keine schwe-
rere und zugleich lohnendere Aufgabe als die Auffindung des Anfangs einer

9170

jeden Sache.”’”” Naber geht vom “alten Bekannten”, dem Pythgarossatz aus,
um dann gleich die ewig offene Frage nach der mathematischen Wahrheit
zu stellen. Das miindet in eine — von Paul Appell hergeholte — Empfehlung,
“man sollte den Schiilern die Geometrie beibringen wie eine auf die Erfah-
rung gegriindete Wissenschaft”.”” Es bleibt in Sachen Architektur ohnehin
bei einer “Theorie der Praxis’, was sich damit bestens vertrigt und die
Wichtigkeit der Suche nach den Prinzipien in keiner Weise schmilern soll.

So, nimlich unabhingig von den praktischen Kunstgriffen, “sine artificis



GOD WERKT GEOMETRISCH 151

(Bt:nuﬁrgrin ﬁm gnﬂp[hm 5i'y]z
wefitr Bdntlor und Weekleutroze

Vorlegeblitter zum gothischen A-B-C-Buche, das ist Grundregeln des gothischen Styls fiir
Kiinstler und Werkleute, Frankfurt am Main: Siegmund Schmerber 1890, Titel

fabricationibus”, aber eben auf sie — auf den Bau von Treppen beispiels-
weise — ausgerichtet, wird ja der Pythagorassatz bei Vitruv eingefiihrt.'”
Naber zitiert Vitruv dort, wo er den unerschépflichen Moglichkeiten von
“Zirkel und Lineal” nachspiirt und die beriihmten mathematischen Fragen
der Quadratur des Kreises, der Trisektion des Winkels und der Verdoppe-
lung der Quadrate anspricht.'”” Der Vitruvkommentator Daniele Barbaro
nannte Pythagoras in jenem Zusammenhang “Divino in molte cose”.'”
Andererseits ist es wohl Tatsache, dass der Architekt gerade in jingerer Zeit
in seinen mathematischen Bemiithungen kaum je tiber die ersten Axiome
Euklids hinausgriff und spitestens vor der ‘Gnomonik’ im neunten Buche
Vitruvs halt machte.

Zu den Ausnahmen gehort de Groot, der in seiner Vormbarntonie von
1912 {ibrigens auch Naber zitiert.”” Dort greift er auf die alten Proportions-
figuren eines Serlio zuriick, der am Ende seines ersten Buches eine “porta



152 Werner Oechslin

Vorlegeblitter zum gothischen A-B-C-Buche, das ist Grundregeln des gothischen Styls fiir
Kiinstler und Werkleute, Frankfurt am Main: Siegmund Schmerber 1890, Tafel 3

d’un tempio” aus dem Quadrat und seinen Diagonalen und den Diagonalen
aus den Hilften bildet.”” Er erwiihnt Vignola und befasst sich mit Scamozzis
Konstruktion der Verjiingung des Siulenschafts.””” Aber er geht iiber die
tiblichen architektonischen Figuren und Themen hinaus und wendet sich —
stets die geschichtlichen Grundlagen beriicksichtigend — den komplexeren
Figuren zu. Er vertieft sich in Descartes Hyperbel-Konstruktion, in die als
Erfindung des Nicomedes aufgefasste Konchoide und in die bis auf Diirer
zuriickgefiihrte und von Etienne Pascal ‘neu erfundene’ Limagon. Naber
betonte diesbeziiglich, dass gerade die so anspruchsvoll und kunstvoll sich
gebende — und zu Nabers Leidwesen neuerlich aus der Elementargeometrie
verbannte — Limagon durchaus in einem Zuge gezeichnet werden kann. Sie
kénnte somit jederzeit und ohne gréssere Probleme Anwendung finden.'”
Naber wie de Groot sind bemiiht, den historischen Kontext und damit die

konkreten — architektonischen — Anwendungen der geometrischen Figuren



(GOD WERKT GEOMETRISCH

183

ins richtige Licht zu riicken. In Vormbarmonie listet de Groot eingangs die
moglichen, mathematisch fassbaren Grundbegriffe auf: Formen der Gleich-
heit und Gleichférmigkeit, Zentralitit und Konzentritit, Symmetrie und
auch Richtung und Eurythmie. Mit letzteren gelangt er zu den — kaum je
anderswo wirklich bemerkten — einschligigen Ausfiihrungen Gottfried Sem-
pers, des Lehrers von Berlage, mit dessen Ausserungen in Der Stil er sich in
der Folge auseinandersetzt."”

Die verschiedenen Linien und Formen verfiigen alle iiber ihre spe-
zifische Ausprigung und ihren spezifischen Charakter (“een karakter in
zichself”).”™ Das begriindet sein Interesse auch an ‘schwierigen’ mathe-
matischen Figuren. Und natiirlich verldsst er damit den iiblichen Rahmen
mathematischer Kenntnisse von Architekten. Die franzésischen Mathema-
tiker des 17.Jahrhunderts haben es de Groot ganz besonders angetan. Spiit,
1926, kommt er auf Pascals Beobachtungen zu den Gesetzmissigkeiten eines
Sechsecks zu sprechen, dessen sich gegeniiber liegenden, verlingerten Seiten

1 Er verbindet das mit den

sich in Schnittpunkten auf einer Linie treffen.
weiterfithrenden Beobachtungen von Charles-Julien Brianchon und baut
darauf das auf, was er selbstbewusst als “Ma Théorie du Contre-Point”, “My
Theory of Counterpoint” und der Betonung “c’est une découverte de moi”
vorstellt."™ De Groots ‘Entdeckung’ besteht nun darin, dass auf diese Weise
geschlossene Figuren gebildet werden konnen, die weit iiber die iiblichen
einfacheren, symmetrischen Figuren hinausreichen und eben doch regelhaft
sind. Natiirlich steht er damit in einer mathematischen Tradition, in der die
gegebenen geometrischen Figuren strikt gemiss ihrer eigenen Eigenschaf-
ten, aus der ihnen innewohnenden Gesetzmissigkeit weiterentwickelt wer-
den, so wie das Brianchon etwa mit der folgenden Formulierung umschreibt:
“Dans la description des systemes de lignes, et dans ’exposition de leurs
propriétés, nous aurons constamment en vue le principe de la corrélation
des figures.””™ Auf diese Weise entwickelt de Groot aus den genannten
Sechsecken in Form geschlossener Figuren Siulen oder Laternenpfihle.
De Groot kommentiert dies seinerseits: “De notre temps, nous finissions nos
figures empiriquement hors la symetrie. Moi j’indique les moyens pour ar-
river a finir scientifiquement.”® Er bezieht seine Figurenbildung aber auch,
zuriickverweisend auf Semper, der “Eurythmie” als “geschlossene Symmet-
rie”"® definiert hat, schliesslich auf Vitruvs Begriff der “Diathesis”, welcher
dort fiir “dispositio” steht.””” Dabei wirft er ihm selbstbewusst vor, den grie-
chischen Begriff nicht richtig verstanden zu haben.™ Er iibersetzt dud9eotg

mit: “diametraal-stelling en tegendeeligheid.” Damit favorisiert er



154 Werner Oechslin

seine eigenen Vorstellungen weiterfithrender Figurenbildung, bei der beides,
die flexible Erweiterung der Formgewinnung und andererseits eben auch die
Anwendung der Gesetze — der Proportion — stets gewahrt bleiben, auf dass
den isthetischen Bediirfnissen gleichsam auf ‘systematische’ Weise entspro-
chen werden kann. Das lisst sich miihelos ausweiten auf ‘perspektivische’
Verformungen, etwa mittels deren ein Kreis zur Ellipse wird und dabei die
proportionalen oder auch ‘harmonischen’ Gesetzmissigkeiten nach Mass-
gabe dieser Verformung behilt."™

De Groot stellt seine Uberlegungen in eine Tradition, die die mittelal-
terliche Bauhiitte genauso wie den Schonheitsbegriff von Kant und Hegel

190

umfasst.””” Und man begreift umso mehr, dass es ihm ein Anliegen ist, diesen
Weg geregelter, “wissenschaftlicher”, Figurenbildung zugunsten der Kunst
als seine ureigenste Erfindung darzustellen: “J’indique ici que c’est une
découverte de moi, qu’on peut arriver a faire des figures formant un total
avec des figures fermées et aussi avec des figures en Contre-pointe.”** Die
Akzente liegen beim Wissenschaftlichen, aber auch beim Kiinstlerischen.
Seinem selbstbewussten Insistieren auf dem “arriver a finir scientifique-

”192

ment”'”, geht — stets mit Bezug auf die Bildung geschlossener Figuren — die
Formulierung voran: “Faire un tout bien défini, c’est aussi de I’Art.”**

Nichts kann jedoch dariiber hinwegtiuschen, dass de Groot natiirlich
bei seinen mathematischen Uberzeugungen und ihrer direkten Umsetzung
stehenbleibt. Dies unterscheidet ihn deutlich vom Praktiker Berlage.”* Aber
es hindert ihn nicht, seinerseits an die Konsequenzen seiner theoretischen
Arbeit fiir die kiinstlerische Praxis konsequent weiterzudenken. In dem
im Eigenverlag erschienenen Vormcompositie en Centraliteit (1922) fragt de
Groot: “Ein neuer Stil?” Und er antwortet: “Ja. Ich meinte, dasz ich die
Prinzipien, selbst fiir neue Form-Stille, entwickelt habe.”"” Die spiter durch
J.C. Slebos aufgelegten, die Lehren de Groots unter seinem, Slebos” Namen
zusammenfassenden Grondslagen voor Aesthetiek en Stijl stellen Berlage und de
Groot 1939 a posteriori in Harmonie und Synthese dar; dort wird Berlage
gar als Schiiler de Groots vorgestellt.”

Aber im Kleingedruckten liest man zu de Groot gleichfalls: “T’hrough the
false notions and in default of aesthetic development in his time his works
could little be understood by the younger generation.”"”” Es scheint so, dass
die wissenschaftliche Untermauerung der Formbildung noch stirker trennt
als jede noch so ‘mystifizierende’ Deutung. Auch Slebos’ “Beauty is not

27198

chance, but Law”", wirkt trotzig, sosehr sich dies einer langen Reihe von

Urteilen nahtlos anschliesst.



GOD WERKT GEOMETRISCH 155

Pl 18
Sameatangen volgens min opvatting van geheel ea deelen en van mee
talluaters, Brianchon en Paseal bl 66 Mllustes i -

Banurters en uderdeclen

“Ballusters en onderdeelen.”, in: Jan Hessel de Groot, Vormcompositie. Contrapunt, Bussum:
Van Wetter & Co 1926, Fig. 16, S. 28

Jan Hessel de Groot, Vormcompositie en Centraliteit, Amsterdam (1922), Umschlag

Man verlisst sich nicht gern auf mathematisch anspruchsvolle Gesetze,
sondern sucht in der konkreten Erfahrung das Verstindnis. Auch Schoen-
maekers gibt die konkrete Konstruktion seiner Figuren an; nur ist es bei
ihm eben das einfache ‘Girtneroval’, mit dem aber gleichwohl jeder Punkt
der Linie seinen mathematisch richtigen Punkt findet."”” Naber wiederum
zitiert eine Ubersetzung des aristoteliscnen “mowivres yao ywdoxovow™:
“Man versteht eigentlich nur das, was man selber geschaffen.”*
Er bezieht sich damit auf alte Einsichten, gemiss denen man sich sosehr
in die Dinge hineinarbeiten miisse, “wie es der Entdecker getan”. Zuriick
bei Pythagoras meint er — diesmal mit Bezug auf Cantor —, es sei wohl jene
Wissenschaft am weitesten fortgeschritten, “bei der zugleicherzeit das
‘dass’ und das ‘warum’ begriffen werde.”*

Diesem Anspruch stellen sich alle, die auf der erneuerten Grundlage
der Mathematik eine verbindliche, auf einer “prinzipiellen Methode” ba-
sierende Architektur anstreben, Berlage wie — auf unterschiedliche Weise —
de Groot. Man stellt sich der Frage der Methode, aber eben auch, und

noch mehr derjenigen der Wahrheit. Schon anlisslich der so-Jahrfeier der



156 Werner Oechslin

Fig. 65. Eokele variaties op het schems i i

ing.imec s Doel Kumoen & Bgun - th
A few variations on the scheme of fig. 63 &

According w the “Purpose™ the figures ean

Pag. 10 4 pag, 11

J.C. Slebos, “Enkele variaties op het schema van figuur 63.” (S. 68), in: id., Grondslagen voor
Aesthetiek en Stijl. Fundamentals of Aesthetics and Style, Amsterdam:
N.V. Wed. J. Ahrend & Zoon 1939, S. 70

Centralitit, Perspektive und Proportionsreihen, in: Jan Hessel de Groot,

Vormcompositie en Centraliteit, Amsterdam (1922), S. 12

Genossenschaft “Architectura & Amicitia” im Jahre 1905 zog sich dieser
hohe Anspruch mitsamt der Riickbindung an die Erfahrung wie ein roter
Faden durch die Reden Berlages, Cuypers und de Groots. Der Mensch,
der den ersten Zirkel gefithrt hat, habe diesen nicht erfunden, sondern eine
Form wahrgenommen, die es schon immer gab. So verhalte es sich auch bei
den Dreiecken, fahrt Cuypers fort: “Dat bij ee gelijkzijdigen driehoek alle
drie de hoeken gelijk zijn is geene uitvinding maar eene eigenschap verbon-
den aan den geometrischen vorm en opgemerkt door den mensch.”*” Form
weise aber auch einen geistigen Bestandteil auf, der sich nicht allein aus der
Praxis erkliren lasse, meint de Groot, und fiigt hinzu: “Waarheid en goed-
heid waren toch ook van geestelijken aard; maar door onze opvatting werden
die betrokken op constructie en gebruiksdoel, die allen door ervaring gekend
werden!”*” So wird die Welt umfassend angegangen. Es hat alles seine Ord-
nung, die religiose, die geistige, die mathematische und die architektonische.
Es fiigt sich alles ein in das Ganze des pythagoriischen “God werkt geome-

trisch”.



GOD WERKT GEOMETRISCH 157

H.Th. Wijdeveld, Cultuur en Kunst. Verzamelde Opstellen 1917-1920,
Amsterdam: De Spieghel 1929, Umschlag

5.
EriLoc

“Sie finden ein ganz intellektuelles, vorsitzliches Verhiltnis zur Form;
dafiir ein sehr wenig intellektuelles zum Gedankeninhalt.”

Robert Musil, Rede zur Rilke-Feier in Berlin am 16. fanuar 1927,
Berlin [1927], S. 8

Selten ist man im architektonischen Umfeld so weitliufig und kenntnisreich
der mathematischen Tradition der Figurenbildung nachgegangen, wie dies



158 Werner Oechslin

bei Berlage und insbesondere bei de Groot festzustellen ist. Letzterer hat
dabei die Aufnahmefihigkeit des Architekten wohl arg strapaziert.”* Der
Architekt ist es meist gewohnt, sich mit allgemeinen ‘platonischen’ Uber-
zeugungen zufriedenzugeben, oder aber sich ausschliesslich auf praktische
Entwurfsmethoden zu konzentrieren. So lautet das Vorurteil. Aber im
Wereldbouw findet alles wieder seinen Platz. Schoenmaekers und de Groot
teilen iibrigens mit der Begeisterung fiir Figur und Geometrie auch das
gemeinsame Interesse an dynamischen, ‘prospektivischen’, letztlich auf die
Welt ausgerichteten Vorstellungen. Der Beweis “van der praktijk dezer
denkmethode”* ist Schoenmaekers in Meensch en Natuur (1913) genauso
ein Anliegen, wie in Het Nieuwe Wereldbeeld (1915) der Verweis auf die Em-
pirie im Konkreten und Haptischen*®, ebenso wie in dem immer wieder
unternommenen Versuch einer Ankniipfung an die Erfahrung bei de Groot.
Dem Ideal eines schopferischen, titigen ‘Demiurgen’ niherten sich beide
auf ihre Weise.

“God werkt geometrisch”! Das beinhaltet ein Konvergieren des Geisti-
gen, Mathematischen und der Religion, angeregt und zumindest zeitweilig
durch das theosophische Umfeld. Bleibt die Frage, wieviel Mathematik man
dem Architekten zumuten kann. Bildet das Mathematische eine ‘forma
mentis’, der sich der Architekt — mit allgemeinen Begriffen und Vorstel-
lungen — stets vergewissert; mehr nicht? Begniigt er sich mit Mathematik als
einer “symbolischen Form”? Zu einer einigermassen verbindlichen Antwort
gelangt man erst — ganz im Sinne obiger Untersuchung —, wenn man sich
in die Sache selbst vertieft. Und es tun sich Kluften auf. Es hilt schwer,
mit de Groot den hohen mathematischen Anspriichen zu geniigen, zumal
aus den Zahlen Zahlenreihen und aus den Grundfiguren komplexe Gebilde
werden. Genausowenig vermogen anderswo Le Corbusier und Ozenfant
den mit der Psychophysik erreichten Einsichten zu folgen.*” Sie ersetzen
stattdessen die Dynamik durch Konstanten und proklamieren — auf den
Maler Cézanne gestiitzt — die alt-neue stereometrische Uberzeugung: “Tout
est spheéres et cylindres.””” Man kehrt zu den altbewihrten Grundlagen
der Proportionslehre in ihren einfachsten Formen, zu den ersten Axiomen
der euklidischen Geometrie oder gar zu ‘platonischen’ Platitiiden zuriick,
deren unbestreitbarer Vorteil nun eben just in ihrer Einfachheit liegt. Fiir
Vignola war es erklirtermassen die einfachste Formel, die er mit seiner
“Regola” auffinden wollte. Auch Berlage ging de facto wohl kaum iiber
die dgyptischen Dreiecke Viollet-le-Ducs und die Quadratur de Groots

hinaus.



(GOD WERKT GEOMETRISCH 159

Als andererseits de Groot noch spit mit seiner Kontrapunkt-Theorie
eine dynamische Figurenlehre entwickeln wollte, war der Prozess hin zur
modernen Architektur auf der Grundlage der “formes simples” lingst im
Gange. Damit war die ‘Form’, genauer die Erscheinungsform der moder-
nen Architektur geboren und mit ihr, von Mies van der Rohe friih erkannt,
die Gefahr des Formalismus, einer sinnentleerten Form.*® Darauf, auf die
Form und mittelbar auf den ‘neuen Stil’, war nun alles ausgerichtet. Nicht
nur in der Architektur fiel das auf und fithrte zu kritischen Kommentaren.
“Sie finden ein ganz intellektuelles, vorsitzliches Verhiltnis zur Form; dafir
ein sehr wenig intellektuelles zum Gedankeninhalt.”** Dieses Urteil und
diese Kritik an der sich ankiindigenden inhaltlichen Leere findet sich bei
Robert Musil. 1927, in seiner Rede zur Rilke-Feier in Berlin, wendet er sich
mit dieser Formulierung gegen die deutsche Dichtung “im Ubergang von
der Klassik zur Gegenwart”. Form und Inhalt bleiben zwar die Pole, die
‘autonome’ Kunst sucht ihre Erfiillung, so scheint es, jedoch in erster Linie
in der Form, so auch die Architektur bei ihrem Gang in die bald einmal als
‘klassisch’ idealisierte Moderne.

Die Kunst bleibt sich treu und folgt ihr selbst: der Kunst. Und ihre
Einbettung in den weiteren kulturellen Zusammenhang ersetzt sie bald
einmal durch das, was Banham spiter als die ‘innere Geschichte’, einer
Geschichte der Moderne ‘mit sich selbst’ forderte. Das war der Aus-
gangspunkt unserer Uberlegungen. Nur so ist nachvollziehbar, dass das
Augenmerk so hiufig primir auf die dussere ‘kunstgeschichtliche’ Entwick-
lung von Mondrians Kunst und weniger auf die inneren Beweggriinde fillt.
Natiirlich hatte Mondrian, als er frith im Oktober 1912 in Amsterdam war,
Gelegenheit Braque und Picasso zu studieren, und er setzte sich selbst in
eine kiinstlerische Tradition hin auf dem Weg zur Abstraktion.”"* Ob es aber
richtig sei, den anderen Phinomenen auf dem grossen Bogen religiéser und
mathematischer Anschauungen nur noch eine Nebenrolle zuzugestehen, ist
doch sehr fraglich. Nicht nur der Weg in die Abstraktion - in den Bildenden
Kiinsten wie in der Architektur —, sondern noch mehr die Diskussion um die
Objektivitit und die so oft beanspruchte “objektive Geltung” bedarf an-
derweitiger Vertiefungen, zu denen ein nicht bloss beschreibendes, sondern
‘verstehendes’ Eingehen auf die mathematischen Ansitze und Diskussio-
nen gehort, gerade weil sich hier die Architektur und Kunst nach einer Phase
eindringlicher Beschiftigung bald einmal wieder herausnimmt.

Der mathematische Diskurs ist zu anspruchsvoll. Berlage sucht die
“prinzipielle Methode” und steht in Tat und Wahrheit der Vorstellung



160 Werner Oechslin

der alten Bauhiitte mit ihren scheinbar einfachen auf Dreieck und Quadrat
bezogenen Verfahren oft niher als dem, was de Groot, davon ausgehend
und daran anschliessend, weiterentwickelt. Es ist ja auch nicht zufillig, dass
die moderne Architektur — von den vorbeigehenden, doch eher romantisch
inspirierten expressionistischen Versuchen abgesehen — der einfachen Geo-
metrie, dem damit verbundenen rechten Winkel und den einfachen Kérpern
den Vorzug gibt.

Es findet insofern noch eine ganz andere ‘Verschleierung’ statt, mit der
auf viel grundsitzlichere Art und Weise der Kunst zu ihrem Recht verholfen
werden soll. Soll die ratio die Kunst bestimmen, oder ist es der “lyrisme”
der die Losung bringt? Fiir die Abkehr von der anfinglichen kompromisslo-
sen Suche nach Gesetzmissigkeit im Zeichen des Purismus steht kein ande-
rer mehr als Le Corbusier. Jene Ambivalenz hatte der bereits zitierte Léonce
Rosenberg in Worte gefasst, als er das Diktum der Korrektur der Gefiihle
durch die Regel gemiss Braque (“J’aime la régle qui corrige I’émotion.”) ins
Gegenteil kehrte und ‘humanisierte’: “J’aime le sentiment qui huma-
nise la Regle.”*"”

Dem hatte ausgerechnet Jan Hessel de Groot eine durchaus abweichende
Variante hinzuzufiigen. Der Verstand konne das Gefiihl aufspiiren und im
Wissen darum, was Gefiihl sei, gleichsam kalkulierend einbeziehen: “Doch
het verstand kan trachten het gevoel te achterhalen in zooverre, dat de ver-
stand, wetende wat het gevoel eischt, met het ontwerp reeds bij voorbaat
met dien eisch kan rekening houden.”” “Rekening houden!” Der Traum
der Berechenbarkeit — auch in der Kunst! So fern von Le Corbusiers friither
Uberzeugung, man konne — diesmal auf der Grundlage einer wissenschaft-
lich fundierten Psychologie, der behaupteten Konstanz und der “origine
mécanique de la sensation plastique” — die Wirkung eines Kunstwerkes
voraussehen und entsprechend lenken, ist das auch nicht.”"* Man muss von
der Berechenbarkeit absehen und kann sich gleichwohl einer allgemeinen
Regel versichern! Auch Le Corbusier wollte sich — Berlage vergleichbar —
einer sicheren Methode vergewissern und beschrinkte sich deshalb auf eine

” 215

“mathématique primaire”’”, auf einfache Regeln. Darin scheint das
Potential und die daraus zu entfaltende Freiheit und Virtuositit des Kiinst-
lers, im Umgang mit seinem ‘métier’ und seiner Welt, schliesslich besser
aufgehoben zu sein. Dies verweist darauf, wie der Architekt als Subjekt mit
seinem Gegenstand in einer — lingst historisch gewordenen — Erfahrung
zusammen gebunden ist, und wie virtuos er darauf aufbauend seine Sicht

immer wieder neu zu gestalten hat.””* Dem stehen andererseits die Grenzen



GOD WERKT GEOMETRISCH 161

der Mathematik gegeniiber, die schon der so hiufig zum Mathematiker unter
den Architekten hochstilisierte Guarino Guarini einsah und seinerseits auf
unmissverstindliche Weise in die Schranken wies. Die Sinne geniessen den
Vorrang: “L’Architettura, sebbene dipenda dalla Matematica, nulla meno
ella & un’Arte adulatrice, che non vuole punto per la ragione disgustare il

9217

Senso.

Auf den Ausgleich kommt es an. Und allein schon deshalb ist und bleibt
der Hinweis auf den grosseren kulturellen Zusammenhang fiir unser Ver-
stindnis entscheidend. Das gilt fiir eine so reiche, bewegte und vielfiltige
Situation, wie sie sich in Holland bei Ausbruch der ‘Moderne’ darbietet,
umso mehr. Doch, nicht die Moderne, sondern der “neue Mensch” stand
damals im Zentrum und im Zeichen der ewigen Wiederkehr des Pythagoris-
mus, der sich in der Vorstellung eines “Wereldbouw” kosmisch und geistig
genauso bemerkbar machte, wie in den mathematisch aufgefassten — oder
gar architektonischen — Gestaltungssprinzipien von “richting” oder “cen-
traliteit” oder “gelijkvormigheid”. Auf dem Weg zur Objektivitit, zwischen
ratio und lyrisme, stand das “God werkt geometrisch” wie ein alles vereini-
gendes Gebot und erinnert daran, wie sich religiose, geistige, kiinstlerische,
mathematische und architektonische Sehnsiichte auf vielfiltigste Weise

begegneten und durchdrangen.

1 Die tabula-rasa-Problematik in der modernen Kunst ist zwar — meist auf Grund der ‘Manifeste’
selbst — sattsam bekannt, und doch selten wirklich im grésserem Zusammenhang diskutiert. Vgl.
dazu die in unserem Zusammenhang aufschlussreiche, frithe Beurteilung: Eduard Spranger, Der
Sinn der Voraussetzungslosigkeit in den Geisteswissenschaften (1929), Darmstadt 1963.

2 So insbesondere auch: Marty Bax, Het web der schepping, Theosofie en Kunst in Nederland van Lau-
weriks tot Mondrian, Amsterdam 2006; vgl. dazu die Rezension von Helmut Zander in: Journal
fiir Kunstgeschichte 10 (2006), Heft 4, S. 395-398, in der allerdings die Beschrinkung auf einen
theosophischen Blickwinkel kritisiert wird. (Diese vorziigliche Dokumentation und Analyse lag
bei der ersten Fassung dieses Aufsatzes noch nicht vor und hiitte vielleicht die Akzente hier und
dort etwas anders setzen lassen).

3 Diese Formel entspricht einer programmatischen Forderung, die im ‘Manifest’ der Brutalisten
erhoben wurde. Vgl. Reyner Banham, “The New Brutalism”, in: The Architectural Review 118
(1955), Heft 708, S. 355ff.: S. 356.

4 Vgl. Yve-Alain Bois/Joop Joosten/Angelica Zander Rudenstine/Hans Janssen, Piet Mondrian
18721944, Boston/New York/Toronto/London 1994/95, S. xvii (“Introduction”).

5 Soauch in der vorziiglichen Arbeit: Els Hoek, “Piet Mondrian”, in: De Stijl — The Formative Years
1917-1922, Cambridge Mass./London 1986 (1982), S. 30ff.: S. 48 und 49. Hier ist auch die
zeitweilige Absicht, Schoenmaekers fiir eine Mitarbeit an der Zeitschrift De Stij/ zu gewinnen,
und der Ende 1917/anfangs 1918 erfolgte Verzicht dokumentiert. Dass Mondrian auch unab-



7

10

II

12

I3
T
15
16

17

18

19

20

21

22

23

24

162 Werner Oechslin

hingig von Schoenmaekers mit entsprechendem Gedankengut vertraut war, bestirkt nur die
hier vertretene These einer damals breiten Wirksamkeit solchen Gedankenguts. — Zu Mon-
drian/Schoenmaekers vgl. jetzt auch: Bax, Het web der schepping, op.cit. (wie Anm. 2), S. 264ff.,
sowie die weitere Diskussion unten.

Diese erstaunliche Einschitzung findet sich iiberraschenderweise bei: Yve-Alain Bois, “The Icon-
oclast”, in: Bois, Piet Mondrian, op.cit. (wie Anm. 4), S. 313ff.: S. 320f.: “... since practically
nothing in this voluminous work [=Blavatskys The Secret Doctrine] [...] seems directly related
to Mondrian’s art (except for a handful of works in 1910-1911).” Yve-Alain Blois nennt Blavats-
kys Werke “the torrent ... of writings” und geht soweit, “Neo-Plasticism” als “profound
resistance ... to theosophy and symbolism” zu begreifen.

Vgl. Werner Hegemann, “Aus der Amsterdamer Schreckenskammer”, in: Wasmuths Monatshefte
fiir Architektur (1925), S. 147ff. - Vgl. Werner Oechslin, “Die Tabuisierung des russischen Bei-
trags zur modernen Architektur”, in: id., Moderne Entwerfen, Koln 1999, S. 269ff.

Vgl. Sigfried Giedion, Space, Time and Architecture the growth of a new tradition, Cambridge 1941,
S. 231. - Dort (S. 230) wird in einem Satz auch Cuypers erwihnt und mit der Klassifizierung
“mild eclecticism” bedacht.

Id., S. 238.

Man vergleiche das Kapitel “Berlage and the modern style”, in: Pieter Singelenberg, H.P. Berlage.
Idea and Style, Utrecht 1972, S. 146ff.

Vegl. Giedion, Space, Time and Architecture, op.cit. (wie Anm. 8), S. 360f. — Zuvor (S. 336) wird das
Interesse von De Stijl an der “absoluten Form” noch zusitzlich gegen F.L. Wright dadurch abge-
grenzt, als hier der Zusammenhang mit Ornament (“not for ornamentation”) ausgeschlossen wird.
Vgl. Reyner Banham, Age of the Masters, New York 1975 (1962), S. 2f.: Mies, Gropius, Wright
und Le Corbusier — im Text (S. 3) erginzt um Neutra — erscheinen als die “father-figures”. Oud,
1932 noch mit von der Partie, und insgesamt der hollindische Einfluss wird bei Banham deut-
lich zuriickgestuft: “... he was one of the first to resign. Drifting further and further away from
his fellow modernists, he died, ignored or execrated in 1963.”, S. 34.

Id., S. 66.

Id., S. 68.

Vgl. Henry-Russell Hitchcock, 7.-7.P. Oud, Paris: Cahiers d’Art 1931, 0.S.

Vgl. Banham, Age of the Masters, op.cit. (wie Anm. 12), S. 34.

Vgl. Helen Searing, “Henry-Russell Hitchcock and Dutch Architecture”, in: Frank Salmon
(Hg.) Summerson and Hitchcock: Centenary Essays on Architectural Historiography (=Studies in
British Art 16), New Haven & London 2006, S. 243-262: S. 247.

Vgl. Hans Ludwig Jafté, de Stijl / 1917-1931. The Dutch contribution to modern art, Amsterdam
[1956].

Vgl. Reyner Banham, Theory and Design in the First Machine Age, London [1960], 1962, S. 150. —
Hier in Anlehnung an Jaffé (vgl. unten).

Id., S. 148f.

Vegl. id., “The New Brutalism”, in: The Architectural Review 118 (1955, Dezember), Heft 708,
S. 355-361: hier S. 356.

Vgl. Werner Oechslin, ““Neo-Brutalismus’ — Moderne zwischen Stil, Geschichte und Kunstge-
schichte: ‘une architecture autre’, in: Kolloguium zu Ebren von O.M. Ungers 1995 (im Erscheinen/
noch unpubliziert).

Vgl. dazu: Oechslin, Die Tabuisierung des russischen Beitrages, op.cit. (wie Anm. 7), S. 269-291;
zuvor abgedruckt in: J. Christoph Biirkle (Hg.), E! Lissitzky. Der Traum vom Wolkenbiigel, Ziirich
1991, S. 9—30.

Vgl. Le Corbusier, Modulor I, Boulogne o.]., S. 26ff.



25

26

27
28

29

30

31

32

33

34

35

36

37
38
39
40

41
42
43
44
45

GOD WERKT GEOMETRISCH 163

Vgl. P. Fauré, Le Canon et Le Sentiment des Proportions dans PArchitecture Moderne ... Systéme ap-
prouvé par 'Académie des Beaux-Arts, Paris o.]. — Dieses repriasentative Werk, das seinerseits u.a.
bei Viollet-le-Duc (und den von Dieulafoy nachgemessenen Dreiecken) anschliesst und auch
(iiber Vitets Monographie zu Noyon, 1845) auf die Wiederentdeckung der Zeugnisse deutscher
Bauhiitten Bezug nimmyt, scheint in der einschligigen Forschung iibersehen worden zu sein.
Vgl. dazu: Werner Oechslin, “Musik und Harmonie: Universalien der Architektur. Versuche der
Anniherung”, in: Daidalos (1985), Heft 17, S. 58-73: S. 61f.

Vgl. Le Corbusier, Modulor I, op.cit. (wie Anm. 24), S. 26.

Vgl. Nic H.M. Tummers, 7. L. Mathieu Lauweriks. Zijn werk en zijn invioed. Op architectuur en
vormgewing rond 1910: “De Hagener Impuls”, Hilversum 1968; id., “J.L. Mathieu Lauweriks, Arte
Creator des Hagener Impulses”, in: Der westdeutsche Impuls 1900-1914. Die Folkwang-Idee des
Karl Ernst Osthaus, Hagen 1984, S. 149-180.

Dass gemiiss der iiblichen “Typologie’ der (fiihrenden) Kulturnationen eine kleinere Nation in
einer allgemeinen Betrachtungsweise kaum Platz findet, tiberrascht nicht. Vgl. unten zur Dis-
kussion der ‘Dutchness’.

Vgl. Hendrik Petrus Berlage, Grundlagen & Entwicklung der Architektur. Vier Vortriige gebalten im
Kunstgewerbemuseum zu Ziirich, Rotterdam [1908], S. 56. — Der Namenszug “Adolf Meyer Dues-
seldorf” erscheint innerhalb des reproduzierten Projektes, wihrend die Legende lautet: “Ent-
wurf eines Schiilers der Kunstgewerbeschule in Diisseldorf”.

So der Untertitel in: Annemarie Jaeggi, Adolf Meyer. Der zweite Mann. Ein Architekt im Schatten
von Walter Gropius, Berlin 1994.

Vgl. Herbert Bayer/Walter Gropius/Ise Gropius (Hg.), Baubaus 1919-1928, New York: The
Museum of Modern Art 1938, S. (21).

Ibid. — Bei der Auflistung der Lehrer (“Who were the teachers?”, id., S. 20) findet sich noch der
schwarze Balken, mit dem dort ein Name — vor dem Datum 1920 — getilgt wurde, wohl derje-
nige des 1920 als Meister ans Bauhaus berufene Georg Muche. In den “Biographical Notes” (id.,
S. 220f.) der New Yorker Publikation von 1938 fehlen die Angaben zu Meyer, Schreyer und
Muche. Der ‘schwarze Balken’ auf S. 20 lisst als offensichtliche, nicht zu Ende gefiihrte Korrek-
tur erkennen, dass hier kaum ein Zufall im Spiel war.

Vgl. De Stijl (1924, 8. Jahrgang), Heft 6/7, S. 73 und Abbildungen; dort auch das Manifest “Tot
een Beeldende Architectur”, ibid., S. 78-83.

Vgl. Harry Scheibe, “Die Athmosphire der neuen Architektur”, in: Die Form 1 (1925/26),
S.329-313, Anm.1, S. 329.

Vgl. Nic Tummers, Lauweriks, Arte Creator des Hagener Impulses, op.cit. (wie Anm. 28),
S. 140ff.: S. 163f.

Vgl. Berlage, Grundlagen & Entwicklung der Architektur, op.cit. (wie Anm. 30), S. 56.

Id., S. s55.

Id., S. 57.

Vgl. Alain Petit, “Le retour éternel et ’avenir eschatologique dans le Pythagorisme ancien”, in:
L'Avenir. Actes du XXIl.e Congrés de PAssociation des Sociétés de Philosophie de langue frangaise,
[Athénes 1986], Paris 1987, S. 331-335.

Vgl. unten.

Vgl. Hendrik Petrus Berlage, Een drietal lezingen in Amerika gebouden, Rotterdam 19r12.

1d., S. 2.

Vgl. unten.

Vgl. Le Corbusier, Vers une architecture, Paris [1923], zweite Ausgabe 1924, S. vii: “Esthétique de
I'Ingénieur, Architecture, deux choses solidaires, consécutives, I'une en plein épanouissement,

l’autre en pénible régression.”



46

47
48
49

50
51
52
53
54

55
56

57
58

59

60

61

62

63

64

65

66
67

68

70

164 Werner Oechslin

Vgl. Vincent Huidobro, “La Création pure. Propos d’esthétique”, in: L’Esprit Nouveau 7 [1920],
S.769-776, S. 774.

Id., S. 776.

Vgl. Manifest I von ‘Der Stil’, 1918, in: De Stij/ (1918, 2. Jahrgang, November), Heft 1, S. 4.
Id., S. 5: “Historisch begint deze verslapping reeds met de Renaissance ...”. Das Thema der Er-
mattung und Ermiidung findet sich schon zwischen Géller und Wélfflin kontrovers diskudert.
Noch hirter geht Berlage mit der “Neo-Renaissancebewegung” ins Gericht. In Gedanken iiber
Stil in der Baukunst, Leipzig 1905, S. 41, finden sich die bei Scheffler geborgten Worte “ein
Verzweiflungsakt, eine geniale Impotenz”. Hier und anderswo zeigt Berlage Miihe, seinen hoch-
geschitzten Lehrer Semper von dieser herben Kritik auszunehmen.

1d., S. 5.

Vgl. Berlage, Gedanken iiber Stil in der Baukunst, op.cit. (wie Anm. 49), S. 47.

Ibid.

Id., S. 47.

Id., S. 47.

Id., S. 46.

Id., S. 47.

Vgl. id., Een drietal lezingen in Amerika gehouden, op.cit. (wie Anm. 42), S. 7.

Vgl. Willem Otterspeer, Bolland. Een Biografie, Amsterdam 1996.

Bollands religionsphilosophischen Ausserungen und Schriften gesammelt in: G.W. Wolthuis,
Wijsbegeerte van den Godsdienst bewerkt naar Dictaten, Geschiften en Brieven van G.7.PJ. Bolland,
Leiden 1923.

Vgl. dazu insbesondere: G.J.PJ. Bolland, Alte Vernunft und neuer Verstand, oder der Unterschied im
Princip zwischen Hegel und E.v. Hartmann. Ein Versuch zur Anregung neuer Hegelstudien, Leiden 19o2.
Vgl. id., Georg Wilh. Friedr. Hegel’s Encyklopidie der Philosophischen Wissenschaften im Grundrisse
mit den Zusitzen aus den Collegien und einigen Anmerkungen zur Erliuterung, Verteidigung oder
Berichtigung fiir den akademischen Gebrauch berausgegeben, Leiden 1906, S. xxxviff.

Vgl. id., het Schoone en de Kunst, Amsterdam 19o6 (hier zitiert nach der Ausgabe Amsterdam
1925, mit den Erginzungen fiir eine geplante Neuausgabe ‘Leiden 1908’) S. 64: “Schoon-
heidszin is nog niet eens godsdienstig ...”

Vgl. id., De Ruimtevoorstellingen, Voordracht, gehouden den 12" September 1889, in de Directie-ver-
gadering der Koninklijke Natuurkundige Vereeniging van Nederlandsch-Indié, 0.0. [1898].

Id., De Theosophie in Christendom en Jodendom:. Eene nieuwe bijdrage tot verduidelijking van den oorsprong
des christendoms, Leiden 1910. — Die Darstellung beginnt bezeichnenderweise mit einer Analyse
des Begriffs ‘Gefiih]” und am Ende (S. g1) steht die Option der Vorstellung von Weisheit.

Vgl. id., Schelling, Hegel, Fechner en de nienwere theosophie. Eene geschiedkundige voor- en inlichting,
Leiden 1910.

Id., S. g4f.

Vegl. id., Aanschonwing en Verstand. Gedachten over Continua & Discreta in Wiskunde en Bewegingsleer,
Leiden 1897.

Id., S. 134f.

Vgl. dazu: K.J. Pen, Quver het onderscheid tusschen de Wetenschap van Hegel en de Wijsheid van Bolland,
Leiden 1915.

Vgl. die Einfithrung zu: Bolland, Alte Vernunft neuer Verstand, op.cit. (wie Anm. 60), S. 5ff. —
Bolland zitiert hier Herbart (“Die Lehre der Hegel’sche Schule ist Empirismus”) beispielsweise
gegen einen von Kurt Lasswitz und Paulsen - “in vélliger Hegellosigkeit” — behaupteten Deduk-

tionismus.



71
72

73

74

75

76
77

78

79
8o

81
82

83
84
85
86
87
88

Q0

Q2

93

94
95

96
97

98

99

GOD WERKT GEOMETRISCH 165

Vgl. unten.

Vgl. dazu: K.J. Pen, Over het onderscheid tusschen de Wetenschap van Hegel en de Wijsheid van
Bolland, op.cit. (wie Anm. 69), S. 134f.

Vgl. G.J.PJ. Bolland, De Natuur. Proeve van centraliteit der wetenschap, Leiden 1908. — Ein direkter
Bezug zur mathematisch aufgefassten “centraliteit” bei de Groot (vgl. unten) lisst sich natiirlich
nicht aufzeigen.

Vgl. dazu die Darstellungen zu PJ.H. Cuypers, insbesondere von Jan Bank und Jan de Maeyer,
in: Hetty Berens (Hg.), P.7. H. Cuypers (1827-1921), The Complete Works, Rotterdam 2007, S. 31ff.
und S. 43ff.

Vgl. oben (Einleitung); jene Zuweisung in die Peripherie (zusammen mit der Schweiz und den
skandinavischen Lindern) — aus dem Blickwinkel der ‘grossen’ Kulturnationen - spielte nach
1945 noch einmal eine besondere Rolle.

Vgl. Karl Scheffler, Konventionen der Kunst. Aphoristisch, Leipzig 1904, S. 34-

Vgl. Henk de Jager, “Een pelgrim naar het mysterie”, in: Nic Tummers u.a. (Hg.), Het beel-
dende denken. Leven en werk van Mathieu Schoenmaekers, Baarn 1992, S. 11ff.: insbesondere
S. 31ff.

Vgl. Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, Het Geloof van den Nieuwen Mensch, Baarn [1907].
Id., S. 162.

Id., S. 5.

Vgl. Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra. Ein Buch fiir Alle und Keinen, Leipzig 1893,
Zweite Auflage, S. 413ff.

Id., S. g15.

Vgl. id,, S. g419.

Vgl. Schoenmaekers, Het Geloof, op.cit. (wie Anm. 78), S. 165.

Id., S. 58ff.

Id., S. 6o.

Vgl. Nietzsche, Also sprach Zarathustra, op.cit. (wie Anm. 81), S. 13. - Vgl. id.: S. 33ff. (“Von den
Lehrstiihlen der Tugend”), S. 45ff. (“Von den Freuden- und Leidenschaften”).

Vgl. Schoenmaekers, Het Geloof, op.cit. (wie Anm. 78), S. 165.

Id., S. 58.

Vgl. Maurice Maeterlinck, Weisheit und Schicksal, dritte verbesserte Auflage, Leipzig 1904,
S. 175. — Es ist bemerkenswert, dass Maurice Maeterlincks Schriften von Eugen Diederichs
deutsch verlegt wurden.

Vgl. oben.

Vgl. Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, Christosophie. De Eeredienst van de lzal, Amsterdam
1911, S. 180ff.

Vgl. Hendrik Petrus Berlage, De Ontwikkeling der Moderne Bouwkunst in Holland. Voordracht ge-
bouden in de Sorbonne te Parijs, Amsterdam 1925, S. 6.

1d., S. zo.

Vgl. Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, Het Geloof van den Niewwen Mensch. Vierde Druk naar
gebeel omgewerkt Handschrift, Amsterdam [1914], S. vi.

Id,S. v.

Man vergleiche die Passagen aus dem Kapitel “De Koningsmensch” (S. 110) mit der entspre-
chenden Stelle der Ausgabe von 1907 (S. 170), wo diese Namen noch erscheinen.

Hier nach der deutschen Ausgabe in der Reihe der Bauhausbiicher: ].J. Oud, Hollindische Architek-
tur, [=Bauhausbuch 10], Neue Bauhausbiicher, Mainz 1976, S. 12.

Vgl. oben.



IOI

02

103

o4

105

106

107

ro8
109
10
11
12

113

114

115

116

LL7

118
119

I[20

[21

[22

166 Werner Qechslin

Vgl. dazu: Susanne Deicher, Piet Mondrian. Protestantismus und Modernitit, Berlin 1995; und na-
tiirlich lingst zuvor grundsitzlich: Hans Ludwig Jaffé, de Stijl 1917-1931, the Dutch contribution to
modern art, Amsterdam 1956, S. 84f.

Jaffé (de Stijl, op.cit. [wie Anm. 100], S. 84) zitiert van Doesburg mit dem Begriff “iconoclasm” —
aber eigentlich “beeldenstorm”! — aus dem Aufsatz, der ihm auch das Hauptargument fiir die
‘Protestantismus-These’ liefert: vgl. Theo van Doesburg, “Denken — Aanschouwen — Beelden”, in:
De Stijl (1918, 2. Jahrgang, Dezember), Heft 2, S. 23f.

Hier zitiert nach der deutschen Ausgabe: H.L.C. Jaffé, De Stijl 1917-1931. Der niederlindische Bei-
trag zur modernen Kunst (=Bauwelt Fundamente 7), Berlin/Frankfurt/Wien 1965, S. 96f.

Vgl. Jaffé, de Stijl, op.cit. (wie Anm. 100), S. 84.

Kermit Swiler Champa (Mondrian Studies, Chicago/London 1985, S. 37) spricht von einer “incon-
trovertible Dutchness” Mondrians.

Ibid.: “Mondrian seems to have had no difficulty remaining artistically French, probably (one sus-
pects) because his Frenchness already contained such a strong and productive component of his
own preexistent Dutchness.”

Man denke nur an Rathenaus “Vier Nationen” (in: Walther Rathenau, Reflexionen, Leipzig 1908,
S. 118ff.) Zu den ‘anderen Typisierungen’ gehort das auch hier (vgl. unten) bemiihte Nord-Sid-
gefille kultureller Betrachtung und Einordnung.

So bei: Deicher, Piet Mondrian. Protestantismus und Modernitit, op.cit. (wie Anm. 100), S. 28ff.
Vgl. dazu die Rezension von Regine Prange in: Kunstchronik 50 (1997), S. 132ff., sowie die neueren
Hinweise von Helmut Zander (Rezension zu: Marty Bax, Het web der schepping, op.cit, [wie
Anm. 2], in: Journal fiir Kunstgeschichte 19 (2006), Heft 4, S. 395ff.: S. 397, Anm. 3. Dort die zutref-
fende Bemerkung: “Die osmotischen Bezichungen zwischen Protestantismus, Katholizismus und
theosophischer Kunst sind noch kaum erforscht.”

Vgl. Karl Scheffler, Holland, Leipzig 1930, S. 30f.

Vgl. Jaffé, de Stijl, op.cit. (wie Anm. 100), S. 85.

vgl. Bax, Het web der schepping, op.cit. (wie Anm. 2).

Vgl. Jaffé, de Stijl, op.cit. (wie Anm. 100), S. 54ff. (vgl. oben / Einleitung).

Id; S. 61.

Id., S. 83. — Diese Linie weiterverfolgt bei: Deicher, Piet Mondrian. Protestantismus und Moder-
nitit, op.cit. (wie Anm. 100), S. 20ff. — Zu Kuyper: Jeroen Koch, Abrabam Kuyper, een biografie,
Amsterdam 2006.

Vgl. jetzt: Bax, Het web der schepping, op.cit. (wie Anm. 2), S. 264ff. (zu Mondrians theoso-
phischen Grundlagen).

Vgl. de Jager, Een pelgrim naar het mysterie, in: Tummers, Het beeldende denken, op.cit. (wie
Anm. 77), S. 11ff.; Hendrik G. Matthes, Eenheid en verscheidenheid, ibid., S. 49ff.

Vgl. Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, Mensch en Natuur. Een Mystische Levensbeschouwing,
Bussum 1913, S. 98.

Id., S. 34. - vgl. Bax, Het web der schepping, op.cit. (wie Anm. 2), S. 288, Anm. 249, zu den ‘Parallelen’
in der Auffassung der Horizontalen und Vertikalen bei Schoenmaekers, Mondrian und van Doesburg.
Id., S. 15ff.

Id., “Voorwoord”.

Id., S. 94.

Vgl. dazu (mit Bezug auf Mondrian) die Diskussion in: Matthes, Eenheid en verscheidenheid,
op.cit. (wie Anm. 115), S. 110ff. (Kapitel “De absolute relatie”).

Vgl. Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, “Introduction a la Philosophie Sacrée, Introductio ad
Philosophiam Sacram”, in: Hommes. Revue de Philosophie et d’Esthétique 1 (1927, Octobre), Heft 4.



123

124
125
126

127
128

129
130

131

132

133

134

135
136

137
138

139

140

141

142
143

144
145

GOD WERKT GEOMETRISCH 167

Id., “Avant-Propos*, S. 224.

Vgl. Léonce Rosenberg, “Parlons Peinture ...”, in: L’Esprit Nounvean 5 [1920), S. 578ff.: S. 578.
Vgl. Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, De Wereldbouw, Bussum 1926, S. 115.

Das Motto “Onze godsdienst es een aardsche godsdienst”, aus “Het geloof”, in: Hendrik Petrus
Berlage, Een drietal lezingen in Amerika gebouden, Rotterdam 1912, S. 2.

Vgl. Georges Vantongerloo, L’Art et son Avenir, Antwerpen 1924, S. 39.

Vgl. Amedée Ozenfant, Art, Paris 1928, S. 246ff. (“Constantes”) und S. 252ff. (“Modes”).

Vgl. Le Corbusier, “Tracés Régulateurs”, in: L’Architecture Vivante [1929], S. 13ff.: S. 13.

Ibid.

Vgl. oben.

Vgl. Cees Zoon, “Auf dem Wege zu einer monumentalen ‘Nieuwe Kunst’ — Die Proportionslehre und
Entwurfstheorie von J.L.. Mathieu Lauweriks”, in: Masssystem und Raumbkunst. Das Werk des Architekten,
Pidagogen und Raumgestalters 7.L.M. Lauweriks [Kat.], Krefeld/Hagen/Rotterdam 1987/88, S. 33ff.
Id., S. 42. - Der Originalwortlaut des Briefes jetzt bei: Bax, Het web der schepping, op.cit. (wie
Anm. 2), S. 473f.

Cees Zoon (Nieuwe Kunst, op.cit. [wie Anm. 132], S. 41f.) betont den Wandel der Auffassung
Lauweriks zu diesem Zeitpunkt, der Befirwortung einer offenen, undogmatischen Regelauffas-
sung gegentiber den vorausgegangenen Gleichsetzungen mit kosmischen Gesetzen.

Vitruy, I, 1, 1.

Vgl. I Dieci Libri dell’Architettura di M.Vitruvio Tradutti et Commentati da Monsignor Barbaro ...,
Venezia 1556, S. 10. — Vgl. Werner Oechslin, “Geometrie und Linie. Die Vitruvianische ‘Wissen-
schaft’ von der Architekturzeichnung”, in: Dazdalos (1981), Heft 1, S. 20ff.

Vitruy, I, I, 3 und 4.

Was nicht bedeutet, dass gerade diese Tradition immer wieder — aus Motiven von Modernitits-
und Neuheitsvorzug — tibersehen und vergessen wurde!

Dass wird auch im De Stijl-Umfeld von Bedeutung sein, wobei die Grenzen natiirlich nicht streng
zwischen den kiinstlerischen Ausdrucksformen oder Kategorien verlaufen. Insofern ist der Hin-
weis auf die unterschiedliche Einschitzung der Bedeutung der Mathematik bei Mondrian respek-
tive van Doesburg und Huszar aufschlussreich (vgl. Hoek, Piet Mondrian, op.cit. [wie Anm. 5],
S. 59; dort der Verweis auf den Brief Mondrians an van Doesburg vom 13. Juni 1913, in dem die
Andersartigkeit der Kunst gegeniiber der Mathematik betont wird).

Vgl. dazu insbesondere: Mathieu Hubert Joseph Schoenmackers, Beginselen der beeldende Wis-
kunde, Bussum 1916, S. 33.

Natiirlich geht auch Berlage von den “Gestaltungsgesetzen im ganzen Universum mathematischer
Natur” aus, weshalb “auch ein Kunstwerk in Uebereinstimmung damit nach mathematischen
Gesetzen gestaltet sein” soll, was Berlage prizisiert: “d.h. was das Korperliche anbelangt, nach
stereometrischen, und was die Fliache anbelangt, nach geometrischen”: vgl. Berlage, Grundlagen
& Entwicklung der Architektur, op.cit. (wie Anm. 30), S. 6.

Id, S. 45.

Auch hier liessen sich Parallelen zu Mondrian aufzeigen, der ja in dem bei Léonce Rosenberg
publizierten Manifest Le Néo-Plasticisme (Paris 1920, S. 5) von der “intériorisation la plus appro-
fondie de I'extérieure” und andererseits der “extériorisation la plus pure de I'intérieur” spricht,
um so die Prisenz des Universalen in der “expression plastique” zu garantieren.

Berlage, Grundlagen & Entwicklung der Architektur, op.cit. (wie Anm. 30), S. 46.

Zu dieser Charakterisierung gemiss Alphons Diepenbrock — und auch generell zur Konfessions-
frage — siehe: Jan Bank, “Cuypers in his Dutch Context”, in: Berens, P.J.H. Cuypers, op.cit. (wie
Anm. 74), S. 31ff.: S. 36.



149

150

151

152

L33

154

155
156

55
158

159

160

161
162

168 Werner Oechslin

Vgl. dazu jetzt die Darstellung in Berens, P.J.H. Cuypers, op.cit. (wie Anm. 74), die eine emp-
findliche Liicke schliesst.

Vgl. Wilfreed van Leeuwen, “A Giant with Feet of Clay. Cuypers in the Dutch Archi-
tectural Landscape”, in: Berens, P.J.H. Cuypers, op.cit. (wie Anm. 74), S. 15-29: S. 22. - Der
Begriff mag an ihnliche Diskussionen, so an den ‘Reichsstil’ eines Fischer von Erlach erin-
nern.

Vel. dazu - und zur Darstellung “De Heilige Linie” (1858) von J.A. Alberdingk Thijm: Jan Bank,
in: Berens, P.J.H. Cuypers, op.cit. (wie Anm. 74), S. 36.

Vgl. Bouwkundig Weekblad van Zaterdag (1923, 15. December), “Buitengewoon Nummer gewijd
aan de Nagedachtenis van den Architect K.P.C. De Bazel”, [Amsterdam 1923], S. 15: “Op het
bureau van dr. PJ.H. Cuypers was het, dat ik De Bazel leerde kennen.”

Vgl. J.J. Oud, “Die Entwicklung der modernen Baukunst in Holland (1922/23)”, in: id., Hollin-
dische Architektur, (=Bauhausbuch 10), Neue Bauhausbiicher, Mainz 1976, S. 12. — Oud sieht na-
tirlich in dieser Subjektivitit auch ein Risiko. Er argumentiert im Sinne des ersten De Stijl-
Manifests, in dem ja der Streit des Individuellen — mit dem Alten zusammengebracht — gegen das
Universelle, als dem Neuen, thematisiert wird.

Siehe dazu: Berens, P.J.H. Cuypers, op.cit. (wie Anm. 74), S. 25f.

In der Historiographie der modernen Architektur findet sich meist eine andere Darstellung, wo-
nach Behrens, Otto Wagner und Berlage als ‘Viter’ angesprochen werden.

Diese Berichtigung der jiingeren hollindischen Architekturgeschichte ist von W. Reininks de
Bazel Monographie ausgegangen und nun zuletzt von der umfassenden Publikation zu Cuypers
vorerst abgerundet worden: vgl. Berens, P.J.H. Cuypers, op.cit. (wie Anm. 74).

Vgl. dazu das von Manfred Bock zitierte, aussagekriftige Beispiel: Manfred Bock, Anfinge einer
neuen Architektur. Berlages Beitrag zur architektonischen Kultur der Niederlande im ausgebenden
19. Jabrbundert, Wiesbaden 1983, S. 303. — Manfred Bock verwendet dort “Rationalitit” und
“Mystizismus” in gleicher Weise, um den Umgang mit Viollet-le-Duc in der Gruppe um de
Groot, Lauweriks, de Bazel und Walenkamp zu charakeerisieren.

Vgl. Berlage, Grundlagen & Entwicklung der Architektur, op.cit. (wie Anm. 30), S. 25.

Id., S. 15.

Ibid.

Id., S. 1: “Ich bin nimlich zu der Ueberzeugung gekommen, dass die Geometrie, also die mathe-
matische Wissenschaft, fiir die Bildung kiinstlerischer Formen nicht nur von grossem Nutzen,
sondern sogar von absoluter Notwendigkeit ist.”

Vgl. A. Gasten, “Pseudo-mathematica en beeldende kunst”, in: Kunstenaaren der idee: Symbolis-
tische tendenzen in Nederland c.1880—1930, Den Haag: [Ausstellungskatalog Gemeentemuseum]
1978, S. 61f. — An diesem erhellenden Aufsatz ist nur der Titel zu kritisieren, der sich am ehesten
durch die Ausfithrungen zur Diskussion um die ‘vierte Dimension’ erkliren liesse.

Vgl. Henry van Brunt, Greek Lines and other architectural essays, Boston/New York 1893,
S. 89.

Vgl. Henry van de Velde, “Die Linie”, in: id., Essays, Leipzig 1910, S. 49.

Vgl. Berlage, Grundlagen & Entwicklung der Architektur, op.cit. (wie Anm. 30), S. 43.

Man vergleiche dazu auch die Diskussion der Mathematik im Zusammenhang mit De Stijl, z.B. in:
Hoek, Piet Mondrian, op.cit. (wie Anm. 5), S. 59, wo die Unterscheidung einer ‘heiligen’ und
‘profanen’ Mathematik aufgenommen und die Zuweisung an Mondrian respektive van Doesburg
vorgenommen wird.

Vgl. zur fritheren, kontroversen Debatte iiber Abhingigkeiten und Einfliisse: Bock, Anfinge
einer neuen Architektur. Berlages Beitrag, op.cit. (wie Anm. 154), S. 61ff. — Hier interessieren
mehr die Gemeinsamkeiten und die Unterschiede der Interessen und Zuginge.



166

167
168
169
170

171
172

173
174
175
176
177
178
L79
180
181
182
183
184
185
186
187
188
189
190
191
192
193
194

193
196

197

199
200

201

GOD WERKT GEOMETRISCH 169

Vgl. Berlage, Grundlagen & Entwicklung der Architektur, op.cit. (wie Anm. 30), S. 47. - Vgl. zu
der 1896 in Amsterdam publizierten Publikation von de Groot: “Sergio Polano, Il progetto
dell’ornamento. Jan Hessel de Groot”, in: Casabella 647 (1997), S. 64ff.

Vgl. Berlage, Grundlagen & Entwicklung der Architektur, op.cit. (wie Anm. 30), Abb. S. 46, 50,
52, 53.— Der romische Triumphbogen ist bekanntlich auch anderswo - von Frangois Blondel bis
Le Corbusier — bevorzugtes Objekt der Applikation geometrischer Regeln.

Id., S. so0.

Vgl. Girolamo Cattaneo, Opera del Misurare ... Libri 11., Brescia 1608, 1, S. 1.

Ibid.

Vgl. H.A. Naber, Das Theoren des Pythagoras. Wiederbergestellt in seiner urspriinglichen Form und
betrachtet als Grundlage der ganzen Pythagoreischen Philosophie, Haarlem 1908, S. 1.

Id., S. 9, Anm. 1.

Vitruy, IX, Vorrede, 6. — Hier wird ja generell auf den immensen Nutzen der Lehren Pythago-
ras’, Demokrits, Platons und Aristoteles’ fir die Gesellschaft verwiesen (“... quibus absentibus
nulla potest esse civitas incolumis”), id., IX, Vorrede, 2.

Vgl. Naber, Das Theorem des Pythagoras, op.cit. (wie Anm. 170), S. 133 und Anm. 1.

Vgl. Vitruv/Barbaro, I Dieci Libri dell’Architettura, op.cit. (wie Anm. 136), S. 202.

Vgl. Jan Hessel de Groot, Vormbarmonie, Amsterdam 1912, S. 10.

Id., S. r13ff. und Fig. 18v.

Id., S. 116 und Fig. 119 und S. 149f. und Fig. 61.

Vgl. Naber, Das Theorem des Pythagoras, op.cit. (wie Anm. 170), S. 135f.

Vgl. de Groot, Vormharmonie, op.cit. (wie Anm. 175), S. 30ff.

Id,, S. 42.

Vgl. id., Vormcompositie — Contrapunt, Bussum 1926.

Id., S. 5off. (franz6sisches Resumé; Zitat S. 53), S. 58ff. (englische ‘Synopsis’).

Vgl. C.-]. Brianchon, Mémoire sur les lignes du second ordre, Paris 1817, S. 6.

Vgl. de Grott, Vormcompositie — Contrapunt, op.cit. (wie Anm. 181), Fig. 27, S. 31.

Id., S. 53.

Vgl. Gottfried Semper, Der Stil, 1, Frankfurt 1860, “Prolegomena”, S. xxvii.

Vgl. de Groot, Vormcompositie — Contrapunt, op.cit. (wie Anm. 181), S. 53.

Id., S. 12, Anm.*.

Vgl. S. 32, 3. Folgerung.

Id., S. 19 und S. 17.

Id.; S. 53.

Ibid.

Ibid.

Vgl. dazu die Beurteilung des ‘schwierigen’ Verhiltnisses Berlages zu seinen friitheren Kollegen
Lauweriks, de Bazel und de Groot, in: Bock, Anfinge einer neuen Architektur. Berlages Beitrag,
op.cit. (wie Anm. 154), S. 69f.

Vgl. Jan Hessel de Groot, Vormcompositie en Centraliteit, Amsterdam (1922), S. 8.

Vgl. J.C. Slebos, Grondslagen voor Aesthetiek en Stijl. Fundamentals of Aesthetics and Style, Amster-
dam 1939, S. 5.

Id., S. 6 (Beides steht in einer Fussnote zu einem kurzen, aus dem Jahre 1934 stammenden Text
von Berlage, der offensichtlich vom Herausgeber hinzugefiigt wurde.).

Id., S. 11.

Vgl. Schoenmaekers, De Wereldbouw, op.cit. (wie Anm. 125), S. 146.

Vgl. Naber, Das Theorem des Pythagoras, op.cit. (wie Anm. 170), S. 155.

Ibid.



202

203
204

205

206

207

208

2009

210

211

212
213
214

21§

216

217

170 Werner Qechslin

Vgl. P.I.H. Cupyers, “Onze Architectuur kan alleen dan waardige kunst zijn, wanneer haar vorm
ontwikkeld is in den zin, dien de behoefte aanduit, de rede vraagt, en de eigenschappen der
grondstoffen vereischen, in: Gedenkboek, uitgegeven ter gelegenheid van het vyftig jarig bestaan v.h.
Genootschap Architectura & Amicitia ..., Feestnummer van het W.B. ‘Architectura”, 1905, S. 6ff.: S. 8.
Vgl. Jan Hessel de Groot, “Over Architectuur”, in: Gedenkboek ..., op.cit. (wie Anm. 202), S. 9.
Man vergleiche dazu die Einschitzung der divergierenden, ja inkompatiblen Interessen de Bazels
und de Groots bei: A.W. Reinink, K.P.C. de Bazel — Architect, Leiden 1965, S. 94. Zu Reininks
Ansichten zu de Groot vgl. andererseits: Pieter Singelenberg, H.P. Berlage, op.cit. (wie Anm.
10), S. 107ff.

Hier zitiert nach Henk de Jager, Een pelgrim naar het mysterie, op.cit. (wie Anm. 77), S. 37.
Vgl. Mathieu Hubert Joseph Schoenmaekers, Het Nieuwe Wereldbeeld, Bussum 1915, S. 39.

Vgl. Werner Oechslin, “Ozenfant und Le Corbusier: die neue, systematische Grundlegung der
Kunst und die Psychophysik”, in: SvM. Die Festschrift, Zirich 2005, S. 176ff.

Id., S. 192; vgl. Amedée Ozenfant/Charles-Edouard Jeanneret, “Sur la Plastique®, in: L’Esprit
Nowvean 1, 0.]., S. 43.

Vgl. L. Mies van der Rohe, “Zum Neuen Jahrgang”, in: Die Form 2 (1927), S. 1. — vgl. Werner
Oechslin, “Not from an aestheticizing, but from a general cultural point of view”, in: Phyllis
Lambert (Hg.), Mies in America, Montréal 2001, S. 22ff.: S. 68ff.

Vgl. Robert Musil, Rede zur Rilke-Feier in Berlin am 16. Januar 1927, Berlin [1927], S. 8.

Vgl. Joop M. Joosten, Piet Mondrian, Catalogue Raisonné of the Work of 1911-1944, I1, New York
1996, S. 5.

Vgl. Léonce Rosenberg, Parlons peinture, op.cit. (Anm. 124), S. 578ff.

Vgl. Jan Hessel de Groot, lets Over Evenwicht in Architectunr, Amsterdam o.]., S. 6.

Vgl. Oechslin, Psychophysik, op.cit. (wie Anm. 207), S. 184. — Vgl. zu dieser alten Vorstellung
der Antizipation psychologischer Wirkung durch den Architekten auch: Werner Oechslin,
“Emouvoir’ — Boullée und Le Corbusier”, in: Daidalos (1988), Heft 30, S. 42ff.: dort der Aus-
spruch Boullées: “Il faut concevoir pour effectuer.”

Vgl. Le Corbusier-Saugnier, “Les Tracés Régulateurs”, in: L’Esprit Nouveau 5 [1920], S. 563ff. -
Vgl. Oechslin, Psychophysik, op.cit. (wie Anm. 207), S. 198.

‘Virtuos’ ist eine solche Situation ausdriicklich charakterisiert und diskutiert worden in: Hans-
Jorg Rheinberger, Iterationen, Berlin 2005, S. 52f.

Vgl. Werner Oechslin, “... auch wenn die Architektur von der Mathematik abhingig ist ...”, in:
Daidalos (1985), Heft 18, S. 27ff.

Nach Abschluss dieser Forschung ist uns die #usserst inspirierende Untersuchung von Aart
Oxenaar, PJ.H. Cuypers en het gotisch rationalisme (proefschrift Universiteit van Amsterdam
7 oktober 2009; Rotterdam 2009) bekannt geworden, auf die im vorliegenden Text leider nicht
mehr eingegangen werden konnte.



	"God werkt geometrisch" - 'Holländereien' einmal anders: kosmologisch-mathematisch, theosophisch und architektonisch

