
Zeitschrift: Scholion : Bulletin

Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 6 (2010)

Artikel: Gerüst oder Bau? : Wittgenstein und Heidegger denken die Sprache

Autor: Böhringer, Hannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-719959

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-719959
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7

Gerüst oder Bau?
Wittgenstein und Heidegger denken die Sprache

Hannes Böhringen

Immer noch wird philosophiert. Eigentlich erstaunlich. Bis heute hält sich

eine Liebhaberei aus dem alten Griechenland. Sie hätte sich längst verlieren
können. Nach wie vor wird sie geachtet, obwohl sie keine ihrer Fragen ein

für alle Mal beantwortet hat. Jede ihrer Antworten ist strittig gewesen und

geblieben. Der Streit der Philosophen hat der Philosophie nicht geschadet.

Der Witz der Philosophie scheint nicht in ihren Ergebnissen zu liegen.
Anders als die anderen Wissenschaften macht die Philosophie keine Fortschritte.

Darin ist sie der Literatur, den Künsten ähnlich. Ihre Fortschritte bestehen oft

aus Rückgriffen auf scheinbar Veraltetes, Überholtes. Die Philosophie kommt

an kein Ende. Und doch verlieren die Philosophen nicht die Geduld mit ihr.

Die Philosophie pflanzt sich fort, indem die Philosophen versuchen, die

Philosophie zu Ende zu bringen. Das erregt Widerspruch. Und so geht es weiter.

Die Philosophie ist zählebig. Sie hat Traditionen ausgebildet und pflegt
sie. Auf sie kann man zur Not immer zurückgreifen. Zum Philosophieren

gehört, die Tradition der Philosophie zu kennen und zugleich ignorieren zu

können. Die Philosophie erneuert sich in einem klugen Mass von Hinwendung

und Abwendung gegenüber der eigenen Geschichte. Wittgenstein ist

ihr eher abgewandt, Heidegger ihr zugewandt.

Am Anfang der Philosophie steht ihr erster Märtyrer: Sokrates. Er
befragt und untersucht die herrschenden Wissensformen, unter ihnen die

älteren Weisheitslehren, und zieht sie so in die Philosophie hinein. Unter
Piaton wird die Liebhaberei akademisch, schulisch. Alsbald zerfällt die

Philosophie in streitende Schulen, Sekten. Gegen eine Offenbarungsreligion
wie das Christentum haben sie keine Chance. Das Christentum misst seine

Rationalität an der Philosophie und übertrumpft sie zugleich. Es stellt die

Philosophie in den Dienst der Theologie. Doch die Magd kann gegen ihre

Herrin aufbegehren und zu einer Alternative für aufgeklärte freie Geister

werden, eine Vernunftsreligion, die auf historische Offenbarung verzichtet

und sich nur auf Vernunft und Einsicht stützt.



8

Hannes Böhringer, 20. Juni 2008, anlässlich der Übergabe von Ludwig Wittgensteins
Typoskript: "Wittgenstein Dictations", allgemein bekannt als The Blue Book,

"dictated by Wittgenstein to four or five select pupils, in 1934", und The Brown Book.

Notes dictated to F. Skinner & A. Ambrose 1934-35 -by- L. Wittgenstein (Unofficial)

An der Universität trocknet die Philosophie aus. Ausserhalb der Universität

droht sie, Literatur zu werden. Die Philosophie überlebt halbakademisch,

halbliterarisch, halb professoral, halb dilettantisch. Von der Liebhaberei
kann die Philosophie nicht gänzlich lassen. Die Figur des Philosophen geht
weder in der Rolle des Dichters, Sehers oder Sektenführers auf noch in der

des Gelehrten, des Forschers oder Hochschullehrers.

Die Universität verwaltet den Bestand der Philosophie. Erneuern kann

sie sich oft nur im Abstand zur Universität. Manchmal ist der Abstand

erzwungen wie bei Peirce, beim jungen Hegel oder späten Heidegger, manchmal

gewollt wie bei Schopenhauer, Nietzsche oder Sartre. Manchmal hat er
sich ergeben wie bei Leibniz oder Hume. Nicht immer ist das Universitätsleben

erstrebenswert gewesen. Wittgenstein konnte es nur zeitweilig ertragen.
Fortgesetzt wird die Philosophie von denen, die sie zu Ende bringen

wollen: Hegel, Nietzsche, Heidegger, Wittgenstein. Die Fortsetzung ist eine

Erneuerung. Erneuert wird die Philosophie, indem für ihre alten Themen

ein neuer Ton gefunden wird. Das Instrument muss neu gestimmt werden.

Mit der Zeit lässt die Spannung nach. Die Zeiten ändern sich auch. Sie aber

bilden den Resonanzkörper. Die Saiten der Philosophie müssen gestimmt
werden, damit sie wieder klingen. Die Zeiten sind nicht homophon. Erst im

Abstand, aus der Entfernung, klingen die Philosophien von Heidegger und

Wittgenstein zusammen.



9

Der neue Ton äussert sich in der Sprache. Die Philosophen sind

Sprachkünstler, nicht nur Piaton, Seneca, Montaigne oder Nietzsche, sondern auch

Aristoteles, Descartes, Kant oder Hegel. "Philosophie ist Begriffsdichtung"1.
Zu den Begriffen gehören auch die Sprachbilder, die dem Begreifen
aufhelfen.

Wittgenstein wie Heidegger haben die Sprache der Philosophie erneuert.
Aber sie schlagen einen ganz verschiedenen Ton an. Wittgenstein zielt auf

Leichtigkeit, Heidegger auf Schwere. Wittgensteins Sprache ist klassisch,

einfach, klar und elegant im Stile von Hume oder Pascal. Heidegger

hingegen kultiviert einen dunklen Stil, gotisch, expressionistisch, der sich von
der Umgangssprache entfernt. In der Tradition von Aristoteles und Hegel
erfindet er Kunstworte und lädt Alltagsworte mit Bedeutung auf.

Wittgenstein schreibt: "Wovon man nicht sprechen kann, darüber muss

man schweigen.'" Und Heidegger: "Die Sprache spricht als das Geläut der

Stille."3 In der Welt sein heisst für ihn Sorge, Angst, Sein zum Tod.

Wittgenstein untersucht am Phänomen des Schmerzes den Unterschied der

Personalpronomen ich und er. Jeder auf seine Weise sind Heidegger und

Wittgenstein modern. Sie spüren einen Bruch mit der Vergangenheit. Die

philosophia perennis kann nicht einfach fortgesetzt werden. Die Philosophie
ist schlecht geworden. Sie muss zu Ende, zum Schweigen gebracht, überwunden

werden, oder wie Heidegger sagt: verwunden.4 Die schlecht gewordene

Philosophie heisst Metaphysik.
Was ist Philosophie? Ein bestimmter Ton, eine gewisse Stimmung des

Wissens, Wissen im Modus des Nichtwissens, sagt der platonische Sokrates,

Wissen im Zustand der Liebhaberei, nicht in dem des gesicherten Besitzes

und der Selbstverständlichkeit. Drei Formen des Wissens kommen in der

Philosophie zusammen: Weisheit, Wissenschaft und Witz. Der Witz der

Philosophie ist der Ton, in den sie Wissenschaft und Weisheit zusammenstimmt.

Weisheit ist das göttliche Wissen aus dem Mund der Dichter, das Wissen

der Alten. Sie gibt der natürlichen Klugheit Gelassenheit. Der Kluge wird

weise, wenn er im Triumph die Niederlage nicht vergisst. Die Weisheit

stimmt die Klugheit auf ihre Begrenztheit ein, auf das unvermeidliche Ende.

Weisheit ist eine unaufdringliche Macht. Sie argumentiert nicht. Wenn sie

redet, spricht sie in Sentenzen, die Evidenz beanspruchen. Sie verzichtet auf

Begründung. Denn die würde zu weit führen, zu hoch hinaus. Deshalb

braucht die Weisheit die Autorität der Alten, der Dichter, der Seher. Wenn

deren Autorität schwindet, werden die Sprüche in Frage gestellt und Gründe

verlangt. Die Philosophie ist Weisheit in Zeiten der Aufklärung.



IO

Das Wissen wird einsichtig, vernünftig. Es wird Wissenschaft. Sie

rechtfertigt sich mit nachprüfbaren Gründen und Erfolgen. So wird auch die

Philosophie Wissenschaft. Ihr Vorbild ist die Medizin. "Der Philosoph behandelt

eine Frage wie eine Krankheit," bemerkt Wittgenstein.5 Was die Medizin für
den Leib ist, das behauptet die antike Philosophie, für die Seele und die ganze

Stadtgemeinschaft zu sein. Die Philosophie behandelt das Verhältnis von
Vernunft und Leidenschaften, unter ihnen Kummer, Sorge, Schmerz. Sorge kann

aber auch Pflege bedeuten. So versteht sich die Philosophie als Sorge der Seele

um sich selbst. "Eine Hauptursache philosophischer Krankheiten - einseitige

Diät," schreibt Wittgenstein im Stil der alten skeptischen Arzte.6

Die Philosophie will die erste Wissenschaft sein, denn sie untersucht die

ersten Ursachen und Gründe dessen, was ist. Was ist das, was ist? Schon

Aristoteles hatte diese Frage der Metaphysik mit einer Untersuchung der Sprache,

des Satzes und des Prädikats beantwortet. Die Metaphysik verdinglicht
das Sein, sagt Heidegger, durch eine Analogie von "Satzbau und Dingbau".7

Wird die Tatsache als Sache verstanden? "Oder wird gar der so vorgestellte
Bau des Dinges entworfen nach dem Gerüst des Satzes?"8 Wittgenstein
schreibt gleich zu Anfang seines Traktats: "Die Welt ist die Gesamtheit der

Tatsachen, nicht der Dinge.'" "Die Welt ist alles, was der Fall ist."10

Das Wissen wird Wissenschaft. Es gewinnt Macht über die Natur, über

die Menschen und ihre Geschichte: Naturbeherrschung, Beherrschung der

Leidenschaften, Selbstbeherrschung, Herrschaft über andere, Herrschaft

über die Weisheit durch Auslegung der alten Schriften. Will die Philosophie

an die Macht? Was ist der Witz ihres Wissens? Was weiss ich, wenn ich

etwas weiss? Worauf kommt es der Philosophie letzten Endes an? Was ist
die Pointe ihrer Wissenschaft? Freiheit durch Gewinnung von grundlegenden

Einsichten, Freiheit durch Vernunft, Befreiung von blossen Meinungen,
Vorurteilen, von Kummer und Sorgen, den Leidenschaften, Abhängigkeiten
aller Art, Freiheit der politischen Selbstbestimmung, kurzum freier Geist.

Im Witz wird die Frage nach dem Grund noch einmal zugespitzt. Im Witz
taucht der Grund hintergründig und hinterrücks auf, indirekt, paradox,

ironisch auf den Kopf gestellt. Die sokratischen Fragen nach dem, was gut ist -
und nur das ist in Wahrheit -, enden alle in Sackgassen. Doch diese Suche

selbst - sie darf nur nicht ermüden - ist immer noch das Beste, was wir für

unsere Seele tun können, sagt Sokrates.

Die Liebhaberei der Philosophie entsteht in einer Zeit der Aufklärung.
Mit ihr bleibt die Philosophie dauerhaft verbunden. Doch der Witz der

philosophischen Aufklärung, so wie sie von Piaton und Aristoteles betrieben



wurde, war es, das, was sie aufklärt, nicht abzuschaffen und zum Verschwinden

zu bringen, sondern in ihren vernünftigen Momenten aufzuheben. So

rettet sie die Weisheit, das Wissen der Dichtung, des Mythos, der Religion,
in die Reichweite der aufgeklärten Vernunft. Heidegger rettet die Dichtung
und die dunklen Sprüche der Vorsokratiker, Wittgenstein die von der
Wissenschaft bedrohte Alltagssprache.

"Unsere Sprache", schreibt er, "kann man ansehen als eine alte Stadt: ein

Gewinkel von Gässchen und Plätzen, alten und neuen Häusern und Häusern

mit Zubauten aus verschiedenen Zeiten, und dies umgeben von einer Menge

neuer Vororte mit geraden und regelmässigen Strassen und einförmigen
Häusern."11 Descartes hatte gerade diese verwinkelte Altstadt abreissen und eine

ganz neue Stadt, das heisst: eine neue Philosophie aufbauen wollen.

Philosophie ist jedoch Aufklärung der Aufklärung. Wittgenstein arbeitet sich vom

Vorort, von den Elementarsätzen des Tractatus, zu den Sprachspielen und

Lebensformen im Stadtkern vor, den "Philosophischen Untersuchungen".
Die Philosophie beginnt mit der Liebhaberei, aber in Erscheinung tritt

sie als Wissenschaft. So stehen am sichtbaren Anfang oft die grossen
wissenschaftlichen Entwürfe: Wittgensteins Tractatus, Heideggers "Sein und Zeit".
Die Bauten bleiben halbfertig liegen. Es waren Hilfskonstruktionen für den

Anfang, Gerüste, Provisorien mit einer Fassade des noch zu vollendenden

Systems. Der "Tractatus logico-philosophicus" löst sich in unzählige Notizen

auf, die Wittgenstein in Kladden zusammenheftet. In ihnen sticht der

Sentenzen-Stil immer deutlicher hervor. Einzelne Sätze können wie Sprüche

gelesen werden. Doch ihr Witz besteht darin, dass sie wie Pascals Aphorismen

dennoch in einem systematischen Zusammenhang stehen.

"Die Ergebnisse der Philosophie sind die Entdeckung irgendeines
schlichten Unsinns und Beulen, die sich der Verstand beim Anrennen an die

Grenze der Sprache holt." 12 Philosophieren heisst, die Philosophie zu Ende

zu bringen. Der unablässigen Bemühung Wittgensteins, "der Fliege den

Ausweg aus dem Fliegenglas [zu] zeigen"I3, entspricht Heideggers Anstrengung,

die Metaphysik zu verwinden. Denn mit ihrer Uberwindung verlängern

und verschlimmern wir sie nur. Die Metaphysik, die erste Wissenschaft

der Philosophie, verstellt, so Heidegger, den Zugang zum Sein, indem sie

es vergegenständlicht und verdinglicht. Ihre geschichtliche Folge ist die

moderne Technik. Die Natur wird "Bestand" und "Gestell", Gegenstand der

Ausbeutung. Diesen Niedergang der "Seinsgeschichte" verfolgt Heidegger
in den grossen Werken der Philosophiegeschichte. Der Hintersinn seiner

Interpretationen ist die "Verwindung" der Metaphysik.



In der Verwindung steckt wieder der Witz der Philosophie, durch

Aufklärung nicht abzuschaffen, sondern aufzuheben. Die Metaphysik, die

verstimmte, schlechtgewordene Philosophie, vernichtet, was sie bewahren will.
Das Sein löst sich in Nichts auf. Nur Seiendes bleibt übrig, Dinge, Gegenstände.

Die Metaphysik endet im Nihilismus, so Heidegger. Was können wir
da noch tun? Warten, das heisst: hüten, pflegen, aufmerksam sein, sagt er.

Wenn wir nicht wissen, was gut ist, hatte Sokrates gesagt, ist es das Beste,

unverdrossen auf der Suche nach dem Guten zu sein. Was gut ist, das ist.
Denn was in Wahrheit (aletheia) ist, kann nicht anders als gut sein. Aber

es verbirgt sich, sonst müssten wir nicht suchen. Es verbirgt sich, aber es

"winkt"'4 dem Wartenden, sagt Heidegger. Und Wittgenstein: "Wo Andere

weitergehen, dort bleibe ich stehen."15

Das ist der Witz der Philosophie: unterwegs und doch in jedem Augenblick

da sein. Die Wissenschaft schreitet beständig fort, die Dichtung und

ihre Weisheit sind immer da. Die Philosophie erreicht ihr Ziel unterwegs.
"Dahin zurückkehren, wo wir uns (eigentlich) schon aufhalten, dies ist die

Art des Ganges auf dem jetzt nötigen Denkweg," schreibt Heidegger.16 Und

Wittgenstein: "In Wahrheit haben wir schon alles, und zwar gegenwärtig, wir
brauchen auf nichts zu warten. Wir bewegen uns im Bereich der Grammatik

unserer gewöhnlichen Sprache, und diese Grammatik ist schon da.'"7

Die Philosophie braucht und verbraucht Begriffe. Neue Begriffe ersetzen

alte. Ihre Bedeutungen verschieben sich unmerklich im Laufe der Zeit. So

wird der Begriff der Vernunft im 19. Jahrhundert von dem des Sinns abgelöst.

In ihm schwingt von Anfang an der Verdacht mit, dass er nur eine Illusion

ist, eine Projektion auf das, was sinnlos ist und geschieht. Die Menschen

reden sich den Sinn ein. Er ist eine Täuschung der Sprache, sagt Nietzsche.

Der innersprachliche Sinn von Sätzen wird nach aussen geworfen und spiegelt

sich dort als Welt, als Geschichte, als Sinnzusammenhang. Der Begriff
des Sinns und mit ihm der des Verstehens, der Deutung und Bedeutung führt
aber die Philosophie zur Analyse der Sprache. Die Philosophie kehrt dorthin
zurück, wo sie sich immer schon aufgehalten hat. Zoon logon echon, hatte

Aristoteles den Menschen genannt, ein Wesen, das Sprache, das Vernunft
hat. Logos kann beides heissen.

Bei der Sprache sind wir schon immer angekommen. In ihr 'wohnen' wir.

Wittgenstein meint die gewöhnliche Sprache, Heidegger die dichterische.

Aber auch die gewöhnliche ist dichterisch. Sie dichtet die Welt, in der wir
leben, den Alltag. "Die für uns wichtigsten Aspekte der Dinge sind durch

ihre Einfachheit und Alltäglichkeit verborgen," schreibt Wittgenstein.'8



!3

Verborgen sind sie bewahrt, aber unsichtbar. Für Heidegger ist das Vernehmen

der Dichtersprüche abseits der Alltäglichkeit die Unverborgenheit
des Sinns, für Wittgenstein ist Sinn der evident gewordene Unsinn: "Was ich
lehren will: von einem nicht offenkundigen zu einem offenkundigen Unsinn

überzugehen."19 Das erinnert an Freud. Dessen therapeutisches Ziel war es,

"hysterisches Elend in gemeines Unglück zu verwandeln." 2°

Wittgenstein schaut durch ein Mikroskop, Heidegger nimmt ein Fernrohr.

Wittgenstein ist Ingenieur. Er hat ingenium, Sinn für Finessen und

Witz, ein Städter. Beide bauen, Heidegger wie Wittgenstein. Doch Heidegger

setzt bei der Landwirtschaft an, beim Ackerbau.21 Heidegger ist ein

Bauer. Bauen heisst für ihn pflanzen, anbauen und dann - ähnlich wie schon

das Warten - pflegen, schonen, wohnen.

Als erstes muss eine Grenze gezogen, ein Bauzaun errichtet werden gegen
das Gerede (Heidegger), das Geschwafel (Wittgenstein). Philosophieren
heisst wohnen, sich in guten Gewohnheiten einrichten. Aber noch ist nichts
da ausser einem Zaun gegen schlechte Gewohnheiten. Woher weiss ich am

Anfang, was gut und schlecht ist? Eine Bauhütte, ein Wohncontainer, muss

her, eine provisorische Moral auf Empfehlung von Descartes, eine

Ubergangslösung für die Zwischenzeit, bis der wissenschaftliche Neubau, das

philosophische System, fertig ist.

Der Anfang ist Vorbereitung, Zurüstung. Bevor gebaut werden kann,

muss man ein Gerüst aufbauen. Für den Autor des Tractatus bildet die Logik
ein Gerüst von Elementarsätzen.22 Heidegger benutzt das Bild des Baugerüstes,

wenn er zeigen will, dass seit Aristoteles die Sprache so aufgefasst

wird, als gäben sich die Menschen mittels Sprache Zeichen, um sich zu

verständigen, als spräche der Mensch und nicht die Sprache.23 Die Menschen

"entsprechen" ihr höchstens, so Heidegger, sie wohnen in ihr. Das Gerüst

ist die Leiter, die man wegwerfen kann, wenn man über sie hinausgestiegen
ist.24 Sie kann aber auch stehen bleiben als Übungsgerät in der Turnhalle der

Philosophie.
Was macht der Philosoph? Er trifft Vorbereitungen, er rüstet sich. Er

baut ein Gerüst für etwas, das noch kommt und das Gerüst überflüssig
macht. Aber dann merkt er: Alles, was gebaut werden sollte, ist schon da. Er
wohnt schon in der Sprache. Wir folgen immer schon ihrem Labyrinth, ohne

es verstanden zu haben. Bauzaun, Baubude und Baugerüst gaben nur den

nötigen Abstand und Aufschub, um zur Alltagssprache zurückzukehren. Der

Philosoph braucht gar nichts zu machen. Die Philosophie "lässt alles, wie es

ist".25 Denn die Weisheit liegt auf der Strasse. "Sapientia foris praedicat."26



'4

Von aussen zeigt sie die Wege nach draussen. Das Gerüst war die Wissenschaft.

Die Liebhaberei konnte nicht bei ihr haltmachen, musste über sie

hinaus, hinter sie zurückgehen. Die Philosophie findet ihren Ton, wenn sie

diese Bewegung in jedem Moment vollzieht: sich durch einen Bauzaun

abgrenzen, ein wissenschaftliches Gerüst errichten und auf ihm die Weisheit

jenseits des Zauns aus dem Unsinn heraushören.

Der Witz der Philosophie ist nicht der Scharfsinn ihres Denkens,
sondern die Weisheit im Rücken ihrer Wissenschaft. Deshalb wird das alte

Instrument immer noch gespielt und immer wieder neu gestimmt. Das

Spiel ist ein Sprachspiel. Die Sprache spielt es mit dem Philosophen. Sie

instruiert ihn.

"Platte," ruft der Meister zu seinem Gehilfen. Damit, sagt Wittgenstein,
meint der Meister nicht: das da ist eine Platte, sondern: hol' mir eine von
diesen Platten!27 Der Meister - darin sind sich Heidegger und Wittgenstein
einig - ist die Sprache. Sie baut. Wir, ihre Handlanger, sind im besten Fall

gerüstet.
Die Philosophie hält sich als Provisorium, als Gerüstbau. Die Gerüste

sind für den Anfang. Der Witz der Philosophie besteht darin, die Gerüste

abzubauen. Die Philosophie hält sich im Abschied von sich selbst.

1 Friedrich Albert Lange, Geschichte des Materialismus, Frankfurt am Main 1974, Bd. 2, S.982.

2 Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, London 1922, 7.

3 Martin Heidegger, "Die Sprache", in: Unterwegs zur Sprache, Pfullingen 1986, S.30.

4 Id., "Uberwindung der Metaphysik", in: Vorträge und Aufsätze, Pfullingen 1978, S.75.

5 Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, New York 1953, S.255.
6 Id., S. 593.

7 Martin Heidegger, Der Ursprung des Kunstwerks, Stuttgart 2003, S. 15.

8 Id., S. 8.

9 Wittgenstein, Tractatus, op. cit. (wie Anm. 2), 1.1.

10 Id., 1.

11 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, op. cit. (wie Anm. 5), S. 18.

12 Id., S. 119.
1 3 Id., S. 309.

14 Martin Heidegger, Unterwegs zur Sprache, op. cit. (wie Anm. 3), S.20, 200.

15 Ludwig Wittgenstein, Über Gewissheit, Frankfurt 1984, S. 343.
16 Heidegger, "Das Wesen der Sprache", in: Unterwegs zur Sprache, op. cit. (wie Anm. 3), S. 190.

17 Friedrich Waismann, Wittgenstein und der Wiener Kreis, Frankfurt 1984, S. 182h

18 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, op. cit. (wie Anm. 5), S. 129.

19 Id., S. 464.



'5

20 Sigmund Freud, "Zur Psychopathologie der Hysterie", in: Studienausgabe Ergänzungsband,

Frankfurt 1982, S.97.

21 Martin Heidegger, "Bauen Wohnen Denken", in: Vorträge und Aufsätze, Pfullingen 1954, S. 141.

22 Wittgenstein, Tractatus, op. cit. (wie Anm. 2), 3.42, 4.0134, 6.124.

23 Heidegger, Unterwegs zur Sprache, op. cit. (wie Anm. 3), S. 204, 244h

24 Wittgenstein, Tractatus, op. cit. (wie Anm. 2), 6.54.

25 Id., Philosophische Untersuchungen, op. cit. (wie Anm. 5), S. 124.

26 Spr 1, 20.

27 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, op. cit. (wie Anm. 5), S.2, 19.


	Gerüst oder Bau? : Wittgenstein und Heidegger denken die Sprache

