Zeitschrift: Scholion : Bulletin
Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 6 (2010)

Artikel: Gerust oder Bau? : Wittgenstein und Heidegger denken die Sprache
Autor: Bohringer, Hannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-719959

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-719959
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

(GERUST ODER Bau?
WITTGENSTEIN UND HEIDEGGER DENKEN DIE SPRACHE

Hannes Bobringer

Immer noch wird philosophiert. Eigentlich erstaunlich. Bis heute hilt sich
eine Liebhaberei aus dem alten Griechenland. Sie hitte sich lingst verlieren
konnen. Nach wie vor wird sie geachtet, obwohl sie keine ihrer Fragen ein
fiir alle Mal beantwortet hat. Jede ihrer Antworten ist strittig gewesen und
geblieben. Der Streit der Philosophen hat der Philosophie nicht geschadet.

Der Witz der Philosophie scheint nicht in ihren Ergebnissen zu liegen. An-
ders als die anderen Wissenschaften macht die Philosophie keine Fortschritte.
Darin ist sie der Literatur, den Kiinsten dhnlich. Ihre Fortschritte bestehen oft
aus Riickgriffen auf scheinbar Veraltetes, Uberholtes. Die Philosophie kommt
an kein Ende. Und doch verlieren die Philosophen nicht die Geduld mit ihr.
Die Philosophie pflanzt sich fort, indem die Philosophen versuchen, die Phi-
losophie zu Ende zu bringen. Das erregt Widerspruch. Und so geht es weiter.

Die Philosophie ist zihlebig. Sie hat Traditionen ausgebildet und pflegt
sie. Auf sie kann man zur Not immer zuriickgreifen. Zum Philosophieren
gehort, die Tradition der Philosophie zu kennen und zugleich ignorieren zu
konnen. Die Philosophie erneuert sich in einem klugen Mass von Hinwen-
dung und Abwendung gegeniiber der eigenen Geschichte. Wittgenstein ist
ihr eher abgewandt, Heidegger ihr zugewandt.

Am Anfang der Philosophie steht ihr erster Mirtyrer: Sokrates. Er be-
fragt und untersucht die herrschenden Wissensformen, unter ihnen die
dlteren Weisheitslehren, und zieht sie so in die Philosophie hinein. Unter
Platon wird die Liebhaberei akademisch, schulisch. Alsbald zerfillt die Phi-
losophie in streitende Schulen, Sekten. Gegen eine Offenbarungsreligion
wie das Christentum haben sie keine Chance. Das Christentum misst seine
Rationalitit an der Philosophie und iibertrumpft sie zugleich. Es stellt die
Philosophie in den Dienst der Theologie. Doch die Magd kann gegen ihre
Herrin aufbegehren und zu einer Alternative fir aufgeklirte freie Geister
werden, eine Vernunftsreligion, die auf historische Offenbarung verzichtet

und sich nur auf Vernunft und Einsicht stiitzt.



Hannes Bohringer, z0. Juni 2008, anlisslich der Ubergabe von Ludwig Wittgensteins
Typoskript: “Wittgenstein Dictations”, allgemein bekannt als The Blue Book,
“dictated by Wittgenstein to four or five select pupils, in 1934”, und The Brown Book.
Notes dictated to F. Skinner & A. Ambrose 1934-35 -by- L. Wittgenstein (Unofficial)

An der Universitit trocknet die Philosophie aus. Ausserhalb der Universi-
tit droht sie, Literatur zu werden. Die Philosophie tiberlebt halbakademisch,
halbliterarisch, halb professoral, halb dilettantisch. Von der Liebhaberei
kann die Philosophie nicht ginzlich lassen. Die Figur des Philosophen geht
weder in der Rolle des Dichters, Sehers oder Sektenfiihrers auf noch in der
des Gelehrten, des Forschers oder Hochschullehrers.

Die Universitit verwaltet den Bestand der Philosophie. Erneuern kann
sie sich oft nur im Abstand zur Universitit. Manchmal ist der Abstand er-
zwungen wie bei Peirce, beim jungen Hegel oder spiten Heidegger, manch-
mal gewollt wie bei Schopenhauer, Nietzsche oder Sartre. Manchmal hat er
sich ergeben wie bei Leibniz oder Hume. Nicht immer ist das Universititsle-
ben erstrebenswert gewesen. Wittgenstein konnte es nur zeitweilig ertragen.

Fortgesetzt wird die Philosophie von denen, die sie zu Ende bringen
wollen: Hegel, Nietzsche, Heidegger, Wittgenstein. Die Fortsetzung ist eine
Erneuerung. Erneuert wird die Philosophie, indem fiir ihre alten Themen
ein neuer Ton gefunden wird. Das Instrument muss neu gestimmt werden.
Mit der Zeit lisst die Spannung nach. Die Zeiten dndern sich auch. Sie aber
bilden den Resonanzkorper. Die Saiten der Philosophie miissen gestimmt
werden, damit sie wieder klingen. Die Zeiten sind nicht homophon. Erst im
Abstand, aus der Entfernung, klingen die Philosophien von Heidegger und

Wittgenstein zusammen.



Der neue Ton dussert sich in der Sprache. Die Philosophen sind Sprach-
kiinstler, nicht nur Platon, Seneca, Montaigne oder Nietzsche, sondern auch
Aristoteles, Descartes, Kant oder Hegel. “Philosophie ist Begriffsdichtung”’.
Zu den Begriffen gehoren auch die Sprachbilder, die dem Begreifen auf-
helfen.

Wittgenstein wie Heidegger haben die Sprache der Philosophie erneuert.
Aber sie schlagen einen ganz verschiedenen Ton an. Wittgenstein zielt auf
Leichtigkeit, Heidegger auf Schwere. Wittgensteins Sprache ist klassisch,
einfach, klar und elegant im Stile von Hume oder Pascal. Heidegger hin-
gegen kultiviert einen dunklen Stil, gotisch, expressionistisch, der sich von
der Umgangssprache entfernt. In der Tradition von Aristoteles und Hegel
erfindet er Kunstworte und lidt Alltagsworte mit Bedeutung auf.

Wittgenstein schreibt: “Wovon man nicht sprechen kann, dariiber muss
man schweigen.”” Und Heidegger: “Die Sprache spricht als das Geldut der
Stille.” In der Welt sein heisst fiir ihn Sorge, Angst, Sein zum Tod. Witt-
genstein untersucht am Phinomen des Schmerzes den Unterschied der
Personalpronomen ich und er. Jeder auf seine Weise sind Heidegger und
Wittgenstein modern. Sie spiiren einen Bruch mit der Vergangenheit. Die
philosophia perennis kann nicht einfach fortgesetzt werden. Die Philosophie
ist schlecht geworden. Sie muss zu Ende, zum Schweigen gebracht, iiberwun-
den werden, oder wie Heidegger sagt: verwunden.* Die schlecht gewordene
Philosophie heisst Metaphysik.

Was ist Philosophie? Ein bestimmter Ton, eine gewisse Stimmung des
Wissens, Wissen im Modus des Nichtwissens, sagt der platonische Sokrates,
Wissen im Zustand der Liebhaberei, nicht in dem des gesicherten Besitzes
und der Selbstverstindlichkeit. Drei Formen des Wissens kommen in der
Philosophie zusammen: Weisheit, Wissenschaft und Witz. Der Witz der Phi-
losophie ist der Ton, in den sie Wissenschaft und Weisheit zusammenstimmt.

Weisheit ist das gottliche Wissen aus dem Mund der Dichter, das Wissen
der Alten. Sie gibt der natiirlichen Klugheit Gelassenheit. Der Kluge wird
weise, wenn er im Triumph die Niederlage nicht vergisst. Die Weisheit
stimmt die Klugheit auf ihre Begrenztheit ein, auf das unvermeidliche Ende.
Weisheit ist eine unaufdringliche Macht. Sie argumentiert nicht. Wenn sie
redet, spricht sie in Sentenzen, die Evidenz beanspruchen. Sie verzichtet auf
Begriindung. Denn die wiirde zu weit fithren, zu hoch hinaus. Deshalb
braucht die Weisheit die Autoritit der Alten, der Dichter, der Seher. Wenn
deren Autoritit schwindet, werden die Spriiche in Frage gestellt und Griinde
verlangt. Die Philosophie ist Weisheit in Zeiten der Aufklirung.



Das Wissen wird einsichtig, verniinftig. Es wird Wissenschaft. Sie recht-
fertigt sich mit nachpriifbaren Griinden und Erfolgen. So wird auch die Phi-
losophie Wissenschaft. Ihr Vorbild ist die Medizin. “Der Philosoph behandelt
eine Frage wie eine Krankheit,” bemerkt Wittgenstein.’ Was die Medizin fiir
den Leib ist, das behauptet die antike Philosophie, fiir die Seele und die ganze
Stadtgemeinschaft zu sein. Die Philosophie behandelt das Verhiltnis von Ver-
nunft und Leidenschaften, unter ihnen Kummer, Sorge, Schmerz. Sorge kann
aber auch Pflege bedeuten. So versteht sich die Philosophie als Sorge der Seele
um sich selbst. “Eine Hauptursache philosophischer Krankheiten — einseitige
Diiit,” schreibt Wittgenstein im Stil der alten skeptischen Arzte.®

Die Philosophie will die erste Wissenschaft sein, denn sie untersucht die
ersten Ursachen und Griinde dessen, was ist. Was ist das, was ist? Schon Aris-
toteles hatte diese Frage der Metaphysik mit einer Untersuchung der Spra-
che, des Satzes und des Pridikats beantwortet. Die Metaphysik verdinglicht
das Sein, sagt Heidegger, durch eine Analogie von “Satzbau und Dingbau”.”
Wird die Tatsache als Sache verstanden? “Oder wird gar der so vorgestellte
Bau des Dinges entworfen nach dem Geriist des Satzes?”® Wittgenstein
schreibt gleich zu Anfang seines Traktats: “Die Welt ist die Gesamtheit der
Tatsachen, nicht der Dinge.” “Die Welt ist alles, was der Fall ist.” "

Das Wissen wird Wissenschaft. Es gewinnt Macht iiber die Natur, iiber
die Menschen und ihre Geschichte: Naturbeherrschung, Beherrschung der
Leidenschaften, Selbstbeherrschung, Herrschaft iiber andere, Herrschaft
iiber die Weisheit durch Auslegung der alten Schriften. Will die Philosophie
an die Macht? Was ist der Witz ihres Wissens? Was weiss ich, wenn ich
etwas weiss? Worauf kommt es der Philosophie letzten Endes an? Was ist
die Pointe ihrer Wissenschaft? Freiheit durch Gewinnung von grundlegen-
den Einsichten, Freiheit durch Vernunft, Befreiung von blossen Meinungen,
Vorurteilen, von Kummer und Sorgen, den Leidenschaften, Abhingigkeiten
aller Art, Freiheit der politischen Selbstbestimmung, kurzum freier Geist.
Im Witz wird die Frage nach dem Grund noch einmal zugespitzt. Im Witz
taucht der Grund hintergriindig und hinterriicks auf, indirekt, paradox,
ironisch auf den Kopf gestellt. Die sokratischen Fragen nach dem, was gutist—
und nur das 75z in Wahrheit —, enden alle in Sackgassen. Doch diese Suche
selbst — sie darf nur nicht ermiiden — ist immer noch das Beste, was wir fur
unsere Seele tun konnen, sagt Sokrates.

Die Liebhaberei der Philosophie entsteht in einer Zeit der Aufklirung.
Mit ihr bleibt die Philosophie dauerhaft verbunden. Doch der Witz der
philosophischen Aufklirung, so wie sie von Platon und Aristoteles betrieben



11

wurde, war es, das, was sie aufklirt, nicht abzuschaffen und zum Verschwin-
den zu bringen, sondern in ihren verniinftigen Momenten aufzuheben. So
rettet sie die Weisheit, das Wissen der Dichtung, des Mythos, der Religion,
in die Reichweite der aufgeklirten Vernunft. Heidegger rettet die Dichtung
und die dunklen Spriiche der Vorsokratiker, Wittgenstein die von der Wis-
senschaft bedrohte Alltagssprache.

“Unsere Sprache”, schreibt er, “kann man ansehen als eine alte Stadt: ein
Gewinkel von Gisschen und Plitzen, alten und neuen Hiusern und Hiusern
mit Zubauten aus verschiedenen Zeiten, und dies umgeben von einer Menge
neuer Vororte mit geraden und regelmissigen Strassen und einformigen Hau-
sern.”"" Descartes hatte gerade diese verwinkelte Altstadt abreissen und eine
ganz neue Stadt, das heisst: eine neue Philosophie aufbauen wollen. Philo-
sophie ist jedoch Aufklirung der Aufklirung. Wittgenstein arbeitet sich vom
Vorort, von den Elementarsitzen des Tractatus, zu den Sprachspielen und
Lebensformen im Stadtkern vor, den “Philosophischen Untersuchungen”.

Die Philosophie beginnt mit der Liebhaberei, aber in Erscheinung tritt
sie als Wissenschaft. So stehen am sichtbaren Anfang oft die grossen wissen-
schaftlichen Entwiirfe: Wittgensteins Tractatus, Heideggers “Sein und Zeit”.
Die Bauten bleiben halbfertig liegen. Es waren Hilfskonstruktionen fiir den
Anfang, Gertiste, Provisorien mit einer Fassade des noch zu vollendenden
Systems. Der “Tractatus logico-philosophicus” 16st sich in unzihlige Noti-
zen auf, die Wittgenstein in Kladden zusammenheftet. In ihnen sticht der
Sentenzen-Stil immer deutlicher hervor. Einzelne Sitze konnen wie Spriiche
gelesen werden. Doch ihr Witz besteht darin, dass sie wie Pascals Aphoris-
men dennoch in einem systematischen Zusammenhang stehen.

“Die Ergebnisse der Philosophie sind die Entdeckung irgendeines
schlichten Unsinns und Beulen, die sich der Verstand beim Anrennen an die
Grenze der Sprache holt.”"* Philosophieren heisst, die Philosophie zu Ende
zu bringen. Der unablissigen Bemithung Wittgensteins, “der Fliege den

» 13

Ausweg aus dem Fliegenglas [zu] zeigen” ", entspricht Heideggers Anstren-
gung, die Metaphysik zu verwinden. Denn mit ihrer Uberwindung verlin-
gern und verschlimmern wir sie nur. Die Metaphysik, die erste Wissenschaft
der Philosophie, verstellt, so Heidegger, den Zugang zum Sein, indem sie
es vergegenstindlicht und verdinglicht. Ihre geschichtliche Folge ist die
moderne Technik. Die Natur wird “Bestand” und “Gestell”, Gegenstand der
Ausbeutung. Diesen Niedergang der “Seinsgeschichte” verfolgt Heidegger
in den grossen Werken der Philosophiegeschichte. Der Hintersinn seiner

Interpretationen ist die “Verwindung” der Metaphysik.



12

In der Verwindung steckt wieder der Witz der Philosophie, durch Auf-
klirung nicht abzuschaffen, sondern aufzuheben. Die Metaphysik, die ver-
stimmte, schlechtgewordene Philosophie, vernichtet, was sie bewahren will.
Das Sein 16st sich in Nichts auf. Nur Seiendes bleibt iibrig, Dinge, Gegen-
stinde. Die Metaphysik endet im Nihilismus, so Heidegger. Was konnen wir
da noch tun? Warten, das heisst: hiiten, pflegen, aufmerksam sein, sagt er.
Wenn wir nicht wissen, was gut ist, hatte Sokrates gesagt, ist es das Beste,
unverdrossen auf der Suche nach dem Guten zu sein. Was gut ist, das ist.
Denn was in Wahrheit (aletheia) ist, kann nicht anders als gut sein. Aber
es verbirgt sich, sonst miissten wir nicht suchen. Es verbirgt sich, aber es
“winkt”"* dem Wartenden, sagt Heidegger. Und Wittgenstein: “Wo Andere
weitergehen, dort bleibe ich stehen.”"

Das ist der Witz der Philosophie: unterwegs und doch in jedem Augen-
blick da sein. Die Wissenschaft schreitet bestindig fort, die Dichtung und
ihre Weisheit sind immer da. Die Philosophie erreicht ihr Ziel unterwegs.
“Dahin zuriickkehren, wo wir uns (eigentlich) schon aufhalten, dies ist die
Art des Ganges auf dem jetzt notigen Denkweg,” schreibt Heidegger.” Und
Wittgenstein: “In Wahrheit haben wir schon alles, und zwar gegenwiirtig, wir
brauchen auf nichts zu warten. Wir bewegen uns im Bereich der Grammatik
unserer gewohnlichen Sprache, und diese Grammatik ist schon da.”"’

Die Philosophie braucht und verbraucht Begriffe. Neue Begriffe ersetzen
alte. Ihre Bedeutungen verschieben sich unmerklich im Laufe der Zeit. So
wird der Begriff der Vernunft im 19. Jahrhundert von dem des Sinns abge-
16st. In ihm schwingt von Anfang an der Verdacht mit, dass er nur eine Illu-
sion ist, eine Projektion auf das, was sinnlos ist und geschieht. Die Menschen
reden sich den Sinn ein. Er ist eine Téduschung der Sprache, sagt Nietzsche.
Der innersprachliche Sinn von Siatzen wird nach aussen geworfen und spie-
gelt sich dort als Welt, als Geschichte, als Sinnzusammenhang. Der Begriff
des Sinns und mit ihm der des Verstehens, der Deutung und Bedeutung fiihrt
aber die Philosophie zur Analyse der Sprache. Die Philosophie kehrt dorthin
zuriick, wo sie sich immer schon aufgehalten hat. Zoon logon echon, hatte
Aristoteles den Menschen genannt, ein Wesen, das Sprache, das Vernunft
hat. Logos kann beides heissen.

Bei der Sprache sind wir schon immer angekommen. In ihr ‘wohnen’ wir.
Wittgenstein meint die gewohnliche Sprache, Heidegger die dichterische.
Aber auch die gewdhnliche ist dichterisch. Sie dichtet die Welt, in der wir
leben, den Alltag. “Die fiir uns wichtigsten Aspekte der Dinge sind durch
ihre Einfachheit und Alltiglichkeit verborgen,” schreibt Wittgenstein.™



L3

Verborgen sind sie bewahrt, aber unsichtbar. Fiir Heidegger ist das Verneh-
men der Dichterspriiche abseits der Alltiglichkeit die Unverborgenheit
des Sinns, fiir Wittgenstein ist Sinn der evident gewordene Unsinn: “Was ich
lehren will: von einem nicht offenkundigen zu einem offenkundigen Unsinn
iberzugehen.” " Das erinnert an Freud. Dessen therapeutisches Ziel war es,
“hysterisches Elend in gemeines Ungliick zu verwandeln.”**

Wittgenstein schaut durch ein Mikroskop, Heidegger nimmt ein Fern-
rohr. Wittgenstein ist Ingenieur. Er hat ingenium, Sinn fiir Finessen und
Witz, ein Stidter. Beide bauen, Heidegger wie Wittgenstein. Doch Heideg-
ger setzt bei der Landwirtschaft an, beim Ackerbau.”” Heidegger ist ein
Bauer. Bauen heisst fir ihn pflanzen, anbauen und dann - dhnlich wie schon
das Warten — pflegen, schonen, wohnen.

Als erstes muss eine Grenze gezogen, ein Bauzaun errichtet werden gegen
das Gerede (Heidegger), das Geschwafel (Wittgenstein). Philosophieren
heisst wohnen, sich in guten Gewohnheiten einrichten. Aber noch ist nichts
da ausser einem Zaun gegen schlechte Gewohnheiten. Woher weiss ich am
Anfang, was gut und schlecht ist? Eine Bauhiitte, ein Wohncontainer, muss
her, eine provisorische Moral auf Empfehlung von Descartes, eine Uber-
gangslosung fir die Zwischenzeit, bis der wissenschaftliche Neubau, das
philosophische System, fertig ist.

Der Anfang ist Vorbereitung, Zurtistung. Bevor gebaut werden kann,
muss man ein Geriist aufbauen. Fiir den Autor des Tractatus bildet die Logik
ein Geriist von Elementarsitzen.” Heidegger benutzt das Bild des Bauge-
riistes, wenn er zeigen will, dass seit Aristoteles die Sprache so aufgefasst
wird, als giben sich die Menschen mittels Sprache Zeichen, um sich zu ver-
stindigen, als spriche der Mensch und nicht die Sprache.”® Die Menschen
“entsprechen” ihr hochstens, so Heidegger, sie wohnen in ihr. Das Geriist
ist die Leiter, die man wegwerfen kann, wenn man iiber sie hinausgestiegen
ist.”* Sie kann aber auch stehen bleiben als Ubungsgerit in der Turnhalle der
Philosophie.

Was macht der Philosoph? Er trifft Vorbereitungen, er riistet sich. Er
baut ein Gerist fiir etwas, das noch kommt und das Gerist tberflissig
macht. Aber dann merkt er: Alles, was gebaut werden sollte, ist schon da. Er
wohnt schon in der Sprache. Wir folgen immer schon ihrem Labyrinth, ohne
es verstanden zu haben. Bauzaun, Baubude und Baugeriist gaben nur den
notigen Abstand und Aufschub, um zur Alltagssprache zuriickzukehren. Der
Philosoph braucht gar nichts zu machen. Die Philosophie “lisst alles, wie es

» 26

ist”.” Denn die Weisheit liegt auf der Strasse. “Sapientia foris praedicat.



14

Von aussen zeigt sie die Wege nach draussen. Das Geriist war die Wissen-
schaft. Die Liebhaberei konnte nicht bei ihr haltmachen, musste iiber sie
hinaus, hinter sie zuriickgehen. Die Philosophie findet ihren Ton, wenn sie
diese Bewegung in jedem Moment vollzieht: sich durch einen Bauzaun ab-
grenzen, ein wissenschaftliches Geriist errichten und auf ihm die Weisheit
jenseits des Zauns aus dem Unsinn heraushéren.

Der Witz der Philosophie ist nicht der Scharfsinn ihres Denkens, son-
dern die Weisheit im Riicken ihrer Wissenschaft. Deshalb wird das alte
Instrument immer noch gespielt und immer wieder neu gestimmt. Das
Spiel ist ein Sprachspiel. Die Sprache spielt es mit dem Philosophen. Sie
instruiert ihn.

“Platte,” ruft der Meister zu seinem Gehilfen. Damit, sagt Wittgenstein,
meint der Meister nicht: das da ist eine Platte, sondern: hol’ mir eine von
diesen Platten!”” Der Meister — darin sind sich Heidegger und Wittgenstein
einig — ist die Sprache. Sie baut. Wir, ihre Handlanger, sind im besten Fall
geriistet.

Die Philosophie hilt sich als Provisorium, als Geriistbau. Die Geriiste
sind fiir den Anfang. Der Witz der Philosophie besteht darin, die Geriiste
abzubauen. Die Philosophie hilt sich im Abschied von sich selbst.

Friedrich Albert Lange, Geschichte des Materialismus, Frankfurt am Main 1974, Bd. 2, S.¢82.
Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, London 1922, 7.

Martin Heidegger, “Die Sprache”, in: Unterwegs zur Spracke, Pfullingen 1986, S. 30.
Id., “Uberwindung der Metaphysik”, in: Vortrige und Aufsitze, Pfullingen 1978, S.75.
Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, New York 1953, S.255.

Id., S. 593.

Martin Heidegger, Der Ursprung des Kunstwerks, Stuttgart 2005, S.15.

Id, S. 8.

Wittgenstein, Tractatus, op. cit. (wie Anm. 2), 1.1.

Id., 1.

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, op. cit. (wie Anm. 5), S.18.

Id., S. 119.

Id., S. 309.

Martin Heidegger, Unterwegs zur Sprache, op. cit. (wie Anm. 3), S.20, 200.

Ludwig Wittgenstein, Uber Gewissheit, Frankfurt 1984, S. 543.

Heidegger, “Das Wesen der Sprache”, in: Unterwegs zur Sprache, op. cit. (wie Anm. 3), S. 190.
Friedrich Waismann, Wittgenstein und der Wiener Kreis, Frankfurt 1984, S. 182f.

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, op. cit. (wie Anm. 5), S.129.

Id., S. 464.



20

21
22
23
24
25
26
27

L5

Sigmund Freud, “Zur Psychopathologie der Hysterie”, in: Studienausgabe Erginzungsband,
Frankfurt 1982, S.97.

Martin Heidegger, “Bauen Wohnen Denken”, in: Vortrige und Aufsitze, Pfullingen 1954, S.141.
Wittgenstein, Tractatus, op. cit. (wie Anm. 2), 3.42, 4.0134, 6.124.

Heidegger, Unterwegs zur Sprache, op. cit. (wie Anm. 3), S. 204, 244f.

Wittgenstein, Tractatus, op. cit. (wie Anm. 2), 6.54.

Id., Philosophische Untersuchungen, op. cit. (wie Anm. 5), S. 124.

Spr 1, 20.

Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, op. cit. (wie Anm. 3), S.z2, 19.



	Gerüst oder Bau? : Wittgenstein und Heidegger denken die Sprache

