
Zeitschrift: Scholion : Bulletin

Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 5 (2008)

Artikel: Implikationen der nackten Wahrheiten

Autor: Konersmann, Ralf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-719954

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-719954
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Implikationen der nackten Wahrheit

RalfKonersmann

Gefragt, was den Aufwand rechtfertigt, den wir in den Institutionen des

Wissens treiben, fällt uns die Antwort schwer. Vielleicht werden wir es, nach

einigem Zögern, mit der klassischen Auskunft versuchen: die Suche nach

Wahrheit. Diese Lösung scheint trivial. Andererseits sind wir froh, eine solche

Antwort geben zu können, die von weiteren Nachfragen, von Fragen des

Wozu und Warum, nachhaltig entlastet. Sollte dem aber so sein, sollten wir
also tatsächlich weniger eine sachliche Antwort als eine Beschwichtigung
erwartet haben, dann hätte sich mit dem Motivationshintergrund der Frage
auch das Wahrheitskonzept verschoben. Das Forschen und Erkennen stünde

nicht länger im Dienst der Wahrheitsfindung, sondern umgekehrt: Wahrheit
wäre das, was beim Forschen und Erkennen herauskommt, sie wäre Innovation.

Nicht dauerhafter Wahrheitsbesitz winkte als Ertrag der theoretischen

Neugierde, sondern die Praxis einer fortlaufend sich selbst überholenden

Ablösung von Erkenntnissen und Erkenntnisbeständen.

Ich will die Pragmatik solcher Umstellungen, die zumeist ganz unspektakulär

verlaufen und grosse Zeiträume in Anspruch nehmen, an dieser Stelle

nicht bewerten, sondern ihren Implikationen, ihren Motivierungen und

funktionalen Zusammenhängen nachgehen. Die tiefgreifende Verschiebung
der Erwartungslage gegenüber dem Wissen und dem Wissbaren scheint mir
ein überzeugender Hinweis zu sein auf die Veränderbarkeit des Bildes, das

die Menschen von der Wahrheit haben, sowie von dem, was sie als Wahrheit
anerkennen wollen. Offenbar vollziehen sich die Praktiken des Erkennens

und Wissens unter dem Eindruck von Imaginationen, die diese Praktiken
selbst sowie unser Verständnis vom Objekt der theoretischen Neugierde
vorgreifend prägen. Als stillschweigende Vorentscheidungen legen sie den

Zugang zur Wahrheit ebenso fest wie den Modus, in dem uns gegeben ist, was

als Ziel der Erkenntnis akzeptiert werden kann. Gewöhnlich fragen wir
nicht erst, sondern setzen auf grundlegende Uberzeugungen, wenn wir die

Wahrheit als etwas auffassen, das man wissen kann - oder aber als eine



Sache des Glaubens, der den Horizont des rein Kognitiven übersteigt. Solche

Grundentscheidungen verweisen auf eine offene Reihe weiterer Prämissen:

Ist die Wahrheit etwas, das man hat und besitzt, oder etwas, in dem wir
sind und leben? Ist sie Sache des Seins oder Sache des Handelns? Ist die

Wahrheit Errungenschaft oder ist sie Zufall? Ist sie den Menschen erreichbar

oder etwas, das menschliche Möglichkeiten übersteigt? Ist die Wahrheit

sprachlich fassbar oder erschliesst sie sich als nonverbale Transparenz? Ist
die Wahrheit sich selbst genug oder ist sie ein Mittel zu weiteren Zwecken?

So zu fragen, ist voraussetzungsreich. Die entscheidende Implikation
besagt, dass der Mensch die Wahrheit nicht schon kennt, sondern im Abstand

zu ihr lebt und mit diesem Abstand ein Auskommen finden muss. Die

imaginativen Konventionen stellen sich dieser Situation, indem sie anbieten,

den Abstand zur Wahrheit raumzeitlich zu überwinden - ihn entweder zu

überbrücken oder ganz zu tilgen. Das damit abgesteckte Problemfeld des

theoretischen Weltzugangs bildet den klassischen Fragenkreis von Erkenntnis-,

Wahrheits- und Wissenschaftstheorien. Allerdings ist im Fall der

Wahrheitsfrage die Delegationspraxis der Expertenkultur besonders

unbefriedigend. Wahrheitsfragen stellen sich nicht nur in der Forschung, in den

Wissenschaften und ihren Institutionen, sondern überall da, wo Menschen

nach Bestimmtheit verlangen. Wahrheitsfragen sind Erkenntnisfragen,
ebenso aber und elementarer noch Lebensfragen. Diese Ausgangsbedingung

philosophischer Reflexion, auf deren Unabweislichkeit bereits René

Descartes hinweist,1 hat weitreichende Konsequenzen. In den Situationen des

Alltags kann gar nicht abgewartet werden, bis die Institutionen des Wissens

zu lebensdienlichen Resultaten gekommen sind. Die Normalität knapp

bemessener Entscheidungsfrist zwingt dazu, im Umgang mit der Wahrheit
immer schon entschieden sein zu lassen, wie man sie findet, worin sie besteht

und wie man mit ihr zurechtkommt. Diese Entscheidungen sind zweifellos

provisorisch, unter praktischen Bedingungen aber nur in Ausnahmefällen zu

ersetzen. Ihre Grundlage bilden vorstellungsleitende Modelle, die konkret

vorgeben und szenisch vorwegnehmen, was beim Erkennen und Wissenwollen

zu leisten und was von dieser Leistung zu erwarten ist. Es handelt sich

um Interpretationsvorgaben von hoher figurativer Prägnanz, genauer gesagt:

um Metaphern.
Die absoluten Metaphern des westlichen Denkens stellen ein Reservoir

bereit, das die Wege des Wahrheitszugangs auf vielfältige Weise bebildert.

Der Fundus dieses Bildervorrats ist uns allen geläufig. Es präsentiert den

Erkennenden als Betrachter oder auch als Seher, der angesichts der Dinge des-



23

sen innewird, worauf sie als ihrem wahren Wesen verweisen; oder es stellt
ihn als Redner vor, der sein Ziel im Vollzug des maieutischen Gesprächs

verwirklicht; es fasst ihn als Jäger auf, der mit geübtem Auge und gezückter
Waffe der flüchtigen Wahrheit nachsetzt; es zeigt ihn als Alpinisten, der

durch mühsame Aufstiege Distanz und den entscheidenden Vorteil der

Ubersicht erringt; oder auch als Seefahrer, der den Heimatboden verlässt

und wagemutig zu neuen, erkenntnis- und glücksverheissenden Horizonten
aufbricht. Ein wahres Kompendium dieser Einstellungen bietet das

berühmte Titelblatt der grossen Encyclopédie, das Mitherausgeber Diderot im

Jahr 1765 mit einem prägnanten Kommentar versehen hat. Jede Wissenschaft

wird hier durch ihr Verhältnis zur Wahrheit charakterisiert. Während
die philosophia die Wahrheit fest im Blick hat, verlegt die Metaphysik sich

aufs Erraten. Die theologia kehrt der Wahrheit den Rücken zu und bittet
um das Licht des Glaubens. La raison, die Vernunft, erläutert Diderot,
suche die Wahrheit zu entschleiern, während phantasia eben dabei sei, sie

zu schmücken.2 All diese Rollen der Erkenntnis, die Diderot in das Bildprogramm

der triumphierenden Aufklärung übersetzt, zeigen den figurativen
Reichtum der theoretischen Neugierde, sie verdeutlichen die Arbeit des Be-

greifens und geben neben den Ansprüchen auch den Aufwand vor, der für
den Gewinn der Wahrheit zu veranschlagen ist. Uber grössere zeitliche

Abstände hinweg geht die Tendenz, kurz gesagt, dahin, die Erkenntnis als

Aktivität verständlich zu machen und deren Umfang zu steigern, ohne im

Übrigen das Vertrauen in die Komplizenschaft der Wahrheit - und sei es

auch nur das Vertrauen in ihre prinzipielle Erreichbarkeit - jemals vollständig

aufzugeben.

Figuren des Wissens

Die Idee, die imaginativen Bestände des Wahrheitszugangs zu erfassen und

seine Wirkungsweisen zu beschreiben, entstammt dem 18. Jahrhundert. Im

Einleitungsteil zur dritten, posthum erschienenen Ausgabe seiner Scienza

nuova von 1744 skizziert Giambattista Vico die Umrisse eines "vocabolario

mentale", das jene 'phantastischen Allgemeinbegriffe' ("generi fantastici")
und 'Bilder' ("immagini") enthalten soll, die den Idiomen aller Zeiten

zugrunde liegen und in denen, wie Vico in diesem 35. capoverso weiter
ausführt, 'die ewige ideale Geschichte' selber spricht. Vicos Intervention ist

performativ. Sie hebt die bildlichen Bezüge des Denkens hervor, indem sie

selbst ein solches Bild bemüht und mit seiner Hilfe den Bildbestand des



Denis Diderot/Jean Le Rond d'Alembert,

Encyclopédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers.

Par une société de gens de lettres, Paris 1765, Frontispiz



2 5

Wissens erschliesst. Was Wahrheit genannt werden könnte, ist demnach

stets abhängig von der Funktionalität sprachlicher Verhältnisse. Das Bild,
das uns aus der Sicht Vicos die Funktionen des Denkens erschliesst, ist das

Bild der lebendigen Sprache. Die aus diesem Befund abgeleitete Anforderung

an die Philosophie, sich der Sprache als ihrem eigenen und eigentlichen

Medium zuzuwenden, ist keine Geringfügigkeit. Von Sokrates und

Seneca bis zu Berkeley und Flegel reichen die Versuche, die Philosophie von
dem zu unterscheiden, worin sie sich darstellt, und vor Verwechslungen von
Denken und Sprechen sowie vor den Irreführungen zu warnen, die der "curtain

of words" verursacht.3 Diesen Schleier der Wörter müsse man, so

George Berkeley, entschlossen beiseite ziehen, um den Baum des Wissens

und seine kostbaren Früchte geniessen zu können.

Die Polemik appelliert an die unterschwellige Metaphernkonkurrenz:
Während aus Berkeleys Sicht der sprachliche Wahrheitszugang auf den

Raum des Sagbaren und seine riskanten Irritationspotentiale beschränkt

bleibt, erschliesst der als Alternative angebotene Wahrheitszugang der

Enthüllung und des Sehens den offenen, ja unabschliessbaren Raum der
optischen Sensationen. Die implizite Argumentation, deren stilles Pathos den

englischen Philosophen zur Anrufung der nackten Wahrheit geführt hat, ist

sprachskeptisch und lautet: Es ist immer mehr zu sehen, als sich wissen oder

sagen lässt.4 Der Zugang zur Wahrheit soll also gerade nicht der Paradig-
matik der Sprache, sondern vielmehr dem Beispiel des Sehens folgen, das

mit der Fülle seiner Wahrnehmungen alles hinter sich lässt, was die gesprochene

Sprache zu benennen vermag. Auf diese Weise soll der Geist sich

autonom entfalten, unbeirrt von den Bedeutungsschwankungen der Wörter
und ungehindert von der Autorität der Schrift.

Vicos Erneuerung des philosophischen Denkens als Philologie schert aus

dieser Traditionslinie aus. Die Sprache ist für ihn nicht nur das Mittel, das

den Weg zur Wahrheit ebnet und das zu diesem Zweck der begrifflichen

Präparierung bedarf, sondern deren authentisches Zeugnis. Diese Auffassung

ist voraussetzungsreich, aber keineswegs ungewöhnlich. Das Konzept
der grossen Philologie folgt der These der Sprachverwiesenheit des Wissens,

die um die Wende zum 18. Jahrhundert so unterschiedliche Fragestellungen

provoziert wie die Sprachursprungsforschung, die Hermeneutik oder

die Begründungsfähigkeit des Wissens rein aus Begriffen. Speziell die

Scienza nuova verbindet dieses neue Vertrauen in die Aufschlusskraft der

Sprache mit dem Gedanken, dass die historisch-empirische Fülle der

Zeichen im Lauf ihrer Entwicklung die allgemeinen Merkmale bildhafter



2 6

Sprachformen hervortreten lässt, aus deren Bestand diese Vielfalt in Raum

und Zeit immer neu entspringt und sich erneuert. Offenkundig ist dieses

Verhältnis als Wechselbeziehung gedacht: Die unendliche und speziell mit
der Metapher die Grenzen der konventionellen Bedeutung transzendierende

Verschiedenheit sprachlicher Ausdrucksmöglichkeiten beruht demnach auf

der Stabilität einiger weniger Elementarfiguren, während umgekehrt dieses

Reservoir ein Potential besitzt und vorhält, dessen Dynamik die ganze
Geschichte der menschlichen Sprachentwicklung übergreift.

Die Umwertung der Sprache von einem blossen Instrument der Benennung

äusserer Wirklichkeit zu einer kulturellen Tatsache, die eigene

Wahrheitsansprüche geltend macht, manifestiert sich für Vico exemplarisch in der

Metapher. Als 'lichtvollste' und zugleich 'notwendigste' aller Tropen liefern

Metaphern Ordnungsentwürfe für komplexe Bezüge und erbringen damit

eine Orientierungsleistung, die sie der philosophischen Aufmerksamkeit

empfiehlt. Die Betonung dieser Qualität macht Vico zum Antiplatoniker.
Das System der Verweisungen, das die Metaphern stiften, existiert nicht als

überempirische Systematik des Wissens, sondern bezieht den ganzen Komplex

seiner äusseren Voraussetzungen mit ein, und das ist - in der an dieser

Stelle gebotenen Knappheit der Formulierung - das Orientierungsbedürfnis
menschlicher Geistestätigkeit. Die Metapher, die Vico aufgrund der Vielfalt
der eidetischen, etymologischen, semantischen, epistemologischen Bezüge
auch als 'kleinen Mythos' vorstellt,5 ist die treue Begleiterin des

Selbsterfindungsprozesses, den die von Natur aus 'bedürftigen' Menschen6 am Beginn
der Zeiten anstossen mussten und seither vorantreiben. Das konventionelle,
die anthropologischen Bezüge in Reichweite rückende Argument der krea-

türlichen Beschränktheit, demzufolge den zur Erlangung der vollen Wahrheit

nicht gerüsteten Menschen mit der indirekten Auskunft von Bildern und

Metaphern am besten gedient sei,7 ist hier vorausgesetzt, aber bereits

umgedeutet. Metaphern sind nicht mehr nur Verlegenheiten, nicht nur die

geistigen Prothesen eines kreatürlich beschränkten Wesens, sondern

Auskunftsmittel, die von der 'Natur der menschlichen Dinge' künden und das

Potential einer ganzen 'Metaphysik des menschlichen Geistes'8 bereitstellen.

Vico möchte die Metaphern als den wahren Reichtum des armen Wesens

verstanden wissen, das der Mensch von Natur ist. Das blosse Dasein von

Sprachbildern hat demnach dem Menschen schon früh seinen 'lebendigen
Sinn' vor Augen gestellt, seine 'mächtige Phantasie', dazu seinen 'scharfen

Geist' und sein 'ausgeprägtes Gedächtnis'.9 In dieser Spiegelungsfunktion
sieht die Scienza nuova die Zeugniskraft der Metaphern begründet, die infol-



27

gedessen weit mehr sind als bloss 'rhetorische', auf Wirkung berechnete

Mittel der Rede. Was Vico den nachfolgenden Metapherntheorien mit auf

den Weg gibt, ist vor allem diese Einsicht: Die Metapher ist ein verweisendes

Zeichen, das ungeahnte Einsichten gewährt in die Welt dieses Wesens,

das der Kompensation seiner Schwäche durch Zeichen, Bilder und Symbole
bedarf. Die Metapher ist, mit einem Wort, eine Figur des Wissens.

Vicos Vorstoss ist zweideutig geblieben. Einerseits hat sich, spätestens

mit Herder, als Folge dieser Intervention die Einsicht durchgesetzt, dass

metaphorische Bestände als anthropolica gelesen werden können, als

sprechende Dokumente, die im Raum des Wissens selbst auf die "vorwissenschaftliche

Existenz des Menschen" verweisen.10 Andererseits hat auch Vico
die Bedenken der Metaphernkritik nicht ausräumen können. Diese Vorbehalte

sind Legion, sie reichen zurück bis in die Antike und sind seither

variantenreich bekräftigt worden, so exemplarisch von Hegel. Für Hegel ist
der "Begriff' die philosophische Ausdrucksform schlechthin, die er als die

einzig angemessene Gestalt des Denkens der bildhaften Rede schroff und

unversöhnlich gegenüberstellt. Die Einschwörung auf den Begriff ist der

entscheidende Schritt bei der von Hegel geforderten Selbstbegründung der

Philosophie zur Wissenschaft. Dabei - und um die von ihm behauptete

Konvergenz von Wirklichkeit und Vernünftigkeit zu sichern - verweist Hegel all

diejenigen aus dem Palast des Denkens, "die ohne Begriff reden wollen". Im
gleichen Atemzug sortiert er all die Gegenstände aus, für die ein Philosoph
sich nicht zu interessieren hat: Die "unendlich mannigfaltigen Verhältnisse",

jenen "unendlichen Reichtum von Formen, Erscheinungen und Gestaltungen",

der den "Kern" der Wirklichkeit mit einer "bunten Rinde" umzieht,
"welche der Begriff erst durchdringt".11 Gerade hier, wo die Vernunft nicht
mehr, wie noch in der grossen Kritik Kants, auf ihre 'Reinheit' gegründet ist,
soll sie sich um ihrer Selbsterhaltung willen auf ihre Stärke besinnen, statt
sich zu zerstreuen und an die Welt der Kontingenzen zu verlieren. Die
strategische Abwehr der Metapher ist Teil des von Hegel ganz bewusst unter
den Bedingungen der Moderne unternommenen Versuchs der Selbsterrettung

des philosophischen Denkens aus dem Meer der sinnlich-sichtbaren

Feststellbarkeiten. Eben jene Grenzverletzungsfunktion, die Vico zur
Rehabilitierung der Metapher veranlasst hatte, begründet bei Hegel den

Ausschluss bildlicher Rede aus dem Raum der Philosophie. Aus Sicht dieser

Kritik vollzieht sich die metaphorische Grenzverletzung auf mehreren Ebenen:

Sie ist eine Verletzung der begrifflichen Konvention, eine Verletzung
der diskursiven Konvention, und sie ist eine Verletzung der semanti-



28

sehen Konvention. Die Metapher ist, mit einem Wort, das Einfallstor des

Fremden in den von der Norm des Begriffs beherrschten Monolog der
Vernunft.

Interessant an Hegels Vorgehen ist nun nicht nur die Verschärfung,
sondern auch die Art, wie sie vorgetragen wird. Wer es philosophisch auf den

"Kern" der Wirklichkeit abgesehen hat und gleichzeitig die "bunte Rinde"
der tausend Einzelheiten und Nebendinge von sich weist, der verfügt offenbar

selbst über rhetorische Gaben und setzt sie auch ein. Hegels kunstreich

präparierte Begriffsfrömmigkeit ist ein Musterbeispiel rhetorischer
AntiRhetorik, und die Paradoxie des Unterfangens liegt offen zutage. Das

Herausstellen solcher Selbstwidersprüche allein genügt jedoch nicht, um die

Metaphern-Kritik der spekulativen Vernunft zurückzuweisen. Offensichtlich

gelten die Einwände Hegels weniger dem Gebrauch der Metapher als den

mit ihr verknüpften Erwartungen. Was der Meisterdenker befürchtet, ist die

Auszehrung der Philosophie - einmal durch die Unterbietung des begrifflichen

Anspruchs, zum anderen durch die Verirrung des Gefühls, durch die

Vordergründigkeiten des Sensualismus oder die Seichtigkeiten des

Verstandesdenkens. Die Kritik der Metapher gilt der bildlichen Evokation, die

verborgene Sinnwelten heraufbeschwört, sie gilt der Durchsetzung unbedingter
Autoritäten, denen sie einen Schein von Legitimität verschafft, und sie gilt
schliesslich der trügerischen Evidenz bildgeleiteter Argumentationswege.

Metaphern - so der klassische Einwand - beschreiben, sie beweisen nicht:

figura non probat.
Im Normalfall ist der philosophische Bildersturm als Unterlassungsgebot

verstanden worden. Diese Lesart, in der die Philosophie sich im Namen des

Begriffs und des Anspruchs auf Wissenschaftlichkeit einen Ikonoklasmus

selbst verordnet, ist jedoch, wie mir scheint, allzu einseitig und vordergründig."

In den Grenzen ihrer Bestimmung war die Metapher auch in der

philosophischen Rede von jeher geduldet, etwa zum Zweck der Veranschaulichung

und der Illustration. Diese Einschätzung ist alt und entspricht der

spätantiken und namentlich der von Cicero verstärkten ornatus-Tradition,
die einst die Metapher zum ausgezeichneten Instrument rhetorischer
Wirkung erklärt hatte. Diese Theorie operiert als Substitutionstheorie. Die

Metapher gilt ihr als schmuckwerkhafter Ersatz für eine Aussage, die in
sachlicher Hinsicht ebenso gut, nur eben nicht annähernd so sinnfällig oder

reizvoll, auch terminologisch getroffen werden könnte. Die Metapher ist

legitim, bleibt aber der Aussage äusserlich. Sie tritt als blosse Einkleidung
eines Gedankens auf, dessen substantielle Präsenz von den Mitteln der Prä-



29

sentation unberührt bleiben soll. "Der Gedanke", so die mustergültige

Erläuterung des Sachverhalts durch Schiller, "bleibt derselbe, nur wechselt

das Medium, das ihn darstellt".13 Verstanden als poetisches Beiwerk, ist die

Metapher geduldet unter der Bedingung, dass sie den Anspruch aufgibt, den

rechtens nur der Begriff erheben darf: den Anspruch auf genuinen
Wahrheitsgehalt.

Emphasen der Nacktheit

Die philosophische Metaphernkritik beharrt auf der Frage nach der Legitimität,

nach der Angemessenheit der Mittel. Entscheidend ist die Sorge, dass

Missgriffe der Darstellung die Wahrheit nicht nur nicht erreichen werden,

sondern sie schon im Zugriff verfehlen, sie verzerren und vernebeln. Neben

Hegel ist es Kant, der diese Vorbehalte bekräftigt und damit eine Wahr-

heitserschliessungsimagination zitiert, die im thematisch weiten Feld des

'Zugangs zu' und des 'Umgangs mit' dem Ziel der Erkenntnis im Laufe des

eben sich neigenden Jahrhunderts längst schon einen prominenten Platz

erobert hatte: die Imagination der nackten Wahrheit. Die stille, kunstvoll

gehandhabte Paradoxie dieser Metapher besteht darin, direkt vom Boden

der Rhetorik aus die anti-rhetorischen Ansprüche des Begriffs zur Geltung

bringen zu sollen.

Die Implikationen der nackten Wahrheit sind komplex, und es macht den

Reiz auch dieser Metapher aus, die Überschaubarkeit eines einfachen szenischen

Arrangements, einer metaphorischen Urszene, mit der Weitläufigkeit
spezifischer semantischer Bezüge und Traditionslinien zu verknüpfen. Hans

Blumenberg hat die zwei Extreme aufgewiesen, die das Spiel der figurativen

Blickführungen bis zur Epochenwende um 1800 hervorgetrieben hatte. Auf
der einen Seite findet sich die Vorstellung einer bahnbrechenden Wahrheit,
die, wie noch Cusanus versichert, über magna potentia verfügt.14 Im Bild
der mächtigen Wahrheit ist der Leistungsanteil des Menschen herabgesetzt

und der Erkennende von eigenen Anstrengungen entlastet, die ihn
angesichts des als Ideen- und Überwelt antizipierten Erkenntnisziels prinzipiell
auch überfordern müssten. Der Erkennende ist aufgefordert, sich für die

Wahrheit bereit zu machen, und dabei kommt es entscheidend darauf an,

ihrer Selbstdarbietung nicht im Weg zu stehen. Die andere Extremvorstellung

hält die Wahrheit für schwach und verstellt. Sie vermutet Widerstand

in der Weltbeschaffenheit und ebenso beim Subjekt selbst, so dass nun
Vorkehrungen und Initiativen, kurz: ein genuiner Aufwand institutioneller Vor-



3°

Printer's mark ofJohn Knoblouch of Strassburg,

aus: Fritz Saxl, "Veritas filia temporis", in: Raymond Klibansky/H. J. Paton (Hg.),

Philosophy and History. Essays presented to Ernst Cassirer,

Oxford 1936, S. 197-222, Fig. 3, S. 203

kehrungen und methodologischer Stabilisierungen der Wahrheitsfindung

nötig wird. Das Bild der ohnmächtigen Wahrheit ruft dazu auf, die

Bedingungen der Erkenntnis zu optimieren und verlangt nach dem Beistand derer,

die entschlossen sind, Verbergungen beiseite zu räumen und den Blick
freizugeben. Ungeachtet der Subtilität, dass die Wahrheit ohnehin mit denen

im Bunde ist, die die gerechte Sache vertreten, ist es die Pointe der nackten

Wahrheit, in diesem Sinne zuwendungsbedürftig zu sein.15 Das Ideal der

Unverhülltheit macht jedwede Sichtbehinderung, jedwede Verhängung oder

Verschleierung als Blendwerk verdächtig, das beiseite geschafft werden

muss. Unter Verdacht geraten die Sprache und die Zeit, im Prinzip jedoch
der ganze Phänomenbereich der zeiträumlichen, von der Substanz

ablenkenden Kontingenzen. Das Vorstellungsideal einer Wahrheit ohne Schleier

motiviert den Verfahrensaufwand, der zu treiben ist, wenn es über die

Hindernisse der Wahrnehmung hinweg zum Schauplatz des wahren Wissens

vorzudringen gilt.
Speziell das Aufklärungszeitalter war fasziniert von der Reinheit der

Vernunft und der Nacktheit des Erkenntnisziels, denen die Protagonisten der

Bewegung auch stilistisch zu entsprechen hofften. Der handgreiflichen

Bestimmung des Erkenntnisziels, die den Zugang zur Wahrheit als Entkleidung,

als Sichtbarmachung und Evidenzerzeugung konkretisiert, konnten

diejenigen schwerlich widerstehen, die die Gegenstände des Wissens aus der

Finsternis abwegiger Vorstellungen herausholen und ins Licht der Wahrheit
stellen wollten. Aufklärung, so der Gemeinplatz einer zeitgenössischen Pro-



31

Giambattista Tiepolo, Il tempo scopre la verità,

ca. 1743, Museo Civico, Vicenza, aus: Filippo Pedrocco, Giambattista Tiepolo,
Milano,2003, S. 258

grammschrift, will "wegräumen die mancherlei Hüllen und Decken vor den

Augen" und "eintreten in die Gebiete der Wahrheit und der Ordnung", wo
"die wahre Glückseligkeit thront".16 Zahlreiche Zeugnisse des 18. Jahrhunderts

teilen die Emphase dieses Selbstverständnisses, dessen Hervortreten
mit dem Ansehensgewinn der nackten Tatsachen auffällig konvergiert. Die

Wahrheit, von der von nun an die Rede ist, gewinnt ihre Relevanzen nicht
länger durch die Gegenstände, über die sie aussagt, sondern aus der formalen

Qualität methodischer Erkenntnisgewinnung. Die Warnung Gotthold
Ephraim Lessings vor dem Andrang der "geschminkten Unwahrheit" steht

bereits unter dem Eindruck dieses Auffassungswandels. Sie folgt aus der

Einsicht, dass die Wahrheit, sobald sie ihre situativen Bezüge einmal

vollständig verloren hat, über ein Kriterium ihrer "Wichtigkeit", wie Lessing

sagt, von sich aus nicht mehr verfügt. Nackt, schreibt Lessing, ist "eine

Wahrheit so wichtig als die andere".17 Das Attribut der Nacktheit ist hier
schon konkretisiert als Indifferenz und semantische Leere. Die nackte

Wahrheit ist eine Wahrheit ohne alles Interesse, eine Wahrheit, von der

schon nicht mehr mit Uberzeugung gesagt werden kann, dass sie uns noch

etwas anginge, wenn wir sie hätten.

Offenbar schlägt die methodische Frage des Zugangs auf den Begriff
selbst durch, um den sich hier alles dreht. Als Konsequenz ihrer Vergleich-
gültigung muss die Wahrheit fortan immer neue Relevanzen und Aktualitäten

für sich in Anspruch nehmen, um ihr Recht durchzusetzen, weil sie als

Erkenntnisideal allein nicht mehr genügt. Die nackte Wahrheit ist eine



32

Wahrheit ohne Zeit und ohne Zusammenhang, eine Wahrheit, die beliebigen

Zwecken dient und die als solche zu nichts verpflichtet. Lessing formuliert

solche Vorbehalte angesichts eines Durchsetzungserfolgs, der zu eben-

dieser Zeit seinen Gipfelpunkt erreicht. Was aber sind die Gründe dieses

Erfolgs, was waren seine Mittel? Auf bizarre Weise beleuchtet wird die

Vorliebe für die nackte Wahrheit durch ein literarisches Genre, das im 18.

Jahrhundert einen beispiellosen Aufschwung erfuhr: der pornographische
Roman. Nicht wenige Vertreter des Libertinismus rechtfertigten ihre

Angriffe auf die herrschende Moral als Propaganda für die Sache der Aufklärung,

und noch Mirabeau eröffnete sein vorrevolutionäres Skandalwerk Le

rideau levé (1786) mit einer Spottrede über Vorurteil und Kleinmut. Schon

ein Titel wie Jean-Baptiste d'Argens' Thérèse philosophe (1748) - gleichfalls

abgefasst in der geläufigen Form der Hurenbeichte - sprach die Grundthese

der Gattung aus und erklärte, dass sexuelle Erfahrung zu wahrer Weltweisheit

führe. Ihre erste Selbstbefriedigung, gibt die Titelfigur des Romans zu

Protokoll, sei zugleich die erste Erleuchtung ihres Geistes gewesen.

Offenkundig waren solche Äusserungen nicht bloss Vorwand. Man muss

vor den Vordergründigkeiten des Genres nicht kapitulieren, um zu erkennen,

dass die rückhaltlose Selbstentblössung, die deftige Kirchenkritik, die

materialistische Anthropologie und der drastische, sämtliche Tabus ignorierende

Sensualismus dieser Literatur die philosophischen Vorlieben und

theoretischen Neigungen der Epoche in den zentralen Forderungen aufgriffen

und bestätigten. Die erste, schon mit dem Griff zum Buch eingefädelte

Verführung des pornographischen Romans besteht darin, die Metapher der

nackten Wahrheit zu reifizieren, sie wahr zu machen, und auf dieser Basis

zwei Behauptungen gleichzeitig Evidenz zu geben: der einen, dass die Wahrheit

als nackte Wahrheit fassbar sei, und der anderen, dass der vorliegende
Roman diese Wahrheit enthülle. Im Naturzustand, diese Bemerkung Thérè-

ses hätte zweifellos auch Rousseau machen können, sind alle Menschen

gleich - alle Menschen und auch sämtliche Wahrheiten.'8 Die Familienähnlichkeit

der Themen und Thesen, die zur Jahrhundertmitte in philosophischen

und pornographischen Texten kursieren, ist keineswegs zufällig. 1748

erscheint Montesquieus Epochenschrift L'esprit des lois, es erscheinen David

Humes Enquiry concerning human understanding und Friedrich Gottlieb

Klopstocks Messias, es erscheinen aber auch Thérèse philosophe und Fanny

Hill. Schon auf der ersten Seite dieses Longseilers gibt die Erzählerin eine

Erklärung ab, deren mutwillige Zweideutigkeit nicht darüber hinwegtäuschen

sollte, wie genau sie die zeitgenössische Bedürfnislage erfasst. Sie



33

werde die Wahrheit sagen, verspricht Fanny mit der genretypischen

Mischung aus Treuherzigkeit und Laszivität, die splitternackte Wahrheit

(stark naked truth), und nicht versuchen, irgendetwas zu beschönigen
oder zu bemänteln.

Jedem zeitgenössischen Leser wird klar gewesen sein, wie die Versicherung

zu verstehen sei. Der sprunghafte Wechsel der Darstellungsebenen
gehört zu den selbstverständlichen Voraussetzungen pornographischer Lektüre,

und schon diese frühen Proben der Gattung führen das Verfahren

mustergültig vor. Wie die Werke der philosophischen Bibliothek fordert der

pornographische Roman einen wachen, hellhörigen und kooperativen Leser

- eben einen solchen, wie ihn sich auch der über jeden Verdacht erhabene

Bischof Berkeley Anfang des Jahrhunderts gewünscht hatte: einen Leser, der

statt der vielen Worte des philosophischen Textes, an denen "herumzuboh-
ren" zwangsläufig zu Fehldeutungen führen müsse, unbeirrbar zu sehen

wünscht, worauf es ihm wie auch dem Autor ankommen sollte: die "nackte

und genaue Wahrheit".*9 Cleland und die Seinen spielen mit dieser Konvention,

sie strapazieren sie, parodieren sie, denunzieren sie, bis schliesslich de

Sade kommt und mit neuer Drastik den Traum der Vernunft ausmalt, der

Ungeheuer gebiert. Im Handumdrehen verwandelt diese Literatur die

intellektuelle Konvention des Willens zum Wissen in ein Promiskuitätsverspre-
chen, das die Romanhandlungen dann mit der Abschilderung unzähliger

Kopulationsszenen nur allzu bereitwillig einlösen. Die Erkenntnis, so will es

das zeitgenössische Konzept des Wissens, soll nicht eher ruhen, als bis sie

alle Bemäntelungen und alle Beschönigungen beiseite gezogen und das

anvisierte Ziel unverhüllt vor Augen hat. Diese Vorstellung aber ist in der

Gelehrtenstube entstanden und nicht im Freudenhaus. Man darf vermuten,
dass die anhaltende, noch in der zweiten Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts

gerichtsnotorische Entrüstung über Clelands Roman sich auch damals

nicht nur an den geschilderten Ausschweifungen stiess, sondern auch an der

Leichthändigkeit, mit der die pornographische Autorschaft theoretische

Neugierde und Libertinage vermengte. Gerade die besonders Eifrigen, die

Strebsamen und Hartnäckigen unter den Wahrheitssuchern sahen sich als

Liebhaber und Libertins porträtiert, als Freier der nackten Wahrheit.

Wie das Kind in Andersens Märchen platzt Fanny Hill mit der Wahrheit
heraus, dass die Wahrheit der Aufklärer nackt ist. Damit gelingt ihr die

Parodie eines offenbaren Geheimnisses, dessen Frivolität den Zeitgenossen
des 18. Jahrhunderts durchaus bewusst gewesen ist. Nacktheit galt seit alters

und auch biblisch als anstössig, zumal die Bestrafung des ersten Menschen-



34

paares darin bestanden hatte, seine im Zeichen der Schuld entdeckte Klei-
derlosigkeit als schamlos und armselig empfinden zu müssen (vgl. Gen 3, 7).

Die einmal hergestellte Verknüpfung von Nacktheit und Scham, die im

Übrigen, weil sie den Tieren fremd ist, traditionell auch als Auszeichnung
des Menschen galt, ist interaktiv. Sie geht eine tiefe Bindung mit derjenigen
Autorität ein, deren unbedingte Geltung "die vorweggenommene Scham"20

anerkennt und, um Missbilligung vorgreifend auszuschliessen, in
entsprechenden Verhaltenskonventionen sanktioniert. Durchsetzt mit Parallelmotiven

aus hellenischer Zeit, begründet die Strafe der Paradiesvertreibung, was

man als die auf allgemein verbindlichen Regeln und Einstellungen fussende

'Schamkultur' bestimmt hat. Das Menschenpaar auf Masaccios Fresko von

1427 verzweifelt, jeder für sich, über die erzwungene Entblösstheit, die der

Maler naturalistisch vorzeigt und durch diese Kühnheit zum zentralen

Thema macht. Das szenische Kalkül geht dahin, den Schock der Nacktheit,
der Ausgesetztheit und Schutzlosigkeit dem als Zeugen angerufenen
Betrachter des Bildes empathetisch fühlbar zu machen und ihn in die Situation,
die grundsätzlich auch die seine ist, nun bewusst hineinzuziehen. Wie dieser

Mann und diese Frau, die hier schon nicht mehr als Paar, sondern als

einzelne auftreten, ist der Mensch in die Situation des Entzuges der gottväterlichen

Gunst und Geneigtheit gestellt, die er durch Ungehorsam verspielt
hat. Das Kleid versprach göttliches Wohlwollen, die Nacktheit besiegelt
seinen Verlust und zeigt den Menschen als ein Wesen, das dazu fähig war, den

Willen seines Schöpfers zu missachten.

Doch auch hier gilt es zu differenzieren. Ebenfalls schon früh lassen sich

Übertragungen finden, die das Nackte als Ausdrucksgestalt einer Einfachheit

begreifen, die über den falschen Glanz äusserlicher Prachtentfaltung
erhaben ist. Neben die Nacktheit der Sünde und des Lasters (nuditas cri-
minalis, nuditas naturalis) tritt die Nacktheit der Entsagung und der

Unschuld (nuditas temporalis, nuditas virtualis), die nicht minder

emphatisch vorgetragen und gelebt wird. Damit ist eine Gegenbewertung etabliert,

die durch die lange, semantisch reiche Motivreihe des 'guten Nackten'

präsent gehalten und gleichfalls bis in die Moderne weitergereicht worden

ist. Niemandem sei die sittliche Vollkommenheit verschlossen, erklärt
richtungweisend Seneca, mit dem nackten Menschen sei sie zufrieden. Auch die

Eleilige Schrift lässt Bedeutungsnuancen zu. Geradezu idealisiert wird die

Nacktheit durch den Glauben an das göttliche Vorrecht auf den Anblick der

unverhüllten Welt (vgl. Hebr 4, 13), die den kardiognostischen Blick des

Absoluten in das menschliche Herz mitumfasst.21 Es ist offenkundig dieses



35

Masaccio, Die Vertreibung aus dem Paradies, 1424/25, S. Maria del Carmine, Firenze,

aus: La pittura italiana. I maestri di ogni tempo e i loro capolavori (a cura di Stefano Zuffi),
Milano 1997, S. 55

Motiv der totalen Transparenz alles Irdischen vor Gott, dem die älteste der

bekannten, von Erwin Panofsky auf die Mitte des 14. Jahrhunderts datierte

Bilddarstellung der nackten Wahrheit verpflichtet ist. "Nackt", so die Devise

der Bettelmönche, "folge ich dem nackten Christus".22

Die schon den Vorsokratikern geläufige Auffassung besagt, dass die

Natur es liebe, sich versteckt zu halten. Solche Einsichten wollen jedoch zu

ihrer Zeit nicht als Aufforderung zur Entschleierung verstanden werden,

sondern im Gegenteil die Rücksichtnahme auf jene Einkleidungen nahe

legen, die das Geheimnis wahren. Folgerichtig kultiviert die namentlich von
Piaton gelehrte Achtung vor dem Unsichtbaren das Empfinden für die von
den Neuplatonikern sogenannte "Verborgenheit des unaussprechlichen
Geheimnisses".23 Den entscheidenden Bruch mit dieser Rationalität der

Verschleierung markiert dann wiederum die Aufklärung. Der überlieferte



36

Aspekt der Angemessenheit, demzufolge die Ordnung der Dinge von sich

aus nach einer Hierarchie wohldosierter Sichtbarmachungen verlange, wird
im 18. Jahrhundert aufgegeben und weicht dem Interesse am Effekt. So wird

aus dem Zeichen der Scham, als das einmal das Feigenblatt des ersten

Menschenpaares gegolten hatte, ein Zeichen der Beherrschtheit und der

Triebkontrolle. Kant möchte es als initiale "Äußerung der Vernunft" verstanden

wissen, die, obgleich sie doch den Reiz nur steigere, jene Kultivierung der

Affekte bereits anzeige, die dann die Zivilisationsentwicklung angebahnt
habe: die "Ausbildung des Menschen als eines sittlichen Geschöpfs".24

Vor dem von Kant unterstellten Raffinement des Verzichts schreckt der

philosophische Weltbetrachter zunächst zurück. Die ihm gemässe Einstellung,

die theoria, bezeichnet eine Art des Weltbezuges, die ebenso bewusst

wie umfassend 'schaut', was sich zeigt. Solcher Zurückhaltung musste eine

Einstellung fremd sein, die geradewegs auf die Dinge losgeht, um ihnen ihr
Geheimnis zu entreissen. Wiederholt lässt Piaton seinen Sokrates über jene
Materialisten klagen, die das Unsichtbare herabziehen wollen, um es mit
Händen zu greifen. Die idealistische Missbilligung ist bezeichnend. Im
Modus der Nacktheit sieht der Piatonismus einen Erkenntniswillen Prägnanz

gewinnen, der sich durch die Gewaltsamkeit seiner Vorgehensweise
selbst diskreditiert. Beiläufig bestätigt sich hier, wie tief die Figur der nackten

Wahrheit in das philosophisch einschlägige Bildfeld des Sehens

verstrickt ist. Verhüllungen, Vorhänge und Schleier stiften den imaginären
Raum des Unsichtbaren als des eigentlich Sehenswerten, jedoch den leiblichen

Augen wohlweislich Vorenthaltenen.

Jahrhundertelang, bis zur Schwelle der Neuzeit, haben die Vorbehalte

gegen die sachfremde Rabiatheit des Enthüllens und Hinterfragens Bestand.

Dann scheinen sie plötzlich zu verblassen, um sich schliesslich in der

Opicinus de Canistris, Nackte Wahrheit, Cod. Pal. lat 1993, fol. 26, 1350/51 datiert,

aus: Erwin Panofsky, Studien zur Ikonologie, Köln 1980, Nr. 114



37

Sandro Botticelli, La Calunnia, ca. 1495, Galleria degli Uffizi, Firenze, Ausschnitt, aus:

Umberto Baldini, Botticelli, Firenze 1988, S. 249

Enthüllungsrhetorik des 18. Jahrhunderts vollends zu verlieren. Michel de

Montaigne stellt der Gewohnheit der prunkenden Rede und Übertreibung
die Orientierung des Sprechers an der 'dürren und nackten Wahrheit' ("la
vérité nue et crue") als vorbildlich gegenüber.25 Die Nacktheit wird zum

Attribut einer Wahrheit, deren allein von ihr selbst gewährleistete Vollkommenheit

sich Schmucklosigkeit leisten kann, während, wie Botticelli - und

mit ihm Vasari - versichert, die Lüge in schwarzen Tüchern gehen muss.z6

In solcher Dramatisierung steckt noch ein Rest der Zuversicht, dass die

Wahrheit sich selbst genügt, während der Aufwand die Lüge verrät: Nicht
die Wahrheit, sondern die Lüge ist angewiesen auf die Mittel der Überredung.

Der Skepsis der frühneuzeitlichen Rhetorikschelte fehlt deshalb der

Überschwang der Aufklärer, ihr geht es allein um ein Darstellungsideal der

Aufrichtigkeit (sincérité).27 Damit tritt eine Zweideutigkeit hervor, die für
das Sprachbild bezeichnend bleiben wird. Die Unverhülltheit der

Darstellung, wie sie Montaigne in seinem Essai über die Hinkenden fordert,
verweist auf die Disposition des Weltbetrachters und seinen Anspruch auf freie

Sicht, während das Attribut der Nacktheit nur den Gegenstand selbst

qualifiziert, wie er sich den Blicken des Betrachters darbietet. Die Indifferenz
dieser Motivlage gehört zu der bis ins 19. Jahrhundert reichenden

Faszinationsgeschichte der nackten Wahrheit, die fortan durch eine wachsende Zahl

allegorischer Darstellungen der effeminierten Wahrheit und durch das noch



38

Verità, in: Iconologia del Cavalière Cesare Ripa, Perugino. Notabilmente accresciuta

d'immagini, di annotazioni, e di fatti dall'abate Cesare Orlandi
Bd. 5, Perugia 1767, S. 360

von Winckelmann getragene Kunstideal der "heroischen Nacktheit"28

wirkungsvoll untermalt wird. Entschieden stärkt Francis Bacon die Tendenz,

wenn er - deutlich auf der Linie der von Montaigne eingeführten
Unterscheidung - die 'seelische Nacktheit' als Gefährtin der Unschuld und der

Einfalt preist. Die Wahrheit, so die Formulierung, sei wie das nackte und

offene Tageslicht ("a naked and open day-light").29
Das ist etwas anderes als eine methodische Anweisung für den sicheren

Erwerb der Erkenntnis. Die Lichtmetaphorik Bacons ist einerseits konventionell,

indem sie ein klassisches Attribut der mächtigen Wahrheit zitiert,
deren Durchsetzungsstärke durch den Hinweis auf ihre Naturverbundenheit

("day-light") nochmals bekräftigt wird. Wenn die Wahrheit wie das Tageslicht

ist, dann wird sie uns nicht davonlaufen, sondern zeigt sich wie dieses

mit Sicherheit von selbst. Doch die Unumschränktheit des Schauens, die

solchem Daseinsvertrauen einmal entsprochen hatte und die für die ältere

Lichtmetaphorik insgesamt bezeichnend gewesen war, ist in Bacons Essay

schon zurückgenommen durch Bestimmungen wie Nacktheit und Offenheit,
die offenbar schon nicht mehr als selbstverständlich vorausgesetzt werden

dürfen. Um das Licht nackt und offen zu haben, bedarf es, wenn nicht der

ausserordentlichen Anstrengung, so doch der umsichtigen Vorkehrung. Ver-



39

standen als Licht, ist die Wahrheit von Finsternis und Trübung bedroht und

muss von all dem freigehalten werden. Bacon kennt hier zwei Vorgehensweisen,

über deren Verhältnis er sich im Übrigen ausschweigt: die Tortur

("vexatio")3° und die Verführung. Die Sprache der Liebe, wie sie Bacon im

Eröffnungsstück seiner Essays bevorzugt, entlockt in der nunmehr gestifteten

Bildkonstellation dem Attribut der Nacktheit unverhoffte Evidenzen.

Mit feinem Gespür für das erotische Potential der Szene macht Bacon die

Situation des philosophischen Wahrheitssuchers als Liebesbeziehung
verstehbar. Man müsse sich, erläutert der Neugründer der Wissenschaften an

gleicher Stelle, das Forschen als ein Freien und Werben denken (love-
making or wooing). Leicht lassen sich die Akzentverschiebungen heraushören,

die mit dieser Neubestimmung des Erwartungshorizonts einhergehen.

An die Stelle des platonischen theorös und Weltbetrachters ist der

amator getreten, der Liebhaber und liebeserfahrene Freier - ein

Erkenntnisszenario, das durch die üblicherweise als Frauengestalten ins Bild gesetzten

Bezugsbegriffe Wahrheit (nackt mit Sonne, Globus, Feder und Buch)

und Natur (vorgestellt als ebenfalls nackte, milchspendende Frau) in
assoziative Reichweite gerückt gewesen sein mag.3" Bacon jedenfalls steht mit
seiner Wahrheitsbemächtigungsphantasie nicht allein. Kein Geringerer als

René Descartes nimmt wenig später das wohlvorbereitete Deutungsangebot
auf, wenn er in der zweiten Meditation die Neugierigen dazu ermuntert,
seinem Beispiel zu folgen und dem Gegenstand gleichsam die Kleider
auszuziehen, um nicht vom Eindruck der äusseren Erscheinung in die Irre geführt
zu werden. Die erotischen Zutaten, die auch Descartes nicht verschmäht,

sollten indes nicht den Blick auf die ontologischen Implikationen dieses

Entschleierungsszenarios verstellen, die mit der Erwartung verbunden sind, dass

dem Willen zum Wissen 'nichts so fern' liege, um es nicht zu erreichen, und

'nichts so verborgen', um es nicht zu entdecken.32 Diese Zuversicht ist auf

die neue Entschlossenheit des Erkennens gegründet, aber ebenso - und

kryptotheologisch - auf die Beschaffenheit des Seins, das sich, mag es auch

in die Schleier des Irrtums gehüllt sein, dem Willen zum Wissen niemals

vollständig verweigert. Die nackte Wahrheit der Frühaufklärung ist das

immer schon vorhandene, das den Blicken nur vorübergehend entzogene
und darum durch geeignete Mittel ans Licht zu ziehende Präparat einer

Wirklichkeit, die im Augenblick der Entschleierung ihr Geheimnis preisgibt.

Auf der einmal erklommenen Ebene der Figurativität ist es zu der
frechfröhlichen Inversion der unkeuschen Thérèse, wonach das Liebemachen



4°

eine Form der Erkenntnis sei, nur noch ein Schritt. Ohnehin steht der

Nacktheit inzwischen die Natur zur Seite, über deren Erscheinungsweise

empört zu sein die Kurtisane Fanny Hill bereits als Begriffsstutzigkeit
belächeln kann. Das Natürliche ist sakrosankt, auch und vor allem für die

Philosophen. Wie ein Kommentar zum Frontispiz der Encyclopédie, das die

Vernunft bei der Enthüllung der Wahrheit zeigt (vgl. Abb. auf S. 24), wirkt
die in den Discours préliminaire von 1751 aufgenommene, von Bacon
angeführte Galerie der grossen Männer, von denen jeder einzelne das "Gesicht
der Wissenschaft" mitgeprägt und "gleichsam den Zipfel des Schleiers

gelüftet" habe, "der uns die Wahrheit verhüllte".33 Nicht einmal der

aufklärungskritisch gesonnene Jean-Jacques Rousseau kann sich diesem Pathos

entziehen, wenn er, ganz im Einklang mit jenem Tugendlob Senecas und

scharf gegen den "einförmigen, tückischen Schleier der Artigkeit"
polemisierend, schon im ersten Teil seines ersten Discours die verkörperte
Rechtschaffenheit des Wahrheitssuchers im Bild des Athleten einfängt, der nackt

zu streiten gelernt hat. Das Beispiel zeigt, wie sich in der Rede von der nackten

Wahrheit inzwischen zahlreiche Antinomien kreuzen, deren

Anmutungspotential die Wertbesetzung des Erkenntnisziels auf immer neue, doch

keineswegs harmonische Weise konkretisiert: Nacktheit und Verhüllung,
Offenbarung und Geheimnis, Entkleidung und Selbstdarbietung, Schutz-

losigkeit und Bedeckung, Sichtbares und Unsichtbares, Ursprünglichkeit
und Verdorbenheit, Oberfläche und Tiefe.

Rousseau ist auch in dieser Bedeutungsgeschichte eine Schlüsselgestalt,

weil er die einfachen Gegenbegrifflichkeiten nicht bloss wiederholt, sondern

sie an ihre Grenze treibt, sie überhöht und parodiert. Die Tugend des nackten

Athleten fordert den Willen zum Wissen und mit ihm das ganze

Gattungsprojekt der "Wiederherstellung der Wissenschaften und Künste"

heraus, und Rousseau zögert nicht, die neu gezogene Konfrontationslinie zu

einer Abrechnung mit dem Intellektualismus zu nutzen: Der dichte Schleier,

hinter welchem die Natur ihre Wirkungen verborgen habe, sollte uns ein

Zeichen dafür sein, dass wir nicht für "vergebliche Forschungen" bestimmt
seien. Die Natur, so Rousseau weiter, habe uns "vor der Wissenschaft

bewahren wollen, so wie eine Mutter ihrem Kinde eine gefährliche Waffe aus

den Händen reißt".34 Schon auf dem Boden der Moderne deutet Rousseau

den Schleier nochmals um: Er soll gar nicht die Nacktheit einer den Blicken

entzogenen Wahrheit schützen oder das unerforschliche Geheimnis hüten,
sondern den Betrachter, das heisst uns selbst davor bewahren, uns aus der

Mitte des Daseins herausreissen zu lassen und in das Unglück einer unzu-



4i

kömmlichen Lebensführung zu stürzen. Das aktuelle Bezugsobjekt, an dem

diese Gedanken entwickelt werden, ist die literarische Lehrform der Fabel.

1762 hatte Rousseaus Emile die Gattung für bedenklich erklärt, weil sie mit
Mitteln der Täuschung operiere, während man doch den Kindern die Wahrheit

sagen müsse: die nackte Wahrheit. Dem hatte sich wenig später - 1769

- Bodmer angeschlossen und die Adressatenorientierung nochmals gesteigert.

Die gattungstypische Verklausulierungspraxis fabulierenden Erzählens

sei Kindern nicht zuzumuten, denn "an der nacketen, ungeschmückten
Wahrheit" hätten sie "schon genug zu kauen".35 Die schöne Klarheit dieser

Positionen ist allerdings nicht unverfänglich: Der Eifer der Didaktiker überspielt

eine durch einfachen Umkehrschluss gewonnene Implikation - dass

nämlich die nackte Wahrheit überhaupt nur etwas für Kinder und kindliche

Gemüter sei. Es ist Herder, der 1787 aus dieser Dilemmatik herausführt,
indem er die nackte Wahrheit als Verstoss gegen das Decorum kenntlich
macht: Die Verkleidung sei unanstössig, solange sie angemessen sei, mithin
das Zusammenspiel von Beteiligten und Aspekten - von Darstellung und

Dargestelltem, von Autor und Werk, von Gegenstand und Leser - erleichtert.

Anders als die Enthüllungsemphase der Didaktiker setzt Herders

Verkleidungstheorie auf das Geschick des Autors und auf die Intelligenz eines

Lesers, die stets da gefordert seien, wo eine angemessene Präsentation des

Gegenstandes die Verhüllung gebiete. Der Hinweis auf das Decorum ist das

Mittel, die Figur der nackten Wahrheit von den Unbedingtheitsforderungen
des Tages zu entlasten. "Und wiewohl ich diese Verhüllung nicht unbedingt

verteidigen mag: so können doch Umstände eintreten, wo eben sie durch

ihre Täuschung mehr Herzen gewinnet, als die nacktere Wahrheit je würde

gewonnen haben. Hoc amat obscurum; amat hoc sub luce videri —"3Ö.

Neben Herder betrachtet auch eine in dieser Zeit so prominente Gestalt

wie Schiller den Durchsetzungserfolg der nackten Wahrheit mit Argwohn.
In seinem Gedicht "Die Götter Griechenlands" klagt Schiller über den Ent-
schwund der Zeiten, "da der Dichtkunst malerische Hülle / sich noch lieblich

um die Wahrheit wand". Der Ansehensverlust der nackten Wahrheit,
den solche Kommentare erkennen lassen, ist gewaltig und vollzieht sich binnen

einer einzigen Generation. Eine Ausnahme bildet Hegel, der, wie dann

nochmals der eine oder andere seiner Schüler, der Abwertungstendenz

entgegentritt. Wissenschaft und Wahrheit, heisst es in der Einleitung zur

Wissenschaft der Logik, finden im gewussten Begriff eines Inhalts zusammen,
der das "Reich der Wahrheit" entfaltet, "wie sie ohne Hülle an und für sich

selbst ist". Einen Augenblick lang wirkt dieser Wiederbelebungsversuch so



42

eindrucksvoll, so selbstsicher und wortgewaltig, dass selbst Ludwig Feuerbach

in seiner Kritik an Hegel hier anknüpfen kann. Man müsse, schreibt

Feuerbach 1843, dessen Philosophie nur umkehren, um "die unverhüllte, die

pure, blanke Wahrheit"37 zu gewinnen.
Doch so einfach liegen die Dinge nun nicht mehr, und dem Hegel-Schüler

Feuerbach, der zugleich ein Verehrer Kants gewesen ist, war diese

Veränderung auch keineswegs entgangen. Mit einer bemerkenswerten Formulierung

wirbt er am 22. November 1828 in einem Brief an Hegel für eine

Erkenntnis, die, wie er schreibt, in der neueren Philosophie "in der Form
der nackten Wahrheit und Allgemeinheit eingewickelt" sei.38 Das ist ein

schönes Beispiel für jene Art semantischer Kollision, die Hans Blumenberg
als Sprengmetaphorik bezeichnet hat. Indem Feuerbachs vertrackte
Bildlichkeit noch das Nackte als enthüllungsbedürftig begreifen möchte, strapaziert

sie die Grenze der Anschaulichkeit und ist eben darin symptomatisch.
Unvermittelt lässt sie die Zweifel ahnen, die den Gemeinplatz inzwischen

begleiten und die ein anderer Schüler Hegels bald unmissverständlich

ausspricht. Das "existentielle" Verlangen nach einer Wahrheit, die den göttlichen

Willen als "Wahrheit für mich" erkennbar macht und so zu der Idee

hinführt, "für die ich leben und sterben will", desavouiert in den Augen
Sören Kierkegaards das Aggregat einer Wahrheit, die, selbst wenn man sie

besässe, "kalt und nackt vor mir stünde, ob ich sie anerkennte oder nicht".
Mit dieser Tagebuch-Notiz aus dem Sommer 1835 stand die Karriere der

nackten Wahrheit, sieht man von den positivistischen Unmittelbarkeitsver-

heissungen ab, vor dem Ende ihrer Emphase. Wie Rousseau lenkt auch

Kierkegaard den Blick zurück auf den Weltbetrachter selbst, der sich für die

Wahrheit bereit machen muss. Der nackte Athlet des Geistes, den die

Aufklärung im Blick gehabt hatte,39 trifft bei Kierkegaard auf weit grössere, auf

innere Widerstände, auf eine "innerliche Bekleidung von Gedanken,

Vorstellungen, Selbstsucht", die als solche erkannt und abgestreift sein wollen,
"ehe man nackt genug wird". In einer Gegenwart, die derlei

Daseinsbeschreibungen mit überlegenem Lächeln als analytisches Material entgegennimmt,

ist die Feststellung angebracht, dass Kierkegaard eine moralische

Praxis resümiert, die - zum Zeichen ihrer Modernität - an die unveräusserlichen

Bedingungen individueller Existenz und deren Ernst zurückgebunden
bleibt. Die nackte Wahrheit ist reflexiv geworden, ihre vormalige Naivität
gebrochen.

Umso irritierender wirkt der Anachronismus jener Bildtafel aus dem Atelier

des Spätnazareners und Raffael-Bewunderers Luigi Mussini, auf der die



43

Luigi.Mussini, Trionfo délia Verità, 1848,

Accademia di Brera, aus: Enrico Castelnuovo (Hg.), La pittura in Italia. L'Ottocento,
Bd. i, Milano 1990, S. 315

allegorisierte Wahrheit mitten im 19. Jahrhundert noch einmal die Hüllen
fallen lässt. Das Entschleierungspathos der Aufklärer ist hier aufgehoben
und in das Bild einer nackten Wahrheit transformiert, die, zum Kultobjekt
der Wissenden und Weltweisen geworden, in einer abstrakten Kunstlandschaft

aufs Podest gestellt ist. Repräsentiert durch die Physiognomien ihrer

grossen Gestalten, sind Religion, Kunst und Wissenschaft um den

lorbeerbekränzten Frauenkörper versammelt, um ehrfürchtig zu ihm aufzublicken.

Von Verführung und Zwang, die den Aufwand der Wahrheitsfindung eben

noch als Uberwindung von Sichtblenden inszeniert hatten, ist nichts übrig
geblieben, das Standbild zeigt die nackte Wahrheit in unüberwindlicher

Entrücktheit. Während die im Bildzentrum aufgestellte nuda veritas mit
ihrem Licht der Erkenntnis alle Anwesenden überragt, scheint auf der
linken Bildhälfte ein soignierter Sokrates behutsam Regie zu führen. Doch an

eine Rehabilitation des Wahrheitszugangs als Enthüllung ist nun nicht mehr

zu denken. Die zusammenzitierten Requisiten übertünchen nur mühsam die

Konflikte und Ablösungen, die der nackten Wahrheit längst schon den

Boden entzogen haben. Die Groteske vollendet sich exemplarisch in der

Figur des Heiligen, der dem bekehrungsbereit niedergebeugten Wilden nun
nicht etwa das ewige Licht des Glaubens vorhält, das über die Zurschaustellung

als factum brutum erhaben wäre, sondern die munter prasselnde



44

Fackelbeleuchtung in der Hand jener prangenden Nacktheit, deren

pornographische Parodien die Kirchenmoral soeben noch verspottet hatten. So

endet die streitbare Metapher der nackten Wahrheit, die einmal eine Waffe

gegen die von ihr selbst evozierten Mächte der Finsternis und der Verblendung

hatte sein sollen, als intellektueller Kitsch der heraufziehenden

Wissenschaftsgesellschaft.

Die Gewaltsamkeit der Harmonisierung belegt das Ausmass der Entwertung.

In der zweiten Jahrhunderthälfte hat sie so weit um sich gegriffen, dass

Nietzsche seine Metaphysikkritik geradezu als Dekonstruktion der nackten

Wahrheit vortragen kann. Die Zeit einer Philosophie, die sich allzu

vordergründig als "Liebe zur Wahrheit" verstehen möchte, hält Nietzsche für
abgelaufen. Für ihn hat die ethische und ästhetische Erneuerung des Scheins

die Zuversicht zerstört, "dass Wahrheit noch Wahrheit bleibt, wenn man ihr
den Schleier abzieht". Unter Anspielung auf die Begierden der aufklärerischen

Wahrheitsenthüllung wirbt Nietzsche für eine neue Anerkennung von
Scham und Zurückhaltung auch in der Erkenntnis, die er durch eine rhetorische

Frage unterstreicht: "Vielleicht ist die Wahrheit ein Weib, das

Gründe hat, ihre Gründe nicht sehn zu lassen?"40

Nietzsches Einspruch ist anthropologisch, genauer: kulturphilosophisch
begründet. Schleier und Schein, deren Ausdrucksgestalten er bewahrt wissen

will, verstehen sich als Inbegriff kultureller Symbolbildung und als "Inven-
tarium der menschlichen Erfahrungen".4' Damit öffnet sich die Kritik
den Anforderungen der nachaufklärerischen Moderne, die mit widerstreitenden

Wahrheitsansprüchen zurechtkommen muss, ohne dass eine absolute

Instanz verfügbar wäre, ein von Autoritäten wie Vernunft oder Geschichte

getragenes Gesamtsubjekt, um diesen Konflikt zu schlichten. Der Raum der

menschlichen, der menschengemässen Wahrheiten ist zu einem Raum
partieller oder, wie Nietzsche sagt, perspektivischer Wahrheiten geworden,
deren Unüberbietbarkeit die Erwartung einer enthüllbaren Gesamtwahrheit

zur Illusion macht, ja als Verfehlung der condition humaine desavouiert.

Entschlossener noch als Vico und Herder, als Rousseau und Kant bricht
Nietzsche mit der Gewohnheit der Metaphysiker, in Dingen der Wahrheit
über den Horizont des Menschengemässen hinauszudrängen. Das Erkenntnisziel

der nackten Wahrheit überfordert die Bedürfnisstruktur eines

Wesens, dessen charakteristischer Zug es ist, dass es "uns" - und das kann an

dieser Stelle nur heissen: dass es sich selbst die Dinge "verhüllt".42 Die

Beobachtung ist nicht im mindesten ideologiekritisch gemeint. Nietzsches

Lob der Verhüllung deutet die Nacktheit als Bedürftigkeit, die vom Men-



45

sehen den Aufbau und die Pflege schutzbietender Einrichtungen verlangt, zu

denen zuletzt auch gehört: das Einholen potentieller, selbstzugewiesener

und doch indisponibler Bedeutsamkeiten. Im symbolischen Universum seiner

kulturellen Umhüllungen und Obdachgewährungen, in der Kultur als

einer Welt spezifischer Tatsachen tritt demnach dem Menschen sein Wesen

entgegen. Aphoristisch spitzt der Nietzsche-Leser Paul Valéry den Gedanken

zu, um nach dem Abschied von der nackten Wahrheit etwas zurückzubehalten

wie eine Moral des geistigen Ausdrucks, die an dieser Stelle den

Blick freigibt auf eine Moral der kulturellen Produktion und der humanen

Bezüge. Nackte Gedanken und Gefühle seien hilflos wie nackte Menschen;

es komme deshalb darauf an, sie zu bekleiden - "[...] les pensées, les émotions

toutes nues sont aussi faibles que les hommes tout nus. Il faut donc les

vêtir."43

Metapher des Schleiers - Schleier der Metapher

Es ist Kant gewesen, der die Erschütterungen in der Semantik der nackten

Wahrheit früh schon registriert und einen Schlichtungsversuch unternommen

hat. Die Sprachnorm des philosophischen Denkens, gibt Kant zu

bedenken, dulde keine Ausschweifungen des "poetischen Geistes". Der
Aufwand des Sprachkleides, wie ihn etwa Herder treibe, drohe - und hier nimmt
Kant die Diskussion um die Fabel stillschweigend auf - "den Körper der

Gedanken wie unter einer Vertugade zu verstecken", wo doch alles darauf

ankomme, "ihn wie unter einem durchscheinenden Gewände angenehm
hervorschimmern zu lassen".44

Erkennbar laboriert Kants Herderkritik am klassischen Thema der

Sprachlichkeit philosophischer Reflexion. Vor dem Hintergrund der

Wahrheitszugangsimaginationen lautet die Frage: Erschliesst die Sprache die

Wege zur Wahrheit oder verlegt sie sie? In der Zuspitzung wird klar, dass

Kant die Einseitigkeiten eines schlichten Entweder-oder umgehen musste.

Sein Versuch, zwischen den Leitmetaphoriken der reinen Nacktheit und der

blickdichten Verhüllung zu vermitteln, bietet als Vorschlag zur Güte das

angenehme Verschleiern. Die Paradoxic, die spätestens seit Montaigne darin

gelegen hatte, mit Hilfe der Metapher, also mit rhetorischen Mitteln, das

rhetorische Potential der Theoriesprache zu diskreditieren, ist mit dieser

Konzession gemildert. Der Schleier, den Kant gelten lässt, ist nicht, wie

noch bei Rousseau, der Schleier der Natur, der die Evidenz der Wahrheit

verhindert, sondern der Schleier der Worte, der die unsichtbare Wahr-



46

heit sehen lässt, indem er sie auf dem Umweg über die Sprache erschliesst.

So wendet sich an dieser Stelle das Thema auf sich selbst zurück. Die Metapher

des Schleiers, der die Wahrheit umhüllt, aber doch den Blicken nicht

gänzlich entzieht, deutet auf die Funktionsweise des Metaphorischen. Die

Metapher selbst ist ein Schleier, sie ist Verbergen und Sehenlassen zugleich.
Dieses Zusammenspiel, so die Einsicht Kants, ist irreduzibel, und es wäre

ein Missverständnis, das Zugleich von Verhüllung und Enthüllung, das die

metaphorische Funktion ausmacht, zugunsten einer vollends enthüllten,
einer nackten Wahrheit preisgeben zu wollen.45 Das Zusammenspiel ist
entscheidend, während die Position der nackten Wahrheit, rein für sich

genommen, unbesetzt ist. Diesseits der von Kant markierten Schwelle ist die

nuda veritas, wie schon Lessing früh erkannte, nur noch ornamentalisch

und als leeres Zitat fassbar - nicht als Allegorie der Wahrheit, sondern, in
der Radikalisierung des Fin de siècle, als Rahmung einer leeren Spiegelfläche.

Kants Neubestimmung der nackten Wahrheit, seine Überwindung der

falschen Antinomie von Verkleidung und Enthüllung, erleichtert die

Anerkennung metaphorischer Rede. Seit Kant verlangt die Metapher auch in der

Philosophie - und nicht nur in Poetik und Rhetorik - nach der Erörterung
ihrer Pragmatik. In seiner Kritik der Urteilskraft hat Kant zu dieser Erörterung

aufgerufen und die Form des Begriffs mit den Ansprüchen der

Anschauungsfunktion konfrontiert. Entscheidend ist hier die Zurückstellung
jener habituellen Ausschliessung, die zum Entscheid zwischen begrifflicher
und bildlicher Rede drängt, und ihre Ersetzung durch ein Modell der Koha-
bitation. Gerade weil den Vernunftbegriffen (Gott, Welt, Freiheit) eine

bildliche Anschauung im Sinne vollkommener Adäquatheit niemals entsprechen

werde, bedürfe es besonderer Metaphern, argumentiert Kant, die er in
der Sprache seiner Zeit 'Symbole' nennt. Der Einsatz dieser Sprachzeichen

ist durch die Vorgabe der gemeinsamen Regel gerechtfertigt, nach der sie

selbst sowie der durch sie bezeichnete Gegenstand 'zu reflektieren' seien.

Die Metapher, von der in diesem § 59 der Kritik der Urteilskraft die Rede ist,
dient dem Verstehen nicht durch die Evidenz einer prompt einleuchtenden

Anschauung, sondern dadurch, dass sie das Verstehen dazu auffordert, die

nicht von sich aus gegebene Stimmigkeit des Weltbegreifens selbsttätig zu

erzeugen.
Diese Metaphern evozieren, was Roland Barthes den "effet de réel"

genannt hat.46 Sie operieren nicht bestätigend und illustrativ, sondern schöpferisch

und gestaltgebend. Obwohl Kant am Uneigentlichkeitsvorbehalt ge-



47

^ÄFEROT
l)T FEUER und
W\HR.HEJT«sBRJLNNLN

Gustav Klimt, Nuda Veritas, aus: Ver Sacrum (1898), H. 3, S. 11

genüber der bildlichen Rede festhält, um die Gefahr von Fehlschlüssen - die

Gefahr des Anthropomorphismus einerseits, des Deismus andererseits - aus-

zuschliessen, ist doch klar, dass mit der Erschliessungsfunktion der Metapher

eine neue Qualität geltend gemacht ist. Die Metaphern, von denen

Kant an dieser Stelle spricht, widerstehen der Terminologisierung, weil sie

selbst terminologisch sind. Sie sind dem Denken nicht äusserlich, wie die

Metaphernmetaphorik der 'Kleidung' suggeriert, sondern gehören zu dem

Gegenstand in dem Sinne, dass wir ihn nur 'haben' durch die Metapher und



48

in der Konsequenz ihrer bildlichen Gestalt. Für Kant liegt die

praktischanthropologische Zweckbindung der metaphorischen Funktion darin,

dasjenige anzugeben, was "die Idee von ihm für uns und den zweckmäßigen
Gebrauch derselben werden soll". Von dieser Bestimmung herkommend,
lässt sich sagen: Metaphern können Begriffe nicht ersetzen, denn es gibt kein

Denken ohne Begriffe; aber es genügt nicht, Begriffe zu haben, um zu denken.

Kant ist sich der Gewagtheit seiner Grenzverschiebung bewusst gewesen.
Das "Geschäft" der symbolischen Praxis sei "bis jetzt noch wenig auseinander

gesetzt worden, so sehr es auch eine tiefere Untersuchung verdient"; es

sei aber hier "nicht der Ort, sich dabei aufzuhalten". Bei diesem Verzicht ist

es lange Zeit geblieben. Die Standards der Rhetorikkritik, deren Vehemenz

der von den Verheissungen der Wissenschaft getriebene Mainstream des 19.

Jahrhunderts dann nochmals steigern sollte, erwiesen sich als übermächtig.
Sie verloren erst an Gewicht, als zahlreiche Einzelwissenschaften und vor
allem auch die Philosophie erneut und zumeist ohne Bezugnahme auf die

vorausgegangenen Initiativen des 18. Jahrhunderts daran gingen, den

sprachlichen Status des Denkens und Wissens zu analysieren. Die Tragweite
der sprachwissenschaftlichen Wende, deren Folgen seit Mitte des 20.

Jahrhunderts zunehmend deutlich geworden sind, war ausserordentlich. Obwohl
die speziellen Theoriewege vor dem Hintergrund nationaler Traditionen
verstanden werden müssen, deren Gewicht bis heute nachwirkt, kommen sie

doch in der Gemeinsamkeit überein, die Sprachlichkeit des Weltverhältnisses

als Ausgangsproblem zu begreifen. Weit nachdrücklicher als im 18.

Jahrhundert, als die Strategien der Marginalisierung zunächst die Oberhand

behielten, sind diese Fragestellungen inzwischen von einem breiten Interesse

an diskursiven Prozessen, an den Formen des Wissens und deren Implikationen

getragen, die längst den Horizont eines europäischen Bildertransfers

haben hervortreten lassen. Europa, so begründete Harald Weinrich Vorjahren

die Rehabilitation des Rhetorischen und speziell den Einstieg in die

"diachronische Metaphorik", sei eine "Bildfeldgemeinschaft".47
Man mag darüber streiten, ob so elementar orientierende Metaphern wie

Kreis, Licht oder Weg sich durch eine dezidierte Beschränkung auf die

Bestände der europäischen Denktraditionen angemessen beschreiben lassen.

Das Vorhaben einer philosophischen Metaphernanalyse berührt diese

Fragestellung nicht. Ihre Erwartungen gehen dahin, die "kognitiven Ansprüche
der Metapher" und überhaupt das Aussagepotential der Figuren "nicht-pro-
positionaler Erkenntnis"48 in theoretischen Texten aufzuweisen und ihren



49

Leistungsumfang zu erschliessen. Demnach lässt sich das Aufkommen oder

Verschwinden von Metaphern, ihre Auffrischung oder Erstarrung im
Einzelnen beschreiben und in Geschichten erzählen, doch die Eindeutigkeit
einer semantischen Norm oder einer strikten methodologischen Vorgabe

springt nicht dabei heraus. Es ist das "Wesen" des von Blumenberg als

"absolut" und in diesem Sinne als irreduzibel qualifizierten Typs der Metapher,
"dass aus ihr kein Rezept geholt werden kann".49 Ebenso wenig lassen sich

philosophische Metapherngeschichten vollständig, und das hiesse ja: zu

Ende erzählen. Bestätigt die relative Konstanz der Bestände das Provisorium
der intrakulturellen Bildfeldgemeinschaft, so illustriert andererseits der

permanente Wandel der Besetzungen und Ausdeutungen, dass bildliche
Redeformen, wie auch die Begriffe, der Veränderung in der Zeit unterliegen.

Metaphern, auch absolute Metaphern, haben ihre Geschichte. Diese

Geschichten entstehen aus wechselnden Inanspruchnahmen, aus Ergänzungen,

Unterschlagungen und Deformationen, in denen die Leistungsstärke des

jeweiligen Sprachbildes ebenso zutage tritt wie seine Leistungsgrenze.
Gemeinsam reagieren Metaphern auf Fragen, die wir haben, aber ohne letzte
Gewissheit beantworten müssen; sie verkürzen Erkenntnisprozesse, deren

Ausgang wir nicht abwarten können; und sie ersetzen Evidenzen, über die

wir nicht und vielleicht auch niemals verfügen.
Die Metaphorologie, zu der Hans Blumenberg die philosophische

Metaphernforschung verfeinert hat, reflektiert die Sprache des Wissens und seiner

Geschichte, wie sie in Texten dokumentiert ist. Sie verzichtet auf jene

Gestik der Einschliessungen und Ausgrenzungen, die das begriffsorientierte
Denken bei der Bewältigung seines Pensums vornehmen muss. Wo dieses

die philosophische Sprachwelt willkürlich beschränkt, insistiert die

Metaphorologie auf der Zeugniskraft des Unbegrifflichen. Eine Gegenstellung

von Metaphern und Begriff ist damit nicht nur nicht impliziert, sondern

vorgreifend ausgeschlossen. Philosophische Metaphernforschung, wie sie seit

Vico auf dem Programm steht, will die Begriffe nicht ersetzen. Sie will
erläutern, wie die Begriffe und wie überhaupt jene Formen des Weltbegreifens
Kohärenz gewinnen, die in der Summe den Reflexionsraum der theoretischen

Weltverhältnisse bilden, wie also die 'Wege' und 'Ziele' der Erkenntnis

bestimmt sind. So zu fragen, ist kritisch im Sinne Kants und spezifisch
modern - 'modern' im Sinne negativer Normativität. Die Erwartung einer

unsichtbaren, doch stets gegenwärtigen und zutiefst erfüllten Sinnhaftigkeit,
die uns die Bedeutung der Sache vollends erschliesst und die wir als etwas

einstweilen Verborgenes, doch allezeit Gegebenes jetzt nur noch enthüllen



5°

müssen - diese vom Motivzusammenhang der nackten Wahrheit getragene

Vorstellung einer vollen Präsenz zeitlosen Bedeutens lässt diese Kritik nicht
mehr zu. Stattdessen reformuliert sie die Frage nach der Wahrheit als Frage
nach der Art und Weise, wie die Wahrheit ausgesagt wird, und für die Frage
nach dem Aufwand und dem Status des Wissens wird es nun entscheidend zu

erfahren, wie es zu diesem Wissen, seiner Durchsetzung und Anerkennung
kam. Infolgedessen ist die Frage Herders und Kierkegaards nach der humanen

Angemessenheit nackter Wahrheiten nicht mehr offen. Andererseits

zeigt die Aufnahme des Themas durch Valéry, dass weder die erklärte

Weigerung, zur nackten Wahrheit zurück zu wollen, noch der begründete

Zweifel, dahin zurück zu können, auf Resignationsformeln hinauslaufen

müssen. Die Metaphorologie ist eine Pathographie des Kulturellen. Sie

schärft die Aufmerksamkeit für die Imaginationen und figurativen Blickführungen,

die unsere Vorstellungen anleiten und immer schon angeleitet
haben.

1 Da 'die Handlungen im Leben häufig keinen Aufschub' dulden, müssen wir, so Descartes im
Discours von 1637, im Leben gemäss der Wahrscheinlichkeit entscheiden (III, 3). Aus der Ver-

dauerung der morale par provision, die Descartes noch mit Hilfe der Methode überwinden

zu können hoffte, gewinnt Hans Blumenberg die philosophische Legitimation der Metapher:

"Evidenzmangel und Handlungszwang sind die Voraussetzungen der rhetorischen Situation."

("Anthropologische Annäherung an die Aktualität der Rhetorik", in: Hans Blumenberg, Ästhetische

und metaphorologische Schriften, hg. von Anselm Haverkamp, Frankfurt am Main 2001,
S. 406-431, hier S. 417.)

2 Denis Diderot, "Aus dem 'Salon von 1765'", in: id., Ästhetische Schriften, hg. von Friedrich

Bassenge (aus dem Französischen übersetzt von Friedrich Bassenge und Theodor Lücke), Bd. 1,

Frankfurt am Main 1968, S. 509-634, hier S. 633.

3 George Berkeley, "A Treatise Concerning the Principles of Human Knowledge", in: The Works

of George Berkeley Bishop of Cloyne, ed. Arthur Aston Luce/Thomas Edmund Jessop, Bd. 2, London

u.a. 1949, S. 40. Gedanke und Metapher sind vorformuliert bei Robert Boyle, "Occasional

Reflections", in: The Works ofRobert Boyle, ed. Michael Hunter/Edward B. Davis, Bd. 5, London

1999, S. 54-184, hier S. 165.

4 Vgl. Ralf Konersmann, Komödien des Geistes. Historische Semantik als philosophische Bedeutungsgeschichte,

Frankfurt am Main 1999, S. I72ff.
5 Giambattista Vico, Principj di Scienza nuova, Napoli 1744, libro II, cap. 404.
6 Id., libro III, cap. 819.

7 So noch Nikolaus von Kues (De Visione Dei, praefatio); die Auffassung ist kanonisch spätestens

seit 1 Kor 13, 12. Ich bezwecke an dieser Stelle keine Darstellung der Metapherntheorie und

ihrer Geschichte. Die historisch-systematischen Aspekte sind in den letzten Jahren kompetent
erschlossen worden von Christian Strub, Kalkulierte Absurditäten. Versuch einer historisch

reflektierten sprachanalytischen Metaphorologie, Freiburg/München 1991; Andreas Bartels, Bedeutung

und Begriffsgeschichte. Die Erzeugung wissenschaftlichen Verstehens, Paderborn u.a. 1994; Bernhard



51

Debatin, Die Rationalität der Metapher. Eine sprachphilosophische und kommunikationstheoretische

Untersuchung, Berlin/New York 1995; Anselm Haverkamp (Hg.), Die paradoxe Metapher, 2. Aufl.

Frankfurt am Main 1996; Petra Drewer, Die kognitive Metapher als Werkzeug des Denkens. Zur
Rolle der Analogie hei der Gewinnung und Vermittlung wissenschaftlicher Erkenntnisse, Tübingen

2003; Anselm Haverkamp, Die Ästhetik in der Rhetorik, München 2007.
8 Vico, Scienza nuova, op. cit. (wie Anm. 5), libro I, cap. 347.

9 Id., libro III, cap. 819.

10 Eric Voegelin, Die Neue Wissenschaft der Politik. Eine Einführung, 4. Aufl. München 1991, S. 25.

11 Georg Friedrich Wilhelm Hegel, Werke in 20 Bänden, red. Eva Moldenhauer/Karl Markus
Michel, Bd. 7: Grundlinien der Philosophie des Rechts, 2. Aufl. Frankfurt am Main 1976, Vorrede,
S. 25 Theorie-Werkausgabe).

12 Vgl. Lutz Danneberg, "Sinn und Unsinn einer Metapherngeschichte", in: Hans Erich Bödeker

(Hg.), Begriffsgeschichte, Diskursgeschichte, Metapherngeschichte, Göttingen 2002, S. 259-421, ins-
bes. S. 328ff.; vgl. auch David E. Wellbery, "Aufklärung als sprachpolitisches Programm", in:
Kodikas-Code. Ars Semeiotica 13 (1990), S. 177-189.

13 Friedrich Schiller, "Ueber die nothwendigen Grenzen beim Gebrauch schöner Formen", in:
Schillers Werke, Nationalausgahe, hg. von Benno von Wiese, Bd. 21: Philosophische Schriften,
zweiter Teil, Weimar 1963, S. 3-27, hier S. 10.

14 Interessanterweise setzt Nikolaus von Kues die mächtige Wahrheit gegen die schwache und

flüchtige Wahrheit nochmals ins Recht. Zur Illustration zitiert er eine Bildungserfahrung.

Einst, so lauten die entscheidenden Sätze aus dem Dialog über die höchste Stufe der Betrachtung,

habe der Kardinal die Wahrheit "in der verbergenden Dunkelheit" vermutet; aber die

Wahrheit, "in der eben das Können hell aufscheint", sei durch starkes Vermögen gekennzeichnet.

"In einem fort ruft sie ja in den Straßen, wie du im Buch Der Laie gelesen hast. Ganz

sicher erweist sie sich als von überallher leicht auffindbar" {De apice theoriae, auf der Grundlage
des Textes der kritischen Edition übersetzt und mit Einleitung, Kommentar und Anmerkungen

herausgegeben von Hans Gerhard Senger, Hamburg 1986, S. 9); vgl. Hans Blumenberg,
Paradigmen zu einer Metaphorologie, Frankfurt am Main 1998, S. I4ff.; zum Folgenden auch id.,
S. 62ff.

15 Vgl. Fritz Saxl, "Veritas filia temporis", in: Raymond Klibansky/H. J. Paton (Hg.), Philosophy

and History. Essays presented to Ernst Cassirer, Oxford: The Clarendon Press 1936, S. 197-222
(mit weiteren Abbildungen). Die Formel schreibt der weiblichen Wahrheit einen männlichen

Beistand zu, dessen Mithilfe dann Bacon in der vielzitierten Adaption der Formel (vgl. Novum

Organum, I, 84) bereits verdächtig ist: Kronos.
16 Lorenz von Westenrieder, "Aufklärung in Bayern", in: id., Sämmtliche Werke, hg. von Ernst

Grosse, Bd. 10, Kempten 1832, S. 1.

17 Gotthold Ephraim Lessing, "Wie die Alten den Tod gebildet", in: id., Werke, hg. von Herbert
G. Göpfert, Bd. 6, München 1974, S. 405-462, hier S. 407f. Georg Simmel hat aus diesem

Effekt die "Tragödie" der modernen Kultur herausgelesen: "[...] die Form der Objektivität als

solcher" besitze "eine schrankenlose Erfüllungskapazität", sodass sie "der Form des persönlichen
Lebens im Tiefsten inkommensurabel" werde (Georg Simmel, "Der Begriff und die Tragödie
der Kultur", in: id., Gesamtausgahe, hg. von Rüdiger Kramme/Otthein Rammstedt, Bd. 14:

Hauptprobleme der Philosophie, Frankfurt am Main 1996, S. 385-416, hier S. 412).
18 Vgl. Jean-Baptiste d'Argens, "Thérèse philosophe oder Memoiren zu Ehren der Geschichte von

Pater Dirrag und Mademoiselle Eradice", in: Robert Darnton (Hg.), Denkende Wollust, Frankfurt

am Main 1996, S. 227-340, hier S. 240. An einer moralischen oder politischen Bewertung
der Pornographie bin ich nicht interessiert. Bemerkenswert ist immerhin, dass die neuerdings



52

von feministischer Seite geäusserte, in Verbotsforderungen gipfelnde Entrüstung wie eh und je

einer Lektürepraxis des akribischen Beimwortnehmens zuneigt, die Nebentöne rundweg ignoriert

- die Entfesselung der Körperlichkeit, die Propagierung von Natürlichkeit und

Ungezwungenheit, die Infragestellung repressiver Konventionen, die Feier der Lust, nicht zuletzt die

Überwindung der Scham (die, wie wir nicht vergessen wollen, auch eine Strafe ist für den un-

botmässigen und deshalb für die Aufklärung nur um so verehrungswürdigeren Erkenntniswillen

des ersten Menschenpaares). Es ist keine Verharmlosung pornographischer Misogynie, die,

Lynn Hunt zufolge, erst in den Jahren der Revolution massiv geworden ist, an dieser Stelle zu

pointieren: In ihrer systematisch betriebenen Beschränkung der Texte auf 'Klartext' ist die

empörte Lektüre, die immer bloss nach 'Stellen' sucht (und sie selbstverständlich auch findet),
selbst tendenziell pornographisch. Statt weiterer Diskussion verweise ich auf den Essay von
Barbara Vincken, "Cover-up - Die nackte Wahrheit der Pornographie", in: id. (Hg.), Die nackte

Wahrheit. Zur Pornographie und zur Rolle des Obszönen in der Gegenwart, München 1997, S. 7-22;
vgl. auch Lynn Hunt, "Pornographie und die Französische Revolution", in: id. (Hg.), Die

Erfindung der Pornographie. Obszönität und die Ursprünge der Moderne, Frankfurt am Main 1994,
S. 243-283, insbes. S. 247ff.

19 George Berkeley, Versuch über eine neue Theorie des Sehens, übersetzt und herausgegeben von

Wolfgang Breidert, Hamburg 1987, S. 69f. Zur mentalen Verwurzelung des erotischen Romans

in seiner Zeit vgl. Florian Werner, "Kindred Spirits? John Cleland's 'Fanny Hill' and Laurence

Sterne's 'A Sentimental Journey'", in: Zeitschrift für Anglistik und Amerikanistik 48 (2000), H. 1,

S. 17-30; zur stark naked truth vgl. insbes. S. I9f.
20 Bernard Williams, Scham, Schuld und Notwendigkeit. Eine Wiederbelebung antiker Begriffe der

Moral, Berlin 2000, insbes. S. 9iff.
21 Rousseau macht aus dem Motiv der Selbstenthüllung einen Authentizitätserweis, dem sich auch

diejenigen unterziehen sollen, die über ihn richten. Gleich mit den ersten Sätzen präsentiert er

seine Bekenntnisse (1768-1770) als die exemplarische Enthüllung seines Herzens, die das Bild
eines Menschen zutage fördern werde 'genau nach der Natur und in seiner ganzen Wahrheit'.
Das Vorrecht der Kardiognosie geht vom Absoluten an die ideale Leserschaft über.

22 Marina Warner bietet diesen und zahlreiche weitere Belege in: In weiblicher Gestalt. Die Verkör¬

perung des Wahren, Guten und Schönen, Reinbek bei Hamburg 1989, S. 414 (vgl. auch S. 398 et

passim); vgl. auch Erwin Panofsky, Hercules am Scheidewege und andere antike Bildstoffe in der

neueren Kunst, Leipzig/Berlin 1930, S. 175 (mit Abb.) sowie Réginald Grégoire und Aimé Soli-

gnac, "Nudité", in: Dictionnaire de spiritualité, Bd. 11, Paris 1982, Sp. 508-517.

23 Pseudo-Dionysius Areopagita, Uber die hbnmlische Hierarchie/Uber die kirchliche Hierarchie, ein¬

geleitet, übersetzt und mit Anmerkungen versehen von Günter Heil, Stuttgart 1986, S. 32.

Weitere Belege bei: Pierre Hadot, Zur Idee der Naturgeheimnisse. Beim Betrachten des Widmungsblattes

in den Humboldtschen "Ideen zu einer Geographie der Pflanzen'", Mainz 1982; Patricia Oster,

Der Schleier im Text. Funktionsgeschichte eines Bildes für die neuzeitliche Erfahrung des Imaginären,

München 2002, insbes. S. 83ff. und 2 39ff.

24 Immanuel Kant, "Muthmaßlicher Anfang der Menschengeschichte", in: Kant's gesammelte

Schriften, hg. von der Königlich Preussischen Akademie der Wissenschaften, Bd. 8: Kant's

Werke. Abhandlungen nach 1781, Berlin/Leipzig 1923, S. 107-124, hier S. 113. Zu der

verschleierungsnotorischen Formel Stimulation durch Prohibition vgl. auch Jean Starobinski,

"Der Schleier der Poppäa", in: id., Das Leben der Augen, Berlin/Wien 1984, S. 5-19.

25 Vgl. Michel de Montaigne, Essais, III, 11.



53

2Ö "Die Wahrheit ist nackt, nur mit einem Schleier bekleidet, die Lüge in schwarz gehüllt."
(Georgio Vasari, Die Lebensbeschreibungen der berühmtesten Architekten, Bildhauer und Maler, hg.

von A. Gottschewski/G. Gronau, Bd. 1.2, Strassburg 1916, S. 90.)

27 Vgl. Lionel Trilling, Das Ende der Aufrichtigkeit, 2. Aufl. München 1982, S. 2iff. Montaignes
nackte Wahrheit ist deshalb auch nicht sprachkritisch, sondern wirbt für eine Diätetik der Mittel:

"Da wir uns allein über das Wort verständigen können, verrät, wer es fälscht, die

Gesellschaft", heisst es im Essai über die Bezichtigung der Lüge (II, 18). "Wenn es uns verlorengeht,

geht der Zusammenhalt zwischen uns verlorn, und wir haben keine Kenntnis mehr voneinander."

(Ich zitiere die Ubersetzung von Hans Stilett, Frankfurt am Main 1998.)

28 Vgl. Nikolaus Himmelmann, Ideale Nacktheit in der griechischen Kunst, Berlin/New York 1990,
S. 12.

29 Francis Bacon, "Essays or Counsels, civil and moral", in: The Works ofFrancis Bacon, ed. James

Spedding u.a., Bd. 6, London 1858, S. 377.

30 Vgl. id., Novum Organum, I, 98. Aus der rücksichtslosen Bezwingung der Wahrheit, die ihr
Geheimnis versteckt hält, wird in der Folgezeit die heroische Variante der Befreiung der Wahrheit

vom Zwang der Wörter, die sich ihrer bemächtigt haben. Der Philosoph ist wie der Held, der

die schlafende Schönheit aus der Dornenhecke befreit; diese Dinge, schreibt Christian Garve,

müssen "von diesen ihnen aufgezwungenen Worten gleichsam entkleidet werden". (De ratione

scribendi historiam- philosophiae, Leipzig 1768, S. 99; vgl. Ulrich Johannes Schneider, Die Vergangenheit

des Geistes. Eine Archäologie der Philosophiegeschichte, Frankfurt am Main 1990, S. 38ff.)

31 Vgl. Cesare Ripa, Iconologia Hildesheim/New York 1970, (Reprographischer Nachdruck der

Ausgabe Rom 1603), S. 50off.; Wolfgang Kemp, Natura. Ikonographische Studien zur Geschichte

und Verbreitung einer Allegorie, Tübingen 1973, S. 17 (gleichfalls mit Bezug auf Ripa). Unmittelbar

in den Zusammenhang der frühneuzeitlichen Rehabilitierung der Neugierde gehören die

zeitgenössischen Versuche, auf dem Feld der Metapher eine Differenzierung zwischen legitimem

Begehren (conatus) und illegitimer Wollust (voluptas) vorzunehmen. Thomas Hobbes

begründet diese Unterscheidung keineswegs moralisch, sondern pragmatisch: die "geistige
Lust" sei "durch die andauernde Freude an der beständigen und unermüdlichen Erzeugung von
Wissen" dem "kurzen Feuer jeder fleischlichen Lust" bei weitem vorzuziehen (Leviathan oder

Stoff, Form und Gewalt eines bürgerlichen und kirchlichen Staates, ed. Iring Fetscher,
Darmstadt/Neuwied 1966, I, 6, S. 43f.).

32 Vgl. René Descartes, Discours, II, 11.

33 Jean le Rond d'Alembert, Einleitung zur Enzyklopädie, hg. von Günther Mensching, Frankfurt

am Main 1989, S. 69fr. Einen Eindruck von der Reichhaltigkeit der propagandistischen
Bildersprache, aus der die enzyklopädistische Enthüllungsszene hervorging und die sie ihrerseits

beflügelte, vermittelt Rolf Reichardt, "Lumières versus Ténèbres. Politisierung und Visualisierung

aufklärerischer Schlüsselwörter in Frankreich vom XVII. zum XIX. Jahrhundert", in: id.

(Hg.), Aufklärung und Historische Semantik. Interdisziplinäre Beiträge zur westeuropäischen

Kulturgeschichte, Berlin 1998, S. 83-170. Speziell zu Cochins Frontispiz vgl. auch Ernst H. Gombrich,
"The Dream of Reason, Symbolism of the French Revolution", in: The British Journal for
Eighteenth-Century Studies 2 (1979), S. 187-205; Wolfgang Schmale, "Das Naturrecht in Frankreich

zwischen Prärevolution und Terreur", in: Otto Dann/Diethelm Klippel (Hg.), Naturrecht

- Spätaufklärung - Revolution, Hamburg 1995, S. 5-22.
34 Jean-Jacques Rousseau, "Abhandlung über die Wissenschaften und Künste", in: id., Schriften,

ed. Henning Ritter, Bd. 1, München 1978, S. 27-60, hier S. 44 und 35.

35 Jean Jacques Rousseau, Emil oder über die Erziehung, in neuer deutscher Fassung besorgt von

Ludwig Schmidts, 4. Aufl. Paderborn 1978, S. 95; Johann Jacob Bodmer, "Historische Erzäh-



54

hingen", in: id., Schriften, hg. von Fritz Ernst, Frauenfeld 1938, S. 71-73, hier S. 73. Aus Sicht

und mit den Mitteln der Dichtung weist Magnus Gottfried Lichtwer den antiliterarischen

Affekt der Didaktiker zurück. In seiner Metafabel fällt die Fabel unter die Räuber, die sie ihrer
Kleider berauben, so dass die "helle Wahrheit" nackt ist. Die Schlussverse zeigen Scham und

Reue der "Bösewichter", offenbaren aber auch deren Einsichtsfähigkeit: "Die Räuber-Schaar

sah vor sich nieder, / Und sprach: Geschehen ist geschehn, / Man geh ihr ihre Kleider wieder,

/ Wer kann die Wahrheit nackend sehn?" ("Die beraubte Fabel", in: Reinhard Dithmar (Hg.),
Fabeln, Parabeln und Gleichnisse, Paderborn u.a. 1995, S. 229). Die nach der Autonomisierung
des Ästhetischen unverständlich gewordene Paradigmenqualität der Fabel ist für die Autoren

dieser Zeit die bare Selbstverständlichkeit. Als formgewordene Einheit von prodesse und de-

lectare ist sie für Lichtwer "die Göttin aller Dichter".

36 Johann Gottfried Herder, "Über Bild, Dichtung und Fabel", in: id., Werke, hg. von Günter

Arnold u.a., Bd. 4: Schriften zu Philosophie, Literatur, Kunst und Altertum, 1774-1787, hg. von

Jürgen Brummack/Martin Bollacher, Frankfurt am Main 1994, S. 631-677, hier S. 665. Herders

Zitat, das seine Kritik an den profanen Erleuchtungen der Aufklärung in einem einzigen Vers

zusammenzieht, stammt von Horaz: "Dies will im Dämmer und jenes im vollen Licht sich

zeigen" (De arte poetica, Vers 363).

37 Ludwig Feuerbach, "Vorläufige Thesen zur Reformation der Philosophie", in: id., Gesammelte

Werke, hg. von Werner Schuffenhauer, Bd. 9, Berlin 1967, S. 244. Das Spiegelspiel der

Umkehrungen ist ein Topos der frühen Hegelkritik; in einem Brief vom 23. August 1837 diskreditiert

Franz von Baader die Hochschätzung der epistemologischen Nacktheit als illegitime "Ver-

larvtheit der wahrhaften Leiblichkeit", die doch nichts anderes sein könne als Geistigkeit (vgl.

Fritz Werle (Hg.), Franz von Baader und sein Kreis. Ein Briefwechsel, Leipzig 1924, S. 233).

38 Id., Gesammelte Werke, op. cit., Bd. 17: Briefwechsel I (1817-1839), Berlin 1984, S. 107.

39 Erinnert sei an Rubens' Seneca (1608/09) oder Davids vorrevolutionären Sokrates (1787). Die
Antike zitierend, hat die Aufklärung ihre Identifikationsfiguren gleichfalls unbekleidet gezeigt,

so Buffon (Statue von Augustin Pajou, 1776) und, besonders ausdrucksstark, die hagere Gestalt

des 80-jährigen Voltaire (Statue von Jean-Baptiste Pigalle, ebenfalls 1776). Zugleich nimmt die

Aufklärung einen Bedeutungswechsel leiblicher Enthüllung vor. Während Rubens noch

heroisiert, setzt Pigalles Naturalismus auf Humanisierung. "Fleisch", so der zeitgenössische

Kommentar Diderots, "ist schöner als das schönste Gewand" ("Versuch über die Malerei", in: Diderot,

Ästhetische Schriften, op. cit. (wie Anm. 2), S. 635-694, hier S. 680). Die teils antichristliche,

teils antiplatonische Stossrichtung dieser humanisierten Nacktheit erläutern Donat de

Chapeaurouge, Einführung in die Geschichte der christlichen Symbole, 4. Aufl. Darmstadt 2001, ins-

bes. S. 1 o2ff. und Reinhard Brandt, Philosophie in Bildern. Von Giorgione bis Magritte, Köln 2000,
S. 34Öff.

40 Friedrich Nietzsche, Die fröhliche Wissenschaft, 2. Vorrede, 4, hier zitiert aus: id., Sämtliche

Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, hg. von Giorgio Colli/Mazzino Montinari, Bd. 3,

2. durchges. Aufl. München 1988, S. 352; vgl. auch id., Menschliches, Allzumenschliches I, 257,

hier zitiert aus: Sämtliche Werke, op. cit., Bd. 2, S. 212.

41 Ibidem.

42 "Der Mensch verhüllt uns die Dinge." (Nietzsche, Sämtliche Werke, op. cit., Bd. 9: Nachgelassene

Fragmente 1880-1882, S. 309.)

43 Paul Valéry, "Littérature", in: id., Œuvres, ed. Jean Hytier, Bd. 2, Paris i960, S. 546. Die
Sympathien Walter Benjamins für Valéry haben in diesem Einspruch einen ihrer wichtigsten

Beweggründe. Mitte der zwanziger Jahre und damit just zu der Zeit, als Benjamin auf Valéry
aufmerksam wird, exponiert er als "Idee der Kunstkritik" die "Unenthüllbarkeit". Weit davon



55

entfernt, "die Hülle zu heben", habe avancierte Kunstkritik "durch deren genaueste Erkenntnis
als Hülle erst zur wahren Anschauung des Schönen sich zu erheben". (Walter Benjamin, "Goethes

Wahlverwandtschaften", in: id., Gesammelte Schriften, hg. von Rolf Tiedemann/Hermann

Schweppenhäuser, Bd. I. I, Frankfurt am Main 1974, S. 123-201, hier S. 195.)

44 Immanuel Kant, "Recension von Herders Ideen zur Philosophie", in: Kant, Gesammelte Schrif¬

ten, op. cit. (wie Anm. 24), Bd. 8, S. 58-66, hier S. 60. Die Schilderung Kants ist einer Formulierung

von Charles Batteux direkt nachempfunden: Es sei kein Zug an den Fabeln Äsops, so

lautet die Stelle in der Ubersetzung Karl Wilhelm Ramlers aus dem Jahr 1774, "der nicht

durchscheint, gleich den Gliedmaßen einer Bildsäule in einem nassen Gewände" (Einleitung in

die Schönen Wissenschaften, Bd. 1, Leipzig 1774, S. 307).

45 Vgl. Kurt Röttgers, "Woran ist die Ignoretik gescheitert?", in: Thomas Keutner/Roman

Oeffner/Hajo Schmidt (Hg.) Wissen und Verantwortung. Festschrift für Jan P. Beckmann, Bd. 1,

Freiburg/München 2005, S. 136-177, hier S. 155!. Für den vermeintlichen Erotismus des

philosophischen Willens zum Wissen und den Trieb, "der Realität unter den Rock zu schauen", ist

gerade Kant das denkbar schlechteste Beispiel (vgl. Jean Baptiste Botul, "Immanuel Kants sexuelles

Leben", in: Lettre international 50 (2000), S. 74-85, hier S. 83); vgl. auch Joseph Rykwert,
"Truth Stripped Naked by Philosophy", in: id., The First Modernes. The Architects of the

Eighteenth Century, Cambridge/Mass./London 1980, S. 415-470.
46 Roland Barthes, "L'effet de réel", in: id., Essais critiques IV. Le bruissement de la langue, Paris

1984, S. 167-174.

47 Harald Weinrich, Sprache in Texten, Stuttgart 1976, S. 287; vgl. auch id., S. 279. Weinrich be¬

ruft sich auf das initiale Werk von Ernst Robert Curtius, Europäische Literatur und lateinisches

Mittelalter, Bern 1948. Anders als die Toposforschung schliesst allerdings die bedeutungsgeschichtliche

Ermittlung figurativer Bestände, wie sie auch der vorliegende Aufsatz vornimmt,
die Pointierung von Veränderungen nachdrücklich ein. Philosophische Begriffe und Metaphern
haben nicht nur, sie sind ihre Geschichte (vgl. Ralf Konersmann, Kulturelle Tatsachen, Frankfurt

am Main 2006, S. 354ff.).

48 Vgl. Mary B. Hesse, "The Explanatory Function of Metaphor", in: id., Models and Analogies in

Science, 2. Aufl. Notre Dame/London 1970, S. 157-177; Gottfried Gabriel, "Zwischen Wissenschaft

und Dichtung. Nicht-propositionale Vergegenwärtigungen in der Philosophie", in: Deutsche

Zeitschrift für Philosophie 51 (2003), S. 415-426; Christiane Schildknecht, "Anschauungen
ohne Begriffe? Zur Nichtbegrifflichkeitsthese von Erfahrung", in: id., S. 459-475.

49 Hans Blumenberg, Löwen, Frankfurt am Main 2001, S. 14. Im Nachlass Josef Königs findet sich

die gedankenverwandte Notiz, "daß es nicht nur verschiedene, sondern prinzipiell verschiedene

Metaphern gibt" ("Bemerkungen zur Metapher", in: J. König, Kleine Schriften, hg. von Günter

Dahms, Freiburg/München 1994, S. 156-176, hier S. 157). König unterscheidet "bloße
Metaphern" von solchen, die - wie Kants 'Symbole' und Blumenbergs 'absolute Metaphern' -
"zugleich auch irgendwie eigentliche Ausdrücke darstellen" (id., S. 172). Blumenbergs Projekt
einer philosophischen Metaphorologie hat, mit der Verzögerung eines halben Jahrhunderts,
eine reichhaltige Forschung angeregt: Franz Josef Wetz/Hermann Timm (Hg.), Die Kunst des

Überlebens. Nachdenken über Hans Blumenberg, Frankfurt am Main 1999; Philipp Stoellger,

Metapher und Lebenswelt. Hans Blumenbergs Metaphorologie als Lebenswelthermeneutik und ihr reli-

gionsphänomenologischer Horizont, Tübingen 2000; Almut Todorow/Ulrike Landfester/Christian
Sinn (Hg.), Unbegrifßichkeit. Ein Paradigma der Moderne, Tübingen 2004; Felix Heidenreich,
Mensch und Moderne bei Hans Blumenberg, München 2005, insbes. S. 8pff.; Oliver Müller, Sorge

um die Vernunft. Hans Blumenbergs phänomenologische Anthropologie, Paderborn 2005, insbes.

S. 2i3ff.





57

I

Tafel i

Gregor Reisch, yEpitoma Omnis Phylosophise.

Alias Margarita Phylosophica Tractans de omni genere scibili:

Cum additionibus: Quae in aliis non habentur, Strassburg: Johannes Grüninger 1504,
Buch 10, Traktat II (o. S.)



$ïanffuït am ÜEftas)» v-

in bit 3int>reâifc§en 55«c^anfclung 1773»

91 0 6 e r t S3 o o b ê

95 e r f u c f>

-ô:> V' .w. / -

'
,v '• / ^ ...:

:

i -

ûhri baß

0ng inaïg en te

$d m e r

tOîit ffif)uvfärfl(id) ©ärftfifdtec gttä^iöfiev Swtjljeit

Tafel ii
Robert Woods Versuch über das Originalgenie des Homers

dem Englischen, Frankfurt am Main: Andreäische Buchhandlung 1773,
Titelblatt mit Vignette Homers von Nothnagel und Contgen



59

Tafel in
"Homeri imago", Münzbildnis aus der Sammlung des Fulvius Ursinus,

Stich von Theodor Galle, aus: I. Fabri, Illustrium Imagines apud Fulvium Ursinum,

Editio altera, Antwerpen: Plantin 1606, Tafel 72



6o

WÊHi IffiraHpH

u. B. Jem.
Dubt-

Ü b e r d a s ' -.> ^ /
Vor-Homerische Zeitalter.

<^' t-:

Ein A nhang
zu den

Briefen über

Homer und. He si od
V>

' ' '' "
• '

von

Gottfried Hermann und Friedrich,
Creuzer. /

«Witt»/
T' t j üÄ* /

Sono infinite vîe c différente

E quel che si ricerco solo è uno.

jPoesie äi Lorenzo de' T/L&dîçu
'

<

' ' ' - : f; ' jrI |r ' p ß« < " I \I —"—y fkr&: ti&t*
St. Petersburg;,

Gedruckt bey der K»tW«8|mrj!a8®Siii dïr^'^nsclraflcB^ *+> /i 8 i g.

Tafel iv
Ouwaroff (Sergej Semënovic Uvarov), Über das Vor-Homerische Zeitalter.

Ein Anhang zu den Briefen über Homer und Hesiod

von Gottfried Hermann und Friedrich Creuzer,

St. Petersburg: Kaiserliche Akademie der Wissenschaften 1819, Titel



ÖJ

Tafel v
"Ecce Homerus in Deos assumptus",

G. B. Galestruzzi, Stich des Reliefs der Apotheosis Homers (1658),
aus: Gisbert Cuper, Apotheosis vel Consecratio Homeri, Amsterdam: apud Henricum,

& Viduam Theodori Boom 1683, Tafel vor S. 1



62

V • "

: AAMOYC

===^ rACTPiMYeov
vn<r TOY" KATAIW

—— ANHS
=~ YATTC AIOY KAI A00
=~ KAAYT6 i-C
=T It« PI XAriC MA-MI

Anoc TOAIKH nAPAiO
CIC

=— XPONIKfK
EE HPOC CAAWNAC

—KAI HG OC IIAT &XA

HKAinePi ix»r n an«x

ÊToK ÂaAciA<rdjc aac(avapotaxtokpatofoc ere/isaÄÄÄ'BjSssi
ACIOY AKCWlKCHKYFtAKH ]

£«._AnpciZ A r B Aft'A Nfc. WIIKJU'ÏMJ-Anp£i ACJCXOIFUM^B A z s e
TpAUKt-^ZAcI.Z 5n^-°c AT B

tM: : Aw"2AtnJ C A r B A
r » »

£**Anp<iZ

A!K>AJ£K XFOlfeN
TOY I1ACXA

KATA H Tfc- niNAKI
AAIK1C nACAC TAC ITA

«AC
Llteri GY KAI CAPKOS

§| AHAC TAC uC
S nepi TAi-Aoor KAi

grnoeCN TOKAKON

Tafel vi
Statue des HL Hippolytus, in: (J. A. Fabricius) S. Hippolyti Episcopi et Martyris Opera,

non antea collecta, et partem nunc primum e MSS. in lucem édita Graece et Latine

Hamburg: Christian Liebezeit 1716, Bd. I, Tafel II



63

Tafel vu
Statue des Hl. Hippolytus, in: (J. A. Fabricius) S. Hippolyti Episcopi et Martyris Opera,

non antea collecta, et partem nunc primum e MSS. in lucem édita Graece et Latine

Hamburg: Christian Liebezeit 1716, Bd. I, Tafel III



64

IOSEPHI SCALIGERI
IVLl C/ÏSARIS F.

I O P V S

I EMENDA TIO N E
I

T EMPOR V M:
I Caftigatius & multis partibus au6tius, vt
; nouum videri poffiiu.

ITEM
VETERVM GRyECORVM

F » A ÇjftfeE NTA SELECT A,

Quibtu loci aliquot 'öijcur^fmi Chronologic [acre &• Bibliorum

I t'; illuBrantur,cum Notis eiufdem Scaligeri.
i'1' •

2? ?Wa&%ràç Xçytiotfsctcpûiti qljoQjiç

Efjj<ro»«V 7» KctMioF xçtqrnç oh.
Xv iï' &h; ouo'dig cùm %çwoi>,XqjK.

I(wç <rs.

-V/
Lvgdvni Batavorvm,

Ex Officina I'lantiniana
Francifci Raphelengij.

cId. ID. ne.

Tafel viii
Joseph Juste Scaliger, Opus de emendatione temporum

Leyden: Plantin 1598, Titelblatt



Cy chuJ'aschaiis aunorum xcv-ab anna M^ra Christi Dxxxn-ad anfflimDcxxvi?''
exfatJW, m Camera «I-
Cccles-ue 24c etro-p alitante >¥* v/irLv
Cwhlojjio denominata

j>tdtn,Rffman> ^ ^
Literce. Jîthtm-^

Tafel ix
Illustration der Ostertafel zu Ravenna (heute im erzbischöflichen Museum in Ravenna),

in: Enrico de Noris, Opera Omnia Nunc primum collecta atque ordinata.

Tomus Secundus Continens Chronologica Quorum Elenchum post nuncupatoriam habes,

Verona: Typographia Tumermaniana 1729, S. 742



OBSERVATIONEN
I N

HERACLII IMPERATORIS
METHODUM PASCHALEM;

Ut et

IN

M AXIMI MON ACHI
COMPUTUM PASCHALEM;

Nec non

I N

A N O N Y M I
CHRONICON PASCHALE,

Ejusque Chronotaxin 8c Methödum Pafchalem,

A'MSTELIDAM I,
Apud JOHANNEM BOOM.

M D C C X X X V r,

Tafel x

Johannes van der Hagen,

Observationes in Heraclii Imperatoris methodum paschalem

Amsterdam: Johannes Boom 1736, Titelblatt



EP I T O M E

OPERIS PASCHALIS
JACOBI BETTAZZI PRATENSIS

PLEBANI S. HIPPOLYTI ïN PIAZZANESE
DIOECESIS PISTORIENSIS,

PROFESENS IN PROOEMIO KECESSITATEM EMEKDJNDI

CORRECTIONEM GREGORIAN AM
Deinde opportutiam ejusdem Gregorian.« emendationem fine Caîendarii,

& Martyrologii variatione : atque exhibens DiflTertationes

quatuor, & Appendices duas, ad materiam de Cvcli
Paschalis conftitutione enucleandam.

ACCEDÎT SENTENTIA QUAM DE PASCHALI OPERE TULIT

VIR PRJECLARISSIMÜS

EUSTACHIUS MANFREDI
IN BONONIENSI ACADEMIA MATHESEOS PROFESSOR.

NEC NON
INSTITUTI SCIENTIAHUM ASTRONOMUS CELEBERRIMUS »,

FLORENTIN MDCCXXXIIÏ.
Apud Bernardom Paperinium.

CUM JPPR0BJT10ME.

Tafel xi
Giacomo Bettazzi, Epitome Operis Paschalis

Firenze: Bernardo Paperini 1733, Titelblatt



68

EXQVTSITAE IN PORPHIn
RIVM COMMENTATION

NES DANIEL-IS BAR
BARI P. V. A RTL

VM DOCTOn
RIS,

OTIVM QV AERAS, VT OTIVM VITES.

«WW

>-"A V

Has Commcntationcs nc quis intra decennium

imprimât aut ueitdat, çauetur priui'legfo
Senatiis Veneti, S>C Pauli 111 «.

#

Pontificis Max«.

VENETIIS, M+ Dt XLIH

Tafel xii
Daniele Barbaro, Exquisitae in Porphirium commentationes

Venezia: Aldus 1542



69

A,. .citiaBsRao.
<yESTA E VNA PARTE DELLA EACCIATA DELLA CASA PRIVATA.

Tafel xiii
Daniele Barbaro, I Dieci Libri Dell'Architettura Di M. Vitruwio

Tradutti Et Comentati Venezia: Francesco Marcolini 1556, S. 170,

Teil der Fassade des Privathauses



7°

1. A. Palladio, Entwurf für die Fassade der Villa Thiene, Quinto.

2. A. Palladio, Grundriß der Villa Thiene, Quinto (nach Plan und Ausführung).

Tafel xiv
Fritz Burger, Die Villen des Andrea Palladio.

Ein Beitrag zur Entwicklungsgeschichte der Renaissance-Architektur,

Leipzig: Klinkhardt & Biermann (1909),
Tafel 24.1: A. Palladio, Entwurf für die Fassade der Villa Thiene, Quinto

Tafel 24.2: A. Palladio, Grundriss der Villa Thiene, Quinto (nach Plan und Ausführung)



7i

Dessau, Bauhaus Aufn. Junkers Luftbild-Zentrale

es sind das nicht so sehr Schöpfungen der Intuition, sondern vielmehr solche der klugen
Überlegung, des Intellekts.

Jede nicht rein gefühlsmäßige, sondern überlegte Gestaltung setzt geistige Erkenntnisse

voraus, aber diese sind im Bauen nur vollkommen, wenn sie alle Einflüsse in sich
verarbeiten, die in der Tat bestimmend sind.

Man fragt sieh nun : aus welchen Komponenten des Bauens werden die Gebote der
„Sachlichkeit" abgeleitet? Offensichtlich können sich solche ergeben aus dem Baustoff und
seiner rationellen Verarbeitung- dann aus dem Boden, der örtlichen und klimatischen Lage:
der Landschaft und schließlich solche aus den menschlichen Bedürfnissen und diese wieder

aus den Bedürfnissen des Einzelnen oder jenen der Gesamtheit). Außerdem ist es das
„ökonomische Prinzip" an sich: mit dem vergleichsweise geringsten Aufwand das
Bestmögliche zu schaffen, das mitbestimmend wirkt.

Bei diesem weitgezogenen Rationalismus ist wesentlich, daß es sich dabei keineswegs
um den Bau allein, sondern ebensosehr um den Betrieb des Hauses handelt — einer der Führer

der Bewegung, der schweizerische Architekt L e C o r b u s i e r, prägte als sinnfälligen
Ausdruck dafür das Wort von der „Wohnmaschine". Damit aber steht man schon inmitten
des menschlichen Wirkens und Verhaltens, also rücksichtlich einer Siedlung: inmitten des
sozialen Lebens.. Dadurch ergeben sich nun unlösbare Zusammenhänge mit seelischen Bereichen

eine endgültige Herauslösung des Rein-Sachlichen wäre daher nur denkbar, wenn wir
eine endgültige Wirtschaftsordnung, ja eine endgültige Lebensphilosophie hätten. Eine
Herrschaft des nur-stoffliehen Rationalismus aber kann uns nicht befriedigen. Nicht daß die
technisch-ökonomische Lösung eines gewissen Bauprogrammcs naturgemäß durchaus gleiche
Formung der Einheiten, die Typisierung im Wohnungsbau ergibt (daß die „individuelle
Unterscheidung" fehlt), ist das Störende, sondern daß hier über menschliche, soziale und seelische

71

Tafel xv

Dessau, Bauhaus (Aufnahme Junkers Luftbild-Zentrale),

in: Karl H. Brunner, Weisungen der Vogelschau. Flugbilder aus Deutschland und

Österreich und ihre Lehren für Kultur, Siedlung und Städtebau,

München: Georg D. W. Callwey 1928, S. 71




	Implikationen der nackten Wahrheiten

