Zeitschrift: Scholion : Bulletin
Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 5 (2008)

Artikel: Implikationen der nackten Wahrheiten
Autor: Konersmann, Ralf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-719954

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-719954
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

21

IMPLIKATIONEN DER NACKTEN WAHRHEIT

Ralf Konersmann

Gefragt, was den Aufwand rechtfertigt, den wir in den Institutionen des
Wissens treiben, fillt uns die Antwort schwer. Vielleicht werden wir es, nach
einigem Zogern, mit der klassischen Auskunft versuchen: die Suche nach
Wabhrheit. Diese Losung scheint trivial. Andererseits sind wir froh, eine sol-
che Antwort geben zu kdnnen, die von weiteren Nachfragen, von Fragen des
Wozu und Warum, nachhaltig entlastet. Sollte dem aber so sein, sollten wir
also tatsichlich weniger eine sachliche Antwort als eine Beschwichtigung er-
wartet haben, dann hitte sich mit dem Motivationshintergrund der Frage
auch das Wahrheitskonzept verschoben. Das Forschen und Erkennen stiinde
nicht linger im Dienst der Wahrheitsfindung, sondern umgekehrt: Wahrheit
wire das, was beim Forschen und Erkennen herauskommt, sie wire Innova-
tion. Nicht dauerhafter Wahrheitsbesitz winkte als Ertrag der theoretischen
Neugierde, sondern die Praxis einer fortlaufend sich selbst iiberholenden
Ablésung von Erkenntnissen und Erkenntnisbestinden.

Ich will die Pragmatik solcher Umstellungen, die zumeist ganz unspekta-
kuldr verlaufen und grosse Zeitriume in Anspruch nehmen, an dieser Stelle
nicht bewerten, sondern ihren Implikationen, ihren Motivierungen und
funktionalen Zusammenhingen nachgehen. Die tiefgreifende Verschiebung
der Erwartungslage gegeniiber dem Wissen und dem Wissbaren scheint mir
ein tiberzeugender Hinweis zu sein auf die Verinderbarkeit des Bildes, das
die Menschen von der Wahrheit haben, sowie von dem, was sie als Wahrheit
anerkennen wollen. Offenbar vollziehen sich die Praktiken des Erkennens
und Wissens unter dem Eindruck von Imaginationen, die diese Praktiken
selbst sowie unser Verstindnis vom Objekt der theoretischen Neugierde vor-
greifend prigen. Als stillschweigende Vorentscheidungen legen sie den Zu-
gang zur Wahrheit ebenso fest wie den Modus, in dem uns gegeben ist, was
als Ziel der Erkenntnis akzeptiert werden kann. Gewoéhnlich fragen wir
nicht erst, sondern setzen auf grundlegende Uberzeugungen, wenn wir die
Wahrheit als etwas auffassen, das man wissen kann — oder aber als eine



22

Sache des Glaubens, der den Horizont des rein Kognitiven iibersteigt. Sol-
che Grundentscheidungen verweisen auf eine offene Reihe weiterer Primis-
sen: Ist die Wahrheit etwas, das man hat und besitzt, oder etwas, in dem wir
sind und leben? Ist sie Sache des Seins oder Sache des Handelns? Ist die
Wahrheit Errungenschaft oder ist sie Zufall? Ist sie den Menschen erreich-
bar oder etwas, das menschliche Moglichkeiten iibersteigt? Ist die Wahrheit
sprachlich fassbar oder erschliesst sie sich als nonverbale Transparenz? Ist
die Wahrheit sich selbst genug oder ist sie ein Mittel zu weiteren Zwecken?

So zu fragen, ist voraussetzungsreich. Die entscheidende Implikation be-
sagt, dass der Mensch die Wahrheit nicht schon kennt, sondern im Abstand
zu ihr lebt und mit diesem Abstand ein Auskommen finden muss. Die ima-
ginativen Konventionen stellen sich dieser Situation, indem sie anbieten,
den Abstand zur Wahrheit raumzeitlich zu iiberwinden — ihn entweder zu
tberbriicken oder ganz zu tilgen. Das damit abgesteckte Problemfeld des
theoretischen Weltzugangs bildet den klassischen Fragenkreis von Erkennt-
nis-, Wahrheits- und Wissenschaftstheorien. Allerdings ist im Fall der
Wahrheitsfrage die Delegationspraxis der Expertenkultur besonders unbe-
friedigend. Wahrheitsfragen stellen sich nicht nur in der Forschung, in den
Wissenschaften und ihren Institutionen, sondern iiberall da, wo Menschen
nach Bestimmtheit verlangen. Wahrheitsfragen sind Erkenntnisfragen,
ebenso aber und elementarer noch Lebensfragen. Diese Ausgangsbedingung
philosophischer Reflexion, auf deren Unabweislickkeit bereits René Des-
cartes hinweist,” hat weitreichende Konsequenzen. In den Situationen des
Alltags kann gar nicht abgewartet werden, bis die Institutionen des Wissens
zu lebensdienlichen Resultaten gekommen sind. Die Normalitit knapp be-
messener Entscheidungsfrist zwingt dazu, im Umgang mit der Wahrheit
immer schon entschieden sein zu lassen, wie man sie findet, worin sie besteht
und wie man mit ihr zurechtkommt. Diese Entscheidungen sind zweifellos
provisorisch, unter praktischen Bedingungen aber nur in Ausnahmefillen zu
ersetzen. Ihre Grundlage bilden vorstellungsleitende Modelle, die konkret
vorgeben und szenisch vorwegnehmen, was beim Erkennen und Wissenwol-
len zu leisten und was von dieser Leistung zu erwarten ist. Es handelt sich
um Interpretationsvorgaben von hoher figurativer Prignanz, genauer gesagt:
um Metaphern.

Die absoluten Metaphern des westlichen Denkens stellen ein Reservoir
bereit, das die Wege des Wahrheitszugangs auf vielfiltige Weise bebildert.
Der Fundus dieses Bildervorrats ist uns allen geldufig. Es prisentiert den Er-
kennenden als Betrachter oder auch als Seher, der angesichts der Dinge des-



23

sen innewird, worauf sie als ihrem wahren Wesen verweisen; oder es stellt
ihn als Redner vor, der sein Ziel im Vollzug des maieutischen Gesprichs ver-
wirklicht; es fasst ihn als Jiger auf, der mit gelibtem Auge und geziickter
Waffe der fliichtigen Wahrheit nachsetzt; es zeigt ihn als Alpinisten, der
durch mithsame Aufstiege Distanz und den entscheidenden Vorteil der
Ubersicht erringt; oder auch als Seefahrer, der den Heimatboden verlisst
und wagemutig zu neuen, erkenntnis- und gliicksverheissenden Horizonten
aufbricht. Ein wahres Kompendium dieser Einstellungen bietet das be-
rithmte Titelblatt der grossen Encyclopédie, das Mitherausgeber Diderot im
Jahr 1765 mit einem prignanten Kommentar versehen hat. Jede Wissen-
schaft wird hier durch ihr Verhiltnis zur Wahrheit charakterisiert. Wihrend
die philosophia die Wahrheit fest im Blick hat, verlegt die Metaphysik sich
aufs Erraten. Die theologia kehrt der Wahrheit den Riicken zu und bittet
um das Licht des Glaubens. La raison, die Vernunft, erliutert Diderot,
suche die Wahrheit zu entschleiern, wihrend phantasia eben dabei sei, sie
zu schmiicken.? All diese Rollen der Erkenntnis, die Diderot in das Bildpro-
gramm der triumphierenden Aufklirung ibersetzt, zeigen den figurativen
Reichtum der theoretischen Neugierde, sie verdeutlichen die Arbeit des Be-
greifens und geben neben den Anspriichen auch den Aufwand vor, der fiir
den Gewinn der Wahrheit zu veranschlagen ist. Uber grossere zeitliche
Abstinde hinweg geht die Tendenz, kurz gesagt, dahin, die Erkenntnis als
Aktivitit verstindlich zu machen und deren Umfang zu steigern, ohne im
Ubrigen das Vertrauen in die Komplizenschaft der Wahrheit — und sei es
auch nur das Vertrauen in ihre prinzipielle Erreichbarkeit — jemals vollstin-

dig aufzugeben.

Ficuren DEs WIiSSENS

Die Idee, die imaginativen Bestinde des Wahrheitszugangs zu erfassen und
seine Wirkungsweisen zu beschreiben, entstammt dem 18. Jahrhundert. Im
Einleitungsteil zur dritten, posthum erschienenen Ausgabe seiner Scienza
nuova von 1744 skizziert Giambattista Vico die Umrisse eines “vocabolario
mentale”, das jene ‘phantastischen Allgemeinbegriffe’ (“generi fantastici”)
und ‘Bilder’ (“immagini”) enthalten soll, die den Idiomen aller Zeiten zu-
grunde liegen und in denen, wie Vico in diesem 35. capoverso weiter aus-
fiihrt, ‘die ewige ideale Geschichte’ selber spricht. Vicos Intervention ist
performativ. Sie hebt die bildlichen Beziige des Denkens hervor, indem sie
selbst ein solches Bild bemiiht und mit seiner Hilfe den Bildbestand des



24

td

’Alembert
é des sciences, des arts et des m

iderot/Jean Le Rond d

Denis D

étiers.

1ctionnaire raisonn

Encyclopédie, ou d

.

tispiz

Par une société de gens de lettres, Paris 1765, Fron



25

Wissens erschliesst. Was Wahrheit genannt werden konnte, ist demnach
stets abhingig von der Funktionalitit sprachlicher Verhiltnisse. Das Bild,
das uns aus der Sicht Vicos die Funktionen des Denkens erschliesst, ist das
Bild der lebendigen Sprache. Die aus diesem Befund abgeleitete Anforde-
rung an die Philosophie, sich der Sprache als ihrem eigenen und eigentli-
chen Medium zuzuwenden, ist keine Geringfiigigkeit. Von Sokrates und
Seneca bis zu Berkeley und Hegel reichen die Versuche, die Philosophie von
dem zu unterscheiden, worin sie sich darstellt, und vor Verwechslungen von
Denken und Sprechen sowie vor den Irrefithrungen zu warnen, die der “cur-
tain of words” verursacht.?3 Diesen Schleier der Worter miisse man, so
George Berkeley, entschlossen beiseite ziehen, um den Baum des Wissens
und seine kostbaren Friichte geniessen zu konnen.

Die Polemik appelliert an die unterschwellige Metaphernkonkurrenz:
Wihrend aus Berkeleys Sicht der sprachliche Wahrheitszugang auf den
Raum des Sagbaren und seine riskanten Irritationspotentiale beschrinkt
bleibt, erschliesst der als Alternative angebotene Wahrheitszugang der Ent-
hilllung und des Sehens den offenen, ja unabschliessbaren Raum der opti-
schen Sensationen. Die implizite Argumentation, deren stilles Pathos den
englischen Philosophen zur Anrufung der nackten Wahrheit gefiihrt hat, ist
sprachskeptisch und lautet: Es ist immer mehr zu sehen, als sich wissen oder
sagen ldsst.* Der Zugang zur Wahrheit soll also gerade nicht der Paradig-
matik der Sprache, sondern vielmehr dem Beispiel des Sehens folgen, das
mit der Fille seiner Wahrnehmungen alles hinter sich lisst, was die gespro-
chene Sprache zu benennen vermag. Auf diese Weise soll der Geist sich
autonom entfalten, unbeirrt von den Bedeutungsschwankungen der Wérter
und ungehindert von der Autoritit der Schrift.

Vicos Erneuerung des philosophischen Denkens als Philologie schert aus
dieser Traditionslinie aus. Die Sprache ist fiir ihn nicht nur das Mittel, das
den Weg zur Wahrheit ebnet und das zu diesem Zweck der begrifflichen
Priparierung bedarf, sondern deren authentisches Zeugnis. Diese Auffas-
sung ist voraussetzungsreich, aber keineswegs ungewohnlich. Das Konzept
der grossen Philologie folgt der These der Sprachverwiesenheit des Wis-
sens, die um die Wende zum 18. Jahrhundert so unterschiedliche Fragestel-
lungen provoziert wie die Sprachursprungsforschung, die Hermeneutik oder
die Begriindungsfihigkeit des Wissens rein aus Begriffen. Speziell die
Scienza nuova verbindet dieses neue Vertrauen in die Aufschlusskraft der
Sprache mit dem Gedanken, dass die historisch-empirische Fiille der Zei-
chen im Lauf ibrer Entwicklung die allgemeinen Merkmale bildhafter



26

Sprachformen hervortreten lisst, aus deren Bestand diese Vielfalt in Raum
und Zeit immer neu entspringt und sich erneuert. Offenkundig ist dieses
Verhiltnis als Wechselbeziehung gedacht: Die unendliche und speziell mit
der Metapher die Grenzen der konventionellen Bedeutung transzendierende
Verschiedenheit sprachlicher Ausdrucksmoglichkeiten beruht demnach auf
der Stabilitit einiger weniger Elementarfiguren, wihrend umgekehrt dieses
Reservoir ein Potential besitzt und vorhilt, dessen Dynamik die ganze Ge-
schichte der menschlichen Sprachentwicklung tibergreift. |

Die Umwertung der Sprache von einem blossen Instrument der Benen-
nung dusserer Wirklichkeit zu einer kulturellen Tatsache, die eigene Wahr-
heitsanspriiche geltend macht, manifestiert sich fiir Vico exemplarisch in der
Metapher. Als ‘lichtvollste’ und zugleich ‘notwendigste’ aller Tropen liefern
Metaphern Ordnungsentwiirfe fiir komplexe Beziige und erbringen damit
eine Orientierungsleistung, die sie der philosophischen Aufmerksamkeit
empfiehlt. Die Betonung dieser Qualitit macht Vico zum Antiplatoniker.
Das System der Verweisungen, das die Metaphern stiften, existiert nicht als
iberempirische Systematik des Wissens, sondern bezieht den ganzen Kom-
plex seiner dusseren Voraussetzungen mit ein, und das ist — in der an dieser
Stelle gebotenen Knappheit der Formulierung — das Orientierungsbediirfnis
menschlicher Geistestitigkeit. Die Metapher, die Vico aufgrund der Vielfalt
der eidetischen, etymologischen, semantischen, epistemologischen Beziige
auch als ‘kleinen Mythos’ vorstellt,’ ist die treue Begleiterin des Selbsterfin-
dungsprozesses, den die von Natur aus ‘bediirftigen’ Menschen® am Beginn
der Zeiten anstossen mussten und seither vorantreiben. Das konventionelle,
die anthropologischen Beziige in Reichweite riickende Argument der krea-
tirlichen Beschrinktheit, demzufolge den zur Erlangung der vollen Wahr-
heit nicht geriisteten Menschen mit der indirekten Auskunft von Bildern und
Metaphern am besten gedient sei,” ist hier vorausgesetzt, aber bereits
umgedeutet. Metaphern sind nicht mehr nur Verlegenheiten, nicht nur die
geistigen Prothesen eines kreatiirlich beschrinkten Wesens, sondern Aus-
kunftsmittel, die von der ‘Natur der menschlichen Dinge’ kiinden und das
Potential einer ganzen ‘Metaphysik des menschlichen Geistes’® bereitstellen.
Vico mochte die Metaphern als den wahren Reichtum des armen Wesens
verstanden wissen, das der Mensch von Natur ist. Das blosse Dasein von
Sprachbildern hat demnach dem Menschen schon friith seinen ‘lebendigen
Sinn’ vor Augen gestellt, seine ‘michtige Phantasie’, dazu seinen ‘scharfen
Geist’ und sein ‘ausgeprigtes Gedichtnis’.? In dieser Spiegelungsfunktion
sieht die Scienza nuova die Zeugniskraft der Metaphern begriindet, die infol-



27

gedessen weit mehr sind als bloss ‘rhetorische’, auf Wirkung berechnete
Mittel der Rede. Was Vico den nachfolgenden Metapherntheorien mit auf
den Weg gibt, ist vor allem diese Einsicht: Die Metapher ist ein verweisen-
des Zeichen, das ungeahnte Einsichten gewihrt in die Welt dieses Wesens,
das der Kompensation seiner Schwiche durch Zeichen, Bilder und Symbole
bedarf. Die Metapher ist, mit einem Wort, eine Figur des Wissens.

Vicos Vorstoss ist zweideutig geblieben. Einerseits hat sich, spitestens
mit Herder, als Folge dieser Intervention die Einsicht durchgesetzt, dass
metaphorische Bestinde als anthropolica gelesen werden kénnen, als spre-
chende Dokumente, die im Raum des Wissens selbst auf die “vorwissen-
schaftliche Existenz des Menschen” verweisen.” Andererseits hat auch Vico
die Bedenken der Metaphernkritik nicht ausrdumen kénnen. Diese Vorbe-
halte sind Legion, sie reichen zuriick bis in die Antike und sind seither
variantenreich bekriftigt worden, so exemplarisch von Hegel. Fiir Hegel ist
der “Begriff” die philosophische Ausdrucksform schlechthin, die er als die
einzig angemessene Gestalt des Denkens der bildhaften Rede schroff und
unvers6hnlich gegeniiberstellt. Die Einschworung auf den Begriff ist der
entscheidende Schritt bei der von Hegel geforderten Selbstbegriindung der
Philosophie zur Wissenschaft. Dabei — und um die von ihm behauptete Kon-
vergenz von Wirklichkeit und Verniinftigkeit zu sichern — verweist Hegel all
diejenigen aus dem Palast des Denkens, “die ohne Begriff reden wollen”. Im
gleichen Atemzug sortiert er all die Gegenstinde aus, fiir die ein Philosoph
sich nicht zu interessieren hat: Die “unendlich mannigfaltigen Verhiltnisse”,
jenen “unendlichen Reichtum von Formen, Erscheinungen und Gestaltun-
gen”, der den “Kern” der Wirklichkeit mit einer “bunten Rinde” umzieht,
“welche der Begriff erst durchdringt”.”* Gerade hier, wo die Vernunft nicht
mehr, wie noch in der grossen Kritik Kants, auf ihre ‘Reinheit’ gegriindet ist,
soll sie sich um ihrer Selbsterhaltung willen auf ihre Stirke besinnen, statt
sich zu zerstreuen und an die Welt der Kontingenzen zu verlieren. Die stra-
tegische Abwehr der Metapher ist Teil des von Hegel ganz bewusst unter
den Bedingungen der Moderne unternommenen Versuchs der Selbsterret-
tung des philosophischen Denkens aus dem Meer der sinnlich-sichtbaren
Feststellbarkeiten. Eben jene Grenzverletzungsfunktion, die Vico zur Reha-
bilitierung der Metapher veranlasst hatte, begriindet bei Hegel den Aus-
schluss bildlicher Rede aus dem Raum der Philosophie. Aus Sicht dieser
Kritik vollzieht sich die metaphorische Grenzverletzung auf mehreren Ebe-
nen: Sie ist eine Verletzung der begrifflichen Konvention, eine Verletzung

der diskursiven Konvention, und sie ist eine Verletzung der semanti-



28

schen Konvention. Die Metapher ist, mit einem Wort, das Einfallstor des
Fremden in den von der Norm des Begriffs beherrschten Monolog der Ver-
nunft.

Interessant an Hegels Vorgehen ist nun nicht nur die Verschirfung, son-
dern auch die Art, wie sie vorgetragen wird. Wer es philosophisch auf den
“Kern” der Wirklichkeit abgesehen hat und gleichzeitig die “bunte Rinde”
der tausend Einzelheiten und Nebendinge von sich weist, der verfiigt offen-
bar selbst iiber rhetorische Gaben und setzt sie auch ein. Hegels kunstreich
priparierte Begriffsfrommigkeit ist ein Musterbeispiel rhetorischer Anti-
Rhetorik, und die Paradoxie des Unterfangens liegt offen zutage. Das
Herausstellen solcher Selbstwiderspriiche allein geniigt jedoch nicht, um die
Metaphern-Kritik der spekulativen Vernunft zuriickzuweisen. Offensichtlich
gelten die Einwinde Hegels weniger dem Gebrauch der Metapher als den
mit ihr verkniipften Erwartungen. Was der Meisterdenker befiirchtet, ist die
Auszehrung der Philosophie — einmal durch die Unterbietung des begriffli-
chen Anspruchs, zum anderen durch die Verirrung des Gefiihls, durch die
Vordergriindigkeiten des Sensualismus oder die Seichtigkeiten des Verstan-
desdenkens. Die Kritik der Metapher gilt der bildlichen Evokation, die ver-
borgene Sinnwelten heraufbeschwort, sie gilt der Durchsetzung unbedingter
Autorititen, denen sie einen Schein von Legitimitit verschafft, und sie gilt
schliesslich der triigerischen Evidenz bildgeleiteter Argumentationswege.
Metaphern — so der klassische Einwand — beschreiben, sie beweisen nicht:
figura non probat.

Im Normalfall ist der philosophische Bildersturm als Unterlassungsgebot
verstanden worden. Diese Lesart, in der die Philosophie sich im Namen des
Begriffs und des Anspruchs auf Wissenschaftlichkeit einen Ikonoklasmus
selbst verordnet, ist jedoch, wie mir scheint, allzu einseitig und vordergriin-
dig.”” In den Grenzen ihrer Bestimmung war die Metapher auch in der phi-
losophischen Rede von jeher geduldet, etwa zum Zweck der Veranschauli-
chung und der Illustration. Diese Einschitzung ist alt und entspricht der
spatantiken und namentlich der von Cicero verstirkten ornatus-Tradition,
die einst die Metapher zum ausgezeichneten Instrument rhetorischer Wir-
kung erklirt hatte. Diese Theorie operiert als Substitutionstheorie. Die
Metapher gilt ihr als schmuckwerkhafter Ersatz fiir eine Aussage, die in
sachlicher Hinsicht ebenso gut, nur eben nicht annihernd so sinnfillig oder
reizvoll, auch terminologisch getroffen werden konnte. Die Metapher ist
legitim, bleibt aber der Aussage dusserlich. Sie tritt als blosse Einkleidung

eines Gedankens auf, dessen substantielle Prisenz von den Mitteln der Pri-



29

sentation unberiihrt bleiben soll. “Der Gedanke”, so die mustergiiltige
Erliuterung des Sachverhalts durch Schiller, “bleibt derselbe, nur wechselt
das Medium, das ihn darstellt”.”3 Verstanden als poetisches Beiwerk, ist die
Metapher geduldet unter der Bedingung, dass sie den Anspruch aufgibt, den
rechtens nur der Begriff erheben darf: den Anspruch auf genuinen Wahr-
heitsgehalt.

EMpHASEN DER NACKTHEIT

Die philosophische Metaphernkritik beharrt auf der Frage nach der Legiti-
mitit, nach der Angemessenheit der Mittel. Entscheidend ist die Sorge, dass
Missgriffe der Darstellung die Wahrheit nicht nur nicht erreichen werden,
sondern sie schon im Zugriff verfehlen, sie verzerren und vernebeln. Neben
Hegel ist es Kant, der diese Vorbehalte bekriftigt und damit eine Wahr-
heitserschliessungsimagination zitiert, die im thematisch weiten Feld des
‘Zugangs zu’ und des ‘Umgangs mit’ dem Ziel der Erkenntnis im Laufe des
eben sich neigenden Jahrhunderts lingst schon einen prominenten Platz
erobert hatte: die Imagination der nackten Wahrheit. Die stille, kunstvoll
gehandhabte Paradoxie dieser Metapher besteht darin, direkt vom Boden
der Rhetorik aus die anti-rhetorischen Anspriiche des Begriffs zur Geltung
bringen zu sollen. .

Die Implikationen der nackten Wahrheit sind komplex, und es macht den
Reiz auch dieser Metapher aus, die Uberschaubarkeit eines einfachen szeni-
schen Arrangements, einer metaphorischen Urszene, mit der Weitldufigkeit
spezifischer semantischer Beziige und Traditionslinien zu verkniipfen. Hans
Blumenberg hat die zwei Extreme aufgewiesen, die das Spiel der figurativen
Blickfithrungen bis zur Epochenwende um 1800 hervorgetrieben hatte. Auf
der einen Seite findet sich die Vorstellung einer bahnbrechenden Wahrheit,
die, wie noch Cusanus versichert, iiber magna potentia verfiigt.” Im Bild
der michtigen Wahrheit ist der Leistungsanteil des Menschen herabgesetzt
und der Erkennende von eigenen Anstrengungen entlastet, die ihn ange-
sichts des als Ideen- und Uberwelt antizipierten Erkenntnisziels prinzipiell
auch iiberfordern miissten. Der Erkennende ist aufgefordert, sich fir die
Wahrheit bereit zu machen, und dabei kommt es entscheidend darauf an,
ihrer Selbstdarbietung nicht im Weg zu stehen. Die andere Extremvorstel-
lung hilt die Wahrheit fiir schwach und verstellt. Sie vermutet Widerstand
in der Weltbeschaffenheit und ebenso beim Subjekt selbst, so dass nun Vor-

kehrungen und Initiativen, kurz: ein genuiner Aufwand institutioneller Vor-



30

Printer’s mark of John Knoblouch of Strassburg,
aus: Fritz Saxl, “Veritas filia temporis”, in: Raymond Klibansky/H. J. Paton (Hg.),
Philosophy and History. Essays presented to Ernst Cassirer,
Oxford 1936, S. 197-222, Fig. 3, S. 203

kehrungen und methodologischer Stabilisierungen der Wahrheitsfindung
notig wird. Das Bild der ohnmichtigen Wahrheit ruft dazu auf, die Bedin-
gungen der Erkenntnis zu optimieren und verlangt nach dem Beistand derer,
die entschlossen sind, Verbergungen beiseite zu riumen und den Blick frei-
zugeben. Ungeachtet der Subtilitit, dass die Wahrheit ohnehin mit denen
im Bunde ist, die die gerechte Sache vertreten, ist es die Pointe der nackten
Wabhrheit, in diesem Sinne zuwendungsbediirftig zu sein.’ Das Ideal der
Unverhiilltheit macht jedwede Sichtbehinderung, jedwede Verhingung oder
Verschleierung als Blendwerk verdichtig, das beiseite geschafft werden
muss. Unter Verdacht geraten die Sprache und die Zeit, im Prinzip jedoch
der ganze Phinomenbereich der zeitrdumlichen, von der Substanz ablen-
kenden Kontingenzen. Das Vorstellungsideal einer Wahrheit ohne Schleier
motiviert den Verfahrensaufwand, der zu treiben ist, wenn es iiber die Hin-
dernisse der Wahrnehmung hinweg zum Schauplatz des wahren Wissens
vorzudringen gilt. ‘

Speziell das Aufklirungszeitalter war fasziniert von der Reinheit der Ver-
nunft und der Nacktheit des Erkenntnisziels, denen die Protag(;nisten der
Bewegung auch stilistisch zu entsprechen hofften. Der handgreiflichen
Bestimmung des Erkenntnisziels, die den Zugang zur Wahrheit als Entklei-
dung, als Sichtbarmachung und Evidenzerzeugung konkretisiert, konnten
diejenigen schwerlich widerstehen, die die Gegenstinde des Wissens aus der
Finsternis abwegiger Vorstellungen herausholen und ins Licht der Wahrheit
stellen wollten. Aufklirung, so der Gemeinplatz einer zeitgendssischen Pro-



31

A

Giambattista Tiepolo, Il tempo scopre la verit,
ca. 1743, Museo Civico, Vicenza, aus: Filippo Pedrocco, Giambattista Tiepolo,
Milano 2003, S. 258

grammschrift, will “wegﬁumen die mancherlei Hiillen und Decken vor den
Augen” und “eintreten in die Gebiete der Wahrheit und der Ordnung”, wo
“die wahre Gliickseligkeit thront”.*® Zahlreiche Zeugnisse des 18. Jahrhun-
derts teilen die Emphase dieses Selbstverstindnisses, dessen Hervortreten
mit dem Ansehensgewinn der nackten Tatsachen auffillig konvergiert. Die
Wahrheit, von der von nun an die Rede ist, gewinnt ihre Relevanzen nicht
linger durch die Gegenstinde, iiber die sie aussagt, sondern aus der forma-
len Qualitit methodischer Erkenntnisgewinnung. Die Warnung Gotthold
Ephraim Lessings vor dem Andrang der “geschminkten Unwahrheit” steht
bereits unter dem Eindruck dieses Auffassungswandels. Sie folgt aus der
Einsicht, dass die Wahrheit, sobald sie ihre situativen Beziige einmal voll-
stindig verloren hat, iiber ein Kriterium ihrer “Wichtigkeit”, wie Lessing
sagt, von sich aus nicht mehr verfiigt. Nackt, schreibt Lessing, ist “eine
Wahrheit so wichtig als die andere”.’” Das Attribut der Nacktheit ist hier
schon konkretisiert als Indifferenz und semantische Leere. Die nackte
Wahrheit ist eine Wahrheit ohne alles Interesse, eine Wahrheit, von der
schon nicht mehr mit Uberzeugung gesagt werden kann, dass sie uns noch
etwas anginge, wenn wir sie hitten.

Offenbar schligt die methodische Frage des Zugangs auf den Begriff
selbst durch, um den sich hier alles dreht. Als Konsequenz ihrer Vergleich-
giiltigung muss die Wahrheit fortan immer neue Relevanzen und Aktualiti-
ten fiir sich in Anspruch nehmen, um ihr Recht durchzusetzen, weil sie als
Erkenntnisideal allein nicht mehr geniigt. Die nackte Wahrheit ist eine



32

Wahrheit ohne Zeit und ohne Zusammenhang, eine Wahrheit, die beliebi-
gen Zwecken dient und die als solche zu nichts verpflichtet. Lessing formu-
liert solche Vorbehalte angesichts eines Durchsetzungserfolgs, der zu eben-
dieser Zeit seinen Gipfelpunkt erreicht. Was aber sind die Griinde dieses
Erfolgs, was waren seine Mittel? Auf bizarre Weise beleuchtet wird die
Vorliebe fiir die nackte Wahrheit durch ein literarisches Genre, das im 18.
Jahrhundert einen beispiellosen Aufschwung erfuhr: der pornographische
Roman. Nicht wenige Vertreter des Libertinismus rechtfertigten ihre An-
griffe auf die herrschende Moral als Propaganda fiir die Sache der Aufkla-
rung, und noch Mirabeau eroffnete sein vorrevolutionires Skandalwerk Le
rideau levé (1786) mit einer Spottrede iiber Vorurteil und Kleinmut. Schon
ein Titel wie Jean-Baptiste d’Argens’ Thérese philosophe (1748) — gleichfalls
abgefasst in der geldufigen Form der Hurenbeichte — sprach die Grundthese
der Gattung aus und erklirte, dass sexuelle Erfahrung zu wahrer Weltweis-
heit fiihre. Thre erste Selbstbefriedigung, gibt die Titelfigur des Romans zu
Protokoll, sei zugleich die erste Erleuchtung ihres Geistes gewesen.
Offenkundig waren solche Ausserungen nicht bloss Vorwand. Man muss
vor den Vordergriindigkeiten des Genres nicht kapitulieren, um zu erken-
nen, dass die riickhaltlose Selbstentbléssung, die deftige Kirchenkritik, die
materialistische Anthropologie und der drastische, simtliche Tabus ignorie-
rende Sensualismus dieser Literatur die ‘philosophischen Vorlieben und
theoretischen Neigungen der Epoche in den zentralen Forderungen aufgrif-
fen und bestitigten. Die erste, schon mit dem Griff zum Buch eingefidelte
Verfihrung des pornographischen Romans besteht darin, die Metapher der
nackten Wahrheit zu reifizieren, sie wahr zu machen, und auf dieser Basis
zwei Behauptungen gleichzeitig Evidenz zu geben: der einen, dass die Wahr-
heit als nackte Wahrheit fassbar sei, und der anderen, dass der vorliegende
Roman diese Wahrheit enthiille. Im Naturzustand, diese Bemerkung Thére-
ses hitte zweifellos auch Rousseau machen kénnen, sind alle Menschen
gleich — alle Menschen und auch simtliche Wahrheiten.® Die Familienshn-
lichkeit der Themen und Thesen, die zur Jahrhundertmitte in philosophi-
schen und pornographischen Texten kursieren, ist keineswegs zufillig. 1748
erscheint Montesquieus Epochenschrift L’esprit des lois, es erscheinen David
Humes Enguiry concerning buman wunderstanding und Friedrich Gottlieb
Klopstocks Messias, es erscheinen aber auch Thérese philosophe und Fanny
Hill. Schon auf der ersten Seite dieses Longsellers gibt die Erzihlerin eine
Erklirung ab, deren mutwillige Zweideutigkeit nicht dariiber hinwegtiu-

schen sollte, wie genau sie die zeitgendssische Bediirfnislage erfasst. Sie



33

werde die Wahrheit sagen, verspricht Fanny mit der genretypischen
Mischung aus Treuherzigkeit und Laszivitit, die splitternackte Wahrheit
(stark naked truth), und nicht versuchen, irgendetwas zu beschonigen
oder zu beminteln.

Jedem zeitgendssischen Leser wird klar gewesen sein, wie die Versiche-
rung zu verstehen sei. Der sprunghafte Wechsel der Darstellungsebenen ge-
hort zu den selbstverstindlichen Voraussetzungen pornographischer Lektii-
re, und schon diese frithen Proben der Gattung fiihren das Verfahren
mustergiiltig vor. Wie die Werke der philosophischen Bibliothek fordert der
pornographische Roman einen wachen, hellhorigen und kooperativen Leser
— eben einen solchen, wie ihn sich auch der iiber jeden Verdacht erhabene
Bischof Berkeley Anfang des Jahrhunderts gewiinscht hatte: einen Leser, der
statt der vielen Worte des philosophischen Textes, an denen “herumzuboh-
ren” zwangsliufig zu Fehldeutungen fithren miisse, unbeirrbar zu sehen
wiinscht, worauf es ihm wie auch dem Autor ankommen sollte: die “nackte
und genaue Wahrheit”.”? Cleland und die Seinen spielen mit dieser Konven-
tion, sie strapazieren sie, parodieren sie, denunzieren sie, bis schliesslich de
Sade kommt und mit neuer Drastik den Traum der Vernunft ausmalt, der
Ungeheuer gebiert. Im Handumdrehen verwandelt diese Literatur die intel-
lektuelle Konvention des Willens zum Wissen in ein Promiskuititsverspre-
chen, das die Romanhandlungen dann mit der Abschilderung unzihliger
Kopulationsszenen nur allzu bereitwillig einlésen. Die Erkenntnis, so will es
das zeitgenossische Konzept des Wissens, soll nicht eher ruhen, als bis sie
alle Bemintelungen und alle Beschonigungen beiseite gezogen und das anvi-
sierte Ziel unverhiillt vor Augen hat. Diese Vorstellung aber ist in der
Gelehrtenstube entstanden und nicht im Freudenhaus. Man darf vermuten,
dass die anhaltende, noch in der zweiten Hilfte des zwanzigsten Jahrhun-
derts gerichtsnotorische Entriistung iiber Clelands Roman sich auch damals
nicht nur an den geschilderten Ausschweifungen stiess, sondern auch an der
Leichthindigkeit, mit der die pornographische Autorschaft theoretische
Neugierde und Libertinage vermengte. Gerade die besonders Eifrigen, die
Strebsamen und Hartnickigen unter den Wahrheitssuchern sahen sich als
Liebhaber und Libertins portritiert, als Freier der nackten Wahrheit.

Wie das Kind in Andersens Mirchen platzt Fanny Hill mit der Wahrheit
heraus, dass die Wahrheit der Aufklirer nackt ist. Damit gelingt ihr die
Parodie eines offenbaren Geheimnisses, dessen Frivolitit den Zeitgenossen
des 18. Jahrhunderts durchaus bewusst gewesen ist. Nacktheit galt seit alters
und auch biblisch als anstdssig, zumal die Bestrafung des ersten Menschen-



34

paares darin bestanden hatte, seine im Zeichen der Schuld entdeckte Klei-
derlosigkeit als schamlos und armselig empfinden zu miissen (vgl. Gen 3, 7).
Die einmal hergestellte Verkniipfung von Nacktheit und Scham, die im
Ubrigen, weil sie den Tieren fremd ist, traditionell auch als Auszeichnung
des Menschen galt, ist interaktiv. Sie geht eine tiefe Bindung mit derjenigen
Autoritit ein, deren unbedingte Geltung “die vorweggenommene Scham”*°
anerkennt und, um Missbilligung vorgreifend auszuschliessen, in entspre-
chenden Verhaltenskonventionen sanktioniert. Durchsetzt mit Parallelmoti-
ven aus hellenischer Zeit, begriindet die Strafe der Paradiesvertreibung, was
man als die auf allgemein verbindlichen Regeln und Einstellungen fussende
‘Schamkultur’ bestimmt hat. Das Menschenpaar auf Masaccios Fresko von
1427 verzweifelt, jeder fiir sich, tiber die erzwungene Entblosstheit, die der
Maler naturalistisch vorzeigt und durch diese Kiihnheit zum zentralen
Thema macht. Das szenische Kalkiil geht dahin, den Schock der Nacktheit,
der Ausgesetztheit und Schutzlosigkeit dem als Zeugen angerufenen Be-
trachter des Bildes empathetisch fithlbar zu machen und ihn in die Situation,
die grundsitzlich auch die seine ist, nun bewusst hineinzuziehen. Wie dieser
Mann und diese Frau, die hier schon nicht mehr als Paar, sondern als ein-
zelne auftreten, ist der Mensch in die Situation des Entzuges der gottviter-
lichen Gunst und Geneigtheit gestellt, die er durch Ungehorsam verspielt
hat. Das Kleid versprach gottliches Wohlwollen, die Nacktheit besiegelt sei-
nen Verlust und zeigt den Menschen als ein Wesen, das dazu fihig war, den
Willen seines Schopfers zu missachten.

Doch auch hier gilt es zu differenzieren. Ebenfalls schon friih lassen sich
Ubertragungen finden, die das Nackte als Ausdrucksgestalt einer Einfach-
heit begreifen, die iiber den falschen Glanz dusserlicher Prachtentfaltung
erhaben ist. Neben die Nacktheit der Stinde und des Lasters (nuditas cri-
minalis, nuditas naturalis) tritt die Nacktheit der Entsagung und der
Unschuld (nuditas temporalis, nuditas virtualis), die nicht minder em-
phatisch vorgetragen und gelebt wird. Damit ist eine Gegenbewertung etab-
liert, die durch die lange, semantisch reiche Motivreihe des ‘guten Nackten’
prisent gehalten und gleichfalls bis in die Moderne weitergereicht worden
ist. Niemandem sei die sittliche Vollkommenheit verschlossen, erklirt rich-
tungweisend Seneca, mit dem nackten Menschen sei sie zufrieden. Auch die
Heilige Schrift lisst Bedeutungsnuancen zu. Geradezu idealisiert wird die
Nacktheit durch den Glauben an das gottliche Vorrecht auf den Anblick der
unverhiillten Welt (vgl. Hebr 4, 13), die den kardiognostischen Blick des

Absoluten in das menschliche Herz mitumfasst.?’ Es ist offenkundig dieses



35

Masaccio, Die Vertreibung aus dem Paradies, 1424/25, S. Maria del Carmine, Firenze,
aus: La pittura italiana. I maestri di ogni tempo e i loro‘capolavori (a cura di Stefano Zuffi),
Milano 1997, S. 55

Motiv der totalen Transparenz alles Irdischen vor Gott, dem die ilteste der
bekannten, von Erwin Panofsky auf die Mitte des 14. Jahrhunderts datierte
Bilddarstellung der nackten Wahrheit verpflichtet ist. “Nackt”, so die Devise
der Bettelmonche, “folge ich dem nackten Christus”.*?

Die schon den Vorsokratikern geliufige Auffassung besagt, dass die
Natur es liebe, sich versteckt zu halten. Solche Einsichten wollen jedoch zu
ihrer Zeit nicht als Aufforderung zur Entschleierung verstanden werden,
sondern im Gegenteil die Riicksichtnahme auf jene Einkleidungen nahe
legen, die das Geheimnis wahren. Folgerichtig kultiviert die namentlich von
Platon gelehrte Achtung vor dem Unsichtbaren das Empfinden fiir die von
den Neuplatonikern sogenannte “Verborgenheit des unaussprechlichen Ge-
heimnisses”.?3 Den entscheidenden Bruch mit dieser Rationalitit der Ver-

schleierung markiert dann wiederum die Aufklirung. Der iiberlieferte



36

Aspekt der Angemessenheit, demzufolge die Ordnung der Dinge von sich
aus nach einer Hierarchie wohldosierter Sichtbarmachungen verlange, wird
im 18. Jahrhundert aufgegeben und weicht dem Interesse am Effekt. So wird
aus dem Zeichen der Scham, als das einmal das Feigenblatt des ersten Men-
schenpaares gegolten hatte, ein Zeichen der Beherrschtheit und der Trieb-
kontrolle. Kant méchte es als initiale “Aufierung der Vernunft” verstanden
wissen, die, obgleich sie doch den Reiz nur steigere, jene Kultivierung der
Affekte bereits anzeige, die dann die Zivilisationsentwicklung angebahnt
habe: die “Ausbildung des Menschen als eines sittlichen Geschopfs”.**

Vor dem von Kant unterstellten Raffinement des Verzichts schreckt der
philosophische Weltbetrachter zunichst zuriick. Die ihm gemisse Einstel-
lung, die theoria, bezeichnet eine Art des Weltbezuges, die ebenso bewusst
wie umfassend ‘schaut’, was sich zeigt. Solcher Zuriickhaltung musste eine
Einstellung fremd sein, die geradewegs auf die Dinge losgeht, um ihnen ihr
Geheimnis zu entreissen. Wiederholt lisst Platon seinen Sokrates iiber jene
Materialisten klagen, die das Unsichtbare herabziehen wollen, um es mit
Hinden zu greifen. Die idealistische Missbilligung ist bezeichnend. Im
Modus der Nacktheit sieht der Platonismus einen Erkenntniswillen Prig-
nanz gewinnen, der sich durch die Gewaltsamkeit seiner Vorgehensweise
selbst diskreditiert. Beildufig bestitigt sich hier, wie tief die Figur der nack-
ten Wahrheit in das philosophisch einschligige Bildfeld des Sehens ver-
strickt ist. Verhiillungen, Vorhinge und Schleier stiften den imaginiren
Raum des Unsichtbaren als des eigentlich Sehenswerten, jedoch den leibli-
chen Augen wohlweislich Vorenthaltenen.

Jahrhundertelang, bis zur Schwelle der Neuzeit, haben die Vorbehalte
gegen die sachfremde Rabiatheit des Enthiillens und Hinterfragens Bestand.
Dann scheinen sie plotzlich zu verblassen, um sich schliesslich in der

Opicinus de Canistris, Nackte Wahrheit, Cod. Pal. lat 1993, fol. 26, 1350/51 datiert,
aus: Erwin Panofsky, Studien zur Ikonologie, Kéln 1980, Nr. 114



37

Sandro Botticelli, La Calunnia, ca. 1495, Galleria degli Uffizi, Firenze, Ausschnitt, aus:
Umberto Baldini, Botticelli, Firenze 1988, S. 249

Enthillungsrhetorik des 18. Jahrhunderts vollends zu verlieren. Michel de
Montaigne stellt der Gewohnheit der prunkenden Rede und Ubertreibung
die Orientierung des Sprechers an der ‘diirren und nackten Wahrheit’ (“la
vérité nue et crue”) als vorbildlich gegeniiber.?’ Die Nacktheit wird zum
Attribut einer Wahrheit, deren allein von ihr selbst gewihrleistete Vollkom-
menheit sich Schmucklosigkeit leisten kann, wihrend, wie Botticelli — und
mit ihm Vasari — versichert, die Liige in schwarzen Tiichern gehen muss.?¢
In solcher Dramatisierung steckt noch ein Rest der Zuversicht, dass die
Wahrheit sich selbst geniigt, wihrend der Aufwand die Liige verrit: Nicht
die Wahrheit, sondern die Liige ist angewiesen auf die Mittel der Uberre-
dung. Der Skepsis der frithneuzeitlichen Rhetorikschelte fehlt deshalb der
Uberschwang der Aufklirer, ihr geht es allein um ein Darstellungsideal der
Aufrichtigkeit (sincérité).?’” Damit tritt eine Zweideutigkeit hervor, die fir
das Sprachbild bezeichnend bleiben wird. Die Unverhiilltheit der Dar-
stellung, wie sie Montaigne in seinem Essai iiber die Hinkenden fordert, ver-
weist auf die Disposition des Weltbetrachters und seinen Anspruch auf freie
Sicht, wihrend das Attribut der Nacktheit nur den Gegenstand selbst qua-
lifiziert, wie er sich den Blicken des Betrachters darbietet. Die Indifferenz
dieser Motivlage gehort zu der bis ins 19. Jahrhundert reichenden Faszina-
tionsgeschichte der nackten Wahrheit, die fortan durch eine wachsende Zahl
allegorischer Darstellungen der effeminierten Wahrheit und durch das noch



38

Verita, in: Iconologia del Cavaliere Cesare Ripa, Perugino. Notabilmente accresciuta
d’immagini, di annotazioni, e di fatti dall’abate Cesare Orlandi ...,
Bd. 5, Perugia 1767, S. 360 '

von Winckelmann getragene Kunstideal der “heroischen Nacktheit”*® wir-
kungsvoll untermalt wird. Entschieden stirkt Francis Bacon die Tendenz,
wenn er — deutlich auf der Linie der von Montaigne eingefithrten Unter-
scheidung — die ‘seelische Nacktheit’ als Gefihrtin der Unschuld und der
Einfalt preist. Die Wahrheit, so die Formulierung, sei wie das nackte und
offene Tageslicht (“a naked and open day-light”).?¢

Das ist etwas anderes als eine methodische Anweisung fiir den sicheren
Erwerb der Erkenntnis. Die Lichtmetaphorik Bacons ist einerseits konven-
tionell, indem sie ein klassisches Attribut der michtigen Wahrheit zitiert,
deren Durchsetzungsstirke durch den Hinweis auf ihre Naturverbundenheit
(“day-light”) nochmals bekriftigt wird. Wenn die Wahrheit wie das Tages-
licht ist, dann wird sie uns nicht davonlaufen, sondern zeigt sich wie dieses
mit Sicherheit von selbst. Doch die Unumschrinktheit des S&hauens, die
solchem Daseinsvertrauen einmal entsprochen hatte und die fiir die iltere
Lichtmetaphorik insgesamt bezeichnend gewesen war, ist in Bacons Essay
schon zuriickgenommen durch Bestimmungen wie Nacktheit und Offenheit,
die offenbar schon nicht mehr als selbstverstindlich vorausgesetzt werden
diirfen. Um das Licht nackt und offen zu haben, bedarf es, wenn nicht der
ausserordentlichen Anstrengung, so doch der umsichtigen Vorkehrung. Ver-



39

standen als Licht, ist die Wahrheit von Finsternis und Triibung bedroht und
muss von all dem freigehalten werden. Bacon kennt hier zwei Vorgehens-
weisen, iiber deren Verhiltnis er sich im Ubrigen ausschweigt: die Tortur
(“vexatio”)’° und die Verfithrung. Die Sprache der Liebe, wie sie Bacon im
Eroffnungsstiick seiner Essays bevorzugt, entlockt in der nunmehr gestifte-
ten Bildkonstellation dem Attribut der Nacktheit unverhoffte Evidenzen.
Mit feinem Gespiir fiir das erotische Potential der Szene macht Bacon die
Situation des philosophischen Wahrheitssuchers als Liebesbeziehung ver-
stehbar. Man miisse sich, erliutert der Neugriinder der Wissenschaften an
gleicher Stelle, das Forschen als ein Freien und Werben denken (love-
making or wooing). Leicht lassen sich die Akzentverschiebungen heraus-
héren, die mit dieser Neubestimmung des Erwartungshorizonts einherge-
hen. An die Stelle des platonischen theorés und Weltbetrachters ist der
amator getreten, der Liebhaber und liebeserfahrene Freier — ein Erkennt-
nisszenario, das durch die iiblicherweise als Frauengestalten ins Bild gesetz-
ten Bezugsbegriffe Wahrheit (nackt mit Sonne, Globus, Feder und Buch)
und Natur (vorgestellt als ebenfalls nackte, milchspendende Frau) in asso-
ziative Reichweite geriickt gewesen sein mag.’’ Bacon jedenfalls steht mit
seiner Wahrheitsbemichtigungsphantasie nicht allein. Kein Geringerer als
René Descartes nimmt wenig spiter das wohlvorbereitete Deutungsangebot
auf, wenn er in der zweiten Meditation die Neugierigen dazu ermuntert, sei-
nem Beispiel zu folgen und dem Gegenstand gleichsam die Kleider auszu-
ziehen, um nicht vom Eindruck der dusseren Erscheinung in die Irre gefithrt
zu werden. Die erotischen Zutaten, die auch Descartes nicht verschmiht,
sollten indes nicht den Blick auf die ontologischen Implikationen dieses Ent-
schleierungsszenarios verstellen, die mit der Erwartung verbunden sind, dass
dem Willen zum Wissen ‘nichts so fern’ liege, um es nicht zu erreichen, und
‘nichts so verborgen’, um es nicht zu entdecken.’* Diese Zuversicht ist auf
die neue Entschlossenheit des Erkennens gegriindet, aber ebenso — und
kryptotheologisch — auf die Beschaffenheit des Seins, das sich, mag es auch
in die Schleier des Irrtums gehiillt sein, dem Willen zum Wissen niemals
vollstindig verweigert. Die nackte Wahrheit der Frithaufklirung ist das
immer schon vorhandene, das den Blicken nur voriibergehend entzogene
und darum durch geeignete Mittel ans Licht zu ziehende Priparat einer
Wirklichkeit, die im Augenblick der Entschleierung ihr Geheimnis preis-
gibt.

Auf der einmal erklommenen Ebene der Figurativitit ist es zu der frech-
frohlichen Inversion der unkeuschen Thérése, wonach das Liebemachen



40

eine Form der Erkenntnis sei, nur noch ein Schritt. Ohnehin steht der
Nacktheit inzwischen die Natur zur Seite, iiber deren Erscheinungsweise
empOrt zu sein die Kurtisane Fanny Hill bereits als Begriffsstutzigkeit
belicheln kann. Das Natiirliche ist sakrosankt, auch und vor allem fiir die
Philosophen. Wie ein Kommentar zum Frontispiz der Encyclopédie, das die
Vernunft bei der Enthiillung der Wahrheit zeigt (vgl. Abb. auf S. 24), wirkt
die in den Discours préliminaire von 1751 aufgenommene, von Bacon ange-
fithrte Galerie der grossen Minner, von denen jeder einzelne das “Gesicht
der Wissenschaft” mitgeprigt und “gleichsam den Zipfel des Schleiers ge-
liftet” habe, “der uns die Wahrheit verhiillte”.33 Nicht einmal der aufkli-
rungskritisch gesonnene Jean-Jacques Rousseau kann sich diesem Pathos
entziehen, wenn er, ganz im Einklang mit jenem Tugendlob Senecas und
scharf gegen den “einférmigen, tickischen Schleier der Artigkeit” polemi-
sierend, schon im ersten Teil seines ersten Discours die verkorperte Recht-
schaffenheit des Wahrheitssuchers im Bild des Athleten einfingt, der nackt
zu streiten gelernt hat. Das Beispiel zeigt, wie sich in der Rede von der nack-
ten Wahrheit inzwischen zahlreiche Antinomien kreuzen, deren Anmu-
tungspotential die Wertbesetzung des Erkenntnisziels auf immer neue, doch
keineswegs harmonische Weise konkretisiert: Nacktheit und Verhiillung,
Offenbarung und Geheimnis, Entkleidung und Selbstdarbietung, Schutz-
losigkeit und Bedeckung, Sichtbares und Unsichtbares, Urspriinglichkeit
und Verdorbenheit, Oberfliche und Tiefe.

Rousseau ist auch in dieser Bedeutungsgeschichte eine Schliisselgestalt,
weil er die einfachen Gegenbegrifflichkeiten nicht bloss wiederholt, sondern
sie an ihre Grenze treibt, sie iiberhoht und parodiert. Die Tugend des nack-
ten Athleten fordert den Willen zum Wissen und mit ihm das ganze Gat-
tungsprojekt der “Wiederherstellung der Wissenschaften und Kiinste”
heraus, und Rousseau zogert nicht, die neu gezogene Konfrontationslinie zu
einer Abrechnung mit dem Intellektualismus zu nutzen: Der dichte Schleier,
hinter welchem die Natur ihre Wirkungen verborgen habe, sollte uns ein
Zeichen dafiir sein, dass wir nicht fiir “vergebliche Forschungen” bestimmt
seien. Die Natur, so Rousseau weiter, habe uns “vor der Wissenschaft be-
wahren wollen, so wie eine Mutter ihrem Kinde eine gefihrliche Waffe aus
den Hinden reifit”.34 Schon auf dem Boden der Moderne deutet.Rousseau
den Schleier nochmals um: Er soll gar nicht die Nacktheit einer den Blicken
entzogenen Wahrheit schiitzen oder das unerforschliche Geheimnis hiiten,
sondern den Betrachter, das heisst uns selbst davor bewahren, uns aus der

Mitte des Daseins herausreissen zu lassen und in das Ungliick einer unzu-



41

kémmlichen Lebensfithrung zu stiirzen. Das aktuelle Bezugsobjekt, an dem
diese Gedanken entwickelt werden, ist die literarische Lehrform der Fabel.
1762 hatte Rousseaus Emile die Gattung fiir bedenklich erklirt, weil sie mit
Mitteln der Téuschung operiere, wihrend man doch den Kindern die Wahr-
heit sagen miisse: die nackte Wahrheit. Dem hatte sich wenig spiter — 1769
— Bodmer angeschlossen und die Adressatenorientierung nochmals gestei-
gert. Die gattungstypische Verklausulierungspraxis fabulierenden Erzihlens
sei Kindern nicht zuzumuten, denn “an der nacketen, ungeschmiickten
Wahrheit” hitten sie “schon genug zu kauen”.35 Die schéne Klarheit dieser
Positionen ist allerdings nicht unverfinglich: Der Eifer der Didaktiker tiber-
spielt eine durch einfachen Umkehrschluss gewonnene Implikation — dass
nimlich die nackte Wahrheit iiberhaupt nur etwas fiir Kinder und kindliche
Gemiiter sei. Es ist Herder, der 1787 aus dieser Dilemmatik herausfiihrt,
indem er die nackte Wahrheit als Verstoss gegen das Decorum kenntlich
macht: Die Verkleidung sei unanstdssig, solange sie angemessen sei, mithin
das Zusammenspiel von Beteiligten und Aspekten — von Darstellung und
Dargestelltem, von Autor und Werk, von Gegenstand und Leser — erleich-
tert. Anders als die Enthiillungsemphase der Didaktiker setzt Herders Ver-
kleidungstheorie auf das Geschick des Autors und auf die Intelligenz eines
Lesers, die stets da gefordert seien, wo eine angemessene Prisentation des
Gegenstandes die Verhiillung gebiete. Der Hinweis auf das Decorum ist das
Mittel, die Figur der nackten Wahrheit von den Unbedingtheitsforderungen
des Tages zu entlasten. “Und wiewohl ich diese Verhiillung nicht unbedingt
verteidigen mag: so konnen doch Umstinde eintreten, wo eben sie durch
ihre Tduschung mehr Herzen gewinnet, als die nacktere Wahrheit je wiirde
gewonnen haben. Hoc amat obscurum; amat hoc sub luce videri — -3¢,
Neben Herder betrachtet auch eine in dieser Zeit so prominente Gestalt
wie Schiller den Durchsetzungserfolg der nackten Wahrheit mit Argwohn.
In seinem Gedicht “Die Gétter Griechenlands” klagt Schiller iiber den Ent-
schwund der Zeiten, “da der Dichtkunst malerische Hiille / sich noch lieb-
lich um die Wahrheit wand”. Der Ansehensverlust der nackten Wahrheit,
den solche Kommentare erkennen lassen, ist gewaltig und vollzieht sich bin-
nen einer einzigen Generation. Eine Ausnahme bildet Hegel, der, wie dann
nochmals der eine oder andere seiner Schiiler, der Abwertungstendenz ent-
gegentritt. Wissenschaft und Wahrheit, heisst es in der Einleitung zur
Wissenschaft der Logik, finden im gewussten Begriff eines Inhalts zusammen,
der das “Reich der Wahrheit” entfaltet, “wie sie ohne Hiille an und fiir sich
selbst ist”. Einen Augenblick lang wirkt dieser Wiederbelebungsversuch so



42

eindrucksvoll, so selbstsicher und wortgewaltig, dass selbst Ludwig Feuer-
bach in seiner Kritik an Hegel hier ankniipfen kann. Man miisse, schreibt
Feuerbach 1843, dessen Philosophie nur umkehren, um “die unverhiillte, die
pure, blanke Wahrheit”37 zu gewinnen.

Doch so einfach liegen die Dinge nun nicht mehr, und dem Hegel-Schii-
ler Feuerbach, der zugleich ein Verehrer Kants gewesen ist, war diese Ver-
dnderung auch keineswegs entgangen. Mit einer bemerkenswerten Formu-
lierung wirbt er am 22. November 1828 in einem Brief an Hegel fiir eine
Erkenntnis, die, wie er schreibt, in der neueren Philosophie “in der Form
der nackten Wahrheit und Allgemeinheit eingewickelt” sei.3® Das ist ein
schones Beispiel fiir jene Art semantischer Kollision, die Hans Blumenberg
als Sprengmetaphorik bezeichnet hat. Indem Feuerbachs vertrackte Bild-
lichkeit noch das Nackte als enthiillungsbediirftig begreifen mochte, strapa-
ziert sie die Grenze der Anschaulichkeit und ist eben darin symptomatisch.
Unvermittelt lisst sie die Zweifel ahnen, die den Gemeinplatz inzwischen
begleiten und die ein anderer Schiiler Hegels bald unmissverstindlich aus-
spricht. Das “existentielle” Verlangen nach einer Wahrheit, die den gottli-
chen Willen als “Wahrheit fiir mich” erkennbar macht und so zu der Idee
hinfihrt, “fiir die ich leben und sterben will”, desavouiert in den Augen
Soren Kierkegaards das Aggregat einer Wahrheit, die, selbst wenn man sie
besisse, “kalt und nackt vor mir stiinde, ob ich sie anerkennte oder nicht”.

Mit dieser Tagebuch-Notiz aus dem Sommer 1835 stand die Karriere der
nackten Wahrheit, sieht man von den positivistischen Unmittelbarkeitsver-
heissungen ab, vor dem Ende ihrer Emphase. Wie Rousseau lenkt auch Kier-
kegaard den Blick zuriick auf den Weltbetrachter selbst, der sich fiir die
Wahrheit bereit machen muss. Der nackte Athlet des Geistes, den die Auf-
klirung im Blick gehabt hatte,?? trifft bei Kierkegaard auf weit grossere, auf
innere Widerstinde, auf eine “innerliche Bekleidung von Gedanken, Vor-
stellungen, Selbstsucht”, die als solche erkannt und abgestreift sein wollen,
“ehe man nackt genug wird”. In einer Gegenwart, die derlei Daseinsbe-
schreibungen mit iiberlegenem Licheln als analytisches Material entgegen-
nimmt, ist die Feststellung angebracht, dass Kierkegaard eine moralische
Praxis resiimiert, die — zum Zeichen ihrer Modernitit — an die unveriusser-
lichen Bedingungen individueller Existenz und deren Ernst zuriickgebunden
bleibt. Die nackte Wahrheit ist reflexiv geworden, ihre vormalige Naivitit
gebrochen.

Umso irritierender wirkt der Anachronismus jener Bildtafel aus dem Ate-

lier des Spitnazareners und Raffael-Bewunderers Luigi Mussini, auf der die



43

\

Luigi_.Mussini, Trionfo della Verita, 1848,

Accademia di B_rera, aus: Enrico Castelquovo (Hg.), La pittura in Iralia. I’Ottocento,
Bd. 1, Milano 1990, S. 315
allegorisierte Wahrheit mitten im 19. Jahrhundert noch einmal die Hiillen
fallen ldsst. Das Entschleierungspathos der Aufklirer ist hier aufgehoben
und in das Bild einer nackten Wahrheit transformiert, die, zum Kultobjekt
der Wissenden und Weltweisen geworden, in einer abstrakten Kunstland-
schaft aufs Podest gestellt ist. Reprisentiert durch die Physiognomien ihrer
grossen Gestalten, sind Religion, Kunst und Wissenschaft um den lorbeer-
bekrinzten Frauenkdrper versammelt, um ehrfiirchtig zu ihm aufzublicken.
Von Verfilhrung und Zwang, die den Aufwand der Wahrheitsfindung eben
noch als Uberwindung von Sichtblenden inszeniert hatten, ist nichts iibrig
geblieben, das Standbild zeigt die nackte Wahrheit in uniiberwindlicher
Entriicktheit. Wihrend die im Bildzentrum aufgestellte nuda veritas mit
ihrem Licht der Erkenntnis alle Anwesenden iiberragt, scheint auf der lin-
ken Bildhilfte ein soignierter Sokrates behutsam Regie zu fithren. Doch an
eine Rehabilitation des Wahrheitszugangs als Enthiillung ist nun nicht mehr
zu denken. Die zusammenzitierten Requisiten iibertiinchen nur mithsam die
Konflikte und Ablésungen, die der nackten Wahrheit lingst schon den
Boden entzogen haben. Die Groteske vollendet sich exemplarisch in der
Figur des Heiligen, der dem bekehrungsbereit niedergebeugten Wilden nun
nicht etwa das ewige Licht des Glaubens vorhilt, das iiber die Zurschaustel-

lung als factum brutum erhaben wire, sondern die munter prasselnde



44

Fackelbeleuchtung in der Hand jener prangenden Nacktheit, deren porno-
graphische Parodien die Kirchenmoral soeben noch verspottet hatten. So
endet die streitbare Metapher der nackten Wahrheit, die einmal eine Waffe
gegen die von ihr selbst evozierten Michte der Finsternis und der Verblen-
dung hatte sein sollen, als intellektueller Kitsch der heraufziehenden Wis-
senschaftsgesellschaft. ‘

Die Gewaltsamkeit der Harmonisierung belegt das Ausmass der Entwer-
tung. In der zweiten Jahrhunderthilfte hat sie so weit um sich gegriffen, dass
Nietzsche seine Metaphysikkritik geradezu als Dekonstruktion der nackten
Wahrheit vortragen kann. Die Zeit einer Philosophie, die sich allzu vorder-
griindig als “Liebe zur Wahrheit” verstehen méchte, hilt Nietzsche fiir ab-
gelaufen. Fir ihn hat die ethische und idsthetische Erneuerung des Scheins
die Zuversicht zerstort, “dass Wahrheit noch Wahrheit bleibt, wenn man ihr
den Schleier abzieht”. Unter Anspielung auf die Begierden der aufklireri-
schen Wahrheitsenthiillung wirbt Nietzsche fiir eine neue Anerkennung von
Scham und Zuriickhaltung auch in der Erkenntnis, die er durch eine rheto-
rische Frage unterstreicht: “Vielleicht ist die Wahrheit ein Weib, das
Grinde hat, ihre Griinde nicht sehn zu lassen?”4°

Nietzsches Einspruch ist anthropologisch, genauer: kulturphilosophisch
begriindet. Schleier und Schein, deren Ausdrucksgestalten er bewahrt wissen
will, verstehen sich als Inbegriff kultureller Symbolbildung und als “Inven-
tarium der menschlichen Erfahrungen”.#* Damit 6ffnet sich die Kritik
den Anforderungen der nachaufklirerischen Moderne, die mit widerstrei-
tenden Wahrheitsanspriichen zurechtkommen muss, ohne dass eine absolute
Instanz verfiigbar wire, ein von Autorititen wie Vernunft oder Geschichte
getragenes Gesamtsubjekt, um diesen Konflikt zu schlichten. Der Raum der
menschlichen, der menschengemissen Wahrheiten ist zu einem Raum par-
tieller oder, wie Nietzsche sagt, perspektivischer Wahrheiten geworden,
deren Uniiberbietbarkeit die Erwartung einer enthiillbaren Gesamtwahrheit
zur Illusion macht, ja als Verfehlung der condition humaine desavouiert.
Entschlossener noch als Vico und Herder, als Rousseau und Kant bricht
Nietzsche mit der Gewohnheit der Metaphysiker, in Dingen der Wahrheit
iber den Horizont des Menschengemissen hinauszudringen. Das Erkennt-
nisziel der nackten Wahrheit tiberfordert die Bediirfnisstruktur ‘eines We-
sens, dessen charakteristischer Zug es ist, dass es “uns” — und das kann an
dieser Stelle nur heissen: dass es sich selbst die Dinge “verhiillt”.4* Die
Beobachtung ist nicht im mindesten ideologiekritisch gemeint. Nietzsches
Lob der Verhiillung deutet die Nacktheit als Bediirftigkeit, die vom Men-



45

schen den Aufbau und die Pflege schutzbietender Einrichtungen verlangt, zu
denen zuletzt auch gehort: das Einholen potentieller, selbstzugewiesener
und doch indisponibler Bedeutsamkeiten. Im symbolischen Universum sei-
ner kulturellen Umbhiillungen und Obdachgewdhrungen, in der Kultur als
einer Welt spezifischer Tatsachen tritt demnach dem Menschen sein Wesen
entgegen. Aphoristisch spitzt der Nietzsche-Leser Paul Valéry den Gedan-
ken zu, um nach dem Abschied von der nackten Wahrheit etwas zuriickzu-
behalten wie eine Moral des geistigen Ausdrucks, die an dieser Stelle den
Blick freigibt auf eine Moral der kulturellen Produktion und der humanen
Beziige. Nackte Gedanken und Gefiihle seien hilflos wie nackte Menschen;
es komme deshalb darauf an, sie zu bekleiden — “[...] les pensées, les émo-
tions toutes nues sont aussi faibles que les hommes tout nus. Il faut donc les

vétir.”43

\

METAPHER DES SCHLEIERS — SCHLEIER DER METAPHER

Es ist Kant gewesen, der die Erschiitterungen in der Semantik der nackten
Wahrheit frith schon registriert und einen Schlichtungsversuch unternom-
men hat. Die Sprachnorm des philosophischen Denkens, gibt Kant zu be-
denken, dulde keine Ausschweifungen des “poetischen Geistes”. Der Auf-
wand des Sprachkleides, wie ihn etwa Herder treibe, drohe — und hier nimmt
Kant die Diskussion um die Fabel stillschweigend auf — “den Korper der
Gedanken wie unter einer Vertugade zu verstecken”, wo doch alles darauf
ankomme, “ihn wie unter einem durchscheinenden Gewande angenehm her-
vorschimmern zu lassen”.44 ,

Erkennbar laboriert Kants Herderkritik am klassischen Thema der
Sprachlichkeit philosophischer Reflexion. Vor dem Hintergrund der Wahr-
heitszugangsimaginationen lautet die Frage: Erschliesst die Sprache die
Wege zur Wahrheit oder verlegt sie sie? In der Zuspitzung wird klar, dass
Kant die Einseitigkeiten eines schlichten Entweder-oder umgehen musste.
Sein Versuch, zwischen den Leitmetaphoriken der reinen Nacktheit und der
blickdichten Verhiillung zu vermitteln, bietet als Vorschlag zur Giite das an-
genehme Verschleiern. Die Paradoxie, die spitestens seit Montaigne darin
gelegen hatte, mit Hilfe der Metapher, also mit rhetorischen Mitteln, das
rhetorische Potential der Theoriesprache zu diskreditieren, ist mit dieser
Konzession gemildert. Der Schleier, den Kant gelten lisst, ist nicht, wie
noch bei Rousseau, der Schleier der Natur, der die Evidenz der Wahrheit
verhindert, sondern der Schleier der Worte, der die unsichtbare Wahr-



46

heit sehen lisst, indem er sie auf dem Umweg iiber die Sprache erschliesst.
So wendet sich an dieser Stelle das Thema auf sich selbst zuriick. Die Meta-
pher des Schleiers, der die Wahrheit umhiillt, aber doch den Blicken nicht
ginzlich entzieht, deutet auf die Funktionsweise des Metaphorischen. Die
Metapher selbst ist ein Schleier, sie ist Verbergen und Sehenlassen zugleich.
Dieses Zusammenspiel, so die Einsicht Kants, ist irreduzibel, und es wire
ein Missverstindnis, das Zugleich von Verhiillung und Enthiillung, das die
metaphorische Funktion ausmacht, zugunsten einer vollends enthiillten,
einer nackten Wahrheit preisgeben zu wollen.* Das Zusammenspiel ist ent-
scheidend, wihrend die Position der nackten Wahrheit, rein fiir sich ge-
nommen, unbesetzt ist. Diesseits der von Kant markierten Schwelle ist die
nuda veritas, wie schon Lessing frith erkannte, nur noch ornamentalisch
und als leeres Zitat fassbar — nicht als Allegorie der Wahrheit, sondern, in
der Radikalisierung des Fin de siécle, als Rahmung einer leeren Spiegel-
fliche. '

Kants Neubestimmung der nackten Wahrheit, seine Uberwindung der
falschen Antinomie von Verkleidung und Enthiillung, erleichtert die Aner-
kennung metaphorischer Rede. Seit Kant ‘Verlangt die Metapher auch in der
Philosophie — und nicht nur in Poetik und Rhetorik — nach der Erérterung
ihrer Pragmatik. In seiner Kvitik der Urteilskraft hat Kant zu dieser Erorte-
rung aufgerufen und die Form des Begriffs mit den Anspriichen der An-
schauungsfunktion konfrontiert. Entscheidend ist hier die Zuriickstellung
jener habituellen Ausschliessung, die zum Entscheid zwischen begrifflicher
und bildlicher Rede dringt, und ihre Ersetzung durch ein Modell der Koha-
bitation. Gerade weil den Vernunftbegriffen (Gott, Welt, Freiheit) eine
bildliche Anschauung im Sinne vollkommener Adidquatheit niemals entspre-
chen werde, bediirfe es besonderer Metaphern, argumentiert Kant, die er in
der Sprache seiner Zeit ‘Symbole’ nennt. Der Einsatz dieser Sprachzeichen
ist durch die Vorgabe der gemeinsamen Regel gerechtfertigt, nach der sie
selbst sowie der durch sie bezeichnete Gegenstand ‘zu reflektieren’ seien.
Die Metapher, von der in diesem § 59 der Kritik der Urteilskraft die Rede ist,
dient dem Verstehen nicht durch die Evidenz einer prompt einleuchtenden
Anschauung, sondern dadurch, dass sie das Verstehen dazu auffordert, die
nicht von sich aus gegebene Stimmigkeit des Weltbegreifens selbsttitig zu
erzeugen.

Diese Metaphern evozieren, was Roland Barthes den “effet de réel” ge-
nannt hat.#5 Sie operieren nicht bestitigend und illustrativ, sondern schépfe-

risch und gestaltgebend. Obwohl Kant am Uneigentlichkeitsvorbehalt ge-



47

S

Gustav Klimt, Nuda Veritas, aus: Ver Sacrum (1898), H. 3, S. 11

geniiber der bildlichen Rede festhilt, um die Gefahr von Fehlschliissen — die
Gefahr des Anthropomorphismus einerseits, des Deismus andererseits — aus-
zuschliessen, ist doch klar, dass mit der Erschliessungsfunktion der Meta-
pher eine neue Qualitit geltend gemacht ist. Die Metaphern, von denen
Kant an dieser Stelle spricht, widerstehen der Terminologisierung, weil sie
selbst terminologisch sind. Sie sind dem Denken nicht dusserlich, wie die
Metaphernmetaphorik der ‘Kleidung’ suggeriert, sondern gehéren zu dem
Gegenstand in dem Sinne, dass wir ihn nur ‘haben’ durch die Metapher und



48

in der Konsequenz ihrer bildlichen Gestalt. Fir Kant liegt die praktisch-
anthropologische Zweckbindung der metaphorischen Funktion darin, das-
jenige anzugeben, was “die Idee von ihm fir uns und den zweckmifiigen
Gebrauch derselben werden soll”. Von dieser Bestimmung herkommend,
ldsst sich sagen: Metaphern kénnen Begriffe nicht ersetzen, denn es gibt kein
Denken ohne Begriffe; aber es geniigt nicht, Begriffe zu haben, um zu den-
ken.

Kant ist sich der Gewagtheit seiner Grenzverschiebung bewusst gewesen.
Das “Geschift” der symbolischen Praxis sei “bis jetzt noch wenig auseinan-
der gesetzt worden, so sehr es auch eine tiefere Untersuchung verdient”; es
sei aber hier “nicht der Ort, sich dabei aufzuhalten”. Bei diesem Verzicht ist
es lange Zeit geblieben. Die Standards der Rhetorikkritik, deren Vehemenz
der von den Verheissungen der Wissenschaft getriebene Mainstream des 19.
Jahrhunderts dann nochmals steigern sollte, erwiesen sich als iibermichtig.
Sie verloren erst an Gewicht, als zahlreiche Einzelwissenschaften und vor
allem auch die Philosophie erneut und zumeist ohne Bezugnahme auf die
vorausgegangenen Initiativen des 18.Jahrhunderts daran gingen, den
sprachlichen Status des Denkens und Wissens zu analysieren. Die Tragweite
der sprachwissenschaftlichen Wende, deren Folgen seit Mitte des 20. Jahr-
hunderts zunehmend deutlich geworden sind, war ausserordentlich. Obwohl
die speziellen Theoriewege vor dem Hintergrund nationaler Traditionen
verstanden werden miissen, deren Gewicht bis heute nachwirkt, kommen sie
doch in der Gemeinsamkeit tiberein, die Sprachlichkeit des Weltverhaltnis-
ses als Ausgangsproblem zu begreifen. Weit nachdriicklicher als im 18. Jahr-
hundert, als die Strategien der Marginalisierung zunichst die Oberhand be-
hielten, sind diese Fragestellungen inzwischen von einem breiten Interesse
an diskursiven Prozessen, an den Formen des Wissens und deren Implika-
tionen getragen, die lingst den Horizont eines européischen Bildertransfers
haben hervortreten lassen. Europa, so begriindete Harald Weinrich vor Jah-
ren die Rehabilitation des Rhetorischen und speziell den Einstieg in die
“diachronische Metaphorik”, sei eine “Bildfeldgemeinschaft”.47

Man mag dariiber streiten, ob so elementar orientierende Metaphern wie
Kreis, Licht oder Weg sich durch eine dezidierte Beschrinkung auf die
Bestinde der européischen Denktraditionen angemessen beschreiben lassen.
Das Vorhaben einer philosophischen Metaphernanalyse beriihrt diese Fra-
gestellung nicht. Thre Erwartungen gehen dahin, die “kognitiven Anspriiche
der Metapher” und iiberhaupt das Aussagepotential der Figuren “nicht-pro-

positionaler Erkenntnis”*® in theoretischen Texten aufzuweisen und ihren



49

Leistungsumfang zu erschliessen. Demnach lisst sich das Aufkommen oder
Verschwinden von Metaphern, ihre Auffrischung oder Erstarrung im Ein-
zelnen beschreiben und in Geschichten erzihlen, doch die Eindeutigkeit
einer semantischen Norm oder einer strikten methodologischen Vorgabe
springt nicht dabei heraus. Es ist das “Wesen” des von Blumenberg als “ab-
solut” und in diesem Sinne als irreduzibel qualifizierten Typs der Metapher,
“dass aus ihr kein Rezept geholt werden kann”.* Ebenso wenig lassen sich
philosophische Metapherngeschichten vollstindig, und das hiesse ja: zu
Ende erzihlen. Bestitigt die relative Konstanz der Bestinde das Provisorium
der intrakulturellen Bildfeldgemeinschaft, so illustriert andererseits der per-
manente Wandel der Besetzungen und Ausdeutungen, dass bildliche Rede-
formen, wie auch die Begriffe, der Verinderung in der Zeit unterliegen.
Metaphern, auch absolute Metaphern, haben ihre Geschichte. Diese Ge-
schichten entstehen aus wechselnden Inanspruchnahmen, aus Erginzungen,
Unterschlagungen und Deformationen, in denen die Leistungsstirke des je-
weiligen Sprachbildes ebenso zutage tritt wie seine Leistungsgrenze. Ge-
meinsam reagieren Metaphern auf Fragen, die wir haben, aber ohne letzte
Gewissheit beantworten miissen; sie verkiirzen Erkenntnisprozesse, deren
Ausgang wir nicht abwarten koénnen; und sie ersetzen Evidenzen, iiber die
wir nicht und vielleicht auch niemals verfiigen. '

Die Metaphorologie, zu der Hans Blumenberg die philosophische Meta-
phernforschung verfeinert hat, reflektiert die Sprache des Wissens und sei-
ner Geschichte, wie sie in Texten dokumentiert ist. Sie verzichtet auf jene
Gestik der Einschliessungen und Ausgrenzungen, die das begriffsorientierte
Denken bei der Bewiltigung seines Pensums vornehmen muss. Wo dieses
die philosophische Sprachwelt willkiirlich beschrinkt, insistiert die Meta-
phorologie auf der Zeugniskraft des Unbegrifflichen. Eine Gegenstellung
von Metaphern und Begriff ist damit nicht nur nicht impliziert, sondern vor-
greifend ausgeschlossen. Philosophische Metaphernforschung, wie sie seit
Vico auf dem Programm steht, will die Begriffe nicht ersetzen. Sie will er-
ldutern, wie die Begriffe und wie {iberhaupt jene Formen des Weltbegreifens
Kohirenz gewinnen, die in der Summe den Reflexionsraum der theoreti-
schen Weltverhiltnisse bilden, wie also die “‘Wege’ und ‘Ziele’ der Erkennt-
nis bestimmt sind. So zu fragen, ist kritisch im Sinne Kants und spezifisch
modern — ‘modern’ im Sinne negativer Normativitit. Die Erwartung einer
unsichtbaren, doch stets gegenwirtigen und zutiefst erfiillten Sinnhaftigkeit,
die uns die Bedeutung der Sache vollends erschliesst und die wir als etwas

einstweilen Verborgenes, doch allezeit Gegebenes jetzt nur noch enthiillen



wn

50

miissen — diese vom Motivzusammenhang der nackten Wahrheit getragene
Vorstellung einer vollen Prisenz zeitlosen Bedeutens ldsst diese Kritik nicht
mehr zu. Stattdessen reformuliert sie die Frage nach der Wahrheit als Frage
nach der Art und Weise, wie die Wahrheit ausgesagt wird, und fiir die Frage
nach dem Aufwand und dem Status des Wissens wird es nun entscheidend zu
erfahren, wie es zu diesem Wissen, seiner Durchsetzung und Anerkennung
kam. Infolgedessen ist die Frage Herders und Kierkegaards nach der huma-
nen Angemessenheit nackter Wahrheiten nicht mehr offen. Andererseits
zeigt die Aufnahme des Themas durch Valéry, dass weder die erklirte Wei-
gerung, zur nackten Wahrheit zuriick zu wollen, noch der begriindete
Zweifel, dahin zuriick zu kdonnen, auf Resignationsformeln hinauslaufen
miissen. Die Metaphorologie ist eine Pathographie des Kulturellen. Sie
schirft die Aufmerksamkeit fiir die Imaginationen und figurativen Blickfiih-

rungen, die unsere Vorstellungen anleiten und immer schon angeleitet

haben.

Da ‘die Handlungen im Leben hiufig keinen Aufschub’ dulden, miissen wir, so Descartes im
Discours von 1637, im Leben gemiss der Wahrscheinlichkeit entscheiden (III, 3). Aus der Ver-
dauerung der morale par provision, die Descartes noch mit Hilfe der Methode iiberwinden
zu kdnnen hoffte, gewinnt Hans Blumenberg die philosophische Legitimation der Metapher:
“Evidenzmangel und Handlungszwang sind die Voraussetzungen der rhetorischen Situation.”
(“Anthropologische Anniherung an die Aktualitit der Rhetorik”, in: Hans Blumenberg, Asthe-
tische und metaphorologische Schriften, hg. von Anselm Haverkamp, Frankfurt am Main 2001,
S. 406—431, hier S. 417.)

Denis Diderot, “Aus dem ‘Salon von 1765, in: id., Asthetische Schriften, hg. von Friedrich Bas-
senge (aus dem Franzosischen iibersetzt von Friedrich Bassenge und Theodor Liicke), Bd. 1,
Frankfurt am Main 1968, S. 509-634, hier S. 633.

George Berkeley, “A Treatise Concerning the Principles of Human Knowledge”, in: The Works
of George Berkeley Bishop of Cloyne, ed. Arthur Aston Luce/Thomas Edmund Jessop, Bd. 2, Lon-
don u.a. 1949, S. 40. Gedanke und Metapher sind vorformuliert bei Robert Boyle, “Occasional
Reflections”, in: The Works of Robert Boyle, ed. Michael Hunter/Edward B. Davis, Bd. 5, London
1999, S. 54—184, hier S. 165.

Vgl. Ralf Konersmann, Komodien des Geistes. Historische Semantik als philosopbische Bedeutungs-
geschichte, Frankfurt am Main 1999, S. 172ff.

Giambattista Vico, Principj di Scienza nuova, Napoli 1744, libro II, cap. qo4.

Id., libro III, cap. 819.

7 So noch Nikolaus von Kues (De Visione Dei, praefatio); die Auffassung ist kanonisch spitestens

seit 1 Kor 13, 12. Ich bezwecke an dieser Stelle keine Darstellung der Metapherntheorie und
ihrer Geschichte. Die historisch-systematischen Aspekte sind in den letzten Jahren kompetent
erschlossen worden von Christian Strub, Kalkulierte Absurdititen. Versuch einer historisch reflek-
tierten sprachanalytischen Metaphorologie, Freiburg/Miinchen 1991; Andreas Bartels, Bedeutung
und Begriffsgeschichte. Die Erzeugung wissenschaftlichen Verstebens, Paderborn u.a. 1994; Bernhard



I0
II

2

13

14

]

16

L7

8

51

Debatin, Die Rationalitit der Metapher. Eine sprachphilosopbische und kommunikationstheoretische
Untersuchung, Berlin/New York 1995; Anselm Haverkamp (Hg.), Die paradoxe Metapher, 2. Aufl.
Frankfurt am Main 1996; Petra Drewer, Die kognitive Metapher als Werkzeug des Denkens. Zur
Rolle der Analogie bei der Gewinnung und Vermittlung wissenschaftlicher Erkenntnisse, Tibingen
2003; Anselm Haverkamp, Die Asthetik in der Rbetorik, Miinchen 2007.

Vico, Scienza nuova, op. cit. (wie Anm. ), libro I, cap. 347.

Id., libro III, cap. 819.

Eric Voegelin, Die Neue Wissenschaft der Politik. Eine Einfiibrung, 4. Aufl. Miinchen 1991, S. 25.
Georg Friedrich Wilhelm Hegel, Werke in 20 Binden, red. Eva Moldenhauer/Karl Markus Mi-
chel, Bd. 7: Grundlinien der Philosophie des Rechts, 2. Aufl. Frankfurt am Main 1976, Vorrede,
S. 25 (= Theorie-Werkausgabe).

Vgl. Lutz Danneberg, “Sinn und Unsinn einer Metapherngeschichte”, in: Hans Erich Bodeker
(Hg.), Begriffigeschichte, Diskursgeschichte, Metapherngeschichte, Gottingen 2002, S. 250—421, ins-
bes. S. 328{f; vgl. auch David E. Wellbery, “Aufklirung als sprachpolitisches Programm”, in:
Kodikas-Code. Ars Semeiotica 13 (1990), S. 177-189.

Friedrich Schiller, “Ueber die nothwendigen Grenzen beim Gebrauch schéner Formen”, in:
Schillers Werke, Nationalausgabe, hg. von Benno von Wiese, Bd. 21: Philosophische Schriften,
zweiter Teil, Weimar 1963, S. 3—27, hier S. 10.

Interessanterweise setzt Nikolaus von Kues die michtige Wahrheit gegen die schwache und
fliichtige Wahrheit nochmals ins Recht. Zur Illustration zitiert er eine Bildungserfahrung.
Einst, so lauten die entscheidenden Sitze aus dem Dialog iiber die hochste Stufe der Betrach-
tung, habe der Kardinal die Wahrheit “in der verbergenden Dunkelheit” vermutet; aber die
Wahrheit, “in der eben das Kénnen hell aufscheint”, sei durch starkes Vermogen gekennzeich-
net. “In einem fort ruft sie ja in den Strafien, wie du im Buch Der Laie gelesen hast. Ganz
sicher erweist sie sich als von iberallher leicht auffindbar” (De apice theorize, auf der Grundlage
des Textes der kritischen Edition iibersetzt und mit Einleitung, Kommentar und Anmerkungen
herausgegeben von Hans Gerhard Senger, Hamburg 1986, S. 9); vgl. Hans Blumenberg, Para-
digmen zu einer Metaphorologie, Frankfurt am Main 1998, S. 14ff.; zum Folgenden auch id.,
S. 62ff. '

Vgl. Fritz Saxl, “Veritas filia temporis”, in: Raymond Klibansky/H. J. Paton (Hg.), Philosophy
and History. Essays presented to Ernst Cassiver, Oxford: The Clarendon Press 1936, S. 197—222
(mit weiteren Abbildungen). Die Formel schreibt der weiblichen Wahrheit einen ménnlichen
Beistand zu, dessen Mithilfe dann Bacon in der vielzitierten Adaption der Formel (vgl. Novum
Organum, 1, 84) bereits verdichtig ist: Kronos.

Lorenz von Westenrieder, “Aufklirung in Bayern”, in: id., Siémmtliche Werke, hg. von Ernst
Grosse, Bd. 10, Kempten 1832, S. 1. ,

Gotthold Ephraim Lessing, “Wie die Alten den Tod gebildet”, in: id., Werke, hg. von Herbert
G. Gopfert, Bd. 6, Miinchen 1974, S. 405-462, hier S. g407f. Georg Simmel hat aus diesem Ef-
fekt die “ITragidie” der modernen Kultur herausgelesen: “[...] die Form der Objektivitit als sol-
cher” besitze “eine schrankenlose Erfullungskapazitit”, sodass sie “der Form des persénlichen
Lebens im Tiefsten inkommensurabel” werde (Georg Simmel, “Der Begriff und die Tragédie
der Kultur”, in: id., Gesamtausgabe, hg. von Ridiger Kramme/Otthein Rammstedt, Bd. 14:
Hauptprobleme der Philosophie, Frankfurt am Main 1996, S. 385—416, hier S. 412).

Vgl. Jean-Baptiste d’Argens, “Thérése philosophe oder Memoiren zu Ehren der Geschichte von
Pater Dirrag und Mademoiselle Eradice”, in: Robert Darnton (Hg.), Denkende Wollust, Frank-
furt am Main 1996, S. 227-340, hier S. 240. An einer moralischen oder politischen Bewertung
der Pornographie bin ich nicht interessiert. Bemerkenswert ist immerhin, dass die neuerdings



19

20

21

22

Z3

24

25

52

von feministischer Seite gedusserte, in Verbotsforderungen gipfelnde Entriistung wie eh und je
einer Lektiirepraxis des akribischen Beimwormehmens zuneigt, die Nebentdne rundweg igno-
riert — die Entfesselung der Korperlichkeit, die Propagierung von Natiirlichkeit und Unge-
zwungenheit, die Infragestellung repressiver Konventionen, die Feier der Lust, nicht zuletzt die
Uberwindung der Scham (die, wie wir nicht vergessen wollen, auch eine Strafe ist fur den un-
botmissigen und deshalb fiir die Aufklirung nur um so verehrungswiirdigeren Erkenntniswil-
len des ersten Menschenpaares). Es ist keine Verharmlosung pornographischer Misogynie, die,
Lynn Hunt zufolge, erst in den Jahren der Revolution massiv geworden ist, an dieser Stelle zu
pointieren: In ihrer systematisch betriebenen Beschrinkung der Texte auf ‘Klartext’ ist die em-
porte Lektiire, die immer bloss nach ‘Stellen’ sucht (und sie selbstverstindlich auch findet),
selbst tendenziell pornographisch. Statt weiterer Diskussion verweise ich auf den Essay von
Barbara Vincken, “Cover-up — Die nackte Wahrheit der Pornographie”, in: id. (Hg.), Die nackte
Wabrheit. Zur Pornographie und zur Rolle des Obszonen in der Gegenwart, Miinchen 1997, S. 7-22;
vgl. auch Lynn Hunt, “Pornographie und die Franzdsische Revolution”, in: id. (Hg.), Die Er-
findung der Pornographie. Obszinitit und die Urspriinge der Moderne, Frankfurt am Main 1994,
S. 243283, insbes. S. 2471f.

George Berkeley, Versuch iiber eine neue Theorie des Sebens, iibersetzt und herausgegeben von
Wolfgang Breidert, Hamburg 1987, S. 69f. Zur mentalen Verwurzelung des erotischen Romans
in seiner Zeit vgl. Florian Werner, “Kindred Spirits? John Cleland’s ‘Fanny Hill’ and Laurence
Sterne’s ‘A Sentimental Journey’, in: Zeitschrift fiir Anglistik und Amerikanistik 48 (2000), H. 1,
S. 17-30; zur stark naked truth vgl. insbes. S. 19f.

Bernard Williams, Scham, Schuld und Notwendigkeit. Eine Wiederbelebung antiker Begriffe der
Moral, Berlin 2000, insbes. S. g1ff.

Rousseau macht aus dem Motiv der Selbstenthiillung einen Authentizititserweis, dem sich auch
diejenigen unterziehen sollen, die iiber ihn richten. Gleich mit den ersten Sitzen prisentiert er
seine Bekenntnisse (1768-1770) als die exemplarische Enthiillung seines Herzens, die das Bild
eines Menschen zutage férdern werde ‘genau nach der Natur und in seiner ganzen Wahrheit’.
Das Vorrecht der Kardiognosie geht vom Absoluten an die ideale Leserschaft tiber.

Marina Warner bietet diesen und zahlreiche weitere Belege in: In weiblicher Gestalt. Die Verkir-
perung des Wabren, Guten und Schinen, Reinbek bei Hamburg 1989, S. 414 (vgl. auch S. 398 et
passim); vgl. auch Erwin Panofsky, Hercules am Scheidewege und andere antike Bildstoffe in der
neueren Kunst, Leipzig/Berlin 1930, S. 175 (mit Abb.) sowie Réginald Grégoire und Aimé Soli-
gnac, “Nudité”, in: Dictionnaire de spivitualité, Bd. 11, Paris 1982, Sp. 508-517.
Pseudo-Dionysius Areopagita, Uber die himmiische Hierarchie/Uber die kirchliche Hierarchie, ein-
geleitet, ibersetzt und mit Anmerkungen versehen von Giinter Heil, Stuttgart 1986, S. 32.
Weitere Belege bei: Pierre Hadot, Zur Idee der Naturgebeimnisse. Beim Betrachten des Widmungs-
blattes in den Humboldischen “Ideen zu einer Geographie der Pflanzen”, Mainz 1982; Patricia Oster,
Der Schieier im Text. Funktionsgeschichte eines Bildes fiir die neuzeitliche Erfahrung des Imaginiren,
Miinchen 2002, insbes. S. 83ff. und 230ff.

Immanuel Kant, “Muthmafilicher Anfang der Menschengeschichte”, in: Kant’s gesammelte
Schrifien, hg. von der Koniglich Preussischen Akademie der Wissenschaften, Bd. 8: Kant’s
Werke. Abhandlungen nach 1781, Berlin/Leipzig 1923, S. 107-124, hier S. 113. Zu der ver-
schleierungsnotorischen Formel Stimulation durch Prohibition vgl. auch Jean Starcobinski,
“Der Schleier der Poppia”, in: id., Das Leben der Augen, Berlin/Wien 1984, S. 5-19.

Vgl. Michel de Montaigne, Essais, III, 11.



26

27

28

29

30

31

32
33

34

35

53

“Die Wahrheit ist nackt, nur mit einem Schleier bekleidet, die Liige in schwarz gehiillt.”
(Georgio Vasari, Die Lebensbeschreibungen der beriibmtesten Architekten, Bildbhauer und Maler, hg.
von A. Gottschewski/G. Gronau, Bd. 1.2, Strassburg 1916, S. go.)

Vgl. Lionel Trilling, Das Ende der Aufrichtigkeit, 2. Aufl. Miinchen 1982, S. 21ff. Montaignes
nackte Wahrheit ist deshalb auch nicht sprachkritisch, sondern wirbt fiir eine Diitetik der Mit-
tel: “Da wir uns allein iiber das Wort verstindigen kénnen, verrit, wer es filscht, die Gesell-
schaft”, heisst es im Essai iiber die Bezichtigung der Lﬂgé (II, 18). “Wenn es uns verlorengeht,
geht der Zusammenbhalt zwischen uns verlorn, und wir haben keine Kenntnis mehr voneinan-
der.” (Ich zitiere die Ubersetzung von Hans Stilett, Frankfurt am Main 1998.)

Vgl. Nikolaus Himmelmann, Ideale Nacktheit in der griechischen Kunst, Berlin/New York 1990,
5. 12

Francis Bacon, “Essays or Counsels, civil and moral”, in: The Works of Francis Bacon, ed. James
Spedding u.a., Bd. 6, London 1858, S. 377.

Vegl. id., Novum Organum, 1, 98. Aus der riicksichtslosen Bezwingung der Wahrheit, die ihr Ge-
heimnis verstecke hilt, wird in der Folgezeit die heroische Variante der Befreiung der Wahrheit
vom Zwang der Worter, die sich ihrer bemichtigt haben. Der Philosoph ist wie der Held, der
die schlafende Schénheit aus der Dornenhecke befreit; diese Dinge, schreibt Christian Garve,
miissen “von diesen ihnen aufgezwungenen Worten gleichsam entkleidet werden”. (De ratione
scribendi historiam philosophiae, Leipzig 1768, S. 99; vgl. Ulrich Johannes Schneider, Die Vergan-
genheit des Geistes. Eine Avchiiologie der Philosophiegeschichte, Frankfurt am Main 1990, S. 38ff.)
Vgl. Cesare Ripa, Iconologia ..., Hildesheim/New York 1970, (Reprographischer Nachdruck der
Ausgabe Rom 1603), S. 500ff.; Wolfgang Kemp, Natura. Ikonographische Studien zur Geschichte
und Verbreitung einer Allegorie, Tiibingen 1973, S. 17 (gleichfalls mit Bezug auf Ripa). Unmit-
telbar in den Zusammenhang der frithneuzeitlichen Rehabilitierung der Neugierde gehéren die
zeitgendssischen Versuche, auf dem Feld der Metapher eine Differenzierung zwischen legiti-
mem Begehren (conatus) und illegitimer Wollust (voluptas) vorzunehmen. Thomas Hobbes
begriindet diese Unterscheidung keineswegs moralisch, sondern pragmatisch: die “geistige
Lust” sei “durch die andauernde Freude an der bestindigen und unermiidlichen Erzeugung von
Wissen” dem “kurzen Feuer jeder fleischlichen Lust” bei weitem vorzuziehen (Leviathan oder
Stoff, Form und Gewalt eines biivgerlichen und kirchlichen Staates, ed. Iring Fetscher, Darm-
stadt/Neuwied 1966, 1, 6, S. 43f.).

Vgl. René Descartes, Discours, 11, 11.

Jean le Rond d’Alembert, Einleitung zur Enzyklopidie, hg. von Giinther Mensching, Frankfurt
am Main 1989, S. 69ff. Einen Eindruck von der Reichhaltigkeit der propagandistischen Bilder-
sprache, aus der die enzyklopidistische Enthiillungsszene hervorging und die sie ihrerseits be-
fliigelte, vermittelt Rolf Reichardt, “Lumiéres versus Ténébres.. Politisierung und Visuali-
sierung aufklirerischer Schliisselwérter in Frankreich vom XVII. zum XIX. Jahrhundert”, in: id.
(Hg.), Aufklirung und Historische Semantik. Interdisziplindre Beitrige zur westeuropdischen Kultur-
geschichte, Berlin 1998, S. 83—170. Speziell zu Cochins Frontispiz vgl. auch Ernst H. Gombrich,
“The Dream of Reason, Symbolism of the French Revolution”, in: The British Fournal for
Eighteenth-Century Studies 2 (1979), S. 187-205; Wolfgang Schmale, “Das Naturrecht in Frank-
reich zwischen Prirevolution und Terreur”, in: Otto Dann/Diethelm Klippel (Hg.), Naturrecht
— Spataufklirung — Revolution, Hamburg 1995, S. 5-22.

Jean-Jacques Rousseau, “Abhandlung iiber die Wissenschaften und Kiinste”, in: id., Schriften,
ed. Henning Ritter, Bd. 1, Minchen 1978, S. 27-60, hier S. 44 und 35.

Jean Jacques Rousseau, Emil oder diber die Erziebung, in neuer deutscher Fassung besorgt von
Ludwig Schmidts, 4. Aufl. Paderborn 1978, S. 95; Johann Jacob Bodmer, “Historische Erzih-



37

38
39

40

41
42

43

54

lungen”, in: id., Schriften, hg. von Fritz Ernst, Frauenfeld 1938, S. 71—73, hier S. 73. Aus Sicht
und mit den Mitteln der Dichtung weist Magnus Gottfried Lichtwer den antiliterarischen
Affekt der Didaktiker zuriick. In seiner Metafabel fillt die Fabel unter die Riuber, die sie ihrer
Kleider berauben, so dass die “helle Wahrheit” nacke ist. Die Schlussverse zeigen Scham und
Reue der “Bosewichter”, offenbaren aber auch deren Einsichtsfihigkeit: “Die Riuber-Schaar
sah vor sich nieder, / Und sprach: Geschehen ist geschehn, / Man geb ihr ihre Kleider wieder,
/ Wer kann die Wahrheit nackend sehn?” (“Die beraubte Fabel”, in: Reinhard Dithmar (Hg.),
Fabeln, Parabein und Gleichnisse, Paderborn u.a. 1995, S. 229). Die nach der Autonomisierung
des Asthetischen unverstindlich gewordene Paradigmenqualitit der Fabel ist fiir die Autoren
dieser Zeit die bare Selbstverstindlichkeit. Als formgewordene Einheit von prodesse und de-
lectare ist sie fur Lichtwer “die Gottin aller Dichter”.
Johann Gottfried Herder, “Uber Bild, Dichtung und Fabel”, in: id., Werke, hg. von Giinter
Arnold w.a., Bd. 4: Schriften zu Philosophie, Literatur, Kunst und Altertum, 1774-1787, hg. von
Jurgen Brummack/Martin Bollacher, Frankfurt am Main 1994, S. 631-677, hier S. 665. Herders
Zitat, das seine Kritik an den profanen Erleuchtungen der Aufklirung in einem einzigen Vers
zusammenzieht, stammt von Horaz: “Dies will im Dimmer und jenes im vollen Licht sich zei-
gen” (De arte poetica, Vers 363).

Ludwig Feuerbach, “Vorliufige Thesen zur Reformation der Philosophie”, in: id., Gesammelte
Werke, hg. von Werner Schuffenhauer, Bd. g, Berlin 1967, S. 244. Das Spiegelspiel der Um-
kehrungen ist ein Topos der frithen Hegelkritik; in einem Brief vom 23. August 1837 diskredi-
tiert Franz von Baader die Hochschitzung der epistemologischen Nacktheit als illegitime “Ver-
larvtheit der wahrhaften Leiblichkeit”, die doch nichts anderes sein kénne als Geistigkeit (vgl.
Fritz Werle (Hg.), Franz von Baader und sein Kreis. Ein Briefwechsel, Leipzig 1924, S. 233).

Id., Gesammelte Werke, op. cit., Bd. 17: Briefwechsel I (1817-183¢), Berlin 1984, S. 107.
Erinnert sei an Rubens’ Senecz (1608/09) oder Davids vorrevolutiondren Sokrates (1787). Die
Antike zitierend, hat die Aufklirung ihre Identifikationsfiguren gleichfalls unbekleidet gezeigt,
so Buffon (Statue von Augustin Pajou, 1776) und, besonders ausdrucksstark, die hagere Gestalt
des 8o-jihrigen Voltaire (Statue von Jean-Baptiste Pigalle, ebenfalls 1776). Zugleich nimmt die
Aufklirung einen Bedeutungswechsel leiblicher Enthiillung vor. Wihrend Rubens noch hero-
isiert, setzt Pigalles Naturalismus auf Humanisierung. “Fleisch”, so der zeitgendssische Kom-
mentar Diderots, “ist schéner als das schénste Gewand” (“Versuch iiber die Malerei”; in: Dide-
rot, Asthetische Schriften, op. cit. (wie Anm. 2), S. 635—604, hier S. 680). Die teils antichristli-
che, teils antiplatonische Stossrichtung dieser humanisierten Nacktheit erliutern Donat de
Chapeaurouge, Einfiibrung in die Geschichte der christlichen Symbole, 4. Aufl. Darmstadt 2001, ins-
bes. S. 1o2ff. und Reinhard Brandt, Philosophie in Bildern. Von Giorgione bis Magritte, K6In 2000,
S. 346ff.

Friedrich Nietzsche, Die frohliche Wissenschaft, 2. Vorrede, 4, hier zitiert aus: id., Sémtliche
Werke. Kritische Studienausgabe in 1§ Binden, hg. von Giorgio Colli/Mazzino Montinari, Bd. 3,
2. durchges. Aufl. Miinchen 1988, S. 352; vgl. auch id., Menschliches, Allzumenschliches 1, 257,
hier zitiert aus: Simtliche Werke, op. cit.,, Bd. 2, S. 212.

Ibidem.

“Der Mensch verhiillt uns die Dinge.” (Nietzsche, Simtliche Werke, op. cit., Bd. g: Nachge-
lassene Fragmente 1880-1882, S. 309.)

Paul Valéry, “Littérature”, in: id., (Euvres, ed. Jean Hytier, Bd. 2, Paris 1960, S. 546. Die Sym-
pathien Walter Benjamins fir Valéry haben in diesem Einspruch einen ihrer wichtigsten
Beweggriinde. Mitte der zwanziger Jahre und damit just zu der Zeit, als Benjamin auf Valéry
aufmerksam wird, exponiert er als “Idee der Kunstkritik” die “Unenthiillbarkeit”. Weit davon



44

45

47

48

49

55

entfernt, “die Hiille zu heben”, habe avancierte Kunstkritik “durch deren genaueste Erkenntnis
als Hiille erst zur wahren Anschauung des Schonen sich zu erheben”. (Walter Benjamin, “Goe-
thes Wahlverwandtschaften”, in: id., Gesammelte Schriften, hg. von Rolf Tiedemann/Hermann
Schweppenhiuser, Bd. I. I, Frankfurt am Main 1974, S. 123—201, hier S. 195.)

Immanuel Kant, “Recension von Herders Ideen zur Philosophie”, in: Kant, Gesammelte Schrif-
ten, op. cit. (wie Anm. 24), Bd. 8, S. §8-66, hier S. 60. Die Schilderung Kants ist einer Formu-
lierung von Charles Batteux direkt nachempfunden: Es sei kein Zug an den Fabeln Asops, so
lautet die Stelle in der Ubersetzung Karl Wilhelm Ramlers aus dem Jahr 1774, “der nicht
durchscheint, gleich den Gliedmafien einer Bildsdule in einem nassen Gewande” (Einleitung in
die Schonen Wissenschaften, Bd. 1, Leipzig 1774, S. 307).

Vgl. Kurt Rottgers, “Woran ist die Ignoretik gescheitert?”, in: Thomas Keutner/Roman
Oeffner/Hajo Schmidt (Hg.) Wissen und Verantwortung. Festschrift fiir fan P. Beckmann, Bd. 1,
Freiburg/Miinchen 2005, S. 136-177, hier S. 155f. Fir den vermeintlichen Erotismus des phi-
losophischen Willens zum Wissen und den Trieb, “der Realitit unter den Rock zu schauen”, ist
gerade Kant das denkbar schlechteste Beispiel (vgl. Jean Baptiste Botul, “Immanuel Kants sexu-
elles Leben”, in: Lettre international 50 (2000), S. 74-85, hier S. 83); vgl. auch Joseph Rykwert,
“Truth Stripped Naked by Philosophy”, in: id., The First Modernes. The Architects of the
Eighteenth Century, Cambridge/Mass./London 1980, S. 415-470.

Roland Barthes, “L'effet de réel”, in: id., Essais critiques IV. Le bruissement de la langue, Paris
1984, S. 167-174.

Harald Weinrich, Spracke in Texten, Stuttgart 1976, S. 287; vgl. auch id., S. 279. Weinrich be-
ruft sich auf das initiale Werk von Ernst Robert Curtius, Europdische Literatur und lateinisches
Mittelalter, Bern 1948. Anders als die Toposforschung schliesst allerdings die bedeutungsge-
schichdiche Ermittlung figurativer Bestinde, wie sie auch der vorliegende Aufsatz vornimme,
die Pointierung von Verinderungen nachdriicklich ein. Philosophische Begriffe und Metaphern
haben nicht nur, sie sind ihre Geschichte (vgl. Ralf Konersmann, Kulturelle Tatsachen, Frankfurt
am Main 2006, S. 354£f.).

Vgl. Mary B. Hesse, “The Explanatory Function of Metaphor”, in: id., Models and Analogies in
Stience, 2. Aufl. Notre Dame/London 1970, S. 157-177; Gottfried Gabriel, “Zwischen Wissen-
schaft und Dichtung. Nicht-propositionale Vergegenwirtigungen in der Philosophie”, in: Deui-
sche Zeitschrift fiir Philosophie 51 (2003), S. 415—426; Christiane Schildknecht, “Anschauungen
ohne Begriffe? Zur Nichtbegrifflichkeitsthese von Erfahrung”, in: id., S. 459-475.

Hans Blumenberg, Lowen, Frankfurt am Main 2001, S. 14. Im Nachlass Josef Kénigs findet sich
die gedankenverwandte Notiz, “daf} es nicht nur verschiedene, sondern prinzipiell verschiedene
Metaphern gibt” (“Bemerkungen zur Metapher”, in: J. Konig, Kleine Schriften, hg. von Giinter
Dahms, Freiburg/Miinchen 1994, S. 156-176, hier S. 157). K6nig unterscheidet “blofie Meta-
phern” von solchen, die — wie Kants ‘Symbole’ und Blumenbergs ‘absolute Metaphern’ — “zu-
gleich auch irgendwie eigentliche Ausdriicke darstellen” (id., S. 172). Blumenbergs Projekt
einer philosophischen Metaphorologie hat, mit der Verzégerung eines halben Jahrhunderts,
eine reichhaltige Forschung angeregt: Franz Josef Wetz/Hermann Timm (Hg.), Die Kunst des
Uberlebens. Nachdenken iiber Hans Blumenberg, Frankfurt am Main 1999; Philipp Stoellger,
Metapher und Lebenswelt. Hans Blumenbergs Metaphorologie als Lebenswelthermeneutik und ibr reli-
gionsphanomenologischer Horizont, Tiibingen 2000; Almut Todorow/Ulrike Landfester/Christian
Sinn (Hg.), Unbegrifflichkeit. Ein Paradigma der Moderne, Tibingen 2004; Felix Heidenreich,
Mensch und Moderne bei Hans Blumenberg, Miinchen 2005, insbes. S. 89ff.; Oliver Miiller, Sorge
um die Vernunft. Hans Blumenbergs phinomenologische Anthropologie, Paderborn 2005, insbes.
S. 213ff.






5.7

TAFEL 1

Gregor Reisch, Apitoma Omnis Phylosophiz.
Alias Margarita Phylosophica Tractans de omni genere scibili:
Cum additionibus: Quae in aliis non habentur, Strassburg: Johannes Griininger 1504,
Buch 10, Traktat II (o. S.)



58

Mobert BWo ob
Q} e r f u € b

dfiber ﬁaé S

@rtgtna

Des

@omér

; a W8 be QE g [rfc
\/{l s "“7' ;
CT it Ghufiefifi s GidbAfder andpigfies 'Sm)'tveit- 3 ;
‘ Sranffurt am Maygn
: in ber %lnbremfcben %ucbbanblung 1773. :
e TS N
TAFEL 11

Robert Woods Versuch iiber das Originalgenie des Homers
aus dem Englischen, Frankfurt am Main: Andredische Buchhandlung 1773,
Titelblatt mit Vignette Homers von Nothnagel und Contgen




59

TareL 111

“Homeri imago”, Miinzbildnis aus der Sammlung des Fulvius Ursinus,
Stich von Theodor Galle, aus: I. Fabri, Illustrium Imagines ... apud Fulvium Ursinum,
Editio altera, Antwerpen: Plantin 1606, Tafel 72



6o

TAFEL 1V

Ouwaroff (Sergej Seménovi¢ Uvarov), Uber das Vor-Homerische Zeiralter.
~ Ein Anhang zu den Briefen iiber Homer und Hesiod -
von Gottfried Hermann und Friedrich Creuzer,
St. Petersburg: Kaiserliche Akademie der Wissenschaften 1819, Titel



61

_7: !zz-wm,ﬁfbmm' uﬂagfurm Hnﬂtgt
. Aferim tem maxine ad divios' honores
T D evectus .

TAFEL v

“Ecce Homerus in Deos assumptus”,
G. B. Galestruzzi, Stich des Reliefs der Apotheosis Homers (1658),
aus: Gisbert Cuper, Apotheosis vel Consecratio Homeri, Amsterdam: apud Henricum,
& Viduam Theodori Boom 1683, Tafel vor S. 1



62

10%C
NIAC
Anmoxc |
rAf.'rnmvomr ‘
Al E YNEF TOY KATAL:
TAT AIIONHC cadrae 4
L AN ENTIECHK YPIAKE T ANHN

emu':.mo'z KA/I Ang| -

@.} bm

oy

]
b mb‘a’npun‘bu@b"

a .&‘:‘u..n.;’."u 5ib NP;

IHIHIIIIEHII IilE!ll*HilllIIJIlﬁiiIliIHﬂHIIEIHIIIHHIH]HHHIHIIH%kl\lllmmliﬂl| ' :
I l!III!IIIil!i!illllIIiIIIlIillllIllliIlllﬂlliIIIIIIIIlﬂl!IIIIHIIIllillilmlm||II!l‘ﬂIIIIIillﬂIIiIIiIllIIIillillllﬂIIilﬁillﬂIIINIIIHHHI ==,

i lena mpﬂﬁa:.r aterss exhibet trorm!a o Paschalem pe
ma,v_: . pro, qﬁ* e ory nmmt.ﬁu'mbﬁ.—n epocha cy, tren duc = ab mma ;‘&’g‘
‘\g:far mtelayw gp:mm,«f Htppp yir “euys
2 it

TAFEL vI
Statue des HI. Hlppolytus in: (J. A. Fabricius) S. Hippolyti Episcopi et Martyris Opera,
non antea collecta, et partem nunc primum e MSS. in lucem edita Graece et Latine ...,

Hamburg: Christian Liebezeit 1716, Bd. I, Tafel IT



63

{ o

i

TELAAC EANAP,
G0 Tw AARXCH -

TATKYPIARAL TOYIACXA KATA € TOC
FALAL TAPARENTTHC €1C AHAOYCIL THN ¢
PN o

. S AnTRYH
Y AnFP KY' ANPKY (O RAANPRY|
ANPRLIA 8 X ANPRY |4 €YANP RV | Ad L ANPRY
KA ANP XY A NoARP XY e KA ANPKE|
3

KAMAL Y, W T XAMALKY |#16 XA,

AXAANF XY [HO
TERAMAT KY| T €XANEXY [€1
ANP KA T Ne-Anl ;
XX Z KAADE KX |
A€LANF kY| Ez €IANPKY i €
> yile, T KA AN XY KA
g B/ ey
T L2 KAMAT. KY | HUXE KAMALKY | ¥ (0 KA MAL R
= K7 €TANEKX | € CLAMPKY|M A NoAnD RY
¥ A KA AT RY :la KAANPKY ([T % KA AP RY

2
a2
»
a
"
R

frges
i3
:

SALP.KY
MALKY
ANR.KY.
AP, KY
ATIC. KY.
AP K

e g

A= RN SAINNT
;
2

aEE

i

I Vetusi (o5 iariserea SHigpolpls ep. X Aark. cumm T i BT
Urbis i o Pérans anns 15008 .

TarEL vII
Statue des HI. Hippolytus, in: (J. A. Fabricius) S. Hippolyti Episcopi et Martyris Opera,
non antea collecta, et partem nunc primum e MSS. in lucem edita Graece et Latine ...,

Hamburg: Christian Liebezeit 1716, Bd. I, Tafel III



64

"IOSEP M CALIG
e s IvEL R X sknisd

gEMENDATr

& W TEMPORY M:

Ca&1ganus & multis partlbus auétius, vt
nouum videri poffir_. '

A
L4

'ITEM
VETERVM GR}ECORVM

Q_mém loct équat}i,' m'ﬂfm; Cbrmolegm. Jacre ¢ B:bhomm ‘
- illustramur, cusn N OT 1s eiufdems Scaliperi. -~ - ‘

p2 wvmﬁay‘@ Tag Kegroppeicoun ghoegis =
Ecnoen eis 70 %ok 2oy pca/,rrn; dds. : wadki
=4 @Jo;w&zgazwwgouaﬂ,}(@m i o
16w dueibs, (e o Cwam')a& ;R R

L i

£
£ [¥4 5""#14 ‘:i;c/;.z.u;um

loof @l el
Lvepyn: BATA\TO{RVM, o

Ex OrriciNa PLANTINIANA
Francifci Raphelengij. '

cloi Io. 11.¢

TareL viin
Joseph Juste Scaliger, Opus de emendatione temporum ...,
Leyden: Plantin 1598, Titelblatt



65

Crychw_f’aa*chalw amorum xcv-ab anno R.re Chrich D xxxn.ad anmmD cxxpglz.4 %
cxtor Rt tn Camers ; L nii © Lopidis Diemeter et
Ceclesice Metropolitance ; * v n fﬁhn.Rmanut‘ $

- Cartilogio denominata O A X~ T Lisaben, . 4

I s

) Cg.l“.-pf:s‘. CP’J_H"»,P A? 7 § J’%
14D AP+ R4 5 Oy ;

o8 Ve I;_V'.X :

A A

TAFEL 1x

Ilustration der Ostertafel zu Ravenna (heute im erzbischéflichen Museum in Ravenna),
in: Enrico de Noris, Opera Omnia Nunc primum collecta atque ordinata.
Tomus Secundus Continens Chronologica Quorum Elenchum post nuncupatoriam habes,

Verona: Typographia Tumermaniana 1729, S. 742



66

O]ZSIZR.VI&TfIO]QIiS

METHODUM PASCHALEM,. 5
sl Ut o
IN

MA XIMI MO .N AC HI
: C.MPUTUM PASCHALEM '

Nec non

1IN

A N O N Y M 1
CHRONICON PASCHALE

‘Ejusque Chronotaxm &: Mcthodum Pafchalcm : '_ :

AMSTELEDAMI,

ApudJOHANNEM BOOM"‘
. MDCCXXXVE : .

TAFEL X
Johannes van der Hagen,
Observationes in Heraclii Imperatoris methodum paschalem ...,
Amsterdam: Johannes Boom 1736, Titelblatt



67

EPIT OM E .
OPERIS PASCHALIS

JACOBI BETTAZZI PRATENSIS
PLEBANi S. HIPPOLYTI IN PIAZZANESE-

DIOECESIS PISTORIENSIS

PROFERENS IN PROOEMIO NECESSﬁ":!T EM EMENDANDI

CORRECTIONEM GREGORIANAM

Deinde opportunam ejusdem GREGORIANE emendationem fine Calendarii,
& Marcyrologhi variatione : atque exhibens Diflertationes
quatuor , & Appendices duas, ad materiam de CycLr
Pascraris conflicutione -enucleandam.

ACCEDIT SENTENTIA , QUAM DE PASCHALI OPERE TULIT
VIR £ PRECLARISSIMUS

EUSTACHIUS MANFREDI

IN BONONIENSI ACADEMIAt MATHESEOS PROFESSOR
NEC NON : :
INSTITUTI SCIENTIARUM ASTRONOMUS CELEBERRIMUS .

FLORENTIZA MDCEXXXIIL

Apup Beawarpum PAPERINIUM.

b b A i 2

CUM APPROBATIONE.

TAFEL X1
Giacomo Bettazzi, Epitome Operis Paschalis ...,
Firenze: Bernardo Paperini 1733, Titelblatt



68

Has Commentatx ones ne qms mtra *‘*‘,ecenmum
1mpr1mat aut uestdat | cauetur pr:ullegm
Senatus-Veneti | & Pk T I I,
, Ponuﬁcls Max‘y (o

£

VENETIIS. M, D, XL II

L
TareL xI1I

Daniele Barbaro, Exquisitae in Porphirium commentationes ...,

Venezia: Aldus 1542



69

w870 ;

‘ : L LI 2EZR O
. QVESTA E VNA PARTE DELLA FACCIATA

DELLA CASA PRIVATA,

= L ..iq'—r‘—"—n-AA — "- T
= o = et Byear P ] ORI N .L-_—iﬁ_‘g,_'_.l._r.'.-i
o= s . i 3
: i i 2 ; ! i i | { (i
= - = ,
T T 1 9 B 5 R v O S 9 OO £ A i (
- = L - x o - o 23

- i
= 2 & !
5 5 ! | i §
: i A ,
: B '- 2 ‘—\{ x\ ) |
= : T :
= ~ \ 1
| : , : = = .
v 4 , 2 ] ol ] i :
i < = f— 2 o - :
( } —é

TAFEL X111
Daniele Barbaro, I Dieci Libri Dell’Architettura Di M. Vitruvvio
Tradutti Et Comentati ..., Venezia: Francesco Marcolini 1556, S. 170,

Teil der Fassade des Privathauses



70

1. A. Palladio, Entwurf fiir die Fassade der Villa Thiene, Quinto.

=

9
22 BEROE B
e ]

PEIEI'IEIHE

B8 B apege e 888 @ @8 e

w

2. A. Palladio, Grundriff der Villa Thiene, Quinfo (nach Plan und Ausfithrung).

TAFEL X1V
Fritz Burger, Die Villen des Andrea Palladio.
Ein Beitrag zur Entwicklungsgeschichte der Renaissance-Architektur,
Leipzig: Klinkhardt & Biermann (19og),
Tafel 24.1: A. Palladio, Entwurf fiir die Fassade der Villa Thiene, Quinto
Tafel 24.2: A. Palladio, Grundriss der Villa Thiene, Quinto (nach Plan und Ausfithrung)



71

Dessau, Bauhaus Aufn. Junkers Luftbild-Zentrale

es sind das nicht so schr Schépfungen der Intuition, sondern vielmehr solche. der klugen
Uberlegung, des Intellekts. i j

Jede nicht rein gefiihlsmiBige, sondern iberlegte Gestaltung setzt geistige Erkennt-
nisse voraus, aber diese sind im Bauen nur vollkommen, wenn sie alle Linflisse in sich
verarbeiten, die in der Tat bestimmend sind. ‘

Man fragt sich nun: aus welchen Komponenten des Bauens werden die Gebote der
»Sachlichkeit” abgeleitet 7 Offensichtlich kénnen sich solche ergeben aus dem Baustoff und
seiner rationellen Verarbeitung ; dann aus dem Boden, der §rtlichen und klimatischen Lage
der Landschaft und schlieBlich solche aus den menschlichen Bediirfnissen (und diese wie-
der aus den Bediirfnissen des Einzelnen oder jenen der Gesamtheit). AuBerdem ist es das
.Okonomische Prinzip* an sich: mit dem vergleichsweise geringsten Aufwand das Best-
migliche zu schaffen, das mitbestimmend wirkt,

Bei diesem weitgezogenen Rationalismus ist wesentlich, daB es sich dabei keineswegs
um den Bau allein, sondern ebensoschr um den Betrieb des Hauses handelt — einer der Fih-
rer der Bewegung, der schweizerische Architekt Le Corbusier, prigte als sinnfilligen
Ausdruck dafiir das Wort von der \Wohnmaschine”. Damit aber steht man schon inmitten
des menschlichen Wirkens und Verhaltens, also riicksichtlich ciner Siedlung: inmitten des
sozialen Lebens.. Dadurch ergeben sich nun unlésbare Zusammenhiinge mit seclischen Berei-
chen — cine endgiltige Herauslosung des Rein-Sachlichen wiire daher nur denkbar, wenn wir
eine endgiiltige Wirtschaftsordnung, ja cine endgiiltige Lebensphilosophie hitten. Eine Herr-
schaft des nurstofflichen Rationalismus aber kann uns nicht befriedigen. Nicht daB die tech-
nisch-6konomische Losung eines gewissen Bauprogrammes naturgemiid durchaus gleiche FFor-
mung der Einheiten, die Typisierung im Wohnungsbau ergibt (daly die ,individuelle Unter-
scheidung™ fehlt), ist das Stérende, sondern dafh hier iiber menschliche, soziale und seelische

'

g

TAFEL xV

Dessau, Bauhaus (Aufnahme Junkers Luftbild-Zentrale),

in: Karl H. Brunner, Weisungen der Vogelschau. Flugbilder aus Deutschland und

Osterreich und ihre Lehren fiir Kultur, Siedlung und Stidtebau,
Miinchen: Georg D. W. Callwey 1928, S. 71






	Implikationen der nackten Wahrheiten

