Zeitschrift: Scholion : Bulletin
Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 3 (2004)

Artikel: La relativita tra filosofia e fisica nei primi anni Venti: Cassirer e
Reichenbach

Autor: Padovani, Flavia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-719975

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-719975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

82

LA RELATIVITA TRA FILOSOFIA E FISICA NEI PRIMI ANNI VENTI:
CASSIRER E REICHENBACH

Flavia Padovani

Albert Einstein, Die Grundlage der allgemeinen Relativititstheorie, Lipsia 1916
(ristampa 1920), copertina

La scoperta delle geometrie non euclidee nella prima meta dell’Ottocento
mise a rischio ’intero edificio della ‘Kritik’ kantiana, la cui Estetica trascen-
dentale intendeva essere la pili compiuta espressione dell’assoluta validita
della geometria euclidea. Tale scoperta, lungi dal rappresentare una mera
conquista del pensiero matematico, se avrebbe condotto ad un chiarimento
sulla natura della geometria in particolare e della matematica in generale, av-
rebbe anche gettato nuova luce sulla diversita del concetto di spazio (e



83

tempo) matematico rispetto a quello fisico. Ammettere la possibilita di una
pluralitd di geometrie sembrava imporre una rinuncia al carattere distintivo
della ragione, alla sua unita, cio che ebbe come conseguenza diretta una
presa di posizione empiristica quanto al problema epistemologico della geo-
metria i cui aspetti verranno perd messi in evidenza in discussioni che si ri-
veleranno di fondamentale importanza anche per gli sviluppi della fisica. La
“crisis in intuition”," seguita alla perdita di evidenza intuitiva degli assio-

Ernst Cassirer, Zur Einstein’schen Relativititstheorie, Berlino 1921, copertina

mi geometrici, sarebbe stata oltremodo aggravata dal nuovo factum rappre-
sentato dalla teoria della relativita generale, nei confronti della quale cade-
vano perfino le pretese di voler conferire uno statuto privilegiato alla geo-
metria euclidea in quanto la sola in grado di applicarsi allo spazio feno-
menico al di la delle varie possibilita logiche.

Riconosciuto il fondamentale rinnovamento introdotto nella fisica mo-
derna, Cassirer si sarebbe adoperato nella stesura di un lavoro la cui finalita
(pitt che dalla prospettiva di una pubblicazione) era dettata dalla pressante
esigenza di un chiarimento personale sulle importanti questioni implicate
dalla nuova teoria. A questo scopo, oltre che per le eventuali correzioni



84 Flavia Padovani

tecniche da apportare al testo, lo studioso tedesco si rivolse ad Einstein il 10
maggio 1920, con una comunicazione epistolare in cui sottolineava che, ri-
guardo al contenuto del lavoro, non si trattava di indicare tutti i nodi filoso-
fici implicati dalla teoria della relativitd e neppure di tentare di risolverli.
“Ich wollte nur versuchen” — scriveva —, “die allgemeine philosophische Dis-
kussion anzuregen und in Fluss zu bringen u. wenn moglich eine bestimmte
methodische Richtung fiir sie zu bezeichnen. Vor allem mochte ich die Phy-
siker und die Philosophen vor den Problemen der Relativititstheorie gleich-
sam konfrontieren und zwischen ihnen eine Verstindigung herbeifiihren
[...]. Aber bei der verschiedenartigen gedanklichen Einstellung und bei der
Verschiedenheit der Sprache, die der Physiker und der Philosoph sprechen,
reicht auch der beste Wille nicht immer zu, um Mifiverstindnisse zu ver-
meiden. Hier wird mir nun Thr Urteil von ausserordentlichem Wert sein”.?
Ancora la prefazione a Zur Einstein’schen Relativititstheorie, datata g agosto,
riecheggiava questa lettera di presentazione, tant’¢ che questo scritto, in cui
si auspicava nuovamente una reciproca intesa “in Fragen, iiber welche das
Urteil der Philosophen und der Physiker noch weit auseinandergeht”, si
proponeva come scopo ’assolvimento di nuovi compiti imposti dalla teoria
della relativita alla critica gnoseologica “nur in allmihlicher gemeinsamer
Arbeit der Physiker und Philosophen”.? Che non ci fosse accordo sulla linea
interpretativa da seguire nei confronti della nuova conquista di pensiero, &
testimoniato anche dalla considerevole mole di saggi e pubblicazioni fioriti
in pochi anni tra i pitt disparati indirizzi intellettuali, segnatamente — ma
c’era da aspettarselo — di orientamento neokantiano.*

Quasi contemporaneamente a Cassirer, anche Reichenbach, che poté as-
sistere alle lezioni sulla fisica relativistica tenute da Einstein a Berlino tra il
'17 ed il 20, avrebbe inviato le bozze del suo lavoro all’illustre fisico. “Ich
weiss sehr wohl - si legge nella lettera accompagnatoria — dass die wenigsten
der beamteten Philosophen eine Ahnung davon haben, dass mit Ihrer Theo-
rie eine philosophische Tat getan ist, und dass in Ihren physikalischen Begriffs-
bildungen mehr Philosophie enthalten ist, als in allen vielbindigen Werken
der Epigonen des grossen Kant. Erlauben Sie daher mir, der den Versuch ge-
macht hat, die tiefe Einsicht der Kantischen Philosophie von ihrem zeit-
genossischen Beiwerk zu befreien und mit Ihren Entdeckungen in einem
System zu vereinen, [hnen diesen Dank zum Ausdruck zu bringen”.5 Tra le
righe di questo documento emergeva gia un aspetto che sarebbe poi divenuto
ricorrente per l’allora trentenne epistemologo, ovvero quello relativo alla
staticita — qui appena tratteggiata — imposta a quel sistema filosofico dalla



CassIRER E REICHENBACH 85

sterilita di una lettura dogmatica degli scritti di Kant,’ verso il quale egli
provera comunque sempre grande ammirazione. In un’annotazione di Rela-
tivitatstheorie und Erkenntnis apriori veniva difatti ribadito che in quella ri-
cerca l'autore intendeva presentare un confronto “mit der Lehre Kants in
ihrer urspriinglichen Form”, ritenendo che tale dottrina fosse da collocarsi “in
bisher unerreichter Héhe iber aller andern Philosophie” e che solo essa, per
la sua costruzione sistematica esatta, fosse “der Einsteinschen Lehre equi-
valent in dem Sinne [...], dafl eine Diskussion fruchtbar wird” (TAreL x1v).7

RELATIVITATSTHEORIE
UND ERKENNTNIS APRIORI

VON

HANS REICHENBACH

BERLIN
VERLAG VON JULIUS SPRINGER
1920

Hans Reichenbach, Relativititstheorie und Erkenntnis apriori, Berlino 1920, titolo

I,

Gli studi di Cassirer e Reichenbach vennero dati alle stampe quasi contem-
poraneamente, tanto che a nessuno dei due fu possibile leggere prima quello
dell’altro in modo da poterne rendere conto. In una breve nota di chiusura,
Cassirer ci informava pero che 'opera di Reichenbach era “griindlich und
scharfsinnig”, spesso in accordo con la sua “in ihrer methodischen Prob-



86 Flavia Padovani

lemstellung”, pur non potendo egli aderire pienamente alle sue conclusioni,
“insbesondere betreffs des Verhiltnisses der Relativitdtstheorie zur Kanti-
schen Erkenntniskritik”.® Parimenti, quest’ultimo citava 'opera di Cassirer
come la prima in cui “zum ersten Male von einem hervorragenden Vertreter
der neukantischen Richtung eine Auseinandersetzung mit der allgemeinen
Relativititstheorie versucht wird”, rimarcando poi che in quell’ambito nes-
suno sarebbe sembrato pit adatto di Cassirer a introdurre la discussione tra
fisici e filosofi, avendo egli gia precedentemente sviluppato un’analisi critica
dei concetti fisici “die der Relativititstheorie nicht fremd ist”.? Le analisi
svolte in Zur Einstein’schen Relativititstheorie si configuravano in effetti come
un’ulteriore conferma dei risultati cui ’autore era gia pervenuto in occasione
della sua prima importante opera sistematica, Substanzbegriff und Funktions-
begriff, opera che doveva costituire, nello spirito kantiano, un tentativo di at-
tualizzazione di alcuni luoghi della Kritik e una soluzione di quei problemi
da essa sollevati e ai quali egli aveva dedicato la precedente ricerca storica sul
problema della conoscenza. In particolare, vi si proponeva un concetto di
oggettivitd secondo una riduzione nei suoi rapporti puramente teorici, in
modo da eliminare qualsivoglia riferimento sostanziale nelle stesse forme
spazio-temporali e inscrivere la teoria della conoscenza in una nuova cor-
nice, quella della crescente supremazia affidata al concetto di funzione su
quello di sostanza, cosi come veniva consolidandosi nella tendenza storica
evidenziata nell’Erkenntnisproblem.*® Ora, analogamente, in ogni costruzione
concettuale settoriale — fisica, in questo caso (ma, necessariamente, nel con-
tempo anche storica) — Cassirer distingueva due classi di concetti: la prima
riguardante “die Ordnungsform als solche”, la seconda “den Inhalt, der in
diese Form eingeht”, evidenziando come i primi costituissero “das allge-
meine Grundschema der Verkniipfung, dessen sich die Physik bedient”,
mentre i secondi riguardassero “die besondere Bestimmtheit und Beschaf-
fenheit des Realen, durch welche der physikalische «Gegenstand» be-
zeichnet wird”, ossia la materia, cosicché, nel processo di evoluzione di no-
zioni fisiche particolari, i puri concetti formali sembrano perdurare “als re-
lativ feststehende Einheiten”.*

A rigore, piu che esserne confermati, i risultati ottenuti nel ‘ro rap-
presentavano il presupposto stesso dell’interpretazione fondamentale che si
intendeva sostenere nel ‘20, e cioé che la teoria della relativita generale, ben
lontana dal significare una rottura con Kant e con la fisica newtoniana, ne
fosse 'inveramento negli aspetti pit generali, in particolare riguardo alla
dottrina dell’idealita dello spazio e del tempo. Lo studioso tedesco si era im-



CassiRER E REICHENBACH 87

pegnato in una riforma dell’Estetica trascendentale alla luce della priorita at-
tribuita all’Analitica trascendentale e, quindi, alle funzioni dell’intelletto, la
cui regola veniva ora a costituire “die Richtschnur fir alle unsere zeitlichen
und riumlichen Bestimmungen”.”* Nel contesto del trascendentalismo fun-
zionalistico di Cassirer, la rivoluzione concettuale operata dalla sintesi rela-
tivistica si collocava ad un livello mai eguagliato di universalitd dovendo
come per necessita divenire la quarta immagine nella storia della definizione
del concetto fisico di oggetto, secondo lo schema delineato nei Prinzipien der
Mechanik di Hertz ripreso e superato in questo frangente.'? Tale sintesi por-
tava alla massima espressione I'idealismo critico per il fatto di implicare una
nuova, straordinaria correlazione materia-forma: la forma spazio-temporale,
sebbene avesse caratteristiche metriche che erano funzione diretta della dis-
tribuzione di contenuto materiale, entrava in uno specifico rapporto di or-
dine fisico-matematico con la materia, rapporto che non poteva non tradire
un’analogia con la piu generale relazione trascendentale che univa la forma
alla materia della conoscenza. Non solo, dunque, la fisica einsteiniana aveva
enunciato in un nuovo modo “das gegenseitige Verhiltnis zwischen den rei-
nen Formbegriffen und den physikalischen Gegenstands- und Substanzbe-
griffen [...] und damit das Problem nicht nur inhaltlich, sondern prinzipiell
nochmals umgestaltet”,’* ma aveva nondimeno saputo contenere in sé, spie-
gandoli, tutti i precedenti principi fisici in un’unita suprema, ovvero nel suo
supremo postulato non della costanza delle cose, bensi dell’invarianza delle
leggi nelle trasformazioni dei sistemi di riferimento,’S motivando in modo se
possibile ancor pin esteso il concetto critico di oggetto e il concetto critico
di veritd come pura espressione di una funzione.

Prossimo a tutt’altri orizzonti sarebbe stato invece Reichenbach, la cui ri-
cerca prendeva avvio dall’esame della struttura della teoria della relativita,
dal riconoscimento del suo carattere empirico e dalla conseguente conside-
razione che i kantiani principi a priori della conoscenza, in quanto modificati
rispetto a quelli della fisica newtoniana, fossero rivedibili e ricavabili solo in-
duttivamente' nel procedere scientifico. Tuttavia, in Relativititstheorie und
Erkenntnis apriori, la sua interpretazione, per sua stessa ammissione, era gui-
data dalla centralitd della domanda critica intorno alla possibilita della co-
noscenza, seppur inserita in un quadro inteso a modificarne profondamente
la soluzione in nome dell’ampliabilita dei principi costitutivi. Quest’opera
era infatti dedicata in toto ad un progetto che, nella sua impostazione, si pre-
sentava come affatto kantiano: quello di chiarire come fosse in generale pos-
sibile effettuare una coordinazione delle leggi fisiche alla realta, la risposta



88 Flavia Padovani

fornita da Kant avendo perso valore di fronte alle recenti scoperte fisiche.”’
La peculiarita dell’approccio di Reichenbach ¢ che esso non si articolava in
un confronto tra il sistema di principi kantiano e il sistema di principi rela-
tivistico, analizzando per converso l'irrisolto contrasto generatosi tra i due
insiemi inconciliabili. 11 livello della trattazione reichenbachiana, a diffe-
renza di quello di Cassirer, non & mai quello ideale e generalissimo™ delle
funzioni della conoscenza e della corrispettiva sistematica, essendo anzi ori-
entato agli esiti effettivi di una teoria e al problema della loro concreta vali-
dita in ordine al problema della realta. Partendo da un’analisi del concetto di
conoscenza, qui si operava un raffronto tra i presupposti della teoria critica
della conoscenza e i risultati ottenuti dall’esame della teoria della relativita,
a seguito del quale diventava manifesto “in welchem Sinne die Theorie
Kants durch die Erfahrung widerlegt worden ist”*? e in quale modo, dunque,
andassero corretti i suoi principi. Reichenbach muoveva da un’osservazione
di estremo rilievo, ossia che il concetto di “a priori” in Kant includeva due
significati ben distinti ma mai differenziati dal grande filosofo: esso signifi-
cava anzitutto “apodiktisch giiltig”, “fir alle Zeiten giiltig”, ed in secondo
luogo “den Gegenstandsbegriff konstituierend”.*® La ragione, nella Kritik,
veniva strutturata in modo da avvalorare necessariamente i concetti a priori
in essa fondati e, pertanto, dotati della caratteristica dell’evidenza, perché,
all’interno di tale struttura, ogni conoscenza era subordinata alle leggi gene-
rali con cui il materiale della percezione veniva ordinato secondo principi a
priori. Se Kant aveva escluso incondizionatamente “die Verinderung der
Vernunft und ihrer Ordnungsprinzipien durch Erfabrungen”,’" il solo modo
per comprendere il cambiamento di contenuto dei principi, richiesto dalla
nuova fisica, andava situato a livello del secondo significato di “a priori”,
quello relativo alla costituzione del concetto di oggetto. Disgiungere il va-
lore apodittico dal valore costitutivo aveva quale effetto quella modifica ra-
dicale nella concezione critica della conoscenza che ne avrebbe sciolto ogni
contraddizione con la teoria einsteiniana, confermando proprio nella separa-
zione delle due accezioni del termine la sua stessa importanza, data ora dal
considerarlo come unicamente costitutivo del, ma non necessariamente ine-
rente al, concetto di oggetto preso in esame.

In via provvisoria, il nuovo criterio di validitd in grado di fornire le
norme in base alle quali una conoscenza potesse dirsi tale era rintracciato
nella caratterizzazione della conoscenza come univoca, secondo un’idea che
Reichenbach riprendeva dalla schlickiana Allgemeine Erkenntnislebre. La per-
cezione, in questo quadro, forniva il criterio di univocitd e, proprio perché



CasSIRER £ REICHENBACH 89

determinato dall’esterno, “so ist es sehr wohl moglich, daff die Widerspriiche
erst bemerkt werden, wenn das System bis zu einigem Umfang ausgebaut
ist”.?* Contemplata ’eventualitd che si potesse pervenire per via induttiva a
nuovi principi — che egli, sulla scia di Schlick, denominava “Zuordnungs-
prinzipien” - tali contraddizioni potevano dissolversi ad una sola condizione:
“wenn das alte Prinzip als eine Niaherung fiir gewisse einfache Fille angese-
hen werden kann”, secondo quello che I’autore definiva come “Verfahren der
stetigen Erweiterung” e che rappresentava per lui “den Kernpunke fiir die
Widerlegung der Kantischen Apriorititslehre”.”* T’errore di Kant, pur
avendo questi individuato perfettamente la domanda sulla possibilita della
conoscenza, era stato quello di aver analizzato la ragione e non la conoscenza
ed essere andato alla ricerca di categorie anziché di assiomi, “denn die Ver-
nunft ist kein System fertiger Sitze, sondern ein Vermégen, das erst in der
Anwendung auf konkrete Probleme fruchtbar wird”.** La nuova via per una
simile ricerca era intravista da Reichenbach nella messa in atto di una “wis-
senschaftsanalytische Methode” — peraltro molto vicina al metodo analitico-
regressivo portato avanti da Kant nei Prolegomena — che mirasse all’identifi-
cazione e all’esame dei principi di volta in volta riconosciuti come validi nel
contesto della conoscenza, principi la cui progressiva generalizzazione finiva
col significare “eine Entwicklung des Gegenstandsbegriffs in der Physik”.>s

Quale che fosse la finalita di Relativititstheorie und Evkenntnis apriori,
questo volumetto rappresentava un serio tentativo — analogo, per molti versi
a quello di Cassirer — di porre la tradizione kantiana di pensiero in un rap-
porto davvero dialogico con la concezione relativistica, a dispetto delle opi-
nioni discordi con cui lo stesso Reichenbach si esprimera a questo riguardo
negli scritti a venire.” In una comunicazione epistolare, indirizzata nello
stesso anno al collega Schlick e intenzionata al chiarimento di questi aspetti,
egli annotava:

“Uber die Beurteilung der Kant’schen Philosophie sind wir uns nun,
glaube ich, im wesentlichen einig. Dass meine Kritik einen Bruch mit einem
sehr tiefen Prinzip Kants bedeutet, glaube ich auch [...]. Wenn es mir trotz-
dem schien, dass meine Auffassung als eine neuere Fortfihrung der
Kant’schen angesehen werden kann, so liegt das wohl daran, dass mir die Be-
tonung des konstitutiven Charakters im Objektbegriff immer als das We-
sentlichste bei Kant erschienen ist [...]. Es ist so schwer, zu sagen, was Kant
selbst fiir den Kern seiner Lehre gehalten haben wiirde. Immerhin hat er
doch in den Mittelpunkt seiner Lehre die Transzendentale Deduktion ge-
stellt und damit versucht, die Evidenz als Folge des konstitutiven Charak-



90 Flavia Padovani

ters abzuleiten. In den Prolegomena dreht er das Problem allerdings anders
herum und nimmt die Evidenz zum Ausgang. Dann wieder scheint es mir,
dass er sich der Doppelbedeutung des a-priori-Begriffes nicht klar bewusst
gewesen ist, sondern beide Bedeutungen vermengte [...]. Auch glaube ich,
aus meiner grossen Hochachtung gegen Kant heraus, dass er, wenn er heute
lebte, die Relativititstheorie anerkennen wiirde, und seine Philosophie #n-
dern wiirde; und ich wiirde Kant gern vor den Kantianern bewahren. — Aber,
ob man meine Ideenrichtung dann noch Kantianismus nennen soll, ist nur

noch eine terminologische Frage, und wohl besser zu verneinen”.?’

In questa missiva veniva ribadito che la scissione dei due significati dell’a
priori apriva la strada ad una revisione della metodica kantiana che ripu-
diasse ’obsoleta modalita di approccio al problema della conoscenza fondata
sulla deduzione da principi apodittici e tenesse pertanto conto della sola di-
rezione di indagine ancora valida, quella che, facendo perno sul metodo ana-
litico, rendeva I’aspetto costitutivo ancor pil rilevante.*® Nella gi citata ras-
segna critica del 1921, Reichenbach avrebbe risolto la questione, di per sé
non meramente terminologica, concernente la sua posizione, contrappo-
nendo il proprio orientamento a quello dei neokantiani — Cassirer incluso,
malgrado le lodi tributategli — e definendolo appunto “concezione relativis-
tica”, nelle fila della quale egli annoverava non solo Schlick ma anche lo
stesso Einstein. Di tale posizione, di cui metteva in risalto la forte aderenza
al contenuto fisico della relativita, egli delineava quale finalitd non certo
quella di una “Einordnung der Theorie in irgendein philosophisches Sys-
tem”, bensi il fatto che mirasse a formulare “die philosophischen Konse-
quenzen der Theorie unabhingig von allen Standpunkten [...] und sie zum
dauernden Besitz philosophischen Wissens zu verarbeiten”.??

Gli anni immediatamente seguenti la pubblicazione di Relativititstheorie
und Erkenntnis apriori saranno caratterizzati da un progressivo, completo e
definitivo allontanamento dell’epistemologo da qualsiasi riferimento diretto
al kantismo. Ciononostante sopravvivra lo specifico metodo rivisto nel 1920,
grazie al quale egli sapra sviluppare notevoli indagini mirate alla distinzione
tra cido che compete al piano dell’esperienza e cio che riguarda pitt prop-
riamente 1’assetto razionale con cui questa viene rielaborata, indagini che gli
permetteranno pertanto di collocarsi in una posizione radicalmente opposta
a quella di Cassirer, segnatamente per quanto attiene alla funzione storica e
al ruolo svolto dalla matematica nell’ambito del sistema delle scienze.?®



CAssSIRER E REICHENBACH 01

Moritz Schlick, Allgemeine Erkenntnislehre, *Berlino 1925, copertina

I,

Doveva essere infatti sul terreno della concezione della matematica che la di-
vergenza si sarebbe resa pitt ampia. Gia dall’articolo del 1907 Kant und die
moderne Mathematik, Cassirer lavorava alla difesa della matematica intesa
kantianamente come conoscenza razionale fondata sulla costruzione di con-
cetti, interpretandola quale continuazione diretta di quella leibniziana.3* Cio
avrebbe permesso di evidenziare, in opposizione ai Principles russelliani,
'impossibilita di ridurre i concetti alla base della logistica a semplici unita
analitiche, trattandosi piuttosto di relazioni fondamentali, ossia modi di con-
nessione del pensiero che andavano ricondotti a posizioni sintetiche origina-
rie. ’innesto della concezione leibniziana della matematica, come pura
scienza di ordini e di rapporti,3* su quella kantiana doveva rappresentare un
primo modo di arginare la crisi del paradigma intuitivo al quale Kant era ri-
masto legato.?* Tant’e che Cassirer difendeva il ruolo affatto irrinunciabile
dell’intuizione, come metodo sintetico di oggettivazione, nel riportare per
suo tramite i concetti intellettuali a spazio e tempo nella determinazione di



92 Flavia Padovani

un concetto empirico. Si trattava cio¢ di ribadire la necessita di riferire i con-
cetti alle intuizioni per delimitare il loro raggio di applicabilita, in qualita di
sintesi logiche, nell’ambito della fisica matematica’* e dimostrarne in cio la
loro fecondita.? La caratteristica del concetto in generale, e di quello mate-
matico in particolare, era che esso introduceva un ordine, ri-organizzava
delle molteplicita ideali (matematiche nella fattispecie) e, attraverso di esse,
perveniva alla costruzione del mondo spazio-temporale della fisica. Cassirer
mirava ad isolare all’interno dell’intuizione pura una specifica funzione,
quella che presiede all’ordinamento degli elementi metrici spazio-temporali,
e la sua giustificazione. Proprio a questa idea dell’intuizione come legge
strutturale, ossia, leibnizianamente, come legge della coesistenza e della suc-
cessione in generale, egli avrebbe fatto appello nella sua difesa del criticismo
a fronte della nuova fisica, a dimostrazione del fatto che “die riumliche Ord-
nung der Korperwelt ist uns [...] als solche niemals unmittelbar und sinnlich
gegeben, sondern sie ist das Ergebnis einer gedanklichen Konstruktion, die
von bestimmten empirischen Gesetzen der Erscheinung ihren Ausgang
nimmt”.3% Peraltro, se 'oggetto della critica della conoscenza fisica erano gli
invarianti dell’esperienza, le relazioni e dipendenze funzionali a fondamento
della scienza fisica, queste potevano dirsi tali esclusivamente nella misura in
cui venivano fissate in un linguaggio simbolico, quello della matematica,” in
equazioni che, in quanto connessioni legali, rinviavano all’origine logica da
cui erano scaturite perché, come aveva messo in risalto nel 19o7, “erst wenn
wir begriffen haben, dass dieselben Grundsynthesen, auf denen Logik und
Mathematik beruhen, auch den wissenschaftlichen Aufbau der Erfahrungs-
erkenntnis beherrschen, dass erst sie es uns erméglichen, von einer festen
gesetzlichen Ordnung unter Erscheinungen und somit von ihrer gegen-
standlichen Bedeutung zu sprechen: erst dann ist die wahre Rechtfertigung
der Prinzipien erreicht”.3®

A differenza di quella di Cassirer, la riflessione di Reichenbach non pren-
deva le mosse da una specifica concezione della matematica. Piuttosto,
questa si sarebbe delineata in negativo, nel corso della sua evoluzione in-
tellettuale, come cid da cui la fisica, nella sua peculiarita di scienza empirica,
doveva differenziarsi. Tenendo presente la progressione cassireriana tra lo-
gica (trascendentale), matematica e fisica, spogliare 1’a priori del suo signifi-
cato apodittico voleva dire recidere ad un tempo anche ogni collegamento
tra matematica e fisica, rendere cio¢ la prima sterile e la seconda incerta nei
suoi giudizi sull’esperienza, riconoscendo implicitamente I'impossibilita di
andare oltre il punto di vista di Hume, cio che lo stesso Schlick, nel 1918,



CASSIRER E REICHENBACH 93

suggeriva nel paragrafo g4o della sua Allgemeine Erkenninislebre. La matema-
tica, secondo Reichenbach, non doveva porsi alcun problema circa la propria
applicabilita, contenendo i suoi assiomi unicamente un sistema di regole di
collegamento tra concetti, sicché egli si vedeva costretto ad ammettere che
“die rein mathematische Axiomatik fiihrt iiberhaupt nicht auf Prinzipien
einer Theorie der Naturerkenntnis” e a trarre la conseguenza che “die Frage
der Geltung von Axiomen fiir die Wirklichkeit und die Frage nach den mag-
lichen Axiomen sind absolut zu trennen”, essendo per I'appunto “das Ver-
dienst der Relativititstheorie, daf} sie die Frage der Geltung der Geometrie
aus der Mathematik fortgenommen und der Physik {iberwiesen hat”.3® Pur
esprimendosi la fisica moderna attraverso equazioni matematiche, cid non
doveva oscurare la sua proprieta, poiché se i rapporti di coordinazione tra gli
oggetti matematici erano formulati per mezzo di una relazione interna
tra di loro, quelli che denotavano gli oggetti fisici erano descritti da una re-
lazione esterna con qualcosa di diverso, stando la ragione profonda di
tutto cid “in der Verschiedenheit des Objekts der beiden Wissenschaften”.4°
Seguendo 'interpretazione dell’assiomatica hilbertiana nella versione datane
da Schlick nell’Aligemeine Erkenntnislebre, Reichenbach metteva in risalto
come, nella definizione matematica, i concetti si riferissero di continuo gli
uni agli altri reciprocamente attraverso definizioni implicite, senza alcun ri-
ferimento a nozioni assolute o esterne.*'

Quanto all’'urgenza di un’assiomatizzazione della teoria della relativita,
egli vi sarebbe tornato nell’introduzione alla gia citata Axiomatik, testo che
si riproponeva, tra I’altro, di isolare le componenti definizionali da quelle
empiriche entro la teoria relativistica. In questo senso, Reichenbach notava
che la differenziazione tra assioma e definizione all’interno di una teoria fi-
sica rappresentava contemporaneamente la separazione tra contenuto di es-
perienza e formazione concettuale arbitraria, da un lato, ed il segno distin-
tivo di un’assiomatica fisica rispetto ad un’assiomatica matematica dall’altro.
Inoltre, in una rappresentazione assiomatica di una teoria fisica gli assiomi
fisici non potevano essere definiti arbitrariamente, dovendosi in qualche
modo ricondurre alla percezione: andava introdotto allora un nuovo criterio
in base al quale la conferma dei principi dedotti attraverso un determinato
esperimento permettesse di trarre “mit einer gewissen Wabrscheinlichkeit” la
conseguenza della validita dei presupposti.* Nella Philosophie der Raum-Zeit-
Lebre, Reichenbach si sarebbe richiamato ai risultati della sua Axiomatik per
affrontare i problemi relativi allo spazio e al tempo nella fisica relativistica
(TAFEL xv). Se con la scoperta delle geometrie non euclidee era emersa I'im-



94 Flavia Padovani

possibilita di principi della ragione incondizionatamente validi per I’espe-
rienza, si era con cio altrettanto chiarita I’errata interpretazione dello spazio
e del tempo da parte di quei filosofi che avevano trascurato “die Doppelheit
des mathematischen und des physikalischen Raumproblems”,* filosofi che,
in ultimo, non avevano riconosciuto che la matematica e la fisica sono due
discipline diverse, che trattano insiemi diversi e che hanno soprattutto di-
verse finalitd. Ma sara in particolare nel 48, in Rationalism and Empiricism, e
da qui in The rise of scientific philosophy, che I’epistemologo rintraccera il “phi-
losophical error” per eccellenza in un’eccessiva dilatazione del raggio
d’azione della matematica a scapito delle altre scienze, cui aveva fatto seguito
una speculare concezione razionalistica — la filosofia kantiana — “with its ex-
tension of the synthetic a priori character to the fundamentals of physics”.
Anche I'opposta corrente dell’empirismo, secondo Reichenbach, era caduta
vittima del medesimo errore di aver identificato la conoscenza con la conos-
cenza matematica tout court. In tal senso, la via che aveva portato all’empi-
rismo logico era rapportabile ad un processo di “liberation” dalla matema-
tica, originatosi coi rivolgimenti scientifici iniziati nel XIX secolo, il cui esito
non poteva lasciare dubbi: “mathematical truth is analytic, mathematics is
not descriptive of physical reality”, essendo composta di tautologie. Quindi,
“to regard mathematics as the ideal which the physical sciences should try to
approximate means misunderstanding the nature of mathematics”.4

Proiezione stereografica dello spazio sferico, da:
Hans Reichenbach, Philosophie der Raum-Zeit-Lehre, Berlino/Lipsia 1928, p. go



CAsSSIRER E REICHENBACH 95

Philosophie
der Raum-Zeit-1 ehre

Hans Reichenbach

Dr. phily a. 0, Professor on der Universitit Beelin

Mit 50 Figuren und { Tafel im Text

®

1928

Walter de Gruyter & Co.

nls G. J. Goschensche Verlagshandlung — J. Guttentag, Verl
;?Elhnndlulgg — Georg Reimer — Karl f'lw{mu- — Vt:ﬁ & &;ﬁ;

Berlin W 10 und Leipzig

Hans Reichenbach, Philosophie der Raum-Zeit-Lehre, Berlino/Lipsia 1928, titolo

IV.

Cassirer individuava nella procedura fisica una specifica direzione di ricerca,
quella che si riproponeva, attraverso costruzioni teoriche, di convertire “das
bloff Empfindbare in ein Mefibares und damit erst in einen “Gegenstand der
Physik”, d.h. in einen solchen fiir die Physik”. La fisica, infatti, nella descri-
zione dei processi naturali, doveva rapportarsi ad enunciati su eventi, ovvero
su coincidenze spazio-temporali riconducibili in ultimo a misure, giacché
“die Bestimmung, keine Dingbegriffe, sondern reine Mafibegriffe zu sein,
teilen Raum und Zeit mit allen anderen echten physikalischen Gegenstands-
begriffen”.#5 Per il loro essere forme di connessione e di ordinamento, i con-
cetti di spazio e tempo non potevano affatto intendersi come un prodotto
della misurazione, “sondern [...] in ihr und durch sie nur niher determiniert
und mit einem bestimmten Inhalt erfiill”.4* Per conservare I’intuizione
come presupposto indispensabile al concetto di coincidenza, essa andava
sganciata da ogni riferimento a qualsiasi metrica, trasformandosi in una

compagine relazionale i cui confini andavano dilatati sufficientemente, in



06 Flavia Padovani

SPACE AND TIME

IN CONTEMPORARY PHYSICS

BY
MORITZ SCHLICK

Moritz Schlick, Space and Time in Contemporary Physics. An Introduction to the Theory
of Relativity and Gravitation, edizione americana, New York 1920, copertina

modo da poter accogliere sia le determinazioni geometriche euclidee sia
quelle non euclidee. Cosi, la relazione espressa dalla misura, per quanto rap-
presentativa della funzione conoscitiva fondamentale della fisica, veniva co-
munque subordinata alle forme di intuizione pura dello spazio e del tempo,
a loro volta gia identificate con “einzelne Phasen und Stadien auf jenem
Wege der fortschreitenden Vereinheitlichung des mannigfaltigen empiri-
schen Materials, die die wissenschaftliche Erkenntnis des Gegenstandes aus-
macht”.47

Come visto, Cassirer trovava nella propria concezione della matematica
le basi su cui impostare la propria rielaborazione del criticismo da opporre
alla fisica relativistica, che aveva finito col rappresentare la piu seria minac-
cia al mantenimento della dottrina kantiana dell’intuizione pura. Le proposi-
zioni della matematica, in quanto sintetiche a priori e destinate ad essere
riempite del contenuto dell’intuizione pura, richiedevano inesorabilmente
una modifica del rapporto tra questa e il mondo dei fenomeni. Ma se Kant
aveva costitutivamente legato il problema logico-trascendentale della fonda-

zione della conoscenza ad una sola forma di spazio, da cui sarebbe derivata



CAsSIRER E REICHENBACH 97

SPACE AND TIME
IN CONTEMPORARY PHYSICS

AN INTRODUCTION TO

THE THEORY OF

RELATIVITY AND GRAVITATION

BY

MORITZ SCHLICK
PROFESSOR OF PHILOSOFHY AT ROSTOUX UNIVERSITY

RENDERED INTO ENGLISH BY
HENRY L. BROSE
WITH AN INTRODUCTION BY

F. A. LINDEMANN

or W THE Y OF OXFORD

NEW YORK
OXFORD UNIVERSITY PRESS
AMERICAN BRANCH; 85 Wrst $tvn Sraasr
LONDON, TORONTO, MELBOURNE. AND DOMBAY

1920

Moritz Schlick, Space and Time in Contemporary Physics. An Introduction to the Theory
of Relativity and Gravitation, edizione americana, New York 1920, titolo

I’assolutizzazione della geometria euclidea, questo non poteva in nessun
modo ledere il senso profondo della sua impostazione, dal momento che
neppure la teoria della relativita poteva rinunziare alla funzione della spazia-
litd e della temporalita in generale. Cassirer faceva allora leva sulla distin-
zione tra spazio e tempo puri, da una parte, e spazio e tempo empirici,
dall’altra, distinzione gia introdotta da Kant (ma con altre finalitd) — e presto
recuperata dalla corrente neokantiana nella sua totalitd — per sottolineare
come quella della teoria della relativita non fosse altro che una dottrina dello
spazio e del tempo empirici.*® Visto il carattere necessario e costitutivo delle
forme del pensiero come condizioni universali dell’oggettivita, alla filosofia
trascendentale spettava la giustificazione della pura spazio-temporalita, inva-
riante ed a priori, alla quale andava in ogni caso riportata la spazio-tempo-
ralitd empirica degli eventi. Pur non essendone precostituita nella propria
struttura effettiva, questa era resa possibile in forza di quelle condizioni pit
generali che confermava a sua volta, in quell’unione empirica richiesta ac-
canto alla separazione ideale. L'indagine trascendentale non aveva di certo a
che fare “in erster Linie mit der Realitit des Raumes oder der Zeit”, inter-



98 Flavia Padovani

rogandosi piuttosto “nach der objektiven Bedeutung beider Begriffe fiir den
Gesamtaufbau unserer empirischen Erkenntnis”.*

L'opportuna revisione dell’Estetica trascendentale aveva permesso a
Cassirer d’inserire la relativita generale entro la storia filosofica del proprio
movimento, come punto di arrivo di un lungo processo tendente ad unifor-
mare la sensazione e intuizione al concetto. Quali strumenti di oggetti-
vazione, negli ordini funzionali di spazio e tempo era segnata la direzione
stessa dell’interpretazione fisica nel suo stato attuale. Nella loro purezza di
forme strutturali, essi dovevano ora rappresentare la conferma piu eloquente
dell’eliminazione relativistica “der letzte Rest physikalischer Gegenstindlich-
keit”,5° a legittimazione ulteriore della dottrina critica dell’idealita delle
forme spazio-temporali. Con la fisica einsteiniana, se lo spazio geometrico
aveva perduto ogni connotazione cosale per dissolversi in un’espressione
metrica, la sola realta descrivibile in ambito geometrico riguardava non cose,
ma leggi e relazioni tra cose. Alla filosofia trascendentale importava proprio
questo livello formale, livello in cui erano gia coinvolte determinazioni
strutturali specifiche. “Denn das “Apriori” des Raumes, das [die Erkennt-
niskritik] als Bedingung jeder physikalischen Theorie behauptet, schliefit
[...] keine Behauptung iiber eine bestimmte einzelne Struktur des Raumes in
sich, sondern geht nur auf jene Funktion der “Ridumlichkeit iiberhaupt”, die
sich schon in dem allgemeinen Begriff des Linienelements ds als solchen [...]
ausdriickte”.s* Nella formula riemmaniana per I’elemento metrico lineare
ds*=gik dx' dx* veniva dunque espressa la necessita che la spazialita e la tem-
poralita fossero comunque presupposte nella totalitd dei procedimenti co-
struttivi per mezzo dei quali il dato veniva costituito, sulla base dell’accer-
tamento delle reciproche posizioni dei corpi nella loro interdipendenza di-
namica nel molteplice spazio-temporale.

La concezione della spazialita rifletteva la nuova fondazione idealistica
dei molteplici sistemi geometrici e veniva meno il senso di qualsiasi asser-
zione circa la vera natura dello spazio.’? La questione verteva ora piuttosto
sull’'uso legittimo che ne andava fatto, partendo dalla sua particolarita e dalla
sua finalita: lo spazio euclideo era a priori e costitutivo nei confronti della fi-
sica newtoniana, quello riemmaniano lo era ugualmente rispetto alla fisica
einsteiniana. La differenziazione era quanto mai indispensabile: spazio e
tempo erano funzioni che non caratterizzavano soltanto I’esperienza fisica,
andando articolate in una pluralita di spazi e tempi implicanti diverse moda-
lita di comprensione del mondo, avendo pero cura di non confondere la sfera
psicologica con quella trascendentale, come aveva fatto Schlick.’3 Perché,



CaAsSIRER E REICHENBACH 99

come evidenziera, “was Raum und Zeit wahrhaft sind — das wire fiir uns im
philosophischen Sinne erst dann bestimmt, wenn es uns gelinge, diese Fiille
ihrer geistigen Bedeutungsnuancen vollstindig zu iberblicken und uns in ihr
des durchgreifenden und iibergreifenden Formgesetzes zu versichern, dem
sie unterstehen und gehorchen”.5* Saranno, questi, temi che Cassirer, signi-
ficativamente, sfiorera nella chiusura di Zur Einstein’schen Relativititstheorie e
che sviluppera come noto nella sua monumentale Philosophie der symbolischen
Formen.

In Relativititstheorie und Erkenntnis apriori non si aveva un’analisi parti-
colareggiata dei concetti di spazio e tempo, se non in quanto considerati
principi costitutivi dell’esperienza alla pari di tutti gli altri principi a priori
kantiani. A parte il riconoscimento della necessitd di operare un cambia-
mento nella scelta della geometria, alla quale andava indiscutibilmente sos-
tituita quella riemmaniana,’s la relativita non sembrava qui richiedere in
primis la trattazione di una nuova versione del ruolo svolto da spazio e
tempo, quanto piuttosto una revisione del problema della metrica. Parallela-
mente a Cassirer, Reichenbach riconosceva che la descrizione della realta per
mezzo di sistemi di coordinate veniva a dipendere dalla forma soggettiva con
cui la nostra ragione aveva modo di compiere tale descrizione, ammettendo
a suo modo un aspetto decisivo (poi lasciato cadere) e caratteristico anche
dell’interpretazione del marburghese: il contenuto teorico-costitutivo dei
principi di coordinazione alla base della misurazione e quindi della stessa
geometria. Qui veniva pero messo in rilievo che, sebbene I’esperienza fosse
suscettibile di pilt interpretazioni, nondimeno essa costituiva una precisa re-
strizione’S alla combinazione delle interpretazioni ammissibili nell’applica-
zione di una determinata metrica alle cose. Secondo Reichenbach, un tratto
importante del sistema kantiano dei principi era che il concetto d’oggetto Ii
presentato manifestava la sua origine nella ragione esattamente per il fatto
che “Elemente in ihm enthalten sind, fiir die keine Auswahl vorgeschrieben
ist”,57 e che confermavano in cio la propria indipendenza dalla natura del
reale. Anzi, si delineava qui la componente decisiva della sua presa di posi-
zione netta nei confronti del convenzionalismo, al quale si sarebbe avvici-
nato in seguito senza tuttavia mai mancare di evidenziare che, se era vero che
il contributo della ragione era rilevabile in una conoscenza a partire dagli
elementi arbitrari presenti in essa, era anche vero che la teoria della relati-
vita generale aveva saputo circoscrivere i limiti di tale arbitrarietd. La teoria
einsteiniana insegnava infatti che fosse si possibile selezionare liberamente le
quattro coordinate spazio-temporali, ma che le conseguenti dieci funzioni



100 Flavia Padovani

metriche gm, non potessero essere assunte arbitrariamente, essendone i va-
lori completamente definiti per ogni scelta di coordinate. In tal modo erano
dissolti 1 residui soggettivi presenti nella conoscenza, mentre si attestava il
suo senso oggettivo autonomamente rispetto ai principi specifici della coor-
dinazione. Cosi “wie die Invarianz gegeniiber den Transformationen den ob-
jektiven Gehalt der Wirklichkeit charakterisiert, driickt sich in der Beliebig-
keit der zulidssigen Systeme die Struktur der Vernunft aus”, essendo opera
della ragione stessa se si dava la possibilita di compiere una descrizione del
reale per mezzo di tali sistemi, e non fondandosi questa, viceversa, sulla na-
tura delle cose.’® Il profondo mutamento nella funzione della metrica si do-
veva all’estensione del suo significato, quale espressione diretta di uno stato
fisico, che aveva comportato un corrispondente cambiamento del concetto di
oggetto fisico, le cui proprieta venivano a dipendere dalla scelta del sistema
di riferimento. In tale relativita delle coordinate si attestava soltanto ora,
pienamente, cid che Kant aveva formulato come idealita dello spazio e del
tempo.’? E, concludeva I’epistemologo, “daf die Metrik viel mehr ist als eine
mathematische Ausmessung der Korper, daf§ sie die Form ist, den Kérper als
Element in der materiellen Welt zu beschreiben — das ist der Sinn der allge-
meinen Relativititstheorie”.®

Agli occhi di Cassirer 'impostazione del problema da parte di Reichen-
bach non doveva sembrare tanto dissimile da quella di Schlick se gia nel lu-
glio del 1920 scriveva all’allievo di un tempo: “unsere Gesichtspunkte sind in
manchem verwandt — decken sich aber, so weit ich bis jetzt ersehen kann, ge-
rade nicht mit Bezug auf die Bestimmung des Begriffs der Aprioritit und mit
Bezug auf die Interpretation der Kantischen Lehre, die Sie meiner Ansicht
nach noch zu psychologisch verstehen u. daher in einem zu scharfen Gegen-
satz zu IThrer “wissenschaft-analytischen” Betrachtung riicken. Der streng
“transzendental” verstandene Kant stellt dieser Auffassung glaube ich nicht
niher, als es bei Thnen erscheint!”®" Infatti, proprio nell’epilogo di Relativi-
titstheorie und Erkenntnis apriori Reichenbach forniva le prime avvisaglie di
quelli che sarebbero divenuti i capisaldi della sua interpretazione kantiana,
invalsa poi nei suoi scritti ben oltre quel decennio. Il problema dell’evi-
denza dei principi a priori, a suo modo di vedere centrale nella definizione
datane da Kant, rientrava nella psicologia. In particolare, I’intuizione pura,
che egli riteneva rapportabile al concetto psicologico di visualizzazione, in-
carnava la questione irrisolta per cui lo spazio euclideo portasse “zu einer an-
schaulichen Selbstverstindlichkeit seiner simtlichen Axiome”, essendo
questo fenomeno psicologico “noch vollkommen unerklirt”. Il contrasto con



CASSIRER E REICHENBACH 101

’intuizione kantiana era ravvisato sul terreno della rappresentabilita intui-
tiva, ben lontano da quella dimensione logico-trascendentale che Cassirer
aveva inteso riproporre. Anzi, se la teoria della conoscenza aveva come com-
pito la spiegazione del significato e della validita della conoscenza scientifica,
compito della psicologia era invece quello di chiarire i motivi che facevano
ritenere — spesso erroneamente — indispensabili, per quella medesima conos-
cenza, talune immagini e analogie: I’analisi della scienza doveva espletare il
proprio compito senza badare ad esse.”?

La gia ricordata rassegna del 1921, Der gegenwirtige Stand der Relativi-
titsdiskussion, avrebbe costituito il documento piu interessante ed esplicativo
non solo del suo confronto con Cassirer, ma anche degli esiti dei suoi scambi
epistolari con Schlick. Il punto di partenza della sua riflessione sulle posi-
zioni dei neokantiani rispecchiava infatti un tratto della critica mossa dal
viennese a Cassirer, per cui cio¢ non si potesse parlare di intuizioni pure
senza fare riferimento ad un loro contenuto specifico.

Se, nella dottrina kantiana, i principi a priori non erano dati per scontati
ma venivano desunti dalla possibilita dell’esperienza e la teoria einsteiniana,
per il suo essere una teoria empirica, non faceva uso di siffatte leggi a priori
dello spazio e del tempo, pur avendo saputo costruire un valido sistema
scientifico, questo significava che si potesse pervenire ad una conoscenza va-
lida per mezzo di condizioni di esperienza non piu identificabili con quelle
teorizzate da Kant. Pertanto, ogni tentativo di difesa delle pure forme spa-
zio-temporali doveva dimostrarne la loro validitd in quanto presupposti
della metrica einsteiniana.®® Solo Cassirer, tra i neokantiani, si era distinto
per aver compreso quanto fosse inappellabile una revisione della funzione di
tali forme, dimostrandosi degno successore di Kant nel momento in cui
aveva negato che la determinazione della metrica facesse capo all’intuizione
pura e riconosciuto che la geometria euclidea non era piu appropriata alla
descrizione della realta, cio che gli era stato possibile separando la metrica
dall’intuizione pura ed assumendo “unter dem Raum der reinen Anschauung
dieses allgemeine Riemannsche Gebilde, das zwar schon gewisse Stetigkeits-
und Lagerungseigenschaften besitzt, aber die Wahl der Metrik noch offen
liBt”.%4 Reichenbach osservava come Kant avesse individuato nelle forme
spazio-temporali delle leggi strutturali cui andava negata ogni realta fisica e
come, peraltro, la modificazione operata da Cassirer nella direzione di un al-
largamento della dottrina kantiana risultasse in certo senso conforme alla di-

rezione originaria del kantismo.



102 Flavia Padovani

Ciononostante, ’eliminazione della metrica dal dominio dell’intuizione
pura doveva portare con sé alcune serie obiezioni alle quali il marburghese
non avrebbe forse mai saputo opporre una tesi convincente. 'Ira queste, spic-
cavano quelle messe qui in luce dall’autore, che in questa operazione di sgan-
ciamento degli assiomi metrici vedeva crollare in ultimo I’attendibilita del
metodo kantiano, venendo essi privati della loro peculiarita di giudizi sinte-
tici a priori: “ein Urteil, dessen Gegenteil ebensogut von der Vernunft be-
jaht wird — und die Riemannsche Geometrie bejaht z.B. das Gegenteil des
Parallelenaxioms — kann nicht mehr syntetisch apriori genannt werden”.
Non potendosi pitt dimostrare ’applicabilita eterna di tali giudizi, si veniva
a creare una frattura realmente insanabile con la tradizione kantiana, sicché
“es ist die Sicherheit der transzendentalen Methode zerbrochen, und es besteht
keine Gewihr, daf} die bisher noch unangetasteten Axiome sich ewig bewih-
ren werden”.% Reichenbach attirava poi I’attenzione sull’eventualita futura
(ma nient’affatto remota) e sul conseguente pericolo di un’eccessiva dilata-
zione®® dei confini dell’intuizione pura a fronte delle conquiste della scienza.
Non solo: la corrispondenza con Schlick gli aveva consentito di far affiorare
un altro aspetto notevole di Zur Einstein’schen Relativititstheorie, ma che in-
vestiva in qualche modo anche la propria presa di posizione. Si trattava di
evidenziare come il richiamo all’equivalenza logica delle varie geometrie,
perpetrato allo scopo di mettere in rilievo la coerenza interna di quella eu-
clidea e la risultante validita dei giudizi sintetici a priori, dovesse fatalmente
rimanere fuori discussione: “diese Reduktion auf den Konventionalismus ist
dem Kantianismus versagt”. Di fatto, il convenzionalismo avrebbe previsto
’accettabilita di tutti i sistemi concettuali, a patto che se ne fosse dimostrata
la coerenza logica “als mogliche Strukturformen der Erkenntnis”. Ma il sig-
nificato dei principi sintetici a priori stava appunto nel fatto che essi rap-
presentavano “unter dem Jogisch Moglichen noch eine besondere Auswahl”,
una posizione in forza della quale lo stesso Reichenbach si sarebbe distan-
ziato in parte da quell’impostazione convenzionalistica che Schlick gli sug-
geriva come maggiormente calzante per la sua interpretazione. Cosi, proprio
il tentativo di Cassirer chiariva come non si potesse svuotare I’a priori del
suo contenuto se non al prezzo di un’impagabile rinuncia all’univocita del
suo sistema di principi, in conseguenza della quale i principi sintetici a priori
si sarebbero infine ridotti “zu einer leeren Formel”, incapaci di imporre li-
miti all’esperienza. Non rimaneva che trarre la sola conclusione accettabile:
“darum sind mit der Elimination der Metrik aus der reinen Anschauung

wirklich synthetische Urteile a priori gefallen”.%



CASSIRER E REICHENBACH 103

Nella medesima rassegna del ’21, come accennato, Reichenbach annove-
rava se stesso all’interno del gruppo dei promotori della “concezione relati-
vistica”, tra i quali figurava non solo Schlick ma lo stesso Einstein. Questi,
nello stesso anno, avrebbe consegnato alla storia un breve quanto fonda-
mentale saggio, frutto di una conferenza tenuta all’Accademia Prussiana
delle Scienze nel gennaio 1921, concernente il significato epistemologico
delle innovazioni geometriche introdotte dalla teoria della relativita. Tale
scritto, intitolato emblematicamente Geometrie und Erfabrung, faceva leva
sulle Grundlagen der Geometrie di Hilbert (nonché sulla rispettiva versione
datane da Schlick nella sua Aligemeine Erkenntnislebre) per operare una dis-
tinzione tra contenuto logico-formale e portata reale delle teorie. Ad esso, i
futuri neopositivisti si sarebbero sempre richiamati, a conferma della nega-
zione del sintetico a priori che essi propugnavano, venendo qui in effetti af-
fermato perentoriamente, e in netto contrasto con la concezione kantiana e
cassireriana della matematica (ma in generale con la base stessa del sintetico
a priori), che “insofern sich die Sitze der Mathematik auf die Wirklichkeit
beziehen, sind sie nicht sicher, und insofern sie sicher sind, beziehen sie sich
nicht auf die Wirklichkeit”.®® Si riconosceva quindi all’assiomatica il merito
di aver nettamente separato nella matematica il lato logico-formale dai suoi
contenuti intuitivi e di aver eliminato questi ultimi dalla trattazione pit spe-
cificatamente matematica. Gli assiomi, anteposti ad un sistema e formulati in
modo puramente formale, definivano in virtu di catene deduttive gli oggetti
considerati in tale sistema e andavano intesi nell’ottica einsteiniana come
“freie Schopfungen des menschlichen Geistes”. Nel caso della geometria,
I'applicazione di un siffatto schema concettuale alla realtd avveniva con I’aus-
ilio di una definizione coordinativa che indicava come i corpi solidi fossero
da considerare, rispetto alle possibili posizioni reciproche, come corpi di
una determinata geometria, andando con cio a costituire quella che Einstein
definiva “praktische Geometrie”. In questo testo si metteva poi in risalto che
“die Geometrie (G) sagt nichts iiber das Verhalten der wirklichen Dinge aus,
sondern nur die Geometrie zusammen mit dem Inbegriff (P) der physikali-
schen Gesetze” e che “nur die Summe (G)+(P) [unterliegt] der Kontrolle der
Erfahrung”.®

Non a caso, in Der gegenwdirtige Stand der Relativititsdiskussion, faceva la
sua comparsa il problema della congruenza. Reichenbach, a seguito del suo
confronto con Schlick, si affrettava a precisare che lo svolgimento del pro-
blema della metrica in Relativititstheorie und Erkenntnis apriori mancava di

una notazione essenziale, una precisa asserzione circa la definizione metrica



104 Flavia Padovani

per mezzo di corpi rigidi.” Nel saggio La signification philosophique de la théo-
rie de la relativité, pubblicato ’anno successivo, autore riprendeva e svilup-
pava il tema della congruenza, identificando in una reciprocita dei due ele-
menti della correlazione - la geometria astratta e la definizione di con-
gruenza — il nucleo della connotazione di una geometria fisica. Ovvero: data
una particolare definizione di congruenza, ne sarebbe seguita una precisa
geometria; viceversa, se si fosse scelta una certa geometria, la definizione di
congruenza ne sarebbe stata determinata automaticamente.”’ Nell’Axiomatik
der relativistischen Raum-Zeit-Lebre era ancora il medesimo tema a catalizzare
’attenzione di Reichenbach, perché, alla luce della distinzione operata tra
assiomi (empirici) e definizioni (convenzionali), che simboleggiava ad un
tempo la separazione tra contenuti di esperienza e formulazione concettuale
arbitraria, era chiaro che tra le definizioni spiccasse per necessita quella re-
lativa alla congruenza. Che ogni metrica spaziale facesse capo ad una defini-
zione coordinativa, era gia stato evidenziato da Helmholtz, ma sarebbero
state le opere di Poincaré, e quindi il convenzionalismo, ad accentuare gli
aspetti arbitrari insiti nella scelta di tale definizione. Einstein, poi, ne aveva
fatto uso per la misura temporale. In quest’opera del 1924 si tentava inoltre
un’assiomatizzazione delle relazioni topologiche, il cui ordine veniva
anch’esso ricondotto a una definizione coordinativa. Che qui non si desse al-
cuna eventualita di conoscenze a priori era messo in luce dal fatto che le fis-
sazioni concettuali non determinavano completamente la struttura topolo-
gica, ma che solo attraverso gli assiomi, cioé stati di fatto empirici, la si po-
tesse scegliere davvero. Quanto al concetto di tempo, esso veniva desunto
dallo specifico tipo di ordine delle catene causali. Il risultato di questa pro-
spettiva era che il concetto di spazio veniva in qualche modo subordinato a
quello di tempo, esito, questo, che verra sottolineato anche nel 1928. Sa-
rebbe dunque stato nella Philosophie der Raum-Zeit-Lebre che ’autore av-
rebbe tirato le somme delle sue precedenti riflessioni e in cui la tesi, gia am-
piamente riconosciuta nel volumetto del 1920, per cui, malgrado le diverse
interpretazioni alternative cui si poteva sottoporre la realtd, questa costituiva
di per sé comunque un limite nelle loro combinazioni ammissibili, veniva
sistematicamente illuminata nella sua applicazione al problema della geome-
tria fisica. Si chiariva ora come non fosse piu possibile operare una scelta em-
piricamente giustificata tra ipotesi geometriche differenti concernenti la
struttura metrica dello spazio — per quanto tali ipotesi conservassero un ca-
rattere empirico — tranne che in conformitd ad una definizione coordinativa

di congruenza convenzionalmente fissata. E’ da questa tesi che Reichenbach



CASSIRER E REICHENBACH 10§

aveva derivato il principio della relativita della geometria, che riportava con-

sapevolmente all’opera di Riemann, di Helmholtz e di Poincaré.”

THE RIAL
OF Scientific

Philosophy

By
Hans Reichenbach

Hans Reichenbach, The Rise of Scientific Philosophy, Berkeley/Los Angeles 1951, copertina

V.

La visione funzionalistica di Cassirer, espressa in Substanzbegriff und Funk-
tionsbegriff, presentava un’interpretazione della connessione funzionale nei
termini di coordinazione, in cui questa aveva un doppio, interessante signi-
ficato: da una parte, essa consentiva che ad un singolo contenuto fosse as-
segnato un posto (eingeordnet) entro uno o pit ordini di serie, e dall’altra,
di conseguenza, essa lo inglobava in uno o piu principi di serie, cui esso ve-
niva per ’appunto coordinato (zugeordnet). Ora, la forma seriale era il tra-
mite metodico con cui 'ordine empirico andava manipolato e coordinato
all’ordine logico e il significato della legge che connetteva i membri di due
serie distinte appariva determinato unicamente attraverso uno specifico atto
sintetico di coordinazione, al di fuori del quale le due serie perdevano di sig-



106 Flavia Padovani

nificato. Era la figura di Helmholtz a risultare nuovamente caratteristica per
stabilire la specifica impronta della teoria della conoscenza nel campo delle
scienze naturali. La sua Zeichentheorie simboleggiava per Cassirer 1'idea epis-
temologica fondamentale per cui il contenuto di un oggetto non fosse rin-
tracciabile se non in forza delle relazioni puramente formali in cui esso ve-
niva a trovarsi e da cui esso veniva determinato. “Unsere Empfindungen und
Vorstellungen - sottolineava, rileggendo Helmholtz - sind Zeichen, nicht
Abbilder der Gegenstinde”; inoltre, il segno “fordert keinerlei sachliche
Ahnlichkeit in den Elementen, sondern lediglich eine funktionale Entspre-
chung der beiderseitigen Struktur. Was in ihm festgehalten wird, das ist
nicht die besondere Eigenart des bezeichneten Dinges, sondern die objekti-
ven Verhiltnisse, in denen es zu anderen gleichartigen steht. Die Mannig-
faltigkeit der Empfindung ist der Mannigfaltigkeit der wirklichen Gegen-
stinde derart zugeordnet, dass jede Verkniipfung, die sich in dem einen In-
begriff feststellen lisst, auf eine Verkniipfung in dem andern hinweist”.”? In
questo modo, le nostre rappresentazioni portavano alla conoscenza delle re-
gole dei fenomeni, le sole vere espressioni del reale. Tuttavia, ’apriorita ac-
cordata agli atti costitutivi del pensiero puro mal si conciliava con il carat-
tere meramente designativo della relazione tra concetto e contenuto postu-
lata nella dottrina dei segni di Helmholtz.”* L'originale coordinazione
funzionale veniva trasformata in una relazione trascendentale e se la filosofia
trascendentale si occupava della ricerca degli invarianti logici ultimi alla base
delle determinazioni delle leggi di natura, si configurava invece come “ein
hoffnungsloses Beginnen” il tentativo di riportare tali relazioni generali “auf
weiter zuriickliegende Anfinge”. Cosi, la questione “der metaphysischen
Herkunft” delle condizioni e principi universali della verita scientifica si ri-
velava essere “ein Mifiverstindnis”.’s A dispetto della loro importanza e del
compito che veniva assegnato loro, le fondazioni logiche ultime apparivano
soltanto descrivibili, non deducibili, avendo un carattere prettamente limi-
tato al fattuale. E Cassirer specificava infine che “eine Erkenntnis heifit a
priori, nicht als ob sie in irgend einem Sinne vor der Erfahrung lige, sondern
weil und sofern sie in jedem giiltigen Urteil iiber Tatsachen als notwendige
Primisse enthalten ist”.7®

In Zur Einstein’schen Relativititstheorie, questi temi entravano con forza
nella considerazione del significato filosofico della nuova teoria fisica. Le
vere costanti ultime della relativitd non andavano reperite in sistemi di rife-
rimento privilegiati, poiché invarianti in senso stretto potevano dirsi solo

“gewisse Grundbeziehungen und funktionale Abhingigkeiten, die wir in der



CassIRER E REICHENBACH 107

symbolischen Sprache unserer Mathematik und Physik in bestimmten
Gleichungen festhalten”, cid che Cassirer, come visto, interpretava “als das
logische Resultat und als der natiirliche logische Abschlufi einer Gedan-
kenbewegung [...], die fiir das gesamte philosophische und naturwissen-
schaftliche Denken der neuen Zeit charakteristisch ist”.”” I’autentica conos-
cenza dell’oggetto era prodotta grazie alla nostra capacita di confrontare in
linea di principio le misurazioni compiute secondo tutte le prospettive.
L’unita sintetica del molteplice trovava ora la massima espressione nelle
equazioni gravitazionali einsteiniane, in cui né spazio, né tempo, né materia
venivano interpretati come oggetti in senso stretto fisici, venendo piuttosto
riconosciuti secondo “die Einheit bestimmter Funktionsverhiltnisse [...], die
je nach dem Bezugssystem, in dem wir sie ausdriicken, eine verschiedene Be-
zeichnung erhalten”. Pertanto — e questo era il tratto essenziale — “alle Dy-
namik strebt jetzt danach, sich mehr und mehr in reine Metrik aufzulésen”.”
Si trattava di cogliere, nell’ottica di Cassirer, come lo studio degli eventi e
delle coincidenze, su cui si impostava la misurazione, richiedesse anzitutto
’aver compreso cio che il concetto di evento gia significava, in linea di prin-
cipio, come evento situato nello spazio e nel tempo. In questa maniera, la
spazio-temporalitd pura agiva da funzione cui venivano fatte corrispondere
univocamente le molteplici spazio-temporalita empiriche, una volta ef-
fettuate le opportune modifiche nelle variabili.”?

Le considerazioni iniziali di Reichenbach sul problema della coordi-
nazione, pur essendo desunte dalla trattazione che ne aveva dato Schlick, si
inscrivevano solo parzialmente entro la sua impostazione. Relativitiitstheorie
und Erkenntnis apriori era infatti un’opera orientata al mantenimento di al-
cuni aspetti che si trovavano in netto contrasto con la posizione conven-
zionalistica propugnata dal viennese. Tra questi spiccava il valore irrinun-
ciabile attribuito da Reichenbach al secondo significato dell’a priori, ovvero
al suo essere costitutivo del concetto di oggetto. Tale aspetto era riscontrato
a livello dei principi che caratterizzavano I’assetto di una teoria scientifica in
una determinata situazione storica, ossia nei principi in forza dei quali, tra-
mite la coordinazione del concetto, viene definito “was in dem “Kontinuum”
der Wirklichkeit ein Einzelding ist”.*® Come visto, Reichenbach differen-
ziava la coordinazione matematica da quella fisica, pur riconoscendo esplici-
tamente ai principi della coordinazione univoca delle equazioni alla realta un
ruolo non diverso da quello svolto dai giudizi sintetici a priori di Kant.?* Tali
principi erano tanto pill essenziali quanto perché solo grazie ad essi si pote-
vano caratterizzare i singoli elementi della realta. Qui, Reichenbach propo-



108 Flavia Padovani

neva un’interessante distinzione tra assiomi della coordinazione e assiomi
della connessione, distinzione che, assieme alla seconda accezione del ter-
mine a priori, non si sarebbe pil ripresentata, almeno in questa forma, nei
suoi scritti a venire. Gli assiomi della coordinazione differivano dagli altri
assiomi della fisica per il loro titolo di principi non empirici e andavano sta-
biliti anticipatamente per assicurare in generale la definizione di leggi empi-
riche. Essi contenevano le regole generali in conformita alle quali si ef-
fettuava la connessione tra le varie grandezze di stato e andavano ritenuti
costitutivi del concetto vigente nella fisica di quel dato momento. Gli as-
siomi della connessione, che connettevano invece quelle date grandezze di
stato con altre, fornivano una chiave di lettura delle combinazioni presentate
all’interno del sistema deduttivo della fisica e che consentivano di far appa-
rire le leggi fisiche come conseguenze di un numero esiguo, seppur essen-
ziale, di equazioni di base.®* La specifica metrica dello spazio fisico, nel con-
testo della teoria generale della relativita, cessava allora di essere costitutiva:
“die Metrik ist kein Zuordnungsaxiom meby, sondern ein Verkniipfungsaxiom ge-
worden”.%3

Avendo negato Reichenbach il valore apodittico dell’a priori kantiano, il
sistema di tali principi doveva essere suscettibile di modificazione. Dato che
il criterio dell’univocita, la percezione, non era interno al sistema, di princi-
pio si sarebbero potute rilevare contraddizioni una volta che il sistema si
fosse sufficientemente espanso. In tal senso, Kant aveva introdotto nel suo
sistema un’ipotesi non esplicita (poi confutata dagli sviluppi della fisica), per
cui “es [gibt] keine implizit widerspruchsvollen Systeme von Zuordnungsprinzipien
fiir die Erkenntnis der Wirklichkeit” ®* Solo se questa supposizione fosse stata
avvalorata definitivamente si sarebbe potuta sancire 'unione dei due signi-
ficati dell’a priori. Tuttavia, la teoria della relativitd aveva dimostrato che
essa era falsa e che era stato possibile, attraverso il procedimento dell’amp-
liamento continuo, riscontrare contraddizioni tali da rendere il precedente
sistema di principi di coordinazione non pili univocamente determinato.

In Relativititstheorie und Evkenntnis apriori, Reichenbach considerava la
scelta della geometria determinata empiricamente ed era chiaro per lui che
quella euclidea fosse ormai inaccettabile. Egli collocava la propria posizione
lontano da quella di Poincaré, che aveva sostenuto il carattere puramente
convenzionale delle stipulazioni della geometria considerandola, secondo
Reichenbach, alla pari di “ein leeres Schema [...], das selbst keine Aussagen
iiber die Wirklichkeit enthielte, sondern nur als ihre Form gewihlt sei, und
das mit gleichem Recht durch ein nichteuklidisches Schema ersetzt werden



CASSIRER E REICHENBACH 109

konnte”.® Tra la posizione di Cassirer e la posizione di Poincaré, Reichen-
bach, nel 1920, si avvicinava maggiormente a quella del primo e sottolineava
con forza i limiti dell’arbitrarieta nella scelta di quei fattori che determi-
navano la metrica effettiva dello spazio. Alle formule di trasformazione, con
cui si decretava la parita di diritto dei molteplici sistemi di riferimento, ve-
niva aggiunta una limitazione interna ad ogni sistema di equazioni: la teoria
della relativitd insegnava infatti che vi potesse essere una scelta arbitraria tra
le quattro coordinate spazio-temporali, ma insegnava pure che le dieci fun-
zioni metriche gma non potessero essere assunte ad arbitrio o in modo asso-
luto, avendo valori determinati per ogni scelta di coordinate. L’aspetto inte-
ressante della forma quadratica mista per I’elemento lineare stava dunque in
cio, che tali dieci funzioni non erano indipendenti I'una dall’altra, visto che,
se quattro di esse venivano fissate, lo erano rispettivamente le altre sei. Per
converso, dati dieci numeri a piacere, con un’opportuna scelta del sistema di
coordinate, questi risultavano sempre identificabili con i dieci coefficienti
metrici in un qualsiasi punto dato. In tal caso, pero, negli altri punti essi non
dovevano pit ritenersi arbitrari.®

Il mutamento del concetto di oggetto della fisica, come aveva sottolineato
anche Cassirer, aveva richiesto nuove condizioni logiche in grado di moti-
varlo, e se tale mutamento era sorto in connessione con I’esperienza, ne se-
guiva che anche 1 principi della conoscenza fossero fissabili solo in conco-
mitanza con essa e con le sue evoluzioni. A conferma di cio, il concetto di a
priori aveva subito una netta modifica che, anche nella forma con cui veniva
riportata, ricordava da vicino quella di Cassirer: a priori veniva ora a signifi-
care “vor der Erkenntnis, aber nicht: fiir alle Zeit, und nicht: unabhingig von
der Erfahrung”.}” Ma, come accennato, il ricorso all’aspetto costitutivo
dell’a priori verra significativamente lasciato cadere da Reichenbach. In
questi anni, egli mettera a punto una nuova formulazione che andra di pari
passo con i suoi studi sull’assiomatica e con il suo confronto con Schlick.
Nella rassegna del 1921, pur attenendosi alla terminologia di Relativitiits-
theorie und Erkenntnis apriori, egli dava spicco a quelli che gli apparivano es-
sere i limiti maggiori del convenzionalismo, incentrando la sua critica su due
riserve ben precise: “es kommt darin einerseits gar nicht zum Ausdruck, daf)
diese “Konventionen” bestimmend fiir den Gegenstandsbegriff sind, daf§ erst
durch sie, und nicht durch die Wirklichkeit allein, das einzelne Ding und
Gesetz definiert wird (das ist die Entdeckung Kants); und anderseits enthilt
der Name “Konvention” eine Uberbetonung der willkiirlichen Elemente in
den Prinzipien der Erkenntnis, denn ihre Kombination ist ja, wie gezeigt



110 Flavia Padovani

wurde, nicht mehr willkiirlich”.® La ricerca, intrapresa da Reichenbach nel
tentativo di formulare in forma assiomatica i presupposti della teoria della
relativita, aveva evidenziato, per ammissione dell’autore stesso, che “wenn
man eine Metrik physikalisch definieren will, so ist dazu die Beziehung auf
gewisse Realdinge n6tig”: una definizione di congruenza fissata rispetto ad
un regolo campione.®® Uassiomatizzazione avrebbe fruttato una separazione
tra assiomi e definizioni coordinative, separazione in cui non si faceva piu
parola dei principi costitutivi di coordinazione, e quindi di tutto il loro
orizzonte kantiano. Di fatto, le definizioni coordinative, introdotte definiti-
vamente a partire dall’Axiomatik, cancelleranno per sempre dalla trattazione
di Reichenbach il ricorso all’aspetto costitutivo dell’a priori nei termini kan-
tiani, come pure la sua iniziale impostazione non lontana per alcuni tratti da
quella di Cassirer. L’epistemologo finird per avvicinarsi vieppiu sia alla ter-
minologia che all’interpretazione di Poincaré, non mancando perd mai di
sottolineare la necessita di restringere il numero delle combinazioni emerse
tra i vari sistemi in base alla loro concreta applicabilitd. L'iniziale assetto
teorico-costitutivo dei principi slittera verso presupposti formali dalla va-
lenza linguistico-definitoria,® la cui funzione sara nondimeno analoga, per
la posizione occupata entro la struttura della teoria scientifica, ai presupposti
trascendentali esaminati da Cassirer. Cadeva cosi una delle due riserve con
cui Reichenbach si era espresso nei confronti del convenzionalismo e ancora
nel ’51, in The Rise of Scientific Philosophy, si ritrovera a parlare dell’alterna-
tiva tra le possibili geometrie come di una scelta tra “different languages des-

cribing the same state of affairs”.%

Ernst Cassirer, Substanzbegriff und Funktionsbegriff, Berlino 1910, vignetta



CAsSIRER E REICHENBACH III

THE

PROBLEM OF KNOWLEDGE

Philosophy, Science, and History since Hegel

by
ERNST CASSIRER

TransLATED BY Wirrram H. Woerom, mM.p.,
anp Charres W. Henper

Wit A Prerace 3y Cuarres W, Henper

Professor of Moral Philosophy and Metaphysics,
Yale University

NEW HAVEN
YALE UNIVERSITY PRESS

LONDON, GEOFFREY CUMBERLEGE, OXFORD UNIVERSITY PRESS

1950

Ernst Cassirer, The Problem of Knowledge. Philosophy, Science, and History since Hegel,
New Haven 1950

VI

Nella gia ricordata recensione del 1921, intitolata Kritizistische oder empiris-
tische Deutung der neuen Physik, Schlick aveva preso in esame I'opera di Cas-
sirer sulla relativitd, facendo alcune importanti osservazioni. Anzitutto, Cas-
sirer si era riproposto di dimostrare che I'idealismo logico da lui sostenuto
fosse il solo valido punto di vista a fronte di un’interpretazione sensistica alla
Mach. In piti, aveva sostenuto fermamente che la teoria della relativita gene-
rale rappresentasse la testimonianza piti autorevole del concetto critico di
verita e di oggetto in quanto opposto a quello sensistico. Quest’ultimo si era
venuto a configurare gia dal 19ro come ancorato ad una concezione della ve-
rita come mera riproduzione, una concezione dalla quale erano derivati sia il
concetto dogmatico di verita che quello scettico: il primo la riferiva a cose
assolute, il secondo ad impressioni sensibili. Soltanto il concetto idealistico
era stato in grado di superare tale antitesi, “denn dieser mifit die Wahrheit
der Grunderkenntnisse nicht mehr an irgendwelchen transzendenten Objek-



112 Flavia Padovani

ten, sondern er grindet umgekehrt die Bedeutung des Wahrheitsbegriffs”,
sicché “die “Wahrheit” der Erkenntnis wandelt sich aus einem blofien Bild-
ausdruck zum reinen Funktionsausdruck”.?> Anche Reichenbach, nel 20,
mostrava in qualche modo di aderire a questa prospettiva, non concependo
altra posizione al di fuori dell’alternativa tra kantismo ed empirismo,? alter-
nativa che Schlick, per contro, non riteneva valida, pur in accordo con Cas-
sirer sull’impossibilita di intendere la teoria di Einstein in un’ottica sensis-
tica. Schlick anteponeva alla sua disamina una premessa sugli aspetti distin-
tivi da attribuire al concetto di criticismo. Tra questi, segnalava
principalmente quella che reputava essere l’esatta accezione del termine “a
priori” ed il suo senso specifico per la costituzione del concetto di oggetto.
Il nodo della concezione critica era intravisto nell’unione inscindibile di
quei due significati, peraltro gia identificati e disgiunti da Reichenbach.
Schlick ammetteva l’esistenza di principi costitutivi per la costruzione
dell’esperienza scientifica ma negava loro una valenza e sintetica e a priori.
In opposizione a Cassirer, rifiutare il sensismo non implicava dimostrare
Pidealismo logico, perché “zwischen beiden bleibt die empiristische Ansicht
stehen, nach welcher jene konstitutiven Prinzipien entweder Hypothesen oder
Konventionen sind; im ersten Falle sind sie nicht a priori (denn es mangelt
ihnen die Apodiktizitit), in zweiten sind sie nicht synthetisch”.** A questo
proposito, tra i due si era tentato un chiarimento epistolare (di cui riferisce
lo stesso Schlick nella recensione), che non aveva perd giovato ad alcuna in-
tesa. Come spiegava Cassirer:

“Der Differenzpunkt zwischen uns liegt, soviel ich sehe, schon im Begriff
des Apriori, den ich ebenso anders als Sie fasse: nimlich nicht als ein kon-
stanter, ein fiir alle Mal festliegender Bestand an materialen “Anschau-
ungen” oder Begriffen, sondern als eine Funktion, die gesetzlich bestimmt
ist und die daher in ihrer Richtung und Form mit sich identisch bleibt, die
aber im Fortschritt der Erkenntnis inhaltlich die verschiedensten Auspri-
gungen erfahren kann. Ich wiirde als “apriorisch” im strengen Sinne eigent-
lich nur den Gedanken der “Einheit der Natur” d.h. der Gesetzlichkeit der
Erfahrung iiberhaupt, oder vielleicht kiirzer: der “Eindeutigkeit der Zuord-
nung” gelten lassen: wie aber dieser Gedanke sich zu besonderen Prinzipien
u. Voraussetzungen spezifisiert: dies ergibt sich auch mir erst aus dem Fort-
schritt der wissenschaftlichen Erfahrung, wenngleich ich auch hier — zwar
nirgends starre Schemata, sonst aber gleichbleibende Grundmotive des Er-
kennens, d.h. des Forschens u. Fragens — zu erkennen glaube. Daher gebe
ich also zweitens zu, dafi Kant zwischen dem allgemeinen Grundsatz und



CasSIRER E REICHENBACH 113

seiner besonderen konkreten Erfiillung nicht streng genug unterschieden
bat und daff seine Lehre in dieser Hinsicht der Revision bedarf. Aber der
Grundgedanke der Eindeutigkeit selbst ist mir allerdings mehr als eine blos-
se Konvention oder als eine “induktive Verallgemeinerung”: er ist mir ein
Ausdruck der “Vernunft”, der Logos selbst”.%5

Nella recensione, Schlick lo avrebbe messo in guardia dal pericolo pilt insi-
dioso della posizione espressa in questa missiva, quello cio¢ di un’estensione
tale dei suoi confini da farle perdere significato. “Denn — commentava
Schlick — nun diirfte es nicht mehr méglich sein, jemals eine physikalische
Theorie als Bestitigung der kritizistischen Philosophie anzusprechen: diese
miifite vielmehr mit jeder Theorie, sofern sie nur die Bedingungen der Wis-
senschaftlichkeit erfiillt, in gleicher Weise und ohne die Moglichkeit einer
Selektion vereinbar sein. Einheitliche Naturgesetzlichkeit ist sicherlich die
conditio sine qua non der Wissenschaft [...]. Hier kann sich der Kritizist auf
keine physikalische Theorie berufen, denn jede beweist durch ihre Bewih-
rung in der Erfahrung nur die tatsichliche, nicht die notwendige Geltung
des Satzes von der Einheit der Natur”.%

Nello stesso articolo, Schlick dava notizia anche di un chiarimento
epistolare con Reichenbach, segnalato da quest’ultimo, come visto, nella ras-
segna del ’21. A seguito di questa corrispondenza del 1920, le divergenze tra
i due si sarebbero pressoché appianate. Nella prima delle tre lettere,” datata
26 novembre, Schlick riprendeva la discussione sul significato del concetto
di a priori in Kant, ponendo I’accento sul fatto che se Kant aveva identificato
“die evidenten allgemeinen Sitze der Naturwissenschaft mit den Prinzipien,
die den Erfahrungsgegenstand konstituieren”, I"unificazione di quei due sig-
nificati era in sostanza da considerarsi come “ein so wesentlicher Gedanke
des Kritizismus” che alterarne I’equilibrio avrebbe significato a pié pari “sich
weit ausserhalb der Kantischen Philosophie zu stellen”. Di fatto, I’a priori,
nella sua prima accezione di “evident, apodiktisch giiltig” era stato un segno
distintivo di tutta la tradizione di pensiero a partire da Descartes. Peraltro,
Kant aveva il merito di aver offerto una precisa formulazione del suo aspetto
costitutivo, che sarebbe stato implicitamente riconosciuto da ogni teoria
della conoscenza, con la sola eccezione del sensismo piu estremo. Qui
Schlick affrontava, tra le altre, la questione dello statuto da attribuire ai prin-
cipi costitutivi, che egli riteneva convenzioni nel senso di Poincaré e metteva
in luce come, nella concezione reichenbachiana della reciprociti della coor-
dinazione, solo il lato non definito, attraverso la mediazione della perce-



114 Flavia Padovani

zione, determinasse realmente il lato concettuale e non viceversa. Il con-
cetto di realtd non andava confuso con la realta stessa: “ein Schein, dem die
Marburger Neukantianer zum Opfer gefallen sind”. La determinazione della
lunghezza di un regolo non apparteneva certamente alla definizione del re-
golo reale ed effettivo, trattandosi piuttosto della determinazione del nostro
concetto di regolo e andando i concetti, per principio, connessi a concetti. In
tal senso, gli assiomi proposti da Reichenbach, pili che costitutivi degli og-
getti dell’esperienza, dovevano essere intesi come costitutivi dei concetti di
quegli oggetti. Nella sua risposta del 29 novembre,?® Reichenbach motivava
il suo rifiuto di denominare semplicemente convenzioni i propri principi di
coordinazione, perché, come avrebbe fatto a suo tempo in Der gegenwiirtige
Stand der Relativititsdiskussion, sottolineava che, malgrado esistessero molte-
plici sistemi di principi, un solo gruppo fosse realmente possibile e che in
tale limitazione stava I’autentico contenuto di conoscenza, essendo la scelta
operata tra sistemi di natura sintetica. Schlick, nella sua replica dell’r1 di-
cembre,?? difendeva invece la posizione di Poincarg, perché se questi non
aveva sottolineato a dovere il fatto che le convenzioni non erano indipen-
denti una dall’altra ma erano possibili unicamente ove fossero assunte in
gruppi, non gli si poteva imputare di non esserne stato consapevole. Quanto
ai due significati dell’a priori, egli riconosceva, con Reichenbach, che erano
stati originariamente ed inavvertitamente mescolati. Ma, se nella deduzione
trascendentale Kant aveva cercato di dedurre I’evidenza dalla proprieta cos-
titutiva dell’a priori, mentre nei Prolegomena la indicava come il fondamento
della conoscenza, non si dava alcuna contraddizione tra i due luoghi del testo
kantiano. Un contrasto tra le due procedure vi sarebbe stato, a detta di
Schlick, solo intendendo le due accezioni del termine in modo distinto, cid
che avrebbe permesso anche di considerare I'eventualita che una forma di
kantismo adeguata a quel momento si potesse nonostante tutto far sopravvi-
vere, come si era voluto illustrare in Relativititstheorie und Erkenntnis apriori.

Negli anni a venire, Reichenbach avrebbe fatto sempre meno riferimento
alla scissione dei due significati dell’a priori per giustificare il fatto che la
propria riflessione richiamasse da vicino certi aspetti costitutivi, oltre che
metodologici, implicati dalla dottrina kantiana. Non a caso, il metodo scien-
tifico-analitico sarebbe stato sganciato dalla sua fonte primaria di ispira-
zione, i Prolegomena. Se questo testo aveva rappresentato la precisa indica-
zione della possibilita di reperire, entro il kantismo, la sola direzione di in-
dagine della scienza ancora valida, I’adesione alla posizione di Schlick, in

merito all’impossibilita di sceverare le due accezioni del termine, cancellava



CASSIRER E REICHENBACH 115

in un sol colpo qualunque richiamo a questo testo, non confermando piu la
separazione del metodo i rappresentato da quello portato avanti nella Criti-
ca, come voleva Schlick.” Che la disputa emersa nelle missive non fosse me-
ramente terminologica, come era propenso a far credere Schlick e come si
appresto ad assentire Reichenbach, & testimoniato dal fatto che, col passag-
gio dalla trattazione di principi costitutivi di coordinazione a quella di defi-
nizioni coordinative, definitivamente decretato nel *24 dall’4xiomatik, si san-
civa, almeno in parte, I’adesione di Reichenbach ad un’integrazione di com-
ponenti convenzionalistiche nel proprio discorso, un discorso che fino a quel
momento ne aveva significativamente fatto a meno. L’arbitrarietd, adesso,
non riguardava piu solo la scelta del sistema di principi, ma veniva princi-
palmente collocata a livello della scelta delle definizioni, a partire dalle quali
si sarebbe in un secondo tempo costruito un dato sistema. Reichenbach si sa-
rebbe allineato all’assunto per cui le proposizioni presenti in una teoria
scientifica potevano essere divise entro le due sole categorie delle proposi-
zioni empiriche e delle definizioni coordinative (aventi ora lo statuto di con-
venzioni), ritenendo che, una volta assunte convenzionalmente determinate
definizioni coordinative, la verita o falsita delle proposizioni empiriche che
ne venivano desunte sarebbe stata determinata non ambiguamente dall’evi-
denza empirica. Avrebbe combinato, in una nuova sintesi, una prospettiva
teorico-costitutiva con una visione convenzionalistica, smorzando i toni
della polemica con il convenzionalismo e trasferendo il valore costitutivo

dell’a priori al piano linguistico-definitorio.



116 Flavia Padovani

Come ebbe a definirla E. Cassirer in Philosophy, Science, and History since Hegel, in The Problem
of Knowledge, vol. IV, New Haven 1950, p. 24, mutuando I’espressione dal titolo di un articolo
di H. Hahn, “Krise der Anschauung?, in Krise und Neuaufbau in den exakten Wissenschaften, Leip-
zig/Wien 1933, pp. 41sgg-

Si tratta della prima tra le lettere conservate di Cassirer ad Einstein; essa reca la segnatura AE
8-385 e viene qui citata direttamente da K. Hentschel, Interpretationen und Feblinterpretationen
der speziellen und allgemeinen Relativititstheorie durch Zeitgenossen Albert Einsteins, Basel/Boston/
Berlin 1990, p. 552.

E. Cassirer, Zur Einstein’schen Relativititstheorie. Erkenntnistheoretische Betrachtungen, Berlin
1920, P. §.

Basta passare in rassegna l'impressionante bibliografia riportata in Hentschel, Interpretationen
cit., per rendersene conto. Per la valutazione sul numero di contributi di area neokantiana, 7bid.,
pp. 199201 ¢ p. 507. Per quanto queste interpretazioni fossero numerose, Non tutte potevano
dirsi scevre da pregiudizi limitativi nei confronti della relativita e della concezione del mondo
pericolosamente antikantiana che essa sembrava comportare, con un esito ben distante dall’ele-
gante tentativo cassireriano di portare la storia della filosofia e la moderna scienza in un rappor-
to dialogico.

La lettera di Reichenbach & contrassegnata HR 15-52-03. Come quelle che citeremo qui di se-
guito con segnatura HR, essa & conservata presso gli Archives for Scientific Philosophy
dell’Universita di Pittsburgh e viene qui citata per gentile concessione della Direzione degli Ar-
chivi. Tutti i diritti sono naturalmente riservati.

In questo senso, le prese di posizione sulla conciliabilita del sistema kantiano con la teoria di
Einstein, sostenute sulla base di continue forzature dei testi di Kant da parte di neokantiani
quali Riehl, Schneider e Sellien, saranno paradigmatiche di un atteggiamento che Reichenbach
prendera di mira a pili riprese in questi anni, in particolare in una rassegna critica motivata
dallintenzione di rendere conto dei differenti approcci con cui studiosi di vari schieramenti
avevano inteso interpretare la fisica relativistica. In essa scrivera: “wenn manche Neukantianer
diesen Gegensatz durch geeignet ausgesuchte Zitate verwischen wollen, so sei es einmal offen
ausgesprochen, dal man Kant einen besseren Dienst tut, wenn man angesichts der neuen Phy-
sik seine inhaltlichen Behauptungen aufgibt und, dem grofien Plan seines Systems folgend, die
Bedingungen der Erfahrung auf neuem Wege sucht, als wenn man sich dogmatisch an seine
Einzelbehauptungen klammert. Mit Kant-Philologie ist nichts mehr zu verteidigen, wenn eine
neue Naturwissenschaft an die Pforte der Philosophie pocht”; H. Reichenbach, Der gegenwir-
tige Stand der Relativititsdiskussion, in “Logos” X 1921-1922, 3, pp- 316-378, cit. a p. 345. (Il
corsivo & nostro. Nelle citazioni che seguono, laddove non compare alcuna precisazione, il cor-
sivo & opera dell’autore).

H. Reichenbach, Relativititstheorie und Erkenntnis apriori, Berlin 1920, p. 107. (L'evidenziazione
& nostra).

8 Cassirer, Zur Einstein'schen Relativititstheorie cit., p. 134.

9 Reichenbach, Relativititstheorie cit., pp. 108-109. Si tenga presente che Reichenbach, che stu-
did con personaggi del calibro di Hilbert, Planck e Born, poteva inoltre annoverare tra i suoi
maestri la figura prestigiosa di Cassirer, la cui fedelta all'insegnamento di Kant si esprimeva,
come noto, non tanto nella cieca adesione alla sua dottrina quanto piuttosto nell’adozione del
suo metodo trascendentale. Non sara dunque un caso se Reichenbach, nella medesima rassegna
in cui, come visto, criticava aspramente, tra gli altri, alcuni esponenti di orientamento neokan-
tiano, tributava invece a Cassirer manifesta stima e simpatia, evidenziando I'autorevolezza di
una posizione che questi, in certo senso isolatamente rispetto alla sua corrente di appartenenza,



I0

I1

12

I3

14

CASSIRER E REICHENBACH 117

aveva saputo rappresentare. “Es ist die grofie Leistung Cassirers” - sottolineera —, “den Neu-
kantianismus von dem «dogmatischen Schlummer» befreit zu haben”, di aver riconosciuto I'im-
portanza dello sviluppo delle scienze naturali “als eine Entwicklung zu wachsender begrifflicher
Bestimmtheit”, senza temere il confronto e 'eventuale conseguente modifica della teoria kan-
tiana nei riguardi di quella relativistica, in conformita della distinzione operata tra il metodo
trascendentale e le risposte precise date ai problemi. Ammettera infatti Reichenbach in Der ge-
genwdrtige Stand der Relativititsdiskussion cit., pp. 345-346: “ich sehe die Bedeutung Cassirers
darin, dafi er angesichts der Relativititstheorie diesen Weg ging und nicht wie die andern Kan-
tianer der neuen Physik ausgewichen ist. Seine Schrift ist die meisterhafte Darstellung des His-
torikers, dem systematische Kritik Weite des Blickes verlieh, und dessen iiberlegender Sicher-
heit jeder Dogmatismus fremd ist; man spiirt in jedem Satz die Beherrschung der kritischen
Denkweise, der es nicht um das Festhalten Kantischer Lebren, sondern um das Fortfiibren Kanti-
scher Methoden zu tun ist”.

Se, per scongiurare il rischio di perdita di valore del sistema kantiano, si era gia imposta la ne-
cessitd di sradicare la domanda critica dal contesto storico entro il quale essa sorse, il nuovo
compito dell’idealismo critico andava rintracciato nel riportare le teorie scientifiche alle loro
stesse condizioni di possibilita, inscrivendole in un orizzonte trascendentale. Il suo ruolo con-
sisteva allora nello sganciare dallo sviluppo storico delle teorie scientifiche il pensiero effettivo
da cui erano scaturite, ritrovando in esso la giustificazione formale della loro validita, ovvero
“an einem konkret geschichtlichen Inbegriff bestimmter wissenschaftlicher Begriffe und Grund-
sitze die allgemeinen logischen Funktionen der Erkenntnis iiberhaupt herauszuheben”; E. Cas-
sirer, Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren Zeit, 2 voll., Berlin
1906/1907, vol. 1 (1906), p. 16.

Cassirer, Zur Einstein'schen Relativititstheorie cit., p. 58. Nella fattispecie, qui vengono citati i
concetti di spazio e tempo in quanto spiccano “als letzte iibereinstimmende Grundeinheiten”.
Ibid., p. 82. La stessa impostazione verra poi ribadita in E. Cassirer, Determinismus und Indeter-
minismus in der modernen Physik, Goteborg 1937, p. 207: “wir kénnen uns nicht bei der blossen
Bezichung der Begriffe auf die reinen sinnlichen Schemata, auf die «Anschauungsformen von
Raum und Zeit» begniigen. Denn eben diese Schemata sind es, die durch die Entdeckung der
Nicht-Euklidischen Geometrie auf der einen Seite, durch die Ergebnisse der speziellen und all-
gemeinen Relativititstheorie auf der anderen Seite, ihre universelle Bedeutung verloren haben.
Die transzendentale Logik lisst sich daher nicht mehr in der Weise, wie es bei Kant geschieht,
an die transzendentale Asthetik binden und auf diese gewissermassen verpflichten”.

Dal punto di vista della teoria della conoscenza, Hertz sara rilevante, secondo Cassirer, non solo
per aver identificato con chiarezza lo sviluppo strutturale del concetto fisico di conoscenza, ma
soprattutto per il fatto di aver inaugurato, in senso stretto, una delle due opposte direzioni teo-
retico-conoscitive fondamentali del XIX secolo ('altra essendo quella incarnata da Mach), che
appare a Cassirer il preludio dell’idealismo trascendentale che lui stesso rappresenta, lungo
I’asse che, passando da Hertz a Poincaré, troveri il suo culmine nell’olismo di Duhem. “Thus
for Hertz” — nota Cassirer in Philosophy, Science, and History cit., p. 106 — “the fundamental con-
cepts of theoretical physics were patterns of possible experiences, whereas for Mach they were
copies of actual experiences”. Duhem, peraltro, & un autore sul quale Cassirer si appoggia gia
dal Substanzbegriff und Funktionsbegriff per mettere in luce la preminenza dell’elemento teorico,
formale, nel processo di determinazione del concetto di oggetto fisico, cosi che la relazione che
congiunge il dato sensibile alla teoria si conferma nuovamente come una vera e propria costru-
zione dell’oggetto.

Cassirer, Zur Einstein'schen Relativitatstheorie cit., p. 59.



L5

16

7

18
19
20
21

22

23

24
25

26

27

118 Flavia Padovani

“Wahrhaft invariant” — scrivera Cassirer, #bid., p. 40, rinsaldando la sua linea interpretativa -
“sind niemals irgendwelche Dinge, sondern immer nur gewisse Grundbeziehungen und funk-
tionale Abhingigkeiten, die wir in der symbolischen Sprache unserer Mathematik und Physik in
bestimmten Gleichungen festhalten”.

“Die aprioren Prinzipien der Erkenntnis [sind] nur auf induktivem Wege bestimmbar, und
[kénnen] jederzeit durch Erfahrungen bestitigt oder widerlegt werden”; Reichenbach, Relativi-
tatstheorie cit., p. 89.

“Die Einsteinsche Relativititstheorie” — ammoniva Reichenbach, ibid., p. 1 — “hat die philoso-
phischen Grundlagen der Erkenntnis in schwere Erschiitterung versetzt. Es hat gar keinen
Zweck, das zu leugnen, so zu tun, als ob diese physikalische Theorie nur physikalische Auffas-
sungen dndern konnte, und als ob die philosophischen Wahrheiten von ihr unberiihrt in alter
Héhe thronten”. E precisava poi, #bid., p. 44: “indem man diese Frage aufwirft, stellt man sich
auf den Boden der kritischen Philosophie; denn sie bedeutet nichts anderes als die Kantische
Frage: wie ist Erkenntnis der Natur méglich?”

Come scrivera Reichenbach, ibid., p. 83: “es gibt keine aligemeinsten Begriffe”.

Ibid., p. 5.

Ibid., p. 46.

“In diesem Sinne” — precisa Reichenbach, ibid., p. 54 — “ist das «apodiktisch giiltig» zu verste-

hen”.

Ibid., p. 56.

Ibid., pp. 66-67. A rigore, quanto al cosiddetto “procedimento dell’ampliamento continuo”, va
detto che Cassirer usera un’espressione affine nel 1937 in Determinisnus cit., pp. 91-92, pur non
riferendosi esplicitamente a Reichenbach, al quale perd sembrerebbe difficile non ricollegarlo.
Scrivera infatti il filosofo che “die synthetischen Sitze a priori geben der Erfahrung eine feste
Gestalt und eine bestimmte Grenze. Sie legen sie nicht auf einen gewissen Besitzstand fest, son-
dern gestatten eine stindige Erweiterung; aber diese Erweiterung geht nicht ins Unbestimmte.
Wie weit sich die Erfahrung auch auf immer neue und neue Gebiete erstrecken mag, sie ist
nichtsdestoweniger sicher, auch in ihnen wieder “sich selbst”, ihre eigene Struktur und ihre
charakteristischen Aufbauprinzipien wiederzufinden”.

Reichenbach, Relativititstheorie cit., pp. 69—70.

Reichenbach, #bid., pp. 83-84, precisera che non si nega I’origine di tali principi nella ragione:
“es soll nur bestritten werden, daf§ sich die Vernunftkomponente der Erkenntnis unabhingig
von der Erfahrung erhalt”, essendo quest’ultima che opera una scelta tra i vari principi.

Ma gia nel ’20 Reichenbach, ibid., p. 69 e p. 5, mentre insisteva sull’importanza della sua opera
per aver portato ad una “Auflosung der Kantischen Apriorititslehre”, lo faceva tramite quello
stesso metodo che prendeva spunto proprio da quella dottrina, oltretutto al fine di mostrare
come il significato costitutivo dei principi della scienza fosse ancor pit consolidato dal modo in
cui la teoria della relativita dava forma al proprio concetto di conoscenza.

Questa importantissima lettera, datata 29 novembre 1920, reca la segnatura HR o15-63-21.
Tra queste righe si precisava perd anche un altro punto interessante, riguardante ’auto-
comprensione filosofica di Reichenbach. Veniva cioé spiegato in quale misura, fino a quel mo-
mento, oltre al riconoscimento dell’aspetto costitutivo dell’a priori, lo studioso si ritenesse
coinvolto nella tradizione kantiana. Come visto, egli si era schierato contro quei neokantiani
che si erano mostrati incapaci di offrire una lettura meno statica dei testi del grande filosofo.
Sotto questa ottica, avendo saputo proporre un rinnovamento essenziale che lui considerava
come inscritto nella mentalita dello stesso Kant, Reichenbach sembrava presentare la propria
immagine in una relazione di maggior continuita con l’autentico spirito kantiano rispetto a



29

30

3I

32

CAssIRER E REICHENBACH 119

quella degli stessi neokantiani. Tant’e che, come visto, il saggio del 20 (Reichenbach, Relativi-
titstheorie cit., p. 107) si articolava in un confronto consapevole con la dottrina kantiana “in
ihrer urspriinglichen Form”, invece che con quella dei suoi principali interpreti. (Il corsivo & nos-
tro).

Reichenbach, Der gegenwirtige Stand der Relativititsdiskussion cit., p. 351. Del resto, Reichen-
bach si tiene da subito lontano da una concezione della storia come sovradeterminante per li-
mitarsi esclusivamente all’analisi dei risultati conseguiti nel presente effettivo della ricerca
scientifica. Con questa prospettiva, non stupisce ’osservazione, riportata nella medesima rivista
(ibid., p. 349), per cui “es ist bewunderungswiirdig, wie hier Cassirers bistorisch-kritisch gewon-
nene Geltungslebre mit dem Objektivititsbegriff der Relativititstheorie zusammenpasst”. (Il cor-
sivo & nostro). A questo proposito va detto che, nelle fasi di passaggio alla redazione di una delle
sue opere di pitt vasto respiro, la Philosophie der Raunt-Zeit-Lebre del 1928, I'idea che la tratta-
zione storica dei problemi relativi alla teoria della conoscenza possa portare ad esiti quanto mai
improduttivi per lo sviluppo della teoria fisica si fa largo vieppiu nei suoi scritti. Qui si profilera
ormai una significativa e definitiva presa di coscienza dell’inevitabile frattura tra scienza e filo-
sofia (kantiana), venutasi a creare a seguito dei malintesi legati ad una visione passiva e fin
troppo ortodossa del sistema kantiano. La causa primaria di tale stato di cose, secondo Rei-
chenbach in Philosophie der Raum-Zeit-Lehre, Berlin-Leipzig 1928, pp. 1 sgg. e p. 43, € radicata
nel fatto di non aver compreso che la dottrina di Kant era quanto mai legata alla scienza del suo
tempo, e anche volendo svolgere un’analisi della sua filosofia, questa finirebbe col significare
“viel weniger eine Klirung der erkenninistheoretischen Frage nach dem Wesen des Raumes als der
historischen Frage nach Sinn und Inhalt des Kantischen Systems”.

Il primo frutto del metodo analitico si avra nell’Awxiomatik der relativistischen Raum-Zeit-Lebre,
un’opera fondamentale che verra data alle stampe nel '24 (ma alla quale Reichenbach lavora gia
dal ’20), in cui 'autore, accanto alla specifica disamina delle componenti razionali ed empiriche
della fisica relativistica, iniziera a tracciare i contorni del dissidio tra il lavoro svolto in campo
filosofico e quello svolto in ambito fisico, imputando ai filosofi, nuovamente, la colpa di aver
trasposto le discussioni sulle implicazioni della teoria della relativitd generale sul piano dei giu-
dizi filosofici, limitandosi con ci6 ad una “Einordnung der Theorie in ein philosophisches Sys-
tem”, anziché ad attenersi allo studio della reale “erkenntnistheoretische Ordnung der Theorie
selbst”. Dall’applicazione del proprio metodo, I’epistemologo si attendera pertanto la costru-
zione di una teoria della conoscenza esatta nella quale non vi sia “weder die aprioristisch-de-
duktive noch die historisch-descriptive Philosophie”; H. Reichenbach, Axiomatik der relativis-
tischen Raum-Zeit-Lebre, Braunschweig 1924, pp. VI-VIIL

Sulla stessa concezione leibniziana della matematica, Cassirer tornera ancora nel 1929 in Phéino-
menologie der Erkenntnis, in Philosophie der symbolischen Formen, vol. III, Berlin 1929, p. 420, ri-
marcando che “sie macht die Konstruierbarkeit der mathematischen Grundbegriffe zu einer not-
wendigen Bedingung ihrer Wahrheit und Giiltigkeit”. Nello stesso testo ribadira poi che “die
Begriffsbildung der Physik [...] erweist sich daher ebenso als echt «genetische» Begriffsbildung,
wie dies innerhalb der reinen Mathematik galt” (ibid., p. 517), volendo intendere con “costru-
zione”, al modo leibniziano, una specifica modalita di generazione dell’oggetto a partire dalla
sua definizione e dai suoi propri elementi costituenti secondo una deduzione rigorosa, cid che
I'avvicina per molti versi (ma non nello sfondo, chiaramente) alla concezione schlickiana della
definizione implicita. Cf. M. Schlick, Allgemeine Erkenntnislebre, Berlin 1918, pp. 30sgg. Ma, a
rigore, andrebbe detto che il Leibniz di Cassirer € gia in qualche modo “kantianizzato”.
Concezione, questa, che era stata significativamente oggetto della prima opera di E. Cassirer,
Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen Grundlagen; Marburg 1902.



33
34

35

36
37
38
39

40

4.2
43
44
45

46
47

49

120 Flavia Padovani

Cf. al proposito M. Ferrari, Introduzione al Neocriticismo, Bari 1997, pp. 188sgg.

E. Cassirer, Kant und die moderne Mathematik, in “Kant-Studien” 12, 1907, p. 33: “der Unter-
schied zwischen Anschauung und Begriff kann also — wenn wir den neuen kritischen Sinn des
«Begriffs» festhalten wollen — nur die Verschiedenheit zweier Arten der «Synthesis» besagen
wollen: eine erste Stufe der Objektivierung der Erscheinungen wire durch Raum und Zeit, eine
zweite durch die reinen Kategorien [...]. Diese Trennung ist methodisch wichtig und unanfecht-
bar: miissen sich doch in der Tat alle Begriffe, um gegenstindliche Erkenntnis zu geben, nicht so-
wohl unmittelbar auf die Inhalte der Empfindung, als auf die reinen ideellen Grundordnungen
von Raum und Zeit beziehen, in die jene Inhalte zunichst eingehen”.

O, come si sarebbe espresso ancora poco pitt di una ventina d’anni dopo, con tutt’altra prospet-
tiva di indagine (Cassirer, Phinomenologie der Erkenntnis cit., p. 446): “indes liegt die objektive
Bedeutung des Mathematischen nicht darin, daf§ es in der Natur, in der physischen Welt irgend-
welche unmittelbare Korrelate besitzt, sondern darin, dafi es diese Welt ihrer Struktur nach auf-
baut und sie damit ihrer Gesetzlichkeit nach verstehen lehrt. In diesem Sinne weist der logische
Gegenstand auf den mathematischen, der mathematische auf den empirisch-physikalischen Ge-
genstand hin — nicht als kénnte in irgendeinem verstindlichen Sinne der eine als Kopie oder
Nachbildung des anderen angesehen werden, wohl aber darum, weil jeder von ihnen ein
bestimmtes Stadium der Gegenstandssetzung vertritt, und weil das Prinzip der Einheit der Er-
kenntnis die Forderung in sich schliefit, alle diesen Stadien nicht getrennt, sondern in wechsel-
seitiger Beziehung aufeinander zu begreifen”.

Cassirer, Zur Einstein'schen Relativitatstheorie cit., pp. 80-81.

Ibid., p. 4o0.

Cassirer, Kant cit., p. 45.

Reichenbach, Relativititstheorie cit., p. 73; questioni peraltro gia ampiamente messe in luce da
Helmholtz.

“Man driickt diese Tatsache gewohnlich in der Form aus” — spiegava autore (ibid., p. 32) - “daf§
man dem mathematischen Satz eine absolute Geltung zuschreibt, dem physikalischen aber nur
eine wahrscheinliche”.

Schlick, Allgemeine Erkenntnislebre cit., pp. 30sgg. Ma cf. sopra, nota 31.

Reichenbach, Axiomatik cit., p. VII e pp. 1—5. Per inciso, sara proprio in relazione al concetto
di probabilita che sorgeranno seri disaccordi tra Reichenbach e gli altri membri del nascente
empirismo logico.

Reichenbach, Philosophie der Raum-Zeit-Lehre cit., p. 329.

H. Reichenbach, Rationalism and Empiricism: An Inquiry into the Roots of Philosophical Error, in
“The Philosophical Review” §7/4, 1948, pp. 332-339.

Cassirer, Zur Einstein'schen Relativititstheorie cit., pp. 14-15.

Ibid., p. 88.

Cassirer, Erkenntnisproblem cit., vol. II (1907), p. 687.

“So” - riteneva Cassirer in Zur Einstein'schen Relativitiitstheorie cit., p. 75 — “ist iiber ihn nicht
wohl eine Meinungsverschiedenheit méglich”.

Ibid., pp. 77-78, aggiungendo che la filosofia trascendentale “betrachtet Raum und Zeit nicht
mehr als Dinge, sondern als «Erkenntnisquellen». Sie sieht in ihnen nicht selbstindige Gegen-
stinde, die irgendwie vorhanden sind und deren wir durch Experiment und Beobachtung hab-
haft werden konnen, sondern «Bedingungen der Moglichkeit der Erfahrung», des Experiments
und der Beobachtung selbst, die ihrerseits nicht wieder in dinglicher Art angeschaut werden
kénnen”, avendo poco prima specificato (ibid., p. 58) che spazio e tempo sembrano costituire
“auch in diesem Sinne das eigentliche Apriori fiir jede Physik und die Voraussetzung ihrer Mog-
lichkeit als Wissenschaft”.



50

51
52
53

CASSIRER E REICHENBACH 121

Questo perché, spiega Cassirer (ibid., p. 79), “Raum und Zeit werden in der kritischen Lehre
zwar in ihrer Geltung als Ordnungsformen von den Inhalten, die sich in ihnen ordnen, unter-
schieden: aber ein losgelostes Dasein dieser Formen gibt es fiir Kant so wenig im subjektiven,
wie im objektiven Sinne”.

Ibid., p. 101.

Ibid., pp. 100-101.

A questo proposito, Cassirer rilevava appunto come la distinzione, operata nel 1917 da Schlick
nel suo Raum und Zeit in der gegenwdirtigen Physik, tra spazio psicologico della sensazione e della
rappresentazione (che perod Schlick intendeva per lo pitt come quello dell’intuizione) e spazio fi-
sico come costrutto concettuale, fosse quanto mai legittima dal punto di vista terminologico,
salvo poi evitare accuratamente di confondere il senso comune del termine “intuizione” con
quello tecnico kantiano, improntato su premesse differenti. In particolare, Cassirer obiettava a
Schlick come il senso della dottrina kantiana dello spazio e del tempo non andasse qualificato in
senso psicologico se non al prezzo di un totale disconoscimento dell’orizzonte di pensiero di
Kant. A queste obiezioni mosse all’interpretazione kantiana di Schlick, questi avrebbe fatto se-
guire nel 1921 un’importante recensione apparsa sui “Kant-Studien” in cui prendeva in esame
alcuni aspetti sia di Zur Einstein’schen Relativititstheorie che di Relativititstheorie und Erkenntnis
apriori. Era perd nei confronti del primo che venivano espresse le maggiori riserve, incentrate,
per quel che concerne le forme di intuizione, sull’impossibilita di considerare lo spazio e il
tempo al di fuori e al di 12 della materia assieme alla quale esse venivano rilevate. Se la relativita
generale aveva oscurato 'ultimo barlume di oggettivita fisica alle forme spazio-temporali, con
questo non si poteva ritenere confermata la dottrina kantiana dell’idealitd di tali forme. Anzi,
essa veniva semmai annullata dall’ammissione che a spazio e tempo era in realtd negata qual-
sivoglia indipendenza dalla materia, perché “die “Metrik” bedeutet nicht etwa bloff eine mathe-
matische Messung des physikalisch Realen, sondern driickt selbst dessen Vorhandensein aus”.
Cosi, secondo Schlick, Cassirer non aveva ben compreso quale fosse la vera anima della teoria
einsteiniana: in essa diveniva assai remoto formulare ipotesi su misurazioni di una forma spa-
ziale senza riferirsi al modo in cui essa era riempita materialmente. “Daf} die Raumlehre in die-
ser Weise zum Zweige der Physik wird, verdient allerdings mit groffer Emphase hervorgehoben
zu werden”, scriveva M. Schlick in Kritizistische oder empiristische Deutung der neuen Physik? Be-
merkungen zu Ernst Cassirers Buch “Zur Einsteinschen Relativitatstheorie”, in “Kant-Studien” 26
(1921), pp. 104-105. Schlick notava infatti che non si potesse parlare di intuizione pura senza
rendere nel contempo espliciti quei principi a priori, di cui essa era peraltro la fonte, sui quali
secondo il criticismo andavano costruiti spazio e tempo empirici. Ogni tentativo di conciliare
Kant con Einstein doveva per forza passare dall’indicazione di tale sistema di principi a priori o
quanto meno dall’indicazione su come individuarlo. A tratti, per Schlick, Cassirer vi si era avvi-
cinato, scorgendo dapprima nel concetto di “coincidenza dei punti-universo”, a cui la teoria
della relativita riportava in generale tutte le leggi di natura, una determinazione del contenuto
dell’intuizione pura; in un secondo momento, ravvisando nel concetto di elemento lineare I’a
priori dello spazio, ovvero la funzione della spazialita in generale. Ma in entrambi i casi non
sembrava potersi vedere alcuna necessita a priori, poiché nel primo caso la coincidenza di eventi
non poteva esser altro che “Reprisentant eines psychologischen Erlebnisses des Zusam-
menfallens”, quindi in ultimo ancora un’intuizione empirica; nel secondo non si capiva quale
fosse il sistema di assiomi incluso nei principi della spazialita: qualsiasi complesso di assiomi si
scegliesse, “es ist nicht einzusehen, warum gerade sie die allein notwendige Raumstruktur kon-
stituieren sollen, da doch andere von nicht geringerer “Evidenz” dem Fortschritt der Physik
zum Opfer fielen”. E, concludeva laconicamente (ibid., pp. 10o-101), ogni tentativo che non



54
55

56

57

58
59

60
61
62
63

64
65
66

67

122 Flavia Padovani

fosse stato capace di esibire tali principi sintetici a priori era “von vornherein als gescheitert zu
betrachten”.

Cassirer, Zur Einstein'schen Relativititstheorie cit., p. 129.

Va detto, pero, che se nel 1920 Reichenbach ritiene 'uso della geometria euclidea definitiva-
mente invalidato dalla teoria della relativita generale, nel 1928 non sara pit cosi, segnando in
tal senso un esito estremamente rilevante del profondo cambiamento avvenuto nella sua dottri-
na, da un’iniziale impostazione non lontana da quella liberalizzata di Cassirer, nella direzione di
una versione piut “convenzionalistica” della geometria, che fara da cornice ad una svolta globale
della sua posizione.

Che lo spazio puro di Euclide non offrisse la sufficiente ricchezza di determinazioni per un ap-
proccio appropriato al problema della descrizione della realta, e fosse quindi da ritenersi in
certo senso troppo “indeterminato”, era riconosciuto anche da Cassirer, Zur» Einstein'schen Rela-
tivititstheorie cit., p. 113, che ammetteva che uno spazio siffatto non stesse piu vicino alle “prin-
zipiellen Anforderungen, die die empirisch-physikalische Erkenntnis stellt [...], sondern ferner
als die Nicht-Euklidischen Mannigfaltigkeiten”, e che, proprio per il fatto di rappresentare “die
logisch-einfachste Form der riumlichen Setzung”, non & “der inhaltlichen Komplexion, der ma-
terinlen Bestimmtheit des Empirischen [...] voll gewachsen”.

Reichenbach, Relativititstheorie cit., p. 85: “nicht davin driickt sich der Anteil der Vernunft aus, dafi
es unverdnderte Elemente des Zuordnungssystems gibt, sondern darin, daff willkiirliche Elemente im
System auftreten”.

Ibid., pp. 85-86.

Perché, spiegava Reichenbach (ibid., p. 87), “es war eben der Fehler der Kantischen Methode,
iiber die subjektiven Elemente der Physik Aussagen zu machen, die an der Erfahrung nicht ge-
priift waren. Erst jetzt, nachdem die empirische Physik die Relativitit der Koordinaten besti-
tigt hat, diirfen wir die Idealitit des Raumes und der Zeit, insofern sie sich als Beliebigkeit der
Koordinatenwahl ausdriickt, als bewiesen ansehen”.

Ibid., pp. 97-98.

La missiva & del 7 luglio 1920 e reca la segnatura HR o15-50-09.

Reichenbach, Relativititstheorie cit., pp. 100-103.

Con un alone di asperita, poi, Reichenbach notava in Der gegenwdirtige Stand der Relativitits-
diskussion cit., p. 343, come, nei testi dei filosofi neokantiani, “an keiner Stelle wird der Nach-
weis versucht, das leere und unberiihrbare Apriori in eine Beziehung zu erfahrbaren Welt, zur
tatsichlichen Erkenntnis zu bringen”, senza rendersi conto che questo costituiva il segno distin-
tivo della dottrina di Kant, per il quale era oltremodo evidente che 'intuizione pura finisse col
coincidere concretamente con lo spazio euclideo e con il tempo assoluto newtoniani.

Ibid., p. 346.

Ibid., pp. 349-350.

Ibidem. Va detto che un’analoga obiezione circa i rischi nefasti derivanti dall’estensione dei con-
fini dell’intuizione pura fino ad accogliere tutte le geometrie era gia stata portata avanti da
Schlick, Kritizistische oder empiristische Deutung cit., pp. 104-106.

Reichenbach, Der gegenwiirtige Stand der Relativitdtsdiskussion cit., p. 376. Reichenbach lo riba-
diva in una lettera a Schlick, datata 10 settembre 1921 (contrassegnata Inv. Nr. 115 ¢ qui citata
per gentile concessione della Wiener Kreis Stichting di Amsterdam, dov’¢ custodita), in cui no-
tava, oltre al proprio pieno assenso sul giudizio espresso in occasione della gia citata recensione
sui “Kant-Studien”, come la seppur coerente interpretazione di Cassirer avesse in realtd segnato
un passo oltre il kantismo. E notava che “die Zustimmung zu Einstein gelingt Cassirer nur, weil
er sich — und das schon seit vielen Jahren, weitgehend von Kant entfernt hat. Gerade im Raum-



68
69

70

71

72

73

74

75
76

77
78

79

8o
81

CAssSIRER E REICHENBACH 123

problem, wo die Differenzen am deutlichsten werden, fehlt Cassirer die entscheidende Schirfe,
denn wenn die euklidischen Axiome nicht mehr Bedingung der Erfahrung sind, ist damit nicht
nur ein Resu/tat Kants, sondern seine Methode selbst erschiittert, die ja apodiktische Resultate lie-
fern wollte”.

A. Einstein, Geometrie und Erfahrung, Berlin 1921, pp. 3—4.

Ibid., pp. 5-8. Alla base di queste precisazioni stava una concezione strettamente olistica delle
teorie fisiche che Einstein ammetteva di derivare da Poincaré.

Come avrebbe ammesso Reichenbach in nota in Der gegenwiirtige Stand der Relativititsdiskussion
cit., p. 356: “in dieser Formulierung habe ich selbst an anderer Stelle diesen Gedanken ausge-
driickt. Aber jene Stelle ist unklar, weil ich vergafi, den Satz von der Definition der Metrik
durch den starren Korper hinzuzufiigen; sie sei deshalb durch die hier gegebenen Ausfiihrun-
gen, fiir die ich wohl auch Schlicks Einverstindnis voraussetzen darf, korrigiert”.

H. Reichenbach, La signification philosophique de la théorie de la relativité, in “Revue philoso-
phique de la France et de I'Etranger” 04, 1922, p. 36. Si noti come sia gia evidente il distacco
dalla concezione di Relativititstheorie und Evkenntnis apriori nella direzione di quella presentata
nel 1928 sotto il nome di “relativita della geometria”. In questo stesso testo del 1922 (ibid., p.
48) verra poi ripresa un’interpretazione di derivazione schlickiana dell’ambito dell’intuizione
pura come “une sorte de faculté de représentation psychologique”.

Reichenbach, Philosophie der Raum-Zeit-Lebre cit., p. 48: “die geschilderte Auffassung des Prob-
lems der Geometrie ist im wesentlichen als Ergebnis der Arbeiten von Riemann, Helmholtz,
Poincaré zu betrachten und als Konventionalismus bekannt geworden”.

E. Cassirer, Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Untersuchungen iiber die Grundfragen der
Erkenntniskritik, Berlin 1910, pp. 404—405.

Per questi aspetti, cf. T.A. Ryckman, “Conditio sine qua non”? “Zuordnung” in the Early Episte-
mologies of Cassirer and Schlick, in “Synthese” 88/1 (1991), p. 73. Peraltro, non va dimenticato
che Cassirer, a testimonianza del suo caratteristico approccio, interpreta la dottrina dei simboli
di Hertz come un proseguimento di quella di Helmholtz.

Cassirer, Substanzbegriff cit., pp. 412-413.

Ibid., p. 357. A proposito di questo passo di Cassirer, Ryckman, in Conditio sine qua non cit., p.
85, nota giustamente che una simile modificazione della concezione dell’a priori avrebbe facil-
mente aperto la via, presto intrapresa da Poincaré, Schlick, Einstein e Reichenbach, alla consi-
derazione delle convenzioni come aventi lo statuto di elementi a priori. Come vedremo sotto,
infatti, nel 1920 lo stesso Reichenbach fara uso di un’espressione affine nella definizione del
raggio di azione dell’a priori.

Cassirer, Zur Einstein'schen Relativititstheorie cit., p. 40.

Ibid., p. 63.

Idea che Cassirer confermera nuovamente nel 1950 in Philosophy, Science, and History cit., p. §3:
“the theory of relativity has shown that even physics in its own internal progress may be led to
problems that require reference to a geometry other than the Euclidean. This merely proves
anew [...] that metric contains a variable element with respect to the constants of spatial form
in general”.

Reichenbach, Relativititstheorie cit., p. 48.

Ibid., p. 45. Reichenbach (#bid., p. 40) accentuava il fatto che la coordinazione avvenisse in via
del tutto specifica e nient’affatto arbitraria, perché il lato non definito della coordinazione co-
noscitiva veniva riconosciuto non solo determinato, ma pure determinante nei confronti della
conoscenza: solo “in dieser Wechselseitigkeit der Zuordnung driickt sich die Existenz des Wirklichen

aus”.



82

83

84
85

86

87
88

Q0

Q1

124 Flavia Padovani

“So” - scriveva Reichenbach (ébid., pp. 51-52) — “geben die Einsteinschen Gravitationsglei-
chungen an, in welcher speziellen mathematischen Beziehung die physikalische Grofie Rik zu
den physikalischen Grofien Tik und gik steht. Wir wollen sie deshalb Verkniipfungsaxiome nen-
nen [...]. So sind in den Gravitationsgleichungen die Axiome der Arithmetik als Regeln der Ver-
kniipfung vorausgesetzt, und diese sind daher Zuordnungsprinzipien der Physik”.

Ibid., p. 96. Ma, per questi temi, si veda M. Friedmann, Geometry, Convention, and the Relativi-
zed A Priori: Reichenbach, Schlick, and Carnap, in Logic, Language, and the Structure of Scientific
Theories, hg. von W.C. Salmon/G. Wolters, Konstanz/Pittsburgh 1994, pp. 28sgg.
Reichenbach, Relativititstheorie cit., pp. 56-57.

Ibid., p. 3. E, a proposito di Poincaré, precisava in nota (#bid., p. 104) che “es ist bezeichnend,
daf er fiir seine Aquivalenzbeweise die Riemannsche Geometrie von vornherein ausschlieft,
weil sie die Verschiebung eines Korpers ohne Forminderung nicht gestattet. Hitte er geahnt,
daf§ gerade diese Geometrie von der Physik einmal aufgegriffen wiirde, so hitte er die Willkiir-
lichkeit der Geometrie nicht behaupten kénnen”. Anche Cassirer, nel 1910, in Substanzbegriff
cit., pp. 143—147, riferendosi anch’esso a Poincaré, aveva evidenziato come la scelta tra sistemi
geometrici diversi “nicht ginzlich der subjektiven Willkiir anheimgegeben bleiben soll”. Infatti,
“die logische Widerspruchslosigkeit [...] ist lediglich eine negative Bedingung, die sie simtlich
miteinander teilen” ed egli riconosceva con lungimiranza che, visto lo stato delle conoscenze di
quel momento, se si giustificava I’affermazione per cui lo spazio fosse da considerarsi ancora eu-
clideo, nondimeno non andava preclusa “die Moglichkeit [...], in einer entfernten Zukunft viel-
leicht einmal auch hier einen Wandel eintreten zu lassen”, anticipando con cid quella che sa-
rebbe stata la sua posizione in Zur Einstein’schen Relativititstheorie.

Reichenbach, Relativititstheorie cit., pp. 85-86. Reichenbach (#id., p. 31) denominava “Relati-
vitit der metrischen Koeffizienten” la proprieta per cui nell’elemento quadratico misto i coeffi-
cienti metrici per un punto dato non avevano significato assoluto, in opposizione all’impossi-
bilitd di una scelta arbitraria delle funzioni metriche.

Ibid., p. 100. Quanto alla versione di Cassirer, cf. sopra, nota 76.

Reichenbach, Der gegenwirtige Stand der Relativitdtsdiskussion cit., p. 362.

Ibid., p. 364. A seguito di queste ricerche, gia nel 1922, in La signification philosophique de la théo-
rie de la relativité, pp. 51sgg., Reichenbach esprimeva la necessita di una definizione di congru-
enza per una teoria fisica. Inoltre, in questo testo (chiaramente una versione di passaggio verso
posizioni pilt mature) convivevano curiosamente istanze di derivazione kantiana — per quanto at-
tiene almeno all’aspetto costitutivo dell’a priori, ritenuto qui ancora convalidato dalla teoria
einsteiniana — con istanze convenzionalistiche, per cui la definizione di congruenza si configu-
rava come grbitraria e ottenuta per mezzo di una convenzione. Compariva in questo articolo
anche la chiara indicazione, che sarebbe stata sviluppata in maniera esemplare solo nella Philo-
sophie der Raum-Zeit-Lebre, sull'intercambiabilita delle diverse geometrie in funzione della scelta
di una definizione di congruenza. Cosi, la soluzione del problema dello spazio era ricondotta
all’unica interpretazione possibile: alla concezione convenzionalistica di Poincaré.

Il documento pilt significativo di questo passaggio si avra nel 1935, con la famosa relazione di
Reichenbach al Congresso parigino dal titolo L'empirisme logistique et la désagrégation de I'a
priori, in Actes du Congres international de philosophie scientifique, Paris 1936, fasc. I, pp. 28-33, in
cui dimostrera di aderire alla tesi del fondamento linguistico delle proposizioni analitiche, in-
cluse tutte le verita logico-matematiche, e di concepire come effettive le due sole componenti
del linguaggio e dell’esperienza nella costituzione delle teorie scientifiche, segnando una netta
svolta in quella che era stata la sua iniziale direzione di marcia.

H. Reichenbach, The rise of scientific philosophy, Berkley/Los Angeles 1951, pp. 136sgg.



02
93

924
95

06
97
08

99

100

CAsSIRER E REICHENBACH 125

Cassirer, Zuv Einstein'schen Relativitiistheorie cit., p. 54.

Scriveva infatti Reichenbach in Relativititstheorie cit., p. 89: “wenn wir zu dem Resultat kom-
men, daf§ die aprioren Prinzipien der Erkenntnis nur auf induktivem Wege bestimmbar sind,
und jederzeit durch Erfahrungen bestitigt oder widerlegt werden konnen, so bedeutet das aller-
dings einen Bruch mit der bisherigen kritischen Philosophie. Aber wir wollen zeigen, daf sich
diese Auffassung ebensosehr von der empiristischen Philosophie unterscheidet, die glaubt alle
wissenschaftlichen Sitze in einerlei Weise mit der Bemerkung «alles ist Erfahrung» abtun zu
koénnen. (Il corsivo & nostro).

Schlick, Kritizistische oder empiristische Deurung cit., pp. 98-g9.

La missiva ¢ del 23 ottobre 1920, reca la segnatura Inv. Nr. 94 e viene qui citata per gentile con-
cessione della Wiener Kreis Stichting di Amsterdam, dov’é conservata.

Schlick, Kritizistische oder empiristische Deutung cit., p. 10z.

Questo documento €& conservato con segnatura HR o15-63-22.

La lettera & contrassegnata con HR o15-63-21, ed & quella in cui Reichenbach esplicita inoltre,
come accennato, la misura del proprio distacco da Kant e motiva la sua interpretazione dei due
significati dell’a priori. Cf. sopra, nota 28.

La segnatura di questa lettera ¢ HR o15-63-19.

Si noti come questa adesione vada di pari passo con la confutazione della dottrina kantiana sulla
sola base del conflitto tra sistemi di principi, come emerge inequivocabilmente in un saggio di
Reichenbach del 1933, Kant und die Naturwissenschaft, in “Die Naturwissenschaften” 21 (1933),
33-34, p. 603, in cui non si allude pit ai due modi di trattare il problema dell’evidenza e, di
conseguenza, non si ascrive pil valore all’eventualita di riportarli ai due distinti lati dell’a priori.
Qui, Reichenbach sostiene, ora con una certa rigidita e in modo discordante rispetto alla gi ci-
tata lettera a Schlick del 29 novembre, che Kant abbia costruito “ein philosophisches System,
welches in reiner Vernunft wurzelt und keinerlei Erfahrung in sich aufnimmt. Damit kehrt er
das induktive Verhiltnis zwischen Naturwissenschaft und Philosophie um in ein deduktives:
sein Weg geht nicht induktiv von dem Erkenntnisbegriff der vorliegenden Wissenschaft zur
Philosophie, sondern umgekehrt, aus dem philosophischen System heraus deduziert er den Er-
kenntnisbegriff der Wissenschaft”. Non si fa pil parola, ciog, della modalitd di indagine carat-
teristica dei Prolegomena e del valore costitutivo come simbolo di una specifica presa di posi-
zione, quella stessa presa di posizione che egli aveva fatto propria nei primi anni Venti. Cid che
contrassegnerd ’a priori verra d’ora in poi risolto nel suo carattere apodittico, un carattere che

glielo rendera inesorabilmente inaccettabile.



	La relatività tra filosofia e fisica nei primi anni Venti: Cassirer e Reichenbach

