Zeitschrift: Scholion : Bulletin
Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 3 (2004)

Artikel: Prolegomena - An Stelle und in Erweiterung erster Séatze
Autor: Oechslin, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-719956

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-719956
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

]

PROLEGOMENA — AN STELLE UND IN ERWEITERUNG
ERSTER SATZE

Werner Oechslin

Vorweg! Man will sich noch, bevor man in den zu behandelnden Gegenstand
endgiiltig und unwiderruflich eintaucht, des freien Blicks von aussen, ja
sogar der Hoffnung auf mogliche Umkehr vergewissern. Weiten sich so ge-
artete erste Sitze zu lingeren Uberlegungen, zu ganzen Kapiteln oder gar
Biichern aus, so setzt man dariiber die stolze Uberschrift der Prolegomena.
Zu bestimmten Zeiten war das gang und gibe. Das auserwihlte Thema und
noch mehr die Art und Weise, wie man es anzugehen gedenkt, und die Um-
stinde, die dahin fiihren, sollen etwas ausfiihrlicher eingeleitet und bedacht
werden. Und dies méchte man mit der entsprechenden Uberschrift deutlich
herausstellen. Ansonsten konnte als allzu zufillig und unbestimmt erschei-
nen, was jedoch mehr als ein blosses Vorgeplinkel sein soll und stattdessen
als ernst zu nehmende oder gar notwendige Priambel aufgefasst werden soll.
Der Titel ‘Prolegomena’ scheint dies zu garantieren.

Bernard Bolzano leitet die so getarnte “Vorrede des Herausgebers” sei-
nes Buches Athanasia oder Griinde fiir die Unsterblichkeit der Seele 1827 mit
einem Satz ein, der sich vorerst als Kritik am Umgang Lessings mit der Vor-
rede ausgibt: ““Eine Vorrede sollte nichts enthalten, als die Geschichte des
Buches:” sagt Lessing, und erbittet sich die Erlaubniss, seinen Lesern bei
dieser Gelegenheit ein Mehreres sagen zu diirfen”.* “Ich aber”, quittiert dies
Bolzano, “muss gleich im Voraus gestehen, dass man sich getiuscht finden
wiirde, wenn man auch nichts mehr, als die Geschichte dieser Athanasia hier
zu lesen hoffte”, womit er in Tat und Wahrheit nichts anderes unternimmt,
als seiner — einem iiblichen Topos nachgebildeten - Fiktion der Auffindung
einer Handschrift den Rahmen zu setzen.

“Handschriften haben schon iiberhaupt etwas Anziehendes fiir mich ...”.?
Und schon ist man von der Vorrede desjenigen gefangen, der doch eben ver-
sichert hatte oder zumindest die Vermutung nihrte, er wolle ohne solche
Ausfliichte auskommen.



26

Im Vergleich dazu bezeichnen nun Prolegomena eine Form, mittels der
von Anfang an klar gemacht wird, dass hier nicht mit Klimmziigen oder Fall-
stricken, sondern auf direktestem Weg ein blosser erster Satz in eine lingere
Erorterung von durchaus grundsitzlicher Art weitergefithrt wird. Man
schaut zwar noch von aussen auf den Gegenstand, der der Erliduterung harrt,
aber es geht schon untriiglich um die Sache selbst, was in jenen Fillen evi-
dent ist und umsomehr iiberzeugt, in denen ganze Biicher unter diese Ru-
brik, unter die Bezeichnung von “Prolegomena” gestellt sind. Umso deutli-
cher scheint gerade dort das Grundsitzliche einer Sache, einer Frage her-
vorgekehrt zu sein. Ja, es ist gerade dieses, was letztlich allein zdhlt. Sonst
brauchte man sich nicht auf solche Titeleien einzulassen!

Ein anderer Tonfall als in jenem “Schiichtern iibergebe ich ...” von Ale-
xander von Humboldts kleinformatigem Biichlein der Awnsichten der Natur
herrscht hier vor. Man steht zwar am Anfang eines Buches, aber die gewich-
tige Uberschrift lisst vermuten, dass jetzt die — meist gerade umgekehrt erst
am Ende gefundene — Quintessenz nach schon erzielter Einsicht in die Be-
deutung und Konsequenz der Sache vorab-gereicht wird. Man setzt voran,
was eigentlich erst hinterher zur Einsicht gereift ist und reifen kann, wohl in
der Absicht und somit das Ziel im Auge, den Leser von Anfang an auf die
richtige Fihrte zu fihren, und zudem, um sich zu vergewissern, dass der,
der den Ausfithrungen und Gedanken zu folgen aufgefordert ist, dieses Ziel
von derselben Zielstrebigkeit geleitet und mit derselben Aussicht auf ge-
winnbringende Einsicht auch tatsichlich erreicht.

Jeder, der Biicher beniitzt, die nebst einem ‘laufenden’ Text eben auch
Einleitungen, Vorreden, Apparate aller Art aufweisen, weiss, dass man ein
Buch auf vielfiltigste Art — und nicht bloss in der Reihenfolge der nume-
rierten Seiten — lesen kann. Die Uberschrift “Prolegomena” fordert bei sol-
cher freier Wahl umso deutlicher dazu auf, hier den ersten Anker zu werfen
und die Probe aufs Exempel zu machen. Hier in den “Prolegomena” ent-
scheidet es sich, ob und weshalb man den Thesen des Autors folgen will und
soll, und ob es iiberhaupt angezeigt und vonnéten ist, im nachfolgenden Text
weiterzulesen. Die radikalste Form jener herausfordernden “Prolegomena”
sind denn auch Biicher, die ausschliesslich aus Prolegomena bestehen, deren
Mitteilung sich also auf diese grundsitzliche Erorterung beschrinkt.

Das sind vorerst Vermutungen oder gar Unterstellungen, was in einer Hin-
sicht noch erginzt werden muss. Denn was eine Vorrede und somit auch jene
offensichtlich grundsitzlichere Form der “Prolegomena” von dem, was



27

Bropylaen.

ém{pwwﬁhw Swﬁﬁf

© Becausgegeben von Goethe,

Crften Vandes Erfies Stitef, .

g Tibingen, r798.
Sn e § @ Cobtafie Budiundhing,

Titelblatt der von Goethe herausgegebenen periodischen Schrift Propylden,
Ersten Bandes Erstes Stiick, Tiibingen 1798

ihnen folgt unterscheidet, ist — trotz des offensichtlich hohen Anspruchs —
ihre Ungebundenheit im Vergleich zu dem, was von einem Buch oder Text
selbst zu Recht oder zu Unrecht an inhaltlicher Ordnung und Systematik
eingefordert werden kann. Man weiss nicht, wie der Autor die Argumente
einer Vorrede wendet und dreht. Ja, man ist bereit, sich diesbeziiglich iiber-
raschen zu lassen, und lisst sich durch Unregelmissigkeiten jeder Art kaum
storen. Was alles vorab mitgeteilt und auch noch mitgeteilt werden will,
wird in diesem Zusammenhang williger akzeptiert, da man erst am Anfang
steht, noch geduldig ist und deshalb ohne Widerrede dem vorgezeigten Weg
folgt. Anders formuliert, man hilt sich “in den Vorhéfen” auf, um dann
“bald in das innerste Heiligthum zu dringen”, wie dies Goethe in der Ein-
leitung zu den Propyliien 1798 umschreibt, wobei er — bezogen auf den Titel
seiner “periodischen Schrifft” — natiirlich nicht daran denkt, “ein solches
Werk der Kunst und Pracht hier selbst aufzufiihren”. Doch bezieht er sich
darauf, “was daselbst allenfalls hitte geschehen kénnen” und meint
damit “Gespriche, Unterhaltungen, die vielleicht nicht unwiirdig jenes Plat-

Zes gewesen wiren”.3



28

So besehen sind nun eben auch “Prolegomena” der ideale Ort und die
ideale Form, um alles vorwegzunehmen, was an Erwigung, Uberpriifung,
Rechtfertigung und neuerlichem in den Zweifel Setzen, unverzichtbar er-
scheint, ganz unabhingig davon, ob und wieviel denn schon an vorbe-
reitender Darlegung systematisch ausgebreitet ist oder eben nicht. Idealiter
findet sich hier alles, was an Gedanken gerade not tut und sich moglichst
schnell und unmittelbar und auf vielfiltigste Weise vermitteln méchte. Hier
mag sich poetische Ekstase mit streng logischer Exposition treffen. Es liegt
am Leser, zwischen und in all diesen Formen und Mitteilungen aufzuspiiren
und zu finden, was dem Autor ganz besonders auf der Zunge brennt und was
ihn mehr als die umstindliche und ausfiihrliche Darlegung der Dinge und
Argumentationen ‘im Buch’ selbst bewegt. Kurz- und Metaformen des schon
mal Erarbeiteten gesellen sich, das schon Erreichte iiberformend, hinzu und
machen aus solchen “Prolegomena” ein grundsitzlich Anderes und Neues:
die vorausgeschickte conclusio und die aufbauende, prospektive Gedan-

kenarbeit in nuce zugleich.

Wieweit solches im Einzelfall zutrifft, ist zu iberpriifen. Es lohnt sich alle-
mal, vorgingig eines solchen Blickes nach dem Wortsinn der “Prolegomena”
zu fragen. Es fillt auf, dass dem Graecismus scheinbar der Vorrang vor La-
tinismen dhnlicher Art — wie “Praemonitio” oder “Praeloquium” — zuerkannt
wird, und dass damit eben doch mehr oder zumindest etwas anderes sugge-
riert wird, als es das iibliche “Vorwort”, die “Préambule” oder die gew6hn-
liche “Préface” tut. Es ist im iibrigen leicht nachvollziehbar, dass ein Termi-
nus, der so bedeutungsvoll, griechisch daherkommt, im deutschen 19.
Jahrhundert besonders verbreitet und beliebt war. Und trotzdem, es muss
schon ein ganz eigenartiger Reiz in diesem Wort stecken, dass man sich sei-
ner so gern bediente!

Das so umgarnte ‘mpoAeyw’ meint allerdings, fiir sich selbst genommen,
vorerst nichts anderes als das “ante dico” und bezeichnet das ‘etwas vorweg
sagen’, wofiir eine ganze Reihe von Synonymen von mooenw zu mpopoalw
und von mooonpowvw zu mEoroylLw, allesamt mit dem ‘pro-’ ausgestattet,
steht.* Mit nur leichter Akzentverschiebung gerit das ‘Vorher’ in den Mit-
telpunkt des Interesses, was das ‘prolego’ als “schon vorher sagen” begrei-
fen lisst und zum ‘Prolog’ als der — im antiken Theater verbreiteten und be-
deutsamen — “vorher verkiindenden Rede” fithrt.5 Schaut man sich bei den
entsprechenden lexikalischen Verweisen — wie dem nachfolgend zitierten —
um, entdeckt man schnell die Tiicken von scheinbar so untriiglichen Begrif-



29

fen. In Platos ‘Staat’, dort wo zu Beginn die Art und Weise der Diskussion
selbst zur Debatte steht, wo dann der zuvor am Reden verhinderte Thra-
symachos auf eher ungestiime Weise ins Gesprich eindringt und die anderen
des leeren Geschwitzes bezichtigt, und wo sich Sokrates daraufhin verlegen
zeigt, die geforderte eindeutige Antwort — es geht immerhin um die Frage,
was ‘das Gerechte’ sei — zu geben, dort ruft Thrasymachos laut und spot-
tisch: “O Herakles, das ist ja jene bekannte Verstellung des Sokrates!”
Das hitte er vorhergesagt [I govieyov], dass “du [Sokrates] gewiss nicht
wiirdest antworten wollen, sondern wieder Riickhalt suchen in der Verstel-
lung und eher alles andere tun als antworten, wenn dich einer fragte”.” Das
Vorausgesagte betrifft also in diesem Fall das — Sokrates unterstellte, von
ihm stets praktizierte — Ausweichen von einer klaren Rede und Antwort, was
als elpwvera (Ironie), als Verstellung und Dissimulation umschrieben, res-
pektive iibersetzt wird. Es geht um Modalititen des Redens und Argumen-
tierens, des Fragens und Antwortens, um die Wahrheitssuche bei erh6htem
Risiko, und mittelbar um die damit verkniipften Gewissheiten, um Verbind-
lichkeiten und offensichtlich auch ganz besonders um die diesbeziiglichen
Zweifel und Verdunklungen. Dieses sich um eine klare Antwort Drii-
cken Sokrates’ kennt Thrasymachos, weshalb er es ‘vorausgesagt’ hat. Eine
klare Antwort auf seine Fragen wird er von Sokrates gleichwohl nicht er-
warten konnen, was die im ‘Vorausgesagten’ getroffene Annahme nur besti-
tigt, deren tieferen Sinn der Leser erst im Verlauf der weiteren Lektiire viel-
leicht allmihlich begreifen wird. Mit der vorausgesagten und Sokrates un-
terstellten “Verstellung” ist andererseits der ganze Widersinn vorschneller,
einfacher Antworten auf schwierige Fragen thematisiert. In der Fortsetzung
des Disputs hilt Thrasymachos Sokrates zwar weiterhin Manipulation der
Rede, ja Boshaftigkeit vor. Aber nur dank dieses vorausgesagten und sich
nun wiederum einstellenden, immerwihrenden Fragens — dank dieser ‘“Vo-
raussetzung’, ob man dies nun Verstellung oder Dissimulation oder sonst-
wie nennt, ob man es als Versuchsanordnung oder Strategie begreift — wer-
den die auf den ersten Blick iiberzeugenden und doch ins Irre fithrenden
Thesen des Thrasymachos entkriftet, um auf diese Weise den Weg zur
Wahrheit wenigstens offenzuhalten. Solches mag man also den “Prolego-
mena” mittelbar zuweisen!

Die Erklirung der “PROLEGOMENES?” in der Encyclopédie von Dide-
rot und d’Alembert ist weniger spitzfindig und konstruiert vorerst aus dem
‘pro’ fiir “devant” und ‘loqueo’ fiir “je parle” die blosse Reihenfolge bei der

Darlegung der Dinge: “observations préparatoires ou discours qu’on met



30

a la téte d’un livre, & dans lesquels on renferme tout ce qui est nécessaire
pour mettre le lecteur plus a portée d’entendre ’ouvrage & de le lire
avec profit”.® Auch hier ist man also schnell bei der Forderung des Ver-
stehens eines Textes, worauf sich die Mitteilung und der Inhalt des ‘Vo-
rausgesagten’ ausrichten soll und muss. Will man den “Prolegomena” diese
Aufgabe ganz allgemein und verbindlich zuweisen, so ldsst sich dann — wie in
der Encyclopédie geschehen - schnell umgekehrt fordern: “I’étude de pres-
que tous les arts & de toutes les sciences demande des instructions prélimi-
naires appellées prolégomenes”.? Vorhergesagtes wird also auch hier als
unabdingbar, notwendig aufgefasst. Das wird ohne weitere Begriindung fest-
gehalten. Und dementsprechend sind die Beispiele und weiterfithrenden
Verweise ausgewihlt und weitgefiachert dargestellt: die “PRELIMINAIRES”
bezeichnen etwa, was an Ort und Stelle im Sinne erster Festlegungen, in ge-
wisser Weise prijudizierend, bei Friedensverhandlungen erliutert wird; das
Analogon “PREDICAMENT?” fithrt unmittelbar in das Gebiet der Logik hi-
nein und soll den Zusammenhang des Vorausgesagten mit dem Nachfolgen-
den als noch notwendiger als vielleicht angenommen erscheinen lassen. Die
dazu gegebene Erklirung lautet ganz einfach so: man miisse einiges — bei-
spielsweise die Definition von Eindeutigkeit (!) — vorweg einsehen und ver-
stehen, um dann die nachfolgende Doktrin auch wirklich begreifen zu kon-
nen.’”® Und dies betrifft ausgerechnet die Logik, die doch so selbstgeniigsam
daherkommt und scheinbar keiner weiteren Erklirungen ‘von aussen’, kei-
ner “Voraussetzungen” und schon gar nicht “Verstellungen” bedarf! Weit
gefehlt!

Man beginnt, vorausgreifend, zu erahnen, weshalb wohl Edmund Hus-
serl 1900 seinen Logischen Untersuchungen den Untertitel “Prolegomena
zur reinen Logik” hinzugesellt hat (TareL 1). Es gibt wohl stets und iiberall
einen guten Grund, mehr und dies moglichst im voraus zu wissen oder eben
zu erfragen, zumal man vom Zweifel ausgeht, der in diesem Fall, wie Hus-
serl bekennt, ganz erheblich war: “Umsomehr beunruhigte mich daher auch
der principielle Zweifel, wie sich die Objectivitit der Mathematik und aller
Wissenschaft iiberhaupt mit einer psychologischen Begriindung des Logi-
schen vertrage”.""

Husserls Vorwort zu seinen Prolegomena ist ganz offensichtlich a
posteriori den “logischen Untersuchungen, deren Veréffentlichung ich mit
diesen Prolegomena beginne”, vorangesetzt worden. Diese “Versuche”
seien “in vieljahriger Arbeit erwachsen”, sodass jetzt nach deren Abschluss
die Absicht einer “Neubegriindung der reinen Logik und Erkenntnis-



3I

theorie” im Vorwort vorweg angekiindigt werden kann. Wie so oft wird man
also auch hier in der Annahme bestiirkt, dass Vorworte oder eben auch “Pro-
legomena” entgegen der dusserlich postulierten Abfolge keineswegs immer
im voraus geschrieben, sondern umgekehrt a posteriori - als letzter, das
Ganze nochmals prizisierender Gedanke — verfasst und einer Untersuchung
handkehrum vorangesetzt werden. Die “Verstellungen” des weisen Sokra-
tes, welcher Art auch immer, sind also stets mit von der Partie! Mit dem
blossen ‘Vorangehen’ von “Prolegomena” kommt man hingegen nicht weit.
Man bedarf der ‘entstellten’ Vorworte, um auf alles umso besser verweisen
zu konnen, was als notwendige Erginzung und Erklirung hinzugegeben und
mit dem Gestus und der Fiktion des Vorangesetztseins verdeutlicht wer-
den soll. Ein wie auch immer gearteter Zusammenhang zwischen dem, was
vorausgesagt wird und dem was danach folgt, auch wenn es zuvor nieder-
geschrieben ist, bleibt allemal garantiert. Weit deutlicher als beispielsweise
bei den ‘Scholien’’ ist gerade dies, prospektiv, den “Prolegomena” einbe-
schrieben. Man kann es dabei bewenden lassen und dariiber hinaus an den
ersten Satz erinnern, den Aristoteles der Zweiten Analytik voransetzt, wo-
nach nimlich alles verniinftige Lehren und Lernen aus einer vorangegange-
nen Erkenntnis entstiinde. Es gibt also stets einen guten Grund, etwas ‘im
voraus’ zu bedenken und darzustellen. Der Lateiner formulierte: “Omnis
doctrina, & omnis disciplina intellectiva, ex praeexistente fit cogni-
tione: manifestum autem hoc speculantibus in omnibus”.’> Es be-
trifft also simtliche Bereiche, weshalb denn auch iiblicherweise jeder “Phi-
losophia universalis” ein Kapitelchen “Ex Prolegomenis Philosophiae” vo-
rangesetzt werden sollte."*

Mit der Voraussetzungslosigkeit wire umgekehrt den “Prolegomena” der
Boden unter den Fiissen weggezogen. Aber, so Aristoteles, wir sollten zu-
mindest voraussetzen kénnen, “dass es ist” und “was” es ist. Und so tun sich
fir die “Prolegomena” weite Welten auf: man muss sich darum kiimmern,
was zwischen solchen unabdingbaren Voraussetzungen und einem - gleich-
wohl — in sich fest gefiigten Lehrgebiude vermittelt, wie man es sich all-
zugerne nicht nur fiir die Mathematik und Logik wiinschen wiirde. Zu be-
obachten, wie diese ‘Vermittlung’ ganz bewusst oder nur mittelbar ange-
strengt wird, ist oft sehr aufschlussreich. Der erste Satz in Wittgensteins
Tractatus Logico-Philosophicus lautet: “Die Welt ist alles, was der Fall ist”.’s
Das kommt sprachlich zwar eher einem Kalauer als einem logischen Lehr-
satz gleich. Gleichwohl sind damit die Voraussetzungen dessen, was da —
durch Dezimalzahlen im Sinne der Andeutung des “logischen Gewichts” ge-



32

kennzeichnet — folgt, ohne allzu viele Verstellungen deutlich gemacht. An-

({3 - I 1] ”»
1”, “r.1”,

ders tont es zu Beginn des Vorwortes des “Tractatus”, das dem
“r.11” ... vorangeht. Dort ist der erste Satz linger und — wie hier — von Ge-
dankenstrichen durchsetzt unseren freien Gedanken und Fragen umso niher
formuliert: “Dieses Buch wird vielleicht nur der verstehen, der die Gedan-
ken, die darin ausgedriickt sind — oder doch dhnliche Gedanken — schon
selbst einmal gedacht. — Es ist also kein Lehrbuch. — Sein Zweck wire er-
reicht, wenn es Einem, der es mit Verstindnis liest Vergniigen bereitete”.™
Zweifelsohne! Womit der Zweck ja dann erreicht wire! Allein, wie war das
eben? Vergniigen sollte es bereiten? Da ist sie schon wieder, die reine, ‘so-
kratische’ Verstellung. Kein Zweifel, Wittgenstein ging es, wie er selbst ei-
nige Zeilen spiter in demselben Vorwort ausfiihrt, in durchaus ernster Ab-
sicht selbstverstindlich darum, “dem Denken eine Grenze zu ziehen”, wes-
halb er zuvor auf das “Missverstindnis der Logik unserer Sprache” verwies
und dies spiter in die verstindliche Formel brachte: “Was sich iiberhaupt
sagen ldsst, ldsst sich klar sagen; und wovon man nicht reden kann, dariiber
muss man schweigen”."’

Dies und Albert Einsteins Diktum “Insofern sich die Sitze der Mathe-
matik auf die Wirklichkeit beziehen, sind sie nicht sicher, und insofern sie si-
cher sind, beziehen sie sich nicht auf die Wirklichkeit” vom gleichen Jahr
1921 bilden so etwas wie den Lackmustest unseres Denkens und Sprechens
— und bezeichnen ungefihr jene Grenze, jenseits derer man der “Prolego-
mena” dringendst bedarf: also, so gut wie immer!

Den “Prolegomena” kommen mehr und mehr Aufgaben zu, je geringer
die Aussichten sind, dass Gedankengebiude sich selbst tragen. Folgt man
den Wittgensteinschen Sitzen, Ziffern und Interpunktionen, die ja dann bei
“7. Wovon man nicht sprechen kann, dariiber muss man schweigen” abrupt
enden,™ so erschrickt man einigermassen dariiber, wie wenig von dem, was
da so ordentlich wie bei Wolff und Baumgarten in Paragraphen gesetzt ist,
unmittelbar, ohne dussere Hilfe, einleuchtet oder gar miihelos in Erkenntnis

“1” und “1.2”, zZwi-

ibergeht. Schon auf der ersten Seite tun sich zwischen
schen “Die Welt ist alles, was der Fall ist” und “Die Welt zerfillt in Tatsa-
chen” Kluften auf. Wie schwierig allein schon textimmanente Deutungen
sein wiirden, kann man aus Bertrand Russells “Introduction” ersehen, die
dieser 1922 der englischen Ubersetzung des Wittgensteinschen Tractatus
hinzugegeben hat, um dann seinen Spuren bis hinein “in the mystical, inex-
pressible region” zu folgen.*® Dort also auch der klirende Kommentar zu

den ersten Sitzen: “What is complex in the world is a fact. Facts which are



33

not compounded of other facts are what Mr. Wittgenstein calls Sachver-
halte, whereas a fact which may consist of two or more facts is called a Tat-
sache: thus, for example, ‘Socrates is wise’ is a Sachverhalt, as well as a
Tatsache, whereas ‘Socrates is wise and Plato is his pupil’ is a Tatsache but
not a Sachverhalt”.?’ Nun ist alles verstindlich und die Verwendung der
Namen von Sokrates und Plato ist rein zufillig.

Zum Gliick gibt es “Prolegomena”, in die man flichten kann und in
denen uns Autoren wirkliche, lebensnahe Erklirungen mitsamt der Aus-
sicht auf “Vergniigen” geben. Wer wollte sich nicht an den Anniherungs-
versuchen Russells an die Geheimnisse der deutschen Sprache erfreuen und

vergniigen!

Nochmals Husserl: “Die logischen Untersuchungen, deren Veréffentlichung
ich mit diesen Prolegomena beginne, sind aus unabweisbaren Problemen er-
wachsen, die den Fortgang meiner langjihrigen Bemiihungen um eine phi-
losophische Klirung der reinen Mathematik immer wieder gehemmt und
schliesslich unterbrochen haben”.?* So der erste Satz des Vorwortes von

Husserls “logischen Untersuchungen”, denen nun eben insgesamt der
g gen”,

PHILOSOPHIE DER ARITHMETIK

PSYCHOLOGISCHE
UND LOGISCHE UNTERSUCHUNGEN
VON

Dr. E.G. HUSSERL

PROFESSOR DER PHILOSOPHIE AN DER UNIVERSITAT
ZU FREIBURG §. Br.

ERSTER BAND

ALFRED KRONER VERLAG IN LEIPZIG

E.G. Husserl, Philosophie der Arithmetik. Psychologische und logische Untersuchungen,
Leipzig 1891, Titel



34

Untertitel der “Prolegomena zur reinen Logik” hinzugegeben war. Das
kann man nach den obigen, vorangegangenen Beobachtungen nur so deuten,
dass nicht nur dem Vorwort, sondern dem ganzen Buch jener Charakter des
sich intensivst mit den Vorbedingungen fragend Auseinandersetzens einbe-
schrieben ist, was sich denn ja — schnell nachvollziehbar und zum Arger von
Husserls Kritikern — schon in ausufernden Titeln wie “Psychologismus”
oder “Denkokonomie” niederschligt, und was von Husserl als Einsicht ja
schon zuvor, 1891 in die Vorrede der Philosophie der Arithmetik eingeschrie-
ben wurde: es gibe nicht eine Frage von Bedeutung, “in deren Beantwor-
tung unter den betheiligten Forschern auch nur ertrigliche Harmonie be-
stinde”.?3

Man fiihlt sich also zuhause, wo man mit einer “specifisch humanen
Denkkunst” und ihren Unwigbarkeiten befasst ist, um deren “technische
Regel” man sich zwar kiimmern soll, die jedoch von “rein logischen Nor-
men” durchaus verschieden sind.** Wenn nicht ein Traktat oder eine Dokt-
rin, so sind doch zumindest “Prolegomena” das richtige Gefiss solcher
Abklarungen und der Ort weiterfithrender Betrachtung zu all dem, “dem

das Denken selbst Mittel ist”.?s

So vorbereitet und eingestimmt — in das, was dem Inbegriff geisteswissen-
schaftlicher Bestimmung sehr nahekommt — kann man sich mit Vergniigen
der kurzen Betrachtung einiger “Prolegomena” zuwenden.

Zu den Autoren, die “Prolegomena” dem Titel eines ganzen Buches vor-
ansetzen, gehort der Altertumswissenschaftler und Archiologe Karl Otfried
Miiller. Noch bevor er sein vielfach aufgelegtes Standardwerk der Archio-
logie der Kunst (erstmals 1830) erscheinen lisst, dussert er sich 1825 in den
“Prolegomena zu einer wissenschaftlichen Mythologie” zu einem Bereich,
der ihm, wie er zugesteht, vorerst eher fremd ist, worauf er dann in einer
Menge umstindlicher Formulierungen Bezug nimmt. (“Der Verfasser ver-
hehlt nicht, dass er mit diesem Werk zugleich eine Rechtfertigung seiner

»

bisherigen mythologischen Arbeiten bezweckt ...”; “es hat dem Verfasser

leid gethan ...”).?¢ Allein, viel bemerkenswerter ist dort der Satz der ersten
Seite des Vorwortes, in dem das, was den Titel der “Prolegomena” im Sinne
des noch nicht zu Ende gebrachten Vorliufigen erst eigentlich plausibel
macht, in der Sache begriindet wird: “Nun weiss, wer dergleichen an sich
oder an Andern beobachtet hat, wie es dabei zugeht; die wissenschaftliche
Thitigkeit ist da, ehe man die Grundsitze derselben sich zum Bewusstsein

gebracht hat; erst wenn man sein Verfahren durch die Probe befriedigend



35

R S '-?f;'\ e
PROLEGOMENA
: L Elﬂ.il ;

£ WISSENSCHAFTLICHEN ;

MYTHOLOGIE

 VYON

KARL OTFRIED MULLER.

MIT EINER ANTIKRITISCHEN ZUGABE.

GOTTINGEN Y
BEI VANDENHOECK UND RUPRECHT.
: ATy nby ek

Prolegomena zu einer wissenschaftlichen Mythologie, von Karl Otfried Miiller,
Gottingen 1825, Titel

gefunden hat, entwickelt man sich selbst daran die Regeln, nach denen man
schon vorher verfahren ist”.?7 Da ist nun das vorher/nachher in einer grund-
sitzlichen, ‘hermeneutischen’ Situation aufgefangen und beschrieben. Es
bedarf der Prolegomena, um dies zu erhellen.

Eine “apologetische Gelegenheitsschrift” hat 1838 Karl Rosenkranz
Kants “Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wissen-
schaft wird auftreten kénnen” bezeichnet.?® Hier rechtfertigt sich die Uber-
schrift der “Prolegomena” allein schon durch die in die Zukunft gesetzten
weiteren Erwihnungen des Titels. Und iiberhaupt scheint dabei die Zeit
eine grossere Rolle als in vergleichbaren anderen Fillen zu spielen. Kant
meint nimlich zu Beginn der Einleitung der erstmals 1783 — also knapp nach
der Erstausgabe der Kritik der reinen Vernunft — veroffentlichten Schrift,
diese sei nicht fiir Gelehrte gedacht, “denen die Geschichte der Philosophie

. selbst ihre Philosophie ist”: “Sie miissen warten, bis diejenigen, die aus
den Quellen der Vernunft selbst zu schopfen bemiiht sind, ihre Sachen wer-
den ausgemacht haben ...”.*? Der eigentliche Text beginnt dann — unter der



36

Uberschrift von “Prolegomena” und “Vorerinnerung” — mit dem, was als
Voraussetzung, nimlich der Bestimmung des “Unterscheidenden [der Er-
kenntnis einer Wissenschaft], was sie mit keiner andern gemein hat, und was
ihr also eigenthiimlich ist”, vorgegeben wird.3° (“Vorerinnerung” setzt bei-
spielsweise auch Hegel als Uberschrift zur Vorrede seiner Differenzschrift
von 1801, sowie Wilhelm von Humboldt 1830 iiber seine dem Briefwechsel
mit Schiller vorangesetzte Darstellung vom “Gang seiner [= Schillers] Geis-
tesentwicklung”.3")

Weit spekulativer allein schon in der Zielrichtung sind die Prolegomena
zur Historiosophie angesetzt, die August von Cieszkowski 1838 in Berlin er-
scheinen liess, und in denen, wie der neugeformte Begriff der “Historio-
sophie” anklingen lisst, nicht nur “die Moglichkeit der Erkennbarkeit der
Zukunft constatirt”, sondern diese in die “Wirklichkeit” umgelegt werden
soll.3* Seinen “Prolegomena” hat August von Cieszkowksi konsequenterwei-
se kein Vorwort vorangesetzt. Es hitte in diesem Fall den prospektiven und
spekulativen Charakter des Buches nur unnétig abgeschwicht. So eréffnet er
seine “Prolegomena” gleich mit dem “Organismus der Weltgeschichte”,
worin schon der Kern der Kritik an der Hegelschen Geschichtsphilosophie
angelegt ist, die es eben “nicht bis zum Begriffe der organischen und ideel-
len Ganzheit der Geschichte, bis zu ihrer speculativen Gliederung und voll-
endeten Architectonik gebracht” hitte.3? Der Begriff “Prolegomena” im
Titel scheint den ganzheitlichen Entwurf — und Wurf - auf diese Weise
umso deutlicher vor Augen zu fithren, der sich am Ende zum “totalen Cha-
racter des Weltgeistes” und noch mehr zu dem aufschwingt, was daraus an
“Bethitigung” folgt und in ein “angemessenes Daseyn” fithren soll.3*

An Visionskraft wird dies alles nur noch von jenen “Prolegomena” iiber-
troffen, die Gottfried Semper seinem “Der Stil” 1860 voranstellt. Dort wird,
was offen und ungeklirt ist, was als “eine zusammenstiirzende Kunstwelt”
oder offener als “Krisis” umschrieben wird, in ein kosmisches Gleichnis und
unter den “nichtlichen Himmel” gesetzt und entsprechend weit als “Zu-
stand zwischen Zerstérung und Neugestaltung” aufgefasst.3* Vor so weit ge-
offnetem Horizont wird dann so gut wie alles, was nun passend in “Prolego-
mena” einer Klirung zugefiihrt werden miisste, verhandelt: die Frage des
Kunstwerdens iiberhaupt und der dabei sichtbar werdenden “Gesetzlichkeit
und Ordnung” bis hin zur Hypothese und Wiinschbarkeit von “Prinzipien”
nach Massgabe der beobachteten “Naturgesetzlichkeit”.3® Nichts ist deshalb
ausser Acht gelassen, weder der kritische Blick auf seine Zeit und deren
Hang zum “unmittelbaren Erzielen von Fachmenschen”, wogegen “huma-



37

PROLEGOMENA

ZUR HISTORIOSOPHIE

AUGUST von CIESZKOWSKI.

BERLIN, 1838.

BEI "VEIT UND COMNMP.

it

Prolegomena zur Historiosophie, von August von Cieszkowski, Berlin 1838, Titel

nistische” Bildung gesetzt wird, noch der Rundumschlag gegen alle anderen
Beschrinktheiten, wie sie den “Materiellen”, den “Historikern”, den “Sche-
matikern” und “Puristen” in die Schuhe geschoben werden.}” Und nichts
hindert ihn dabei, gleichwohl nach “Gestaltungsprinzipien”, allerdings be-
zogen auf “in sich abgeschlossene, fiir das Aussensein indifferente Formen”
zu suchen,’® wogegen er kurz zuvor — ausgerechnet im Vergleich von Kunst
und Religion — zu der zum Charakter von “Prolegomena” bestens passenden
Einsicht kommt: “Somit bleibt stets die Wissenschaft unvollstindig und als
Form unabgeschlossen; nicht das Wissen, sondern nur das Streben darnach
befriedigt”.3® Wie gehabt: Prolegomena bieten Raum fiir notwendige Vorab-
klirungen, auf dass man sich der Schwierigkeiten und Risiken bewusst sei
und damit gut umgeht.

“Gewisse theoretische Erkenntnisse voraussetzen”, mehr nicht.*® Dafiir
sind die “Prolegomena” schon einmal ein ideales Gefiss, gerade dazu — und
eigentlich nur dazu — bestimmt. So wie Husserl einige Begriffe wie “Wahr-
heit, Satz, Subjekt, Pridicat, Gegenstand, Beschaffenheit, Grund und Folge,
Beziehungspunkt und Beziehung und dergleichen” vorabkliren will,* so

sagt es Semper in seinen “Prolegomena”, wo es um Natur und Kunst, um



38

Naturgesetz und selbst um die “formellen Elemente des Rein-Schénen” und
daneben auch um das “Zufillige, Ungereimte, Absurde” geht.#* Denn wer
wiirde das iibersehen wollen, der sich dem Ganzen zuwendet und es umfas-
send anzugehen sich anschickt!

Betrachtet man alles aus grosserer Distanz, so gleichen die entsprechen-
den Fragen all jenen, die schon der lullschen “Ars brevis”, jener auf den
Punkt — ndmlich auf die zentralen Fragen - zuriickgebrachten Universal-
lehre einbeschrieben waren: “Utrum? Quid? De Quo? Quare? ...”. Von hier
aus fiihrt unzweifelhaft ein Weg, das Werden und Entstehen ins Auge zu fas-

“werdendes Wissen” und “Gestalten des Geistes” einander anzu-

sen, ja
gleichen, wie dies Hegel in seiner “Selbstanzeige” in Aussicht nimmt, der die
“Vorbereitung zur Wissenschaft” — ohne den Titel der “Prolegomena” -
deutlich einbeschrieben ist.#* Gegen den “Unfug der philosophischen For-
meln” war dies gerichtet und sollte gleichwohl zu einer Logik, nimlich “als
spekulativer Philosophie” fithren. Beschreibt Semper zu Beginn seiner “Pro-
legomena” die Welt im “Zustand zwischen Zerstérung und Neugestaltung”,
so zieht schon Hegel den Bogen vom “Chaos” zu einer “wissenschaftlichen
Ordnung” als einer “nichsten Wahrheit” im Ubergang von unvollkom-
menen in héhere Erscheinungen des Geistes.#

Wie soll man all dies zusammenfassen, wenn nicht als Ausdruck leben-
digen Geistes, der sich seinen Weg zwischen versuchter Systematik und
freier Entfaltung sucht. Die “Prolegomena” erscheinen dabei als Garant
dafiir, dass, wenn System und Wissenschaft zum engen Korsett zu werden
drohen, noch einmal mehr gefragt und frei spekuliert wird, auch wenn dies
gemiss der Semperschen Formulierung “nicht das Wissen, sondern nur das
Streben danach befriedigt”.45 Spekulation ist erlaubt! “Mehr als einen Ent-
wurf darf man nicht erwarten”, schreibt Heinrich Wolfflin auf der ersten
Seite seiner “Prolegomena zu einer Psychologie der Architektur”, der
Miinchner Dissertation von 1886.4 Oder eben auch, so Husserl im Vorwort
seiner Logischen Untersuchungen, den “Prolegomena zur reinen Logik”: “Je
tiefer ich analytisch eindrang, umsomehr kam es mir zum Bewusstsein, dass
die Logik unserer Zeit an die actuelle Wissenschaft nicht hinanreiche, wel-
che aufzukliren sie doch berufen ist”.47

“Prolegomena” fordern zum Weiterdenken auf. Und soviel ist gewiss:
“Vordenken” ist hoch erwiinscht, ja unabdingbar. Man soll zuversichtlich
sein: es ist viel mehr in jenen Moglichkeiten des Sprechens (und Denkens)

wo»

angelegt, als der strenge Duktus des Satzes “7” in Wittgensteins Tractatus
einengend suggerieren mag. Jener Versuch, die Grenzen zu bestimmen,



39

Prolegomena zu einer Psychologie der Architektur, Inauguraldissertation
von Heinrich Wolfflin, Miinchen 1886

musste auch zu dem Satz “6.1251” fithren: “Darum kann es in der Logik
auch nie Uberraschungen geben.” Und wohl auch — entgegen Wittgensteins
Vorwort — kein Vergniigen! So aber in den Prolegomena, die uns alles ver-
sprechen und uns nicht enttiuschen und wo Denken (noch) nicht mit Logik
oder Wissenschaft gleichgesetzt und in ein Geriist blosser Zeichenregeln ge-
stellt, stattdessen Spekulation — im alten guten Sinn von Philosophie — an-
gesagt ist. Darf man Hegels Satz aus der Vorrede seiner Differenzschrift
1801 aus diesem Blickwinkel lesen? “So wie aber die Spekulation, aus dem
Begriff, den sie von sich selbst aufstellt, heraustritt, und sich zum System
bildet, so verlisst sie sich und ihr Princip und kommt nicht in dasselbe zu-
riick; sie iibergibt die Vernunft dem Verstand, und geht in die Kette der
Endlichkeiten des Bewusstseyns iiber, aus welchen sie sich zur Identitit und
zur wahren Unendlichkeit nicht wieder rekonstruirt”.4®

“Prolegomena” bloss eine — iiberwundene — Form des 19. Jahrhunderts?
Wiesehr Wolfflin an der endgiiltigen Fassung seiner “Prolegomena” gerun-



40

gen hat, ist bekannt und in alle Einzelheiten hinein und durch alle Ent-
wurfsstadien hindurch beschrieben.¥ Was beim zweiten Entwurf der Disser-
tation als “Organon fiir Geschichte des menschlichen Formgefiihls” betitelt
war, wandelte sich mit zunehmender Kenntnis der Schwierigkeiten in Rich-
tung “Exemplifikation der Methodologie”.’® Das zog dann — in der vierten
Fassung des Dissertationsprojektes — in der Tat passender die Uberschrift
von den “Prolegomena” nach sich.5* Dass nun andererseits Wolfflins “Prole-
gomena” als ‘prospektiv’, der Zeit voraus wirkend, eingestuft wurden, hat
1932 Friedrich Sander im Riickblick festgehalten. Bezeichnenderweise zi-
tiert er jenen Satz Wolfflins, in dem dieser die Psychologie seiner Zeit als
“zwar weit entfernt von dem Zustand der Vollkommenheit” taxiert, dem
dann aber hinzufigt: “aber ich halte das Ziel nicht fiir unerreichbar”.>?

Das Kokettieren mit der Zeit rettet die “Pro-legomena” ganz schon iiber
starre Grenzen hinweg, sowie sie sich ja ohnehin fiir jenen umfassenden Zu-
griff eignen, den man - in Kenntnis der “Prolegomena” Sempers — einen
ganzen Weltentwurf zu nennen wagt. Ob bei Semper oder bei Wolfflin —
und nicht nur bei August von Cieszkowski —, es herrscht die deutliche Ab-
sicht vor, in die Zukunft zu denken. Das Wagnis ruft gelegentlich nach
Riicksichten. Es bleibt dann wie so hidufig — wie auch beim “ed io anche son
pittore”’? — ein unbestimmtes Gleichgewicht zuriick: zwischen dem mutigen,
ja verwegenen Vorstoss und der merkwiirdig verhaltenen, ja bescheidenen
Geste. Auch ein ‘verspitet’ mit “Prolegomena” untertiteltes Buch fiithrt dies
deutlich vor Augen. Ein meist unterschitzter Kunsthistoriker, Dagobert
Frey, hat 1946 “eine Reihe unveroffentlichter und bereits anderwirts
erschienener Aufsitze von dem einheitlichen Standpunkt einer kunsttheo-
retischen Betrachtung aus zusammengestellt” (TarevL 111).5% Er hat das Buch
— kurz nach dem Krieg — seinem 1944 gefallenen Sohn gewidmet und dann
am Ende des Vorwortes den Wunsch hinzugefiigt, in dem Buch “einen
bescheidenen Beitrag zur Grundlegung fiir den geistigen Wiederaufbau
Europas sehen zu diirfen”.55 Wie in den anderen bemiihten Beispielen hilt
sich hier Mut und Bescheidenheit, Wagnis und Zuriickhaltung die Waage.
Hier, am Ende, tont das “Prolegomena” in Anbetracht des offensichtlichen
Verlustes eines umfassenden Weltbildes weniger aufmunternd oder gar
provokativ,' dafiir schon eher trotzig. Sei es, wie es sei, ob “im All zersto-
benes System” oder “um einen Kern sich gestaltender Weltdunst” oder “ein
Zustand zwischen Zerstérung und Neugestaltung”,5¢ Anlass fiir weitere Pro-

legomena gibt es allemal.



I

2
3

4
5

6

9

10

I1

12
13

14

5

16

17
18

19
20

41

Vel. Athanasia oder Griinde fiir die Unsterblichkeit der Seele, hg. von Bernard Bolzano, Sulzbach
1827, Vorrede des Herausgebers, S. (iii).

Ibid.

Vgl. Propylien. Eine periodische Schrifft. Ersten Bandes Erstes Stiick, hg. von J.W. von Goethe,
Tiibingen 1798, S. iiif.

Vgl. T. Morell/E. Maltby, Lexicon Graeco-Prosodiacum ..., Cambridge 1815, I, S. 8335.

Vgl. F. Stoessl, Artikel ‘Prologos’, in: Paulys Realencyclopidie der Classischen Altertumswissenschaft,
Fiinfundvierzigster Halbband, Stuttgart 1957, col. 632ff.

“Verstellung” - fiir elgwveia — in der geliufigen Schleiermachschen Ubersetzung, an die wir uns
auch in der Folge zwecks Vermeidung weiterer Ausschweifungen und mgoleyovpeva halten.
Zum Vergleich nur soviel: In der frithen italienischen Ubertragung von Fiorimbene da Fos-
sombrone wird beispielsweise formuliert: “ma io sapevo ben tal cosa, & I’ho predetta ancora,
che tu non vorresti rispondere, ma che usaresti ironia, et che faresti ogni altra cosa piu tosto,
che rispondere, s’alcuno ti domandassi”. (Lz Republica di Platone, Venedig 1554, S. 20). Die von
Henri Estienne verlegte Ausgabe mit der lateinischen Ubersetzung des Johannes Serranus gibt:
“Mehercules, inquit, haec est assueta Socratis dissimulatio. & hoc quidem noram, & his prae-
dicebam futurum ut nolles respondere: omni autem opera & industria dissimulares, &
omnem potius moveres lapidem, quam ut alii cuipiam interrogangti responderes”. (Plato, Opera
quae extant ommnia ..., Paris 1578, II, 5. 337).

Vgl. Plato, Politeia, 337a.

Vgl. Art. PROLEGOMENES, in: D. Diderot/]. le Rond d’Alembert, Encyclopédie, ou Dictinnaire
Raisonné des Sciences, des Arts et des Métiers, XIII, Neufchastel 1765, S. 442.

Ihid.

Ibid.: “Les prolégomenes de la Logique contiennent certaines matiéres préalables dont 'intel-
ligence est requise pour concevoir avec plus de facilité la doctrine des prédicamens ou des cathé-
gories”.

Vgl. E. Husserl, Logische Untersuchungen. Erster Theil. Prolegomena zur reinen Logik, Halle 1900,
Vorwort, S. vii.

Vgl. W. Oechslin, “Scholion”, in: “Scholion” 1 (2002), S. §-16.

Hier rein zufillig zitiert nach der Ausgabe von Jacques Lefévre d’Etaples im Pariser Druck von
1531: Logica Aristotelis ex tertia recognitione ..., Paris 1531, fol. clxii recto.

So beispielsweise in der knappgefassten, umfassenden philosophischen These der Weingartner
Konventualen: B. Gilg/D. Kayser, Materies Tentaminis Publici ex Philosophia Universa, Weingar-
ten 1794.

Ich folge hier und im Folgenden der Ausgabe: L. Wittgenstein, Tractatus Logico-Philosophicus,
with an Introduction by Bertrand Russell (1922), New York/London 1951, S. 30.

Ibid., S. 26.

Dieser Wortlaut im Vorwort: ibid., S. 26.

Vgl. A. Einstein, Geometrie und Erfabrung, Berlin 1921, S. 3f. — Beziiglich der Beseitigung des
“mystischen Dunkels” (vgl. unten zu Russells diesbeziiglichen Andeutungen) betont Einstein
einmal mehr (S. 4) den Charakter “inhaltsleerer Begriffsschemata” mathematischer Axiome:
“Was ihnen Inhalt gibt, gehért nicht zur Mathematik”.

Vgl. Wittgenstein, op. cit., S. 188 (diesmal im Wortlaut des Textes).

Ibid., S. 7ff.; und hier bezogen auf “das Mystische”: S. 7 und S. 22. Danach S. 23 der wohltu-
ende Satz Russells: “As one with a long experience of the difficulties of logic and of the decep-
tiveness of theories which seem irrefutable, I find myself unable to be sure of the rightness of a



42

theory, merely on the ground that I cannot see any point on which it is wrong”. Letzteres hilt
er immerhin Wittgenstein zugute.

21 Ibid., S. 9.

22 Vgl. Husserl, Logische Untersuchungen cit., Vorwort, erster Satz.

23 Vgl. E.G. Husserl, Philosophie der Arithmetik, Leipzig 0.]. (1891), Vorrede, S. (v).

24 Vgl. Husserl, Logische Untersuchungen cit., S. 159.

25 Ibid., S. 28.

26 Vgl. K.O. Miiller, Prolegomena zu einer wissenschaftlichen Mythologie, G6ttingen 1825, Vorwort,
S. v und viii.

27 Ibid., S. (iii). - Vgl. dazu v.a.: W. Oechslin, “... bei furchtioser Konsequenz (die nicht jedermanns
Sache ist)...”. Prolegomena zu einem vevbesserten Verstindnis des Semper’schen Kosmos, in: Gottfried
Semper 1803-1879. Architektur und Wissenschaft, hg. von W. Nerdinger/W. Oechslin, Miinchen/
Ziirich 2003, S. §3ff., passim und S. 7of.

28 Vgl. Immanuel Kant’s Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird
auftreten konnen und Logik, hg. von Karl Rosenkranz, in: Sémmtliche Werke, Dritter Theil, hg. von
K. Rosenkranz/E.W. Schubert, Leipzig 1838, Vorrede, S. (v).

29 Ibid., Einleitung S. (3).

30 lbid., S. 15: “Prolegomena. Vorerinnerung von dem Eigenthtimlichen aller metaphysischen Er-
kenntnis. §. 1. Von den Quellen der Metaphysik. Wenn man eine Erkenntnis als Wissenschaft
darstellen will, so muss man zuvor das Unterscheidende, was sie mit keiner andern gemein hat,
und was ihr also eigenthiimlich ist, genau bestimmen kénnen ...”.

31 Vgl. GW.FE. Hegel, Differenz des Fichte'schen und Schelling’schen Systems der Philosophie, Jena
1801, S. (iii); id., Briefwechsel zwischen Schiller und Wilbelm v. Humboldt. Mit einer Vorerinnerung
iiber Schiller und den Gang der Geistesentwicklung von W. von Humboldt, Stuttgart/ Tiibingen 1830.

32 Vgl. A. von Cieszkowski, Prolegomena zur Historiosophie, Berlin 1838, passim und S. 14f: “d.h.,
wir miissen nachweisen, wie das Bewusstsein wirklich dazu kommt, dieses Erkennen sich anzu-
eignen” (S. 15).

33 Ibid., S. 3.

34 Ibid., S. 154ff.

35 Vgl. G. Semper, Der Stil in den technischen und tektonischen Kiinsten oder Praktische Aesthetik, Ers-
ter Band. Textile Kunst, Frankfurt a.M. 1860, Prolegomena, S. (v)ff. - Vgl. Oechslin, “...bei
furchtloser Konsequenz” cit., passim.

36 Ibid., S. vi und passim.

37 Ibid., S. viii, S. ix und S. xivff.

38 Ibid., S. xxiv.

39 Ibid., S. xxiii (Fussnote).

4o Vgl. Husserl, Logische Untersuchungen cit., S. 160.

41 Ibid.

42 Vgl. Semper, op. cit., S. xxii.

43 Vgl. Hegels Selbstanzeige vom 28. Oktober 1807 zu seiner Phinomenologie des Geistes; hier zi-
tiert nach: Georg Wilbelm Friedrich Hegel Werke 3, in: Theorie-Werkausgabe, Frankfurt a.M. 1975,
S. 593f.

44 lbid.

45 Vgl. Semper, op. cit., S. xxiii.

46 Vgl. H. Wolfflin, Prolegomena zu einer Psychologie der Architektur, Miinchen 1886, Vorrede,
S. (1).



43

47 Vgl. Husserl, Logische Untersuchungen cit., Vorwort, S. (v).

48 Vgl. G.W.E. Hegel, Differenz des Fichte'schen und Schelling’schen Systems der Philosophie ..., Jena
1801, Vorerinnerung, S. vii.

49 Vgl. M. Lurz, Heinrich Wilfflin. Biographie einer Kunsttheorie, Worms 1981, S. 62ff.

5o Diese Bezeichnung bei Meinhold Lurz, op. ciz., S. 63.

51 Ibid., S. 64.

52 Vgl. F. Sander, Gestaltpsychologie und Kunsttheorie. Ein Beitrag zur Psychologie architektonischer
Gestalten, in: “Gestalt und Sinn”, 3 (1932), S. 322.

53 Dazu der Beitrag im nichsten SCHOLION.

54 Vgl. D. Frey, Kunstwissenschaftliche Grundfragen. Prolegomena zu einer Kunstphilosophie, Wien
1946, Vorwort, S. (9).

55 Ibid., S. 10.

56 Vgl. Semper, op. cit., S. v.






45

TAFEL 1

“Prolegomena zur reinen Logik”,
Titelblatt zu: Edmund Husserl, Logische Untersuchungen, Erster Theil, Halle 1goo.
(Mit verschiedenen Bibliotheksstempeln)



TareL 11

Bernard Bolzano, Uber die Eintheilung der schénen Kiinste.
Eine #sthetische Abhandlung, Prag 1849



TAFEL 111

Die Prolegomena zu einer Kunstphilosophie: Dagobert Frey,
Kunstwissenschaftliche Grundfragen, Wien 1946



48

A Krausse gest

& )/ 0L ,'/ 5
.///',wz.///é 21077 /////////'ﬂ///(/

b ) { 2 "4 5 /
BIAL A Honi /"/'/'/(J////? e
(4

(1726

Drck sond Verlag vom FA Frockhaus in linpag

TaFEL 1V
Alexander von Humboldt im 27. Lebensjahr (1796), Kupferstich von A. Krause
als Frontispiz der “wissenschaftlichen Biographie” Alexander von Humboldts,
herausgegeben von Karl Bruhns, Leipzig 1872



149

TAFEL V

Alexander von Humboldt im reifen Alter, Kupferstich von A. Weger
als Frontispiz der von Bernhard von Cotta u.a. herausgegebenen Briefe
iiber Alexander von Humboldts Kosmos, Leipzig 1860



50

Tarer vr
Titelblatt der Erstausgabe von Walther Hermann Ryffs Vitruuius Teutsch,
Niirnberg 1548



51

TAFEL vII

Allegorie auf die Architektur und die vielfaltigsten Befihigungen (und Instrumente)
des Architekten, Tafel auf S. XI' der Erstausgabe von Walther Hermann Ryffs
Vitruuius Teutsch, Niirnberg 1548



52

TarEL Vil
Titelblatt von Claudio Tolomei, De le lettere, Venedig 1547,
mit der Devise des Verlegers Gabriele Giolito de Ferrari (Phonix aus der Asche)



53

= T
i i,:A:[

)25 Iﬂ‘ Wi

TareL 1x
Frontispiz mit Darstellung der neun Musen in Griberszene, Radierung Melchior Kiisels
nach Vorlage von Joseph Werner, zu Giovanni Battista Ferret,

Musae Lapidariae antiquorum in marmoribus carmina, Verona 1672



54

TareL x

Titel der Bibliographia Antiquaria sive Introductio in notitiam scriptorum,
qui antiquitates hebraicas, graecas, romanas et christianas scriptis illustraverunt,
von Johann Albert Fabricius, Hamburg/Leipzig 1716



55

TAFEL X1

Titel der Bibliotheca vetus et nova von Georg Matthias Konig, Altorf 1678



56

TAFEL X11, X111

Elementares und Grundsitzliches iiber die Farbe. Die Stimmungskurve der Farben

von kalt zu warm, von tiefer Trauer zu héchster Freude.
Aus: Max Laeuger, Kunsthandbiicher, Zweiter Band, Pinneberg bei Hamburg 1938,
Doppeltafel S. 2-3




57




TareL x1v
Heft 3 des X. Bandes der Internationalen Zeitschrift fiir Philosophie der Kultur LOGOS
mit Reichenbachs Beitrag zum gegenwirtigen Stand der Relativititsdiskussion



59

TAFEL XV
Hans Reichenbach, Axiomatik der relativistischen Raum-Zeit-Lehre,
Braunschweig 1924



&5

=




	Prolegomena - An Stelle und in Erweiterung erster Sätze

