
Zeitschrift: Scholion : Bulletin

Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 1 (2002)

Artikel: Das Ganze : Wege und Irrwege

Autor: Oechslin, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-720136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-720136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


19

Das Ganze: Wege und Irrwege

Werner Oechslin

"Wollt ihr zum Ganzen, seid Ihr auf dem Weg dahin,

so könnt Ihr zuversichtlich annehmen, Ihr werdet nirgends
eine natürliche Gränze finden, nirgends einen objectiven Grund

zum Stillstande, ehe Ihr nicht an den Mitelpunct gekommen seid.

Dieser Mittelpunct ist der Organismus aller Künste und Wissenschaften,
das Gesetz und die Geschichte dieses Organismus.

Diese Bildungslehre, die Physik der Fantasie und der Kunst
dürfte wohl eine eigene Wissenschaft sein,

ich möchte sie Encyklopädie nennen: aber diese Wissenschaft

ist noch nicht vorhanden.

Und eben weil sie noch nicht vorhanden ist, diese Wissenschaft,
darf ich für meine im Geist derselben entworfnen kritischen Versuche

und Bruchstücke die ernstlichste Aufmerksamkeit
und Theilnahme fordern."

Friedrich Schlegel, "Uber Lessing", in:
Charakteristiken und Kritiken, Königsberg 1801

Auf Grund ihres ergänzenden und weiterführenden Charakters riskieren

'Scholien ' nicht mit 'Ganzheiten ' verwechselt zu werden. ' Gleichwohl ist der Bezug

zu einem Ganzen für jede noch so kleine 'Scholie' eine unverzichtbare Bedingung.

Auf diese Weise erfährt die scheinbar so zufällig hinzugesetzte Beobachtung erst

ihren Sinn - und wirkt sich mittelbar auch auf die Sinngebung des Ganzen aus.

"Das Ganze und ein Teil sind Korrelatbegriffe; keiner dieser beiden Begriffe hat

einen Sinn, sobald er vom andern losgelöst wird".1 Damit ist auch gesagt, dass das

Ganze kaum je als eine bestimmte, festgelegte Grösse gehandelt wird. Von solchen

Überlegungen ausgehend haben Autoren deshalb immer wieder die Wegmetapher

benützt, um den Bezug zum Ganzen in erster Linie als Zielsetzung zu
beschreiben. Das schliesst Risiken und Aussichten in gleicher Weise ein. Friedrich



20

Schlegels Beschreibung eines solchen Weges, auf dem man sich stets und

immerwährend befindet ("Wollt Ihr zum Ganzen, seid Ihr auf dem Wege dahin ...") ist

Motto unserer Stiftung geworden. Bei Schlegel wird mit der Aufforderung und

Ermutigung und mit der dadurch ausgelösten Begeisterung auch die Einsicht

verbunden, jenes - als "Mittelpunct" beschriebene - Ziel sei kaum wirklich zu
erreichen.

In Friedrich Schlegels Leben ist diese Vorstellung, heute würde man sagen auf
tragische Weise, Wirklichkeit geworden. Mitten in der Vorbereitung seiner

Vorlesung starb er in Dresden in der Nacht vom 11. auf den 12. Januar 182g. Dort

ging es ihm, soweit die fragmentarische Niederschrift der "Zehnten Vorlesung" dies

gerade noch nachvollziehen lässt, um Wirklichkeit und Denken und um die

"verschiedenen Stufen des Versteh ens'''' und "die inneren Grade der

Gewissheit und Klarheit"J "Die Grundlage des Ganzen"sei "das Gefühl eines

Wirklichen ". Daraufaufbauend sollten in einer ersten höheren Stufe der geistigen

Verarbeitung jene Gedanken in einem "Begriff gegeneinander gestellt und wieder

als organische Glieder in ein geordnetes Ganzes vereinigt, oder nach Art der

Geometrie in eine Construction gebracht werden".4 Es geht also stets um ein

"Begreifen oder Umfassen von Aussen" und "der deutlichen organischen

Gliederung und Ordnung von innen", wofür Schlegel Begriffe wie "Gedanken-

System " oder auch das "Kunst-Ganze "führt. Darin wird das Gefühl des Wirklichen

in der zweiten Stufe "zum intelligenten Gefühl oder Urtheil der inneren

Gewissheit gesteigertUnd danach soll in der dritten Stufe in der "Annäherung

zum vollendeten Verstehen" die Idee angestrebt werden, die Schlegel vom Begriff
und dessen "nothwendigen innern Zusammenhang" eben gerade dadurch

unterscheidet, als hier das "erreichbare Mögliche" und nur eine Indikation und

Richtschnur, oder Regel des Möglichen" gemeint istd Wo Schlegel ansetzt,

eine Definition oder wenigstens Umschreibung einer solchen Vorstellung einer

"wahrhaft wissenschaftlichen und wissenschaftlich brauchbaren Idee" zu geben,

worin eben jenes "intelligente Gefühl oder Urtheil über diese innere Gewissheit und

Wahrheit im Wissen" enthalten sei, bricht das Manuskript ab.6 Den letzten,

unvollendeten Satz hat der Herausgeber mit fünf grossen Gedankenstrichen

ausklingen und verhallen lassen: "Das ganz vollendete und vollkommene
Verstehen selbst aber

Ende des Texts Es folgt das Bild des Genius (des Verstorbenen, muss man

hineinlesen), der zwischen der Erde und der göttlichen Wahrheit (im Symbol des

Auges im strahlenden Dreieck erkennbar) schwebt, der die zerrissene Kette - oder

auch Fesseln - des Lebens hält und dabei nach oben zur göttlichen Wahrheit blickt.



2 I

roeltyer tyre Aufgabe, ober ber Aufgabe, meltye tyren ©egen»

flanb bilbet; alfo fcier mit bem intelligenten ©efityl ober Ur«

tycil über biefe innere ©emiftyeit unb 3Ba()tyeit im Sßiffen.

Sa* ganj ooHenbete unb »ollbmmne 93erfle^en felbft aber —

F. v. Schlegel, Philosophische Vorlesungen, Wien 1830, letzte Textseite.

Prägnanter als mit diesem jähen Abbruch des Lebens, dem im Text jedoch 'nur' ein

unterbrochener Gedanke entspricht, lassen sich die in den letzten Zeilen noch

einmal wiederholten Hinweise auf die Nichterreichbarkeit des Ganzen mittels

Betonung der blossen "Indikation und Richtschnur" des dorthin führenden Weges

kaum ins Bild fassen und darstellen. Der Herausgeber dieser letzten Texte Schlegels

flüchtet sich derweil ins Protokoll: "Es war ihm - die unerforschten Rathschlüsse

Gottes verhinderten es - nicht vergönnt, den vollendeten Schluss, das letzte Wort



hinzuzufügen über den Gegenstand, den er mit seinem Scharfsinn, solcher Tiefe,

mit eben so klarer Besonnenheit als Reichthum des Gefühls bis zu diesem letzten

Augenblicke seines Lebens wie seines irdischen Denkens, entwickelte und dargestellt

hatte".1 Als ob nicht gerade dies in jener schlegelschen Vorstellung der Idee

mitgedacht gewesen wäre! Umso genauer die im Protokoll beschriebene 'Wirklichkeit

er hätte am 11. Januar 1829, einem Sonntag, zwischen 10 und 11 Uhr an dieser

zehnten Vorlesung geschrieben, die er zum geplanten Termin am 14. Januar zu

halten gedachte und wozu es nun weges des Todes in jener Nacht nicht mehr gekommen

sei. Ins Religiöse wendend beschreibt dies der Herausgeber so: "... und war -
bevor er jenes Verstehen in Worte fassen konnte, der Anschauung dessen entgegen

geführt und welches er dem begeisterten Bewusstseyn, und der glaubenden Hoffnung

näher zu bringen so redlich bemüht war".8

Auf der nächsten Seite folgt - vom Herausgeber "aus dem Nach lass des

Verstorbenen " ans Licht geholt - zuallerletzt der "Plan des Ganzen".9 Dazu bezieht

er sich auf seine Vorrede, in der er in eher entschuldigendem Ton den "Beweis der

Art, wie der Verfasser zu arbeiten pflegte" offenlegt. Er hätte llnämlich nach solcher

vorgängiger Skizzirung, oft auch ohne dieselbe, das ganze reiche, in Gedanken

lange vorbereitete Geisteswerk, jedesmahl erst unmittelbar vor dem mündlichen

Vortrage desselben" verfasst und niedergeschrieben.'0 Wie subtil wird hier doch das

'Ganze' angegangen. Andererseits macht der Herausgeber mit diesen Hinweisen

und mittelsjener (blossen) Bruchstücke "das Ganze der Idee und Ansicht Schlegels"

auf überzeugende Weise sichtbar."

Was könnte es besser verdeutlichen, dass das Problem vom Ganzen und den Teilen

("das Ganze sei mehr als die Summe der Teile") ebenso wenig mathematisch sauber

gelöst werden kann (und soll) wie die Quadratur des Kreises. Diese Metaphern

stehen - ausserhalb der Mathematik - für weit mehr. Sie entsprechen präzis der

Differenz, aus der heraus Edmund Husserl in seinem 1911 im ersten Band von

"Logos" publizierten Aufsatz Philosophie als strenge Wissenschaft sein Credo

von der Aufgabe der Geisteswissenschaften formuliert hat: es sei "der grösste

Schritt, den unsere Zeit zu machen hat, zu erkennen, dass mit der im
rechten Sinne philosophischen Intuition, der phänomenologischen

Wesenserfassung, ein endloses Arbeitsfeld sich auftut und eine Wissenschaft,

die ohne alle indirekt symbolisierenden und mathematisieren-
den Methoden, ohne Apparat der Schlüsse und Beweise, doch eine Fülle

strengster und für alle weitere Philosophie entscheidender Erkenntnisse

gewinnt".12 So weit ist Husserl von Schlegel gar nicht entfernt und natürlich

ging auch er vom notwendigen Studium "des ganzen Bewusstseins" aus.



23

Darin ist auch enthalten, dass das 'Ganze' oft aus kleinstem und äusserlichstem

Anlass in den Gesichtskreis treten kann, um sich dann - wie bei Schiller, der

darüber am 27. März 1801 an Goethe schreibt - schnell zum grossen und entscheidenden

Anliegen auszuweiten. Er werde jetzt Jena verlassen, ohne grosse Taten und

Werke geleistet zu haben, aber "doch auch nicht ohne alle Frucht".'3 Dazu findet
Schiller die passende Formel: "Ich habe also zwar nichts in der Lotterie gewonnen,
habe aber doch im Ganzen meinen Einsatz wiederZeilen später wendet er sich

polemisch gegen eine von Schelling in seiner Transcendental philosophie'4 aus

gegebenem Anlass gemachte Unterscheidung von Natur und Kunst und spricht von

der "dunklen, aber mächtigen Totalidee", aus der Poesie zu schöpfen habe, was er
dann auch gleich in die Forderung der "Totalität des Ausdrucks" jedes dichterischen

Werkes kehrt. Daraus entsteht der Satz: "aber der vollkommene Dichter
spricht das Ganze der Menschheit aus".'3

spi)i(ofopI)ifd)e SSorlcfungeit
•k v * ' ;•

' " ' * *

inêbefonbece fiber

$PÎ>itofo)>!ne bet Sprache trab beê «Sorte«.

53 0 n

JFrtebrttfi »Ott îrfiltgrl.

©efärte&en unb vorgetragen ju Dredben im ©ecem&et 1828

unb in ben erften Sagen bed Sanwd 1829-

©it bem Silbniffe be# SDerfaffet«.

mitn, 1880»

35 e 9 Carl 0d&aum&urg unbSompagnie.

F. v. Schlegel, Philosophische Vorlesungen, Wien 1830, Titelblatt.

Soviele Facetten weist die Diskussion der Idee des 'Ganzen' - schon beim ersten

Zugriff - auf! Umso einleuchtender ist das Bild Friedrich Schlegels, wonach jenes

Ganze unter dem Aspekt des "auf dem Weg dahin" erscheint, uns die Grenzen

auftut und keinerlei Stillstand gewährt.



24

I.

"Das Wahre ist das Ganze. Das Ganze aber ist nur das

durch seine Entwicklung sich vollendende Wesen.

Es ist von dem Absoluten zu sagen, dass es wesentlich Resultat,

dass es erst am Ende das ist, was es in Wahrheit ist;
und hierin eben besteht seine Natur, Wirkliches, Subject,

oder sich selbst Werden, zu seyn."

G.W.F. Hegel, System der Wissenschaft.

Erster Theil, die Phänomenologie des Geistes,

Bamberg/Würzburg 1807

Das "Wahre ist das Ganze"; das "Ganze ist das Unwahre"! Damit sind wohl
die zwei extremsten Positionen zu diesem zentralen Anspruch bezeichnet.

Die erste Formulierung stammt aus der Vorrede von Hegels Phänomenologie

des Geistes (1807). Die zweite - mit sichtbaren Bezug zur ersten - findet sich

in Adornos Minima Moralia von 1951, wo der Satz als Aphorismus vorerst
allein und unvermittelt dasteht. Man kann aus den "Reflexionen aus dem

beschädigten Leben", so der Untertitel der Minima Moralia, einiges erahnen,

was in Anbetracht des Missbrauches im Zugriff auf das Ganze zu einer

solchen Formulierung führen konnte. "Das Ganze ist das Unwahre" steht

am Schlüsse von Abschnitt 29, dem der Titel "Zwergobst" gegeben ist und

in dem wir Maximen wie die folgenden lesen: "In der Erinnerung der

Emigration schmeckt jeder deutsche Rehbraten, als wäre er vom Freischütz

erlegt worden". Oder: "An der Psychoanalyse ist nichts wahr als ihre Uber-

treibungen". Oder schliesslich: "Im neunzehnten Jahrhundert haben die

Deutschen ihren Traum gemalt, und es ist allemal Gemüse daraus geworden.

Die Franzosen brauchten nur Gemüse zu malen, und es war schon ein

Traum".16 Da ist die Wunde spürbar, die ein Krieg, die eine fehlgeleitete
'deutsche Kultur' geschlagen hat.

Aber es ist nun keineswegs so, dass Adorno gleichsam Hegel in diesen

Korb obsoleten Deutschtums mir nichts dir nichts, ohne wenn und aber

hineingesetzt hätte, was anderweitig durchaus geschehen ist.17 Es findet sich

in Absatz 29 der Minima Moralia ein weiterer Aphorismus - der längste - der

mit Hegel ansetzt und den Abbruch seines Denkgebäudes beklagt: "Bei

Hegel war Selbstbewusstsein die Wahrheit der Gewissheit seiner selbst, nach



25

den Worten der Phänomenologie das 'einheimische Reich der Wahrheit'.
Als sie das schon nicht mehr verstanden, waren die Bürger selbstbewusst

wenigstens im Stolz darüber, dass sie ein Vermögen hatten. Heute heisst

self-conscious nur noch die Reflexion aufs Ich als Befangenheit, als

Innewerden der Ohnmacht: wissen, dass man nichts ist".'8

Das zeigt eher Bedauern, Betroffenheit. "Das Ganze ist das Unwahre"?

Ein provokativer Satz, um unsere Unfähigkeit anzuklagen, mit jenen grossen

Begriffen umzugehen? In der Zueignung ("für Max") liest man dann doch

den Dissens - in ganz anderer Sache! -, den Adorno mit scharfen Worten

offenlegt. "Nirgends wird bei ihm Hegel) der Primat des Ganzen

bezweifelt". "Liquidation des Besonderen". Und dies, "ohne dass bis

heute die im Begriff konstruierte Versöhnung von Allgemeinem und Besonderem

geschichtlich vollbracht wäre". Die Vorstellung einer "harmonischen

Totalität" hätte ihn "in der Konstruktion des Ganzen" der Individuation eine

mindere Rolle zuweisen lassen. Ja, er hätte das Individuelle mit einer

"erledigenden Gebärde traktiert".19

Nach den Minima Moralia taucht der Satz "das Ganze ist das Unwahre"

wenig später als Motto der erweiterten, gedruckten Version der Gedenkrede

auf, die Adorno 1956 zum 125. Todestags Hegels an der Freien Universität
in Berlin hielt. Dieser Gedenkrede ist die schiere Verzweiflung ob der

Dominanz der Hegeischen Philosophie, der seither eine "einzige Regression"

gefolgt sei, anzusehen. Und gleichwohl nimmt Adorno Hegel
ausgerechnet bezüglich des Ganzheits-Begriffes einigermassen in Schutz. Da wird
ihm zwar - wieder - die "radikal vergesellschaftete Gesellschaft" (satanisch

bewiesen!) in die Schuhe geschoben.20 Aber gegen die Gestalttheorie - und

mittelbar gegen deren Ganzheitsvorstellungen -, gegen die Vergötzung
intellektueller Anschauung nimmt er ihn gleichwohl in Schutz und verlangt,
dass man sich "dem Wahrheitsanspruch seiner Philosophie" stelle statt sie

bloss zu bereden.21

Wie also lautet Hegels Passus über das blosse "Das Wahre ist das Ganze"

hinaus? In der Phänomenologie steht schon zu Beginn das 'Wahre' und die

Frage, zu welchen Bedingungen man zu ihm gelange, durchaus im Mittelpunkt.

Da findet man auch schon die wichtige Einschränkung: "Auch weil
die Philosophie wesentlich im Elemente der Allgemeinheit ist,
die das Besondere in sich schliesst, so findet bey ihr mehr als bey
andern Wissenschaften der Schein statt, als ob in dem Zwecke
oder den letzten Resultaten, die Sache selbst und sogar in ihrem
vollkommenen Wesen ausgedrückt wäre, gegen welches die Aus-



2 6

System
der

Wissenschaft
von

Ge. Wilh, Fr. Hegel,
D. u. Professor 'der Philosophie zu Jena, der Herzogt.

Mineralog. Socielät daselbst Assefsor nnd andrer

gelehrten Gesellschaften Mitglied.

Erster Theil,
die

''

Phänomenologie des Geistes,

Bamberg und Würzburg,
bey Joseph Anton Gocbhardt,

1807.

G.W.F. Hegel, System der Wissenschaft. Erster Theil, die Phänomenologie des Geistes,

Bamberg-Würzburg 1807, Titelblatt.

führung eigentlich das unwesentliche sey".22 Gegen eine voreilige

Verabsolutierung eines Ganzen moniert Hegel die Existenz von
Teilkenntnissen, von Aggregaten von Kenntnissen. Hegel gelangt auch schnell

zur Feststellung von "anderen Bestrebungen über denselben Gegenstand"
und ergänzt, dass diese weder in "fortschreitender Entwicklung der Wahrheit"

noch in blossem Widerspruch aufgefasst werden müssten.23 Im Bild

von Knospe und Blüte und Frucht zeigt er, wie durch die Frucht "ein
falsches Daseyn der Pflanze erklärt" wird und die Wahrheit der Frucht an die

Stelle derjenigen der Blüte tritt. Und gleichwohl, so Hegel, handelt es sich

bei dieser Verwandlung um eine "organische Einheit", wozu nun eben gilt,
dass sich die einzelnen Elemente nicht nur widerstreiten "sondern eins so

nothwendig als das andere ist". "Und" - so die Schlussfolgerung -
"diese gleiche Nothwendigkeit macht erst das Eeben des Ganzen



27

aus". So, gilt weiter, ist die Sache "nicht in ihrem Zwecke erschöpft,
sondern in ihrer Ausführung, noch ist das Resultat das wirkliche Ganze, sondern

es zusammen mit seinem Werden; der Zweck für sich ist das unlebendige

Allgemeine, wie die Tendenz das blosse Treiben, das seiner Wirklichkeit

noch entbehrt, und das nakte Resultat ist der Leichnam, der sie hinter
sich gelassen".24

Knapp zwanzig Seiten später findet sich dann die wohl bekannteste

Formulierung: "Das Wahre ist das Ganze. Das Ganze aber ist nur das

durch seine Entwicklung sich vollendende Wesen. Es ist von dem

Absoluten zu sagen, dass es wesentlich Resultat, dass es erst am

Ende das ist, was es in Wahrheit ist; und hierin eben besteht
seine Natur, Wirkliches, Subject, oder sich selbst Werden, zu

seyn".25 Danach folgen Sätze wie der, dass "das Wahre nur als System wirklich"

sei, und Zeilen später der andere: "Das Geistige allein ist das Wirkliche".

Und schliesslich derjenige: "Der Geist, der sich so als Geist weiss, ist
die Wissenschaft".26 Letzteres muss zumindest erinnert werden, wenn man

die - scheinbar leichter verständlichen - Darlegungen in Hegels Selbstanzeige

liest, die er 1807 in der Jenaer "Allgemeinen Literatur-Zeitung"
publizierte. Es gehe um die Darstellung "werdenden Wissens" und die "Gestalten

des Geistes" als "Stationen des Wegs", der dann plausibel als Gang vom
Chaos des Reichtums der Erscheinungen zur wissenschaftlichen Ordnung,

von Wahrheit zu Wahrheit führt, wobei sich dann die letzte Wahrheit
"zunächst in der Religion und dann in der Wissenschaft, als dem Resultate

des Ganzen" findet.27

"Organische Einheit", "System", "Wissenschaft" fungieren bei Hegel
also als Umschreibungen des Ganzen. Aber entscheidender als mögliche

Begriffserklärungen ist wohl das Insistieren auf das, was auch schon als "extreme

dialektische Verflüssigung des Denkens" charakterisiert worden ist, das

"Werden" und "Gestalten des Geistes", was sich enger Taxonomie und

nomothetischer Festlegung entzieht. Nichts für Bildungs- und

Wissenschaftsbürokraten! Keine Feststellung und Herauslösung sichergestellter

Quanten, stattdessen eben Geschichtlichkeit - nicht als Objekt, sondern

als Bedingung, als wesentliche Bedingung der Geisteswissenschaften

schlechthin und insofern deren Andersartigkeit bezeichnend, distinktiv.



28

Illustration aus J. Gay, Fables, I, London 1793.

II.

"Der Jüngling, wenn Natur und Kunst ihn anziehen, glaubt,

mit einem lebhaften Streben, bald

in das innerste Heiligthum zu dringen;
der Mann bemerkt, nach langem Umherwandeln,

dass er sich noch immer in den Vorhöfen befinde."

J.W. v. Goethe, Propyläen. Eine periodische Schrifft,
Ersten Bandes Erstes Stück, Tübingen 1798,

Einleitung

Zu Hegels Zeiten war jene dynamische Vorstellung, es handle sich in dieser

Sache am ehesten um einen Weg, einen Gang hin zum Ganzen, es sei dies

- modern ausgedrückt - prozessual zu verstehen, in auffälliger Weise

verbreitet. Goethe hatte schon in einem Brief an Lavater moniert, "dass die

Menschen lieber durch eine allgemeine theoretische Ansicht die Phänomene

bei Seite bringen, anstatt sich die Mühe zu geben, das Einzelne kennen

zu lernen und ein Ganzes zu erbauen".28 Die Propyläen eröffnet er 1798

nicht nur mit der Metapher des athenischen Bauwerks mit "Stufe, Thor,
Eingang, Vorhalle, dem Raum zwischen dem Innern und Äussern", er



thematisiert in grundsätzlicher Absicht den entsprechenden Gang und Weg
mitsamt den sich ergebenden Schwierigkeiten: "Der Jüngling, wenn
Natur und Kunst ihn anziehen, glaubt, mit einem lebhaften Streben,

bald in das innerste Heiligthum zu dringen; der Mann
bemerkt, nach langem Umherwandeln, dass er sich noch immer in
den Vorhöfen befinde".29 Der Weg-Gedanke ist durch die Uberlagerung
mit der Zeit und durch den Bezug auf die präzise Ortlichkeit auf der Akro-

polis vertieft. "Vollkommenheit" als unerreichbares Ziel; die Wirklichkeit
"in einer Folge von Zeit und Leben" als "eine Bildung in schöner und

stätiger Reihe", "die bey uns, nur als Stückwerk vorübergehend,
erscheint?"30

Bildung und das zugeordnete Bild des Jünglings, der sich auf diesen Weg

begibt, taucht als Motiv wenige Jahre später 1802 auch in Schellings Jenaer

giitc pcriofctfcfjc ©grifft
tytraiUgegebtn #on ©oetlp.

CSrftcn SSanbc« Grjtcs (gti'icf.

îû&itigen, 179?.

3n &rc 3, ®, e«'tt«'M>cn

f

J.W. v. Goethe (Hrsg.), Propyläen. Eine periodische Schrift. Ersten Bandes Erstes Stück,

Tübingen 1798, Titelblatt.



30

Vorlesungen über die Methode des academischen Studiums auf, notabene zu

Beginn der ersten Vorlesung "Uber den absoluten Begriff der Wissenschaft".

Da wird der Gang hin zum Ganzen mit dem inneren Trieb verbunden und

sodann mit den gleichen Fragezeichen ausgestattet: "Der Jüngling, wenn
er mit dem Beginn der akademischen Laufbahn zuerst in die Welt
der Wissenschaften eintritt, kann, jemehr er selbst Sinn und
Trieb für das Ganze hat, desto weniger einen andren Eindruck
davon erhalten, als den eines Chaos, in dem er noch nichts
unterscheidet, oder eines weiten Ozeans, auf den er sich ohne Compass
und Leitstern versetzt sieht".31 Schelling leuchtet das Verhältnis des

Besonderen und des Allgemeinen aus - übrigens mit klarer Forderung an die

Universitäten, "den Zweck, die Art, das Ganze und die besonderen

Gegenstände" des Studiums zu bedenken, was anders formuliert lautet, dass

"das Besondere nur Werth (hat), sofern es das Allgemeine und Absolute in

sich empfängt".32 Zwei Seiten später die Folgerung: "Der besonderen

Bildung zu einem Fach muss also die Erkenntnis des organischen
Ganzen der Wissenschaften vorangehen". Dabei geht es auch hier
schon um mehr; der Jüngling ist ja mit Kompass ausgestattet und orientiert
sich an den Sternen. Gefordert ist auch das Wissen um die Stelle, die ein

besonderer Gegenstand innerhalb des Ganzen einnimmt. Erst dann will
Schelling von einem "harmonischen Bau des Ganzen" und generell vom
"Geist des Ganzen" sprechen.33

Da gibt es stets auch Fragen - etwa bezüglich einer allzu absolut gesetzten

Einheitsvorstellung. Fichte fragt 1802, an die Adresse Spinozas gerichtet
und dessen Forderung "alle möglichen Vorstellungsreihen" in "ein vollständiges

Ganzes" zu setzen in Erinnerung, weshalb er dies nicht gleich bei der

Betrachtung einer "im Bewusstsein gegebenen Einheit" eingefordert hätte.34

Jetzt, da das Ganze tatsächlich im Bewusstsein verhandelt wird, treten die

Schwierigkeiten, die möglichen Widersprüche, das ganze Spektrum
zwischen Chaos und Ordnung hervor, und befördern organische und prozessuale

Vorstellungen und Bilder. Jetzt, wo dem Besonderen die Achtung nicht

verweigert werden kann, wendet man sich ihm auch in dieser systematischen

Absicht zu. Schon 1797 erklärt Schelling in den - gemäss Untertitel der

Zweitausgabe von 1803 auch als eine generelle "Einleitung in das Studium
dieser Wissenschaft" gedachten — Ideen zu einer Philosophie der Natur die

Physik und die Geschichte als die "beyden Hauptzweige unsers empirischen

Wissens", zusammengesehen und unterschieden gemäss ihrer jeweiligen

Ausrichtung auf die theoretische respektive die praktische Philosophie.35



3i

Schelling hat hier mehr als andere über die - spätere - Trennung von Geistes-

und Naturwissenschaften hinweggedacht. Bei genauerem Hinsehen

würde man diesbezüglich ohnehin mehr Kontinuität entdecken, als die

jeweiligen Wissenschaftstraditionen suggerieren. Man soll das Hegeische

Knospen-Blüten-Frucht-Bild nicht überschätzen; es ist nicht mehr und nicht

weniger als ein Beispiel aus der Natur. Aber die daran beobachteten, empirischen

Tatsachen mitsamt der Folge der Einsicht sich ausschliessender und

doch ein organisches Ganzes formenden 'Wahrheiten' lassen sich natürlich
bis zu den modernen, 'denkpsychologischen' Modellen weiterspinnen, bei

denen die Suche nach dem Ganzen und nach Beziehungen durch

Fehlerkurven und anderweitige Verwirrungen gestört wird. Auch das

berühmte blinde Tasten am Beginn eines Denkvorganges ist natürlich mit dem

paradigmatischen Bild des Jünglings vorgegeben und thematisiert. Mit
Sicherheit ist schliesslich auch vor lauter Wissenschaft die Vorstellung vom
Chaos nicht vergessen. Ganz im Gegenteil. Aber mit dem Chaos, "in dem

er" der Jüngling), wie Schelling sagt, "noch nichts unterscheidet", ist
eben auch schon der "Trieb" und die Sinnerfüllung seiner Uberwindung
gegeben. Diesbezüglich besteht wohl ein geisteswissenschaftlicher Konsens.

Selbst die radikale Grimmsche Formulierung, man werfe das Netz nach

allseitigen Ergebnissen aus, man hasche nach jeder wahrnehmbaren

Eigenheit der Dinge und unterwerfe sie der zähesten Prüfung, "gleichviel
was zuletzt daraus hervor gehe", lässt doch ein wie auch immer

geartetes 'geistiges' Resultat erwarten.36 Denn auch hier geht ganz
offensichtlich die Suche "über das unmittelbar Gegebene hinaus" - und

orientiert sich an einem wie auch immer gearteten Ganzen. Viele Wege und

Einsichten begleiten diesen Begriff. Der philosophischen Zielsetzung des

Ganzen und Wahren ist, weil es das Werden und die Geschichlichkeit um-
fasst, das Pragmatische beigegeben, wie es Goethe formuliert: "Was ist das

Allgemeine? Der einzelne Fall. Was ist das Besondere? Millionen Fälle".37



32

Vision des Colomb, Frontispiz zum neunten Lied aus Madame Duboccage,

La Colombiade, ou la foi portée au nouveau monde, Paris 1758.

III.

"Der nächtliche Himmel zeigt neben den glanzvollen
Wundern der Gestirne mattschimmernde Nebelstellen, - entweder

alte, erstorbene, im All zerstobene Systeme, oder erst um einen Kern
sich gestaltender Weltdunst, oder ein Zustand zwischen Zerstörung

und Neugestaltung."

Gottfried Semper, Der Stil in den technischen und

tektonischen Künsten oder Praktische Aesthetik /.,
Die Textile Kunst für sich betrachtet und in

Beziehung zur Baukunst, Frankfurt a. M. i860,
Prolegomena



33

Solcher Bezug auf die Wirklichkeit, Schellingsche Zuordnung von Physik
und Geschichte, sind Indiz dafür, dass das Zusammengehen natur- und
geisteswissenschaftlicher Interessen lange Zeit die Regel und nicht die Ausnahme

ist. Es ist, um ein Beispiel willkürlich herauszugreifen, ein Naturwissenschaftler,

der holländische Physiologe Jacob Moleschott, der ein halbes

Jahrhundert nach den zitierten Texten den mit Hegel und Schelling erreichten

Fortschritt in der Einleitung zu seiner Physiologie des Stoffwechsels in Pflanzen

und Thieren (1851) herausstellt. Moleschott beginnt mit Buffon und Lavoisier,

um dann gleich mit Kraftäusserung, Grundstoff und Bewegungserscheinungen

zu argumentieren. Darüber steht - gleichsam in Fortsetzung des

Goethe'schen Zitates - die Erkenntnis: "Der Gedanke giebt nur der
einzelnen Erscheinung die allgemeine Form, wenn die Wahrnehmung

durch tausend und abermals tausend Beobachtungen bestätigt

wird".38 Daraus ergibt sich für ihn unmissverständlich: "Darum ist die

Entwicklungsgeschichte der Sinne der Menschheit auch die Entwicklungsgeschichte

ihres Verstandes".39 Aus der Erforschung "aller Eigenschaften
der Stoffe" will Moleschott "der Menschheit absolutes Wissen" gewinnen.

Möglich sei das nur, weil über Kant hinaus nun auch das "Wissen von dem

Ding an sich" möglich geworden sei, was er erläutert: "Diese Kluft haben

Schelling und Hegel ausgefüllt".40 Entwicklung und objektiver Geist im

Einklang! Hat Moleschott auch anerkannt, dass mit Schelling und Hegel die

Uberwindung der völligen Entfremdung der Philosophie von der Geschichte

vollzogen sei?4'

Moleschott, das ist der Grund, weshalb wir ihn hier bemühen, war mit
Gottfried Semper eng befreundet. Er war es, der später, 1879 in Rom, am

Grabe Gottfried Sempers zu seinem Freund sprechen wollte und - als

'Materialist' erkannt - Aufruhr stiftete, den nur Sempers Sohn Manfred

schlichten konnte.42 Dieser Moleschott hatte 1856 in seiner Zürcher

Antrittsvorlesung unter dem Titel "Licht und Leben", in dem er sich der Frage

der "Natur des Menschen" widmete, die folgende Formulierung gewählt:

"Kraft und Stoff, Geist und Mensch, Naturgesetz und Weltall
sind immer und überall zugleich, ungleichartige Merkmale
derselben naturnothwendigen Einheit, aber einander nie entgegengesetzt,

nicht sich selbst bestimmend, sondern aus sich selbst,
d.h. ihrer innersten Natur nach, bestimmt zur Bewegung und
dadurch immer bewegt, Bewegung hervorrufend".43 Da ist nun also aus

der Bedingung von Bewegung ein Prinzip geworden. Die dynamische Sichtweise

auf das Ganze scheint sich durchzusetzen.



34

Die entsprechende Spannung - auch im Bilde des Weltalls (vergleichbar

jenem vom weiten Ozean) - beschreibt auf ähnliche Weise Gottfried Semper

in den "Prolegomena" zu seinem i860 publizierten ersten Band des Stils, wo

nun unter dem "nächtlichen Himmel" und "den glanzvollen Wundern der

Gestirne" darüber gerätselt wird, ob es sich um ein "altes, erstorbenes, im
All zerstobenes System" oder "erst um einen Kern sich gestaltender Weltendunst"

handle, oder um einen "Zustand zwischen Zerstörung und

Neugestaltung".44 Was werden Moleschott und Semper in Zürich abends bei

Kneipengängen miteinander besprochen haben, wenn nicht auch mal solches. Bei

Semper gerät jetzt natürlich die Kunst deutlicher ins Blickfeld dieser ins All

projektierten philosophischen Fragestellung. Auch sie ist dem Verfall

ausgesetzt oder kündigt sich an als "geheimnisvolle Phönixgeburt". Aber bevor

es soweit ist, muss er sich mit den gängigen, zeitgenössischen Fragen der

Architektur auseinandersetzen, also auch mit jener obsoleten: "In welchem

Style sollen wir bauen?"

Wie später die Modernen, wendet sich Semper gegen Stilarchitektur,

zeitgemäss also gegen die Künstler der "neugothischen Richtung", die er

"ihrem Wesen nach als restauratorisch" taxiert.45 Der Erfolg jener
Kunstrichtung wird mit der Grundlegung durch ein "konstruktives Prinzip"
erklärt, womit dieser Stil, so Semper, "der Marktproduktion seiner formalen

Bestandtheile auf mechanischem Wege Vorschub leistet".46 Er, Semper, der

später just von Alois Riegl und Peter Behrens einer "mechanistischen

Auffassung" geziehen wird, wendet sich gegen Neogotik, weil diese Auffassung

zu sehr an Unfreiheit gemahne und "das Absichtsvolle und Studirte" zusehr

an ihr hange. Nur das Gegenteil scheint ihm den Weg zum Ganzen zu eröffnen:

"Aus umgekehrten Gründen bleibt immer noch der sogenannten klassischen

Schule ein stets neues Wirken in Aussicht, denn die Archäologie kann

noch so scharf sichten und scharsinnig spüren, es bleibt immer doch zuletzt
dem divinatorischen Künstlersinn alleinig vorbehalten aus den verstümmelten

Uberresten der Antike ein Ganzes zu rekonstruiren".47 Und weil

ihm dies doch noch klärungsbedürftig ist, ergänzt er und schliesst am Ende

von der Unüberwindlichkeit partieller Kenntnis auf die "Notwendigkeit
des Erfindens aus Mangel" und daraus auf den "Standpunkt der Ver-
gleichung und der Synthese". Auf diese Weise, nur so, ist für Semper
eine Ganzheit zu erreichen.

Diese Gedanken setzt Semper ins Kapitel über - oder besser gegen - die

Historiker. Mittelbar wendet er sich klar gegen direkte Ableitungen jeder
Art und spricht für die stets neu zu unternehmende - künstlerische - Suche



35

nach dem Ganzen. Wie schon Schiller vertraut er in erster Linie der Kunst.
Was Historiker und Kunstphilosophen, sowie "Puristen, Schematiker und

Zukünftler" mit ihrem voreiligen Zugriff auf einfache Erklärungen - Semper
benützt dafür auch das Wort "Tendenzein" - in Vorschlag bringen, reicht
nicht aus, um den Blick aufs Ganze zu garantieren. Semper bezieht sich

deshalb auf die Natur selbst, spricht von einer Welt, "deren Gesetz der

Mensch ahnt, das er fassen möchte, aber nimmer enträthselt". Und auch hier
löst gerade dieser Abstand zur Vollkommenheit die Bewegung erst aus. Er
"zauber(e) sich eine Welt im Kleinen, worin das kosmische Gesetz in

engster Beschränktheit, aber in sich selbst abgeschlossen, und in dieser

Beziehung vollkommen, hervortritt". Zusatz: "In diesem Spiel befriedigt er

seinen kosmogonischen Instinkt".48 Instinkt, Trieb wie bei Schelling: die

ungewisse Option ist der bessere Garant als die lineare, reduktive Ableitung.
Semper ist mit der Naturforschung seiner Zeit vertraut. Allein, die Vorstellung

von Evolution mitsamt den zugehörigen "Vertilgungsprocessen" ist

ihm zuwider. Es fehlt ihm sowohl "Abschluss und Tendenz" als auch

"Gemüth". Für jene evolutionistische Vorstellung des 'struggle of life' hat er

nur die Bezeichnung "trostlos", was er zudem auch für den Satz gelten lässt:

"Das Einzelne ist geschaffen nur um dem Ganzen als Nahrung zu dienen".49

Nein, mathematisch macht der Satz vom Ganzen und den Teilen keinen

Sinn, schon gar nicht einen tieferen. Semper erweitert die Liste der Mängel,
die ihm in Anbetracht dieser Welterklärung auffallen und die nun eben jener
(künstlerischen) Kategorie der "Erfindung aus Mangel" zwecks Erreichung
des Ganzen zugeschlagen werden: "das Zufällige, Ungereimte, Absurde, das

uns auf jedem Schritte der irdischen Bahn begegnet, und dem Gesetze, das

wir belauscht zu haben glaubten, schnöde ins Antlitz schlägt". "Chöre der

Leidenschaft", "die tiefe unergründliche sturmbewegte eigne Gemüths-

welt", "Phantasie im Gegensatz der Realität", "Narrheit im Widerspruche
mit sich selbst".50 Dazu, für all diese dem Menschen vertrauten Imponderabilien

gibt es kein kosmologisches, kein evolutionistisches und natürlich
auch kein mathematisches oder gar mechanistisches Gefäss von Ganzheit.

Die Künste nur, so Semper, vermögen es, solches "im engen Rahmen (zu)

fassen". Aus jenen Stimmungen, so belegt er es, gehen "Kunstmanifestationen"

hervor.

An dieser Stelle fühlt sich Semper bemüssigt, in einer Fussnote Wesentliches

zu klären: Die Kunst habe somit ein "gleiches Ziel mit der

Religion".51 Das überrascht wohl kaum, Semper hatte ja kurz zuvor - ganz
modern - auch von "Momenten endlicher Sühne" im Zusammenhang mit



36

Kunst gesprochen und wiederholt jetzt bezüglich solcher Zielsetzung:
"Enthebung aus den Unvollkommenheiten des Daseins, Vergessen der irdischen

Leiden und Kämpfe im Hinblick auf Vollkommenes". Kunst und Religion
auf dem gemeinsamen Weg zum Ganzen, Wahren und Vollkommenen?

Auch diesbezüglich mag man sich an eine Formulierung Schellings zur

Theologie als der "höchste(n) Synthese des philosophischen und
historischen Wissens" erinnern, was dieser ja gegen "sogenannte Geschichten der

Menschheit", die Kultur linear aus der Barbarei ableiten, setzte, wogegen er,

Schelling, sich für eine durch die gesamte Geschichte hindurch wirksame

kulturelle Einheit von Wissenschaft, Religion und Kunst ausspricht.52

Vergleichbar fand Semper den evolutionären "Vertilgungsprocess" als Erklärung

einer menschlichen Kulturgeschichte unangemessen.
Andererseits bemüht nun auch Semper - neben Kunst und Religion - den

dritten Strang des "Strebens nach Vollkommenheit", den Wissenstrieb und

Wahrheitsdrang. Und er präzisiert schnell: "Aber hier ist das endliche Ziel
ein unerreichbares, das Reich des Unbekannten steht zu dem Kreise des

Erforschten in einem Gegensatz der für letzteres keinen formalen Halt und

quantitativen Massstab abgibt, welches beides dem Kunstgebilde, in
demjenigen was ausser ihm erscheint, zu Theil wird".53 Bleibt somit
Wissenschaft "unvollständig und als Form unabgeschlossen" und befriedigt
hier nicht das Wissen sondern "nur das Streben darnach", so verhält es sich

bei der Kunst eben anders, da hier selbst in der Beschränkung das Ziel in
der Enstprechung zu dem jedem Kunstwerk innewohnenden Streben

nach Vollkommenheit erreicht werden kann.

"Die Menschen sind überhaupt der Kunst mehr gewachsen als

der Wissenschaft", so hat es schon Goethe in der Farbenlehre bemerkt.54

Beide, Goethe wie Semper, sind bei ihren Feststellungen von den Griechen

und der Distanz, die sie dabei erkennen, ausgegangen. Und bei beiden, die

sie sich der Naturgeschichte mehr als nur öffneten, gerät das Ganze ins

Blickfeld nicht in erster Linie des Wissenschaftlers, sondern eben des Künstlers.

Das alles hat auch für Semper mit dem Allgemeinen und dem Besonderen

und der Einsicht zu tun, dass sich eine Erscheinung erst dann manifestiert,

wenn "sie sich" - insofern 'hegelisch' - "abschliesst" und sich zudem als

"Individuum von dem Allgemeinen lostrennt". Das führt Semper zum "Prinzip

der Individualisierung", was er - künstlerisch - als "Gestaltungsprinzip"
ausführt und nunmehr kraft Ubereinstimmung mit den allgemeinen

Naturgesetzen der Natur, denen die Kunst zu folgen habe, objektiviert. Symmet-



37

rie, Proportionalität und Richtung, diese drei "nothwendigen" Gestaltungsprinzipien

- "Bedingungen des Formal-Schönen" - bilden in den (idealen)

Kristallen "Eins".55 Und Semper betont hier und an analoger Stelle stets:

"für sie als Ganzes". Dementsprechend die Abweichungen und Brechungen:

"Während die Pflanze als Ganzes eigentlich nur für das Auge symmetrisch,

aber in Wirklichkeit eurythmisch ist, tritt die faktische Symmetrie in
sehr lehrreichen, wenn schon im Einzelnen schwer zu lösender Gesetzlichkeit

an den einzelnen Theilen der Pflanze auf'.56 Man könnte dies mit
Hegels Bild von Knospe, Blüte und Frucht und den sich ablösenden und

doch organisch zusammengefügten Wahrheiten vergleichen, um dann auch

die andersgearteten Folgerungen festzustellen. Semper insinuiert, dass das -
kulturell gebildete - Auge auf das Ganze gerichtet (genauer: wenn es denn

auf das Ganze gerichtet wird) im Besonderen das allgemeine Gestaltungsprinzip

erkennt. Auf Wissenschaft und Kunst bezogen bedeutet dies für

Semper, dass der Wissenschaftler nun wohl auf den schier unüberblickbaren

Reichtum faktischer Symmetrien verwiesen ist, und es sich im Kontrast dazu

der Künstler leistet, bei aller offensichtlichen Unvollkommenheit der Natur
im Blick auf das Ganze das Grundgesetz nicht nur etwa zu erkennen,
sondern konkret als Erscheinung wahrzunehmen.

Das nimmt manche 'moderne' Kunstvision vorweg! Auf Geschichtlichkeit

wie vor ihm Schelling oder danach Heinrich Rickert schliesst Semper

an dieser Stelle nicht. Dafür belegt er die Tatsache der "in Geschichte

gebrochenen" Wirklichkeit über hunderte von Seiten seines nie abgeschlossenen

Werkes Der Stil. Hat er in den "Prolegomena" pathetisch unter dem

"nächtlichen Himmel" und in Erwartung einer "geheimnissvollen Phönixgeburt

neuen Kunstlebens aus dem Vernichtungsprozesse des alten" von den

Gestaltungsgesetzen in Kunst und Natur gehandelt, so eröffnet er seine

Untersuchung nun mit dem Satz: "Die Kunst hat ihre besondere Sprache,

bestehend in formellen Typen und Symbolen, die sich mit dem Gange der

Culturgeschichte auf das mannichfachste umbildeten, so dass in der Weise,

sich durch sie verständlich zu machen, fast so grosse Verschiedenheit

herrscht, wie diess auf dem eigentlichen Sprachgebiete der Fall ist".57

Doch, hier wie in den vorausgeschickten "Prolegomena" ist es

unverkennbar der Blick aufs Ganze, der ihn treibt: zur Feststellung von
Grundprinzipien und zum Schöpfen aus der nicht versiegenden Quelle der

Geschichte.

Semper wendet sich sowohl Kunst als auch Geschichte zu, um dem zu

entgehen, was er der Wissenschaft unterstellt hat, dass sie nämlich im Ge-



3»

gensatz zur Kunst "keinen formalen Halt und quantitativen Masstab"

besitzt, sagen wir plump: in der Theorie notwendigerweise verhaftet bleibt.
Stattdessen haben sie eben alle, die Künstler und Architekten, Schinkel wie

Goethe, stets betont, dass die Kunst zur Verwirklichung angelegt sei.

Genauer, in schinkelscher Diktion: "In der Kunst muss der Gedanke immer
auf Verwirklichung gerichtet sein ..."A8 Natürlich befinden wir uns hier

längst im Bereich jüngerer geisteswissenschaftlicher Fragen und Kompetenzen.

Semper ist jene "speculative Aesthetik" ein Greuel, die sich auf billige
Parallelen von "Naturphilosophie" und "empirischer Ästhetik" in deren

Folge einlässt.59 Der Unterschied von Wissenschaft und Kunst - und
Geschichte - ist entscheidend. Und er äussert sich wesentlich in Bezug auf das

Ganze und - auch hier - noch mehr bezüglich der Frage nach dessen

Erreichbarkeit.



39

"Einbildungskraft", Frontispiz aus L. Meister, Über die Einbildungskraft..., Zürich 1795.

IV.

"1. Es gibt ein altes und ein neues Zeitbewusstsein.

Das alte richtet sich auf das Individuelle.

Das neue richtet sich auf das Universelle.

Der Streit des Individuellen gegen das Universelle zeigt sich

sowohl in dem Weltkriege wie in der heutigen Kunst."

Manifest der 'de Stijl'-Bewegung, 1918

Nun ist also vor und nach 1900 ausgerechnet Semper - in genauer Umkehrung

obiger Beobachtungen - in den Verruf mechanistischer Vorstellungen

gelangt: "Im Gegenteil zu der Semperschen mechanistischen
Auffassung vom Wesen des Kunstwerkes muss eine teleologische
treten, indem im Kunstwerk das Resultat eines bestimmten zweck-



4°

bewussten Kunstwollens erblickt wird, das sich im Kampf mit
Gebrauchszweck, Rohstoff und Technik durchsetzt". So schreibt es

Alois Riegl 1893 in den Stilfragen. So zitiert es - folgenreich - Peter Behrens

1913 anlässlich des ersten "Kongresses für Ästhetik und allgemeine
Kunstwissenschaft" in Berlin.60 Hier hat sich längst ein Vorurteil durchgesetzt, das

Hand in Hand ging mit dem Programm der Uberwindung des 19. Jahrhunderts.

Ausgelöst und von den Entscheidungsträgern im Deutschen Werkbund

später willig aufgenommen, wurde diese Lehre durch den 1890 erstmals

veröffentlichten Bestseller Rembrandt als Erzieher von Julius Langbehn
verbreitet.6' Auf der ersten, "Zeichen des Niedergangs" betitelten Seite wird
dort der Zerfall des "geistigen Lebens des deutschen Volkes" beklagt und

dies mit der Feststellung begründet: "Die Wissenschaft zerstiebt allseitig in

Spezialismus". Die moderne Zeitbildung sei "wissenschaftlich und will
wissenschaftlich sein". "Aber je wissenschaftlicher sie wird, desto unschöpferischer

wird sie". Deutschland ein Volk "voll von wirklichen und geistigen

Brillenträgern", wogegen es an bedeutenden Künstlern und "epochemachenden

Individualitäten" in der schönen Literatur fehlen würde. Der
Architektur käme die Rolle der "Achse der bildenden Kunst" zu, so wie die

"Philosophie die Achse alles wissenschaftlichen Denkens" sei.

Es fehlt also nicht an Bezügen und Parallelen zur vorausgegangenen
Diskussion. Auch hier tut Goethe seine schuldige Pflicht. Langbehn zitiert:
"Die Teile haben sie in der Hand, fehlt leider nur das geistige
Band". Handkehrum fordert er eine "Wendung zur Kunst". Und wen

wunderts, dass am Ende dieser schillernden Karriere, zu der der Besuch am

Krankenbett Nietzsches genauso wie Kontakte zu Bismarck, eine Pilgerfahrt
nach Einsiedeln und die Konversion zum Katholizismus gehören, ein Buch

steht, dem sein Verehrer und Adept Momme Nissen den Titel der Geist des

Ganzen gab.62 Dort geht Langbehn zwar vom horazischen, an den Künstler

gerichteten "ponere totum" aus, doch steht nach wenigen Zeilen das "katho-
lon" im Vordergrund: "Gott ist der Geist des Ganzen". "Die Ganzwirkung

eines Ganzen auf ein Ganzes" steht absolut im Raum; daneben

gibt es nichts als "das brüchige Denken und Sein".63 Dahin mit allen -
philosophischen - Versuchen, Brücken zu schlagen, etwa zwischen Wissenschaft

und Kunst! "Zum lebendigen Menschen, als Ganzes gefasst, wird sich

jede Reform des Lebens zurückwenden müssen. Hier liegt die Quelle wie die

Lösung aller Kulturfragen".64
In macher Hinsicht vergleichbar mit dem - andererseits sehr ungleichen

- Konterpart, Max Webers "Die protestantische Ethik und der Geist



4i

des Kapitalismus", wenn man es denn - wie meist geschehen - zum reduzierten

Nennwert eines Schlagwortes nimmt, sind hier die Extreme beschrieben.

Und es ist noch keineswegs hinlänglich erforscht, geschweige denn der Zone

der Tabus enthoben, wie sehr im 20. Jahrhundert gerade Extrempositionen
in höchst unproportionaler Weise die Geschicke im kulturellen Bereich

bestimmt haben. Jedenfalls ist die Ganzheitsvorstellung nicht nur bei Lang-
behn des inneren Reichtums, der Dynamik und Bewegung, verlustig gegangen

und hat sich gleichsam homogeneisiert. Auch die von ihm immer
wieder beschworene Architektur hat sich selbst auf neue Weise ganzheitlichen

Vorstellungen zugewandt. Das dazu benützte Gefäss heisst bald

einmal 'Form'. Der Kunsthistoriker Heinrich Wölfflin hat sich 1886

inmitten seiner Arbeit Prolegomena zu einer Psychologie der Architektur - genau
auf Seite 19 - von den kunstpsychologischen Fragestellungen, von Lotze,
Vischer und Volkelt abgesetzt und proklamiert: "Wir wenden uns zu den

allgemeinen Formgesetzen".65

1925 hat Walter Gropius zwar noch an die "verschiedenen individuellen
und nationalen Eigentümlichkeiten" erinnert, jedoch in den "gemeinsamen,
für alle Länder übereinstimmenden Gesichtszügen", die, so Gropius, "jeder
Laie feststellen kann", "ein Zeichen von zukunftsweisender Bedeutung und

Vorbote eines allgemeinen Gestaltungswillen" erkannt.66 Ganzheit manifestiert

sich jetzt als "Wille zur Entwicklung eines einheitlichen
Weltbildes".67 Auch hier wird nochmals wie bei Schelling Sinn und Trieb mit ins

Spiel gebracht. Jetzt ist es die "Sehnsucht", die bezogen wird auf den Drang,
"die geistigen Werte aus ihrer indivdiuellen Beschränkung zu befreien und

sie zu objektiver Geltung emporzuheben".68 Ob jemand auch solche

Formulierungen Hegel anlasten will? Keinesfalls kann das mit der im nächsten

Satz des Gropius'schen Textes vorgenommenen Schlussfolgerung geschehen.

Ist nämlich jene individuelle Beschränkung aufgebrochen und die objektive

Geltung erreicht, dann, so Gropius: "Dann folgt die Einheit der äusseren

Gestaltungen, die zur Kultur führen von selbst nach".69 Diese Einheit -
Gropius wählt diesen Begriff und nicht den des Ganzen - erhält auch einen

Namen. Nochmals bringt Gropius schematisch nationale und individuelle

Komponenten zusammen, um wiederum zu folgern: "Architektur ist immer

national, immer auch individuell, aber von den drei konzentrischen Kreisen

- Individuum-Volk-Menschheit - umspannt der letzte grösste auch die

beiden anderen. Daher der Titel: 'Internationale Architektur!'"70
Das Besondere und hier Erwähnenswerte an dieser neuen Einheit und

Objektivität ist, dass sie sich - "auf typische Grundformen und ihre Reihung



4*

und Wiederholung" aufgebaut - scheinbar mühelos ins Bild setzen lässt.

Gropius beschränkt sich in seinem Bauhaus-Buch auf die "Abbilder äusserer

Bauerscheinungen", "um einem breiteren Laienpublikum zu dienen", wie er

bemerkt, und nennt sein Manifest im ersten Satz des Vorwortes "ein Bilderbuch

moderner Baukunst".7'

So schnell also sind die Ganzheitsideen - als 'Einheit' begriffen, mit
"objektiver Weltgeltung" ausgestattet und auf die gesamte Menschheit bezogen

- in das Abbild architektonischer Formen (einzelner Bauten!) übersetzt

worden. Gropius selbst hat zwar schon früh die Gefahr des Formalismus

erkannt. Er steht im übrigen nicht allein mit seinen Parolen. Wie auch

immer, diese Forderungen gehen erstaunlicherweise regelmässig einher mit
der Behauptung einer Uberwindung der Geschichte. Drastisch formuliert
steht das im Manifest der de-Stijl-Bewegung 1918 zu lesen: "1. Es gibt ein

altes und ein neues Zeitbewusstsein. Das alte richtet sich auf das Individuelle.

Das neue richtet sich auf das Universelle. Der Streit des Individuellen

gegen das Universelle zeigt sich sowohl in dem Weltkriege wie in der heutigen

Kunst".72 'Stil' (bezogen auf eine Stilvielfalt) bezeichnet das eben noch

angefeindete - und jetzt erstaunlich schnell neuentdeckte, ganzheitliche

(idealtypische) Gefäss. Diesbezüglich ist man 1932 im Museum of Modern

Art in New York anlässlich der Proklamierung des 'International Style' stolz

darauf, die Geschichte bemühen zu können: mit der zu Sempers Kritik an

der Neogotik genau gegenläufigen Bewertung, man hätte erstmals seit der

Gotik wieder einen die konstruktiven Merkmale integrierenden Stilbegriff
gefunden.73 Man hat also auch längst die Denkformen geändert. Wölfflin
schreibt spät in der "Revision" seiner Kunstgeschichtlichen Grundbegriffe
immerhin etwas differenzierter, dass sich nämlich heterogene Individualitäten

"im Grundsätzlichen der Bildform" begegnen würden.74 Der
Zusammenhang mit dem "ganzen Menschen" ist ihm durchaus ein Anliegen. Aber

er betont auch die Immanenz von Form und Bild: "weil es sich hier um
Entwicklungen handelt, die nur im Machen, im Prozess des bildnerischen Arbeitens

sich realisieren konnten; um Entwicklungen, die zwar auch zur
'Geistesgeschichte' gehören, die aber ohne den treibenden internen Faktor, die

fortzeugende Wirkung von Bild auf Bild, von Form auf Form unerklärbar
bleiben".75 Die längst erkannte Autonomie von Bild und Form - und die

kunstgeschichtliche Praxis - beschreibt Max Bense anders. "Der Stil", so

formuliert er knapp und wenig zimperlich, "ist immer die Form einer
Deduktion".76 Endlich, so scheint es, hat sich das Normative - gegen
Geschichtlichkeit - auch, in der Kunst durchgesetzt!



43

Diese 'Drohung' war in modernen Zeiten zumindest latent stets vorhanden.

Doch nicht alle Hessen sich darauf ein. Mies van der Rohe hat sich schon

allein wegen des irreleitenden Titels der Werkbund-Zeitschrift "Die Form"

1927 mit der Redaktion angelegt. Das war der Zeitpunkt, als Gropius just im
Vorwort der zweiten Ausgabe seiner Internationalen Architektur die

Erfolgsmeldung ausgab, die Welt wäre seinen Prognosen gefolgt, die einheitliche

Form würde sich demnächst durchsetzen. Dagegen meinte nun Mies van der

Rohe: Form führe immer zu Formalismus. Und er fragte nach: "Lenken wir
hierdurch nicht den Blick vom Wesentlichsten fort?" "Ist die Form wirklich
ein Ziel? Ist sie nicht vielmehr das Ergebnis eines Gestaltungsprozesses? Ist
nicht der Prozess das Wesentlichste?"77 Der Name "Die Form" sei ohnehin,

so die Antwort, bereits zu einer Art von Schlagwort geworden. Und
überhaupt, "die Form des Baumes ist eins mit seinem Wachstumsprozess, der ein

lebendiger organischer ist", sodass man das Wort 'Form' nicht entbehren

könne. Ein Wortgefecht, an dessen Ende Mies, der sich mit Schreiben

schwer tat, resigniert. Aber Mies las, er las beispielsweise Max Schelers "Die
Wissensformen und die Gesellschaft" und das hat ihm zumindest Respekt

vor der Komplexität der Phänomene und vor der Schwierigkeit im Umgang
damit eingeflösst.78

Scheler hat damals 1926 scharf solche logischen Klimmzüge beim Aufbau

des "neuen formal-mechanischen Weltschemas" kritisiert, bei dem natürlich
das "Ganze und Systematische" bemüht und das Produkt gleichwohl nur
"von reiner Logik (plus reiner Mathematik) und purer Machtwertung in der

Auswahl des Beobachtbaren der Natur" bestimmt werde.79 Wer das alles

mitsamt den Folgen für die Betrachtung geschichtlicher Prozesse nicht
versteht, mag wenigstens - mit Mies - schweigen!



44

Tomi Secundi
TKACTATVS SECVNDVS,

Scdio Prima;

DE THEOSOPHICO, CABA-
LIST 1 CO ET PHYSIOLO-

G1CO UTRIUSQUE MUN-
didi&urfu,

In Pornones très iintifi.
IN QUIBUS STRICT A CAUSARUM R El METEOROLO-

gicx qui eft propmquior mixtion« petfetix, i lliuiquc tuinx arque cor¬

ruption« origoJinquolibet mundo fe habcnns.ûflu
eftinquiGdo.

Chi,mfine,Appendixqutdam Analytua,comparâttorn in Cauda Harmonie Mnm-

dantfoannù Kepp/cn, fitb titulo Appcndicu, inter tandem illam fuam <y
meam Harmonium Mnndanamfacte ,ipfifiimuyeritatu argument is teflon-
denspnfiritnr.

R. Fludd, Microcosmi Historia Tomi Secundi tractatus secundus,

de praeternaturali utriusque mundi historia, Frankfurt 1621, S. A3V.

"Die geschichtliche Welt als ein Ganzes,

dies Ganze als ein Wirkungszusammenhang,
dieser Wirkungszusammenhang als wertgebend, zwecksetzend, kurz:

schaffend, dann das Verständnis dieses Ganzen

aus ihm selbst, endlich die Zentrierung der Werte und Zwecke

in Zeitaltern, Epochen, in der Universalgeschichte - dies sind

die Gesichtspunkte, unter denen der anzsutrebende Zusammenhang
der Geisteswissenschaften gedacht werden muss."

Wilhelm Dilthey, Der Auflau der geschichtlichen

Welt in den Geisteswissenschaften, Berlin 1910



45

Was konnten die Geisteswissenschaften noch retten inmitten jenes
"Werdestromes", "in dem auf gesetzlich notwendige Weise immer neue 'Formen'

(der Gesellschaft, der organischen und anorganischen Natur) entstehen und

vergehen" (Scheler).8° Hat 'Form' und 'Bild' die Geschichtlichkeit abgelöst
und überflüssig gemacht? Dazu nur knapp als Erinnerung:

Wilhelm Dilthey sieht 1910 in seinem Der Aufbau der geschichtlichen Welt

in den Geisteswissenschaften in der Tradition Hegels die Objektivation des

Lebens als Basis geisteswissenschaftlichen Interesses. Er bezieht sich auf die

"Mannigfaltigkeit gegliederter Ordnungen" und auf das zugeordnete
'Verstehen'; sie trägt in ihrem Bezug auf das Leben notwendigerweise den

"Charakter der Historizität".8' Gegenüber Hegel korrigiert er den Motor
des "allgemeinen vernünftigen Willens" und ersetzt ihn durch die "Realität
des Lebens".82 Damit ist nicht nur eine Wirklichkeit, sondern letztendlich
ein "Wirkungszusammenhang" beschrieben, den Dilthey zum Grundbegriff

der Geisteswissenschaften erklärt. Darin wird zudem eine "Lebenseinheit"

erkannt und das Verhältnis Individuum/Gesellschaft geortet. Von

hier aus, aus diesem Ganzen heraus, werden dann die Teilzuständigkeiten

abgeleitet. Dilthey formuliert: "Die geschichtliche Welt als ein

Ganzes, dies Ganze als ein Wirkungszusammenhang, dieser

Wirkungszusammenhang als wertgebend, zwecksetzend, kurz: schaffend,

dann das Verständnis dieses Ganzen aus ihm selbst, endlich
die Zentrierung der Werte und Zwecke in Zeitaltern, Epochen, in
der Universalgeschichte - dies sind die Gesichtspunkte, unter
denen der anzustrebende Zusammenhang der Geisteswissenschaften

gedacht werden muss".83 Nun vermutet man längst, dass durch die

Brechung der Geisteswissenschaften in einzelne Bereiche und Zuständigkeiten

gleichsam deren universale Bedeutung wieder verspielt zu werden

droht. Doch was als Einschränkung aufscheint, wird bald in eine Öffnung

überführt, die nun eben bewusst das Gegenteil strikt teleologischer und

insbesondere normativer Modelle bezeichnen und herbeiführen soll. Auf
diese Weise, so Dilthey, würde in der Wissenschaft die Richtung auf die

Allgemeingültigkeit "ersetzt durch die Erfahrung der immanenten

Beziehungen, die im Wirkungszusammenhang der geschichtlichen

Welt zwischen wirkender Kraft, Werten, Zwecken, Bedeutung

und Sinn bestehen. Auf diesem Boden objektiver
festgestellter) Geschichte ergäbe sich dann erst das Problem, ob und
wiefern Voraussagen der Zukunft und Einordnung unseres
Lebens in gemeinsame Ziele der Menschheit möglich werden".84



46

Ob und inwiefern! Heinrich Rickert, der ja im übrigen auch zu den

Kritikern Diltheys gehört, setzt deshalb gezielt bei den "Grenzen der

naturwissenschaftlichen Begriffsbildung" an, um eine "logische Einleitung
in die historischen Wissenschaften" verfassen zu können.85 Das ist das

Gegenteil einer "Erhebung der Geschichte zur Wissenschaft" durch die

Anwendung der naturwissenschaftlichen Methode. Gerade Rickert hat in
der Geschichtlichkeit - und der Geschichte als "Erfahrungswissenschaft" -
die Bedingung und den Grund der Selbständigkeit der Geisteswissenschaften

erkannt und sich damit in die Tradition all der Beobachtungen zu

Bewegung, zu Weg, zu Veränderung als Teile einer so verstandenen

Ganzheit gestellt. Es käme einer "beklagenswerten Verarmung im geistigen
Leben der Menschen" gleich, "wenn die Meinung entsteht, dass durch die

naturwissenschaftlichen Untersuchungen das wissenschaftliche Leben

überhaupt erschöpft sein soll, dass die Naturwissenschaft in allen Fragen das

entscheidende Wort zu sprechen habe".86

Jeder kann sich fragen, wo wir heute knapp 90 Jahre später stehen, ob

denn den Geisteswissenschaften überhaupt noch der Status - gar etwa ein

gleichberechtigter - einer Wissenschaft attestiert wird oder ob sie zur
Dekoration verkommen sind.87

Jedenfalls genügt schon ein Blick auf die Geschichte der Geisteswissenschaften

und ihrer Orientierung an Begriffen wie dem des 'Ganzen', dass es

an sinnvollen Begründungen nicht fehlen kann. Zumindest zwei Dinge sind

dabei besonders aufgefallen:

Jenes "mehr" - nicht der "Ozean" Schellings, oder eben doch -, um das

das Ganze grösser ist als die Summe der Teile! Nur jenes 'homogene' Ganze

von Einheitlichkeit und 'objektiver Weltgeltung' ist sich mit jener Summe

gleich. Wo jedoch im Ganzen nach Differenz, Abweichung oder sogar nach

Phantasie und Kunst geforscht wird, wo mehrere Wahrheiten Platz haben,

da tut sich ein weites Feld auf, in dem (gemäss dem Grimmschen Bild)
gleichwohl das Netz geworfen werden soll, um im Chaos Ordnung zu

entdecken.

Wo mehr als ein Element vorhanden ist, entsteht Beziehung und Bewegung,

was seit Anbeginn, seit Schelling und Hegel, als wesentlich erkannt

und als 'Geschichtlichkeit' gleichbedeutend mit der Tatsache stetiger

Veränderung und deren Wahrnehmung und Beobachtung begriffen wurde.

"Die Menschen sind überhaupt der Kunst mehr gewachsen als der Wissenschaft".

Goethes Ausspruch ist mitnichten gegen Wissenschaft gerichtet; er



47

suggeriert nur unterschiedliche und unterschiedlich umfassende Ganz- und

Wahrheiten. Ob man nun Kunst sagt oder Geisteswissenschaften, oder ob

man wie Windelband (durchaus vergleichbar Schellings Parallelsetzung von

Physik und Geschichte), komplementär von Natur- und Geschichtswissenschaften

als den Zweigen der Erfahrungswissenschaften spricht, oder ob

man mit Rickert nicht "Natur und Geist", sondern "Natur und Kultur der

Gliederung der Wissenschaften zugrunde" legen will, es kommt stets darauf

an, die unterschiedlichen Zugänge zu unterscheiden und in ihrer notwendigen

Ergänzung zu begreifen. Es ist allein schon deshalb durchaus lohnend,
sich neu mit den (klassischen) Theorien der Geisteswissenschaften zu

beschäftigen.

An Optionen mangelt es jedenfalls nicht - von denen eine an den Anfang
dieser Überlegungen gestellt worden ist. Sie enthält eine der 'offensten'

Formulierungen zum Ganzen und verknüpft sie mit der Aufforderung, sich

- jener so fruchtbaren und vorstellungsreichen Zeit um 1800 angemessen -
selbst auf den Weg zu machen: Friedrich Schlegel publizierte 1801 in den

Charakteristiken und Kritiken den Beitrag "Über Lessing". Darin versucht er

"Lessings Geist im Ganzen zu charakterisiren". Nach einer Unterbrechung
nimmt er jetzt, nach vier Jahren, den Faden wieder auf, um jene Lessingsche

"Mischung von Litteratur, Polemik, Witz und Philosophie" zu verstehen,

um sich dieser "fragmentarischen Universalität" vorerst behutsam mit
Aphorismen anzunähern, es zu begreifen, und um dann am Ende dieses

Bruckstückhafte zur "Vorrede des Ganzen" zu bestimmen, vorerst von
der blossen Annahme gestützt, es sei dies "von Einem Geist beseelt" und

"nicht ohne Zusammenhang entstanden".88 Was rein äusserlich so

vage umschrieben erscheint, ist auf der Einsicht und Überzeugung
aufgebaut, man könne das Werk eines Künstlers nur im System aller Werke

verstehen, was - einmal mehr - zur Forderung führt: "So muss auch das

Einzelne der Kunst, wenn es gründlich genommen wird, zum un-
ermesslichen Ganzen führen".89 Kunst! Wissenschaft? Schlegel führt
nun an dieser Stelle aus: "Wollt Ihr zum Ganzen, seid Ihr auf dem Wege

dahin, so könnt Ihr zuversichtlich annehmen, Ihr werdet nirgends eine

natürliche Gränze finden, nirgends einen objectiven Grund zum Stillstande,
ehe Ihr nicht an den Mittelpunct gekommen seid. Dieser Mittelpunct ist der

Organismus aller Künste und Wissenschaften, das Gesetz und die Geschichte

dieses Organismus. Diese Bildungslehre, diese Physik der Fantasie und

der Kunst dürfte wohl eine eigne Wissenschaft sein, ich möchte sie Encyklo-
pädie nennen; aber diese Wissenschaft ist noch nicht vorhanden".90



48

Sibyllinisch, andeutend und in die Zukunft weisend. Und trotzdem

geradezu kühn in der Verbindung von Kunst und Wissenschaft, Gesetz und

Geschichte, in der Tat ein grenzenloses Modell und - in Husserls Worten -
"ein endloses Arbeitsfeld". Und entscheidend ist dabei, dass - wie in den

entsprechenden Metaphern des Jünglings bei Goethe wie bei Schelling -,
ganz im Gegensatz zu jener normativen Welt der Deduktionen, die

scheinbar die Zukunft verbindlich regeln, dass nun völlige Offenheit und

gleichwohl die Hoffnung auf wissenschaftliche, 'strengste' Erkenntnissse

verkündet wird. Ob man nun zuhanden der Geisteswissenschaft von "strenger

Wissenschaft" spricht oder nicht, ist weniger wichtig, als dass wieder

vermehrt eingesehen wird, dass auch "ohne den Apparat der (mathematischen)

Schlüsse und Beweise" Erkenntnisse erzielt und nur so das 'Ganze'

in Bewegung gehalten wird.9' Ein offenes System! Und genaueres Hinsehen

lehrt, dass hier eine Fülle erprobter Mittel und Wege darauf wartet, in stetiger

Folge und Wandlung neu angewandt und überprüft zu werden.

1 Der folgende Text entspricht einem am 26. Juni 2001 am Collegium Helveticum (ETH Zürich)
gehaltenen Vortrag. Lediglich die Einleitung ist aus gegebenem Anlass durch eine neue ersetzt
worden.

2 Dies betont beispielsweise Fritz Mauthner, Wörterbuch der Philosophie, München 1910, S. 359,
und er fügt hinzu, die Verknüpfung der beiden sei entweder von uns der Wirklichkeit
aufgedrückt oder umgekehrt uns von der Natur aufgezwungen, um dann aber gleich auf eine 'logische'

Ordnung von den verschiedenen Bedeutungen von 'ganz' als einem aussichtslosem

Unternehmen zu verzichten.

3 Vgl. F. Schlegel, Philosophische Vorlesungen insbesondere über Philosophie der Sprache und des Wortes.

Geschrieben und vorgetragen zu Dresden im Dezember 1828 und in den ersten Tagen des Januars

182p, Wien 1830, S. 3oyff.

4 Ibid., S. 311.

5 Ibid., S. 312.
6 Ibid., S. 313.

7 Ibid., S. 314.
8 Ibid.

9 Ibid., S. 315.

10 Ibid., S. viii.
11 Ibid., S. iv.

12 Vgl. E. Husserl, Philosophie als strenge Wissenschaft, in "Logos", I, 1911, S. 289ff.; das kann man
auch als Antwort auf die früheren Äusserungen zum "rationalen Wesen der deductiven Wissenschaft"

("stellte sich mir dunkel und problematisch dar") verstehen: E. Husserl, Logische

Untersuchungen, I, Halle 1900, S. v.

13 Vgl. F. Jonas, Schillers Briefe, Kritische Gesamtausgabe, VI, Stuttgart/Leipzig/Berlin/Wien o.J.,

n.1679, S. 2 61 ff.

14 Gemeint ist: F.W.J. v. Schelling, System des transscendentalen Idealismus..., Tübingen 1800.



49

15 Ibid., S. 263.
16 Vgl. T.W. Adorno, Gesammelte Schriften, 4, Darmstadt 1998, S. 54T

17 Man lese beispielsweise den Eintrag "Hegel" von R.L. Gregory in The Oxford Companion to the

Mind, Oxford/New York 1987, S. 308 ("... highly obscure philosophy ...", "Hegel is essentially

mystical", und: "This came to justify extreme authoritarian political philosophies, from Fascism

to Communism").
18 Ibid., S. 55.

19 Ibid., S. 15.

20 Vgl. T.W. Adorno, Aspekte der Hegeischen Philosophie, Berlin/Frankfurt a.M. 1957, S. 32-33.
21 Ibid., S. 7.

22 Vgl. G.W.F. Hegel, System der Wissenschaft. Erster Theil, die Phänomenologie des Geistes,

Bamberg/Würzburg 1807, S. ii.

23 Ibid., S. iii.
24 Ibid., S. v.

2 j Ibid., S. xxiii.
26 Ibid., S. xxviii-xxix.

27 Zitiert nach: Hegel, Werke, 3, Frankfurt a.M. 1970, S. 593.
28 Dieser Passus zitiert im Grimm'schen Wörterbuch im umfassenden Artikel 'ganz'.

29 (J.W. v. Goethe), Propyläen. Eine periodische Schrifft, Ersten Bandes Erstes Stück, Tübingen 1798,

Einleitung, S. iii.
30 Ibid., S. iv.

31 Vgl. F.W.J. Schelling, Vorlesungen über die Methode des academischen Studium, Tübingen 1803,

S. 3.

32 Ibid., S. 5.

33 Ibid., S. 7.

34 Vgl. J.G. Fichte, Grundriss des Eigenthümlichen der Wissenschaftslehre, Tübingen 1802 (neue

unveränderte Auflage), S. 43.

35 Vgl. F.W.J. Schelling, Ideen zu einer Philosophie der Natur, Feipzig 1797, S. v.

36 Vgl. J. Grimm, Über den Ursprung der Sprache (1851), in Kleinere Schriften, I, Berlin 1864, S. 258;
das Zitat schon bei O. Willmann, Geschichte des Idealismus, III, Braunschweig 1897, S. 683.

37 Auch dieses Zitat bei Willmann, op.cit., III, S. 665; das Zitat findet sich in Goethes

Betrachtungen im Sinne der Wanderer, wo denn sonst!

38 Vgl. J. Moleschott, Physiologie des Stoffwechsels in Pflanzen und Thieren, Erlangen 1851, S. xi.

39 Ibid.

40 Ibid., S. xii.

41 Diese Formulierung bei Willmann, op.cit., III, S. 697.

42 Vgl. H.F. Mallgrave, Gottfried Semper. Architect of the Nineteenth Century, New Haven/London

1996, S. i.
43 Vgl. J. Moleschott, Licht und Leben. Rede beim Antritt des öffentlichen Lehramtes zur Erforschung

der Natur des Menschen an der Zürcher Hochschule, Frankfurt a.M. 1856, S. 35.

44 Vgl. G. Semper, Der Stil. Erster Band. Textile Kunst, Frankfurt a.M. i860, S. v.

45 Ibid., S. xvi.

46 Ibid.

47 Ibid., S. xvii.
48 Ibid., S. xxi.

49 Ibid., S. xxii.
50 Ibid.



5°

51 Ibid., Anm. i, S. xxii.

52 F.W.J. Schelling, Uber die historische Construction des Christenthums, in Vorlesungen über die Methode

des academischen Studium, Tübingen 1803, S.167 und S. 169.

53 Semper, op.cit., Anm. 1, S. xxiii.

54 WA, III, 3, S. 120.

55 "Für sie als Ganzes ist Symmetrie, Proportion und Richtung Eins". Ibid., S. xxv.

56 Ibid., S. xxxi.

57 Ibid., S. 1.

58 K.F. Schinkel, Gedanken und Bemerkungen über Kunst im Allgemeinen, in Aus Schinkel's Nachlass,

hg. von A. v. Wolzogen, Berlin 1863, S. 345; vgl. dazu: W. Oechslin, "... den sittlichen
Fortschritt im Menschen fördern ...", Vortrag zum 143. Schinkelfest, 1998; und in erweiterter Form:
"Schinkels philosophisches Reisegepäck", Vortrag zur Eröffnung des Schinkelzentrums an der

TU Berlin, 2000; noch unpubliziert.

59 Semper, op.cit., S. xix.

60 Vgl. dazu und im Folgenden: W. Oechslin, Stilhülse und Kern, Otto Wagner, Adolf Laos und der

evolutionäre Weg zur modernen Architektur, Zürich/Berlin 1994, S. 82ff.

61 Vgl. dazu ausführlicher: W. Oechslin, Politisches, allzu Politisches ...: "Nietzschelinge", der "Wille

zur Kunst" und der Deutsche Werkbund vor 1914, in ders., Moderne entwerfen. Architektur und

Kulturgeschichte, Köln 1999, S. ii7ff.
62 Vgl. J. Langbehn, Der Geist des Ganzen Zum Buch geformt von Benedikt Momme Nissen, Frei¬

burg i. Br. 1930.

63 Ibid., S. 6.

64 Ibid., S. 67.

65 Vgl. H. Wölfflin, Prolegomena zu einer Psychologie der Architektur, München 1886, S. 19.

66 W. Gropius, Internationale Architektur, Bauhausbücher 1, München 1925, S. 5; vgl. dazu:

W. Oechslin, Das 'Bild': der (vordergründige) Konsens der Moderne?, in ders., Moderne entwerfen,

cit., S. 3îff.: mit Verweis auf den gleichzeitigen Anspruch von Moholy-Nagy mittels

'produktiver' Fotografie den "ganzen Menschen" erreichen zu können (ibid., S. 40).

67 Gropius, op. cit., S. 7.

68 Ibid.

69 Ibid.

70 Ibid.

71 Ibid., S. 5.

72 Wie unbedacht solche Formulierungen damals in die Welt gesetzt wurden, mag vielleicht
daraus erhellen, dass das spätere, zeitweilige de-Stijl-Mitglied J.J. Oud zu demselben Zeitpunkt

ganz gegenteilig (und nicht weniger willkürlich) 'neu' mit universell und 'modern' mit individuell

zusammenliest.

73 Vgl. H.R. Hitchcock - Ph. Johnson, The International Style: Architecture since 1922, New York

1932, S. 22.

74 Vgl. H. Wölfflin, 'Kunstgeschichtliche Grundbegriffe' Eine Revision, in "Logos", XXII, 1933,
S. 2 ioff.

75 Ibid., S. 213.

76 Vgl. M. Bense, Umgang mit Philosophen, Köln 1947, S. 36.

77 L. Mies van der Rohe - Riezler, Zum neuen Jahrgang, in: "Die Form", 2, 1927, S. if.
78 Vgl. W. Oechslin, "Not from an aestheticizing but from a general cultural point of view": Mies's

steady resistance to formalism and determinism, in: Mies in America, Ausstellungskatalog, New
York/Montréal 2001.



5'

79 Vgl. M. Scheler, Die Wissensformen und die Gesellschaft, Leipzig 1926, S. 145.
80 Ibid., S. 137.
81 Vgl. W. Dilthey, Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, Berlin 1910,

passim und S. 77ff.
82 Ibid., S. 8 1: "...im Leben ist die Totalität des seelischen Zusammenhangs wirksam".
83 Ibid., S. 87.

84 Ibid.

85 Vgl. H. Rickert, Die Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung (1902), Tübingen 1913.
86 Ibid., S. 7; noch deutlicher die Formulierung auf S. ix: "Der Glaube, die Naturwissenschaft sei

in der Lage, mit ihren Begriffen die Wirklichkeit selbst, in der wir leben und handeln, zu
erfassen, muss mit der Zeit immer mehr verschwinden".

87 Die Geisteswissenschaften stecken heute - wenn schon - in erster Linie in einer 'institutio¬
nellen Krise'. Als 'Ganzes' kommen sie übrigens oft gar nicht erst vor. Der Schweizerische

Wissenschaftsrat hat in seiner Evaluation der Geisteswissenschaften 1997 streng genommen
ausschliesslich Einzeldisziplinen untersucht. In einer im Jahre 2000 nachgereichten "Erkundigung"

ist als auffälligstes Merkmal die Umbenennung in "Kulturwissenschaften" zu bemerken,

was knapp damit erklärt wird, man hätte mit diesem "Etikett" "die Stossrichtung der vom
Wissenschaftsrat anvisierten wissenschaftlichen und wissenschaftspolitischen Entwicklung"
bezeichnen wollen. Es lohnt sich, die entsprechende Erläuterung im Wortlaut zur Kenntnis zu
nehmen: "Das Etikett ist zwar einer innerwissenschaftlichen Diskussion über die Zukunft der

Geisteswissenschaften zu verdanken, steht aber weder für ein durchwegs stringentes noch für
ein allgemein anerkanntes Konzept. Noch weniger ist es als Leitbegriff für eine zentrale staatliche

Wissenschaftssteuerung zu verstehen. Vielmehr bezeichnet es den Versuch einer
Neudefinition der Rolle und Bedeutung der Geisteswissenschaften in der modernen Gesellschaft,
der das Stadium der Dikussion noch nicht verlassen hat". Man ist in der Sache also noch nicht
auf den Grund gekommen! Mit einer solchen Formulierung liesse sich wohl auch kein Rappen

(oder Cent) von staatlichen Forschungsgeldern zwecks Vertiefung des Prolems abzweigen; aber

als Verlautbarung einer staatlich-wissenschaftlichen Dachorganisation reicht es ganz offensichtlich

aus.

88 F. Schlegel, Über Lessing, in: A.W. Schlegel - F. Schlegel, Charakteristiken und Kritiken, I,
Königsberg 1801, S. 223, S. 257.

89 Ibid., S. 259.

9° Ibid.

91 Husserl wie oben Anmerkung 12.





53

$)on ber ^ïrcb'tcectur/ ba$|. Cap. zp

Tafel i

"... fiirmahlung künstlicher Seulen von Bildwerck / wie solche dieser zeit
bey den Welschen im brauch", S. 29 aus W. Ryff, Vitruvius (1548), Basel 1614.



54

INNOCKNZIO XI

IN - I
Vatic ANO(

Tafel ii
M. Ferrabosco, Architettura della Basilica di S. Pietro in Vaticano,

Rom 1684, Frontispiz.



55

oo

£
o

04

o
c

<! cu

g 00

£

CQ

<v

-a
"O
G
G

<u

-a

-c
u

J3
u o

-Q

<u









59

ipSiIi»
ii «Mi'!! ®|mi
IHÉMli
s ä'*nösate»we
•H i
l\ i\, »J

00
VO

£
o

04

o
c

£

p
o

-Q

Oh

I ^r03M ci1 O
V5 •-«

rG
"TD C/5

p

-o
G
P

1J

PO

v
PL -V
OL c3

£
U
V

-o

TD
G
G
Ut

O
<u

-Q

<u

-G
U

O
-G

53 -

X

F



6o



6

â: °«
to o"

a %

> 'H
bû ^
>- .5
<u

kt; o^ in
*H aj
aj -pT3 PH

£ £

2 E
J 3
W •£
< °£ îS

N
_c
'S

Ph

PQ

O
-Q

<u
Ph

O
C

F



62

fA. iiAï »i2 ®läin|-JNÄJ'AÏÏ is A1M<D. C oUS iTLzJ
gymEticn,' jäcridmöc^iCKAKCisa JMWTOpgfanjiäiiB-xmm üheul v ajE-ÄBMäEucÄ irxAÜ-i-AJ^AI
—- TA C273CAT 3312 Eïll UOT^XSO-IIIL ïiOÏOiôj

Qv'IKL XAJ^TrKS AKW® MOBS© 2MEILILA ^PTALjAMA]

v.'r noi*c jSi/'~tirme <r

'h~ zo f/'Z/ti Mut/a

2i_2-

1 ill ill Iflll
II I i|1H|I|I

Iii iillliPlIli
in llfllPJiliSi

1 TgPptjjff(]J}j r

Tafel X

Giuseppe Pistocchi,

unausgeführtes Gegenprojekt für den Triumphbogen von Faenza,

Taf. V aus G. Pistocchi, Arco trionfale di Faenza dell'anno 1797, Faenza 1802.



63

»"/»AÄ«355C*

\LL-\ MUM CIPALITA 1)1 FAK.VZA
_ Ç(si>anni l it\~n i(<rtCc

/t// {tviofMJ.c/Uttei (rirÛ'tna Ouitih i/t/faJlyJut6(Au3raiu;e/cJrtme ,/c//

di-Saanatd,/ràUJema,e/à.t//Ai, (lot-e rtatf/ucai AOtrWMCimjua,ajacj/u/
hcoyacrto/lajicfuo jfljruunm/ö, ru/yicmeisJ&rüiijtano J: c/ettaHeyuw rfatt»

Tafel xi
Giovanni Antolini,

Ausführungsprojekt für den Triumphbogen von Faenza,

Taf. I aus G. Pistocchi, Arco trionfale di Faenza dell'anno 1797, Faenza 1802.



64

m
DIE ENGLISCHE BAUKUNST

DER GEGENWART

BEISPIELE NEUER ENGLISCHER PROFANBAUTEN

MIT GRUNDRISSEN, TEXTABBILDUNGEN UND ERLÄUTERNDEM TEXT

HERMANN MUTHESIUS

LIEFERUNG

COSMOS, VERLAG FÜR KUNST UND WISSENSCHAFT

LEIPZIG und BERLIN

Tafel xii
H. Muthesius, Die englische Baukunst der Gegenwart,

Leipzig-Berlin 1900, Einband.



65

ÄSVE ENGLISCHE BAUKUNST

fill DER GEGENWART
BEISPIELE NEUER ENGLISCHER PROFANBAUTEN

MIT GRUNDRISSEN, TEXTABBILDUNGEN UND ERLÄUTERNDEM TEXT
VON

HERMANN MUTHESIUS
KONICL. RKGIERL'MGSBAUIIEISTER, ZUGETEILT DER KAISERL. BOTSCHAFT

IN LONDON

COSMOS, VERLAG FÜR KUNST UND WISSENSCHAFT
LEIPZIG UND BERLIN 1900

Tafel xiii
H. Muthesius, Die englische Baukunst der Gegenwart,

Leipzig-Berlin 1900, Titelblatt.



66

TAB. cxcn

Fjcom t'/ip. xxvix.v i t.
Aid' Tempil II. Irlinoj^Trtplna.

II. tfoj-.xxvn im •
ÔriimVi|\ hen iffliitrn im

Tafel xiv
Bibelillustration zu Exodus, XXVII

mit der Präsentation eines Altarentwurfs für den Tempel von Jerusalem,
Taf. CXCII ausJJ. Scheuchzer, Physique Sacrée, II, Amsterdam 1732.



6y

lototîfôMeftetStttonff

îleugeftûltung ber fileitimofinungert
im £>ocbbau bcr ©ro&ftobt

Don

gcinrict) be grtes

19 19

SJetlas bet „SB a u © t l t", SB e t I i n

Tafel xv
H. de Fries, Wohnstädte der Zukunft,

Berlin 1919, Einband.




	Das Ganze : Wege und Irrwege

