Zeitschrift: Scholion : Bulletin
Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 1 (2002)

Artikel: Das Ganze : Wege und Irrwege
Autor: Oechslin, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-720136

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-720136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

19

Das GanzE: WEGE UND IRRWEGE

Werner Oechslin

“Wollt ihr zum Ganzen, seid Ihr auf dem Weg dahin,

so konnt Ihr zuversichtlich annehmen, Ihr werdet nirgends
eine natiirliche Grinze finden, nirgends einen objectiven Grund
zum Stillstande, ehe Thr nicht an den Mitelpunct gekommen seid.

Dieser Mittelpunct ist der Organismus aller Kiinste und Wissenschaften,
das Gesetz und die Geschichte dieses Organismus.
Diese Bildungslehre, die Physik der Fantasie und der Kunst
diirfte wohl eine eigene Wissenschaft sein,
ich mochte sie Encyklopidie nennen: aber diese Wissenschaft
ist noch nicht vorhanden.

Und eben weil sie noch nicht vorhanden ist, diese Wissenschaft,
darf ich fiir meine im Geist derselben entworfnen kritischen Versuche
und Bruchstiicke die ernstlichste Aufmerksamkeit
und Theilnahme fordern.”

Friedrich Schlegel, “Uber Lessing”, in:
Charakteristiken und Kritiken, Konigsberg 18or1

Auf Grund ibres erginzenden wund weiterfiibrenden Charakters riskieren
‘Scholien’ nicht mit ‘Ganzheiten’ verwechselt zu werden." Gleichwohl ist der Bezug
zu einem Ganzen fiir jede noch so kleine ‘Scholie’ eine unverzichtbare Bedingung.
Auf diese Weise erfibrt die scheinbar so zufillig hinzugesetzte Beobachtung erst
ibren Sinn — und wirkt sich mittelbar auch auf die Sinngebung des Ganzen aus.
“Das Ganze und ein Teil sind Korrelatbegriffe; keiner dieser beiden Begriffe hat
einen Sinn, sobald er vom andern losgelost wird”.* Damit ist auch gesagt, dass das
Ganze kaum je als eine bestimmte, festgelegte Grosse gehandelt wird. Von solchen
Uberlegungen ausgebend baben Autoren deshalb immer wieder die Wegmetapher
beniitzt, um den Bezug zum Ganzen in erster Linie als Zielsetzung zu be-

schreiben. Das schliesst Risiken und Aussichten in gleicher Weise ein. Friedrich



20

Schlegels Beschreibung eines solchen Weges, auf dem man sich stets und immer-
wihrend befindet (“Wollt 1hr zum Ganzen, seid Ihr auf dem Wege dahin ...”) ist
Motto unserer Stiftung geworden. Bei Schlegel wird mit der Aufforderung und
Ermutigung und mit der dadurch ausgelosten Begeisterung auch die Einsicht
verbunden, jenes — als “Mittelpunct” beschriebene — Ziel sei kaum wirklich zu

erreichen.

In Friedrich Schlegels Leben ist diese Vorstellung, heute wiirde man sagen auf
tragische Weise, Wirklichkeit geworden. Mitten in der Vorbereitung seiner Vor-
lesung starb er in Dresden in der Nacht vom 11. auf den 12. fanuar 1829. Dort
ging es ihm, soweit die fragmentarische Niederschrift der “Zebnten Vorlesung” dies
gerade noch nachvollzieben lisst, um Wirklichkeit und Denken und wm die
“verschiedemen Stufen des Verstebens” und “die inmeren Grade der
Gewissheit und Klarheit”? “Die Grundlage des Ganzen” sei “das Gefiibl eines
Wirklichen”. Darauf aufbauend sollten in einer ersten hoheren Stufe der geistigen
Verarbeitung jene Gedanken in einem “Begriff gegeneinander gestellt und wieder
als organische Glieder in ein geordnetes Ganzes vereinigt, oder nach Art der
Geometrie in eine Construction gebracht werden”.* Es gebt also stets um ein
“Begreifen oder Umfassen von Aussen” und “der deutlichen organischen Glie-
derung und Ordnung von innen”, wofiir Schlegel Begriffe wie “Gedanken-
System” oder auch das “Kunst-Ganze” fiibrt. Darin wird das Gefiibl des Wirk-
lichen in der zweiten Stufe “zum intelligenten Gefiibl oder Urtheil der inneren
Gewissheit gesteigert”. Und danach soll in der dritten Stufe in der “Anniberung
zum vollendeten Versteben” die Idee angestrebt werden, die Schlegel vom Begriff
und dessen “nothwendigen innern Zusammenbhang” eben gerade dadurch unter-
scheidet, als hier das “erreichbare Mogliche” und “nur eine Indikation und
Richtschnur, oder Regel des Miglichen” gemeint ist.> Wo Schlegel ansetzt,
eine Definition oder wenigstens Umschreibung einer solchen Vorstellung einer
“wabrbaft wissenschaftlichen und wissenschaftlich brauchbaren Idee” zu geben,
worin eben jenes “intelligente Gefiibl oder Urtheil iiber diese innere Gewissheit und
Wabrbeit im Wissen” enthalten sei, bricht das Manuskript ab.’ Den letzten,
unvollendeten Satz hat der Herausgeber mit fiinf grossen Gedankenstrichen
ausklingen und verballen lassen: “Das ganz vollendete und vollkommene
Versteben selbst aber - - - - - %

Ende des Texts! Es folgt das Bild des Genius (des Verstorbenen, muss man
hineinlesen), der zwischen der Erde und der gottlichen Wahrheit (im Symbol des
Auges im strablenden Dreieck erkennbar) schwebt, der die zerrissene Kette — oder
auch Fesseln — des Lebens balt und dabei nach oben zur gottlichen Wabrheit blickt.



weldyer ibre Aufgabe, obev der Aufgabe, welde ihren Gegens
ftand bildet; alfo bier mit dem intelligenten @cﬁib{ ober Ur:
theil fiber biefe innere @ewlﬁ!mt und %abrm mt Wiffen.

b s
ok gkl Y
ool B e e

s s § Lhict
i Risaaatias

F. v. Schlegel, Philosophische Vorlesungen, Wien 1830, letzte Textseite.

Prignanter als mit diesem jihen Abbruch des Lebens, dem im Text jedoch ‘nur’ ein
unterbrochener Gedanke entspricht, lassen sich die in den letzten Zeilen noch
einmal wiederbolten Hinweise auf die Nichterreichbarkeit des Ganzen mittels
Betonung der blossen “Indikation und Richtschnur” des dorthin fiibrenden Weges
kaum ins Bild fassen und darstellen. Der Herausgeber dieser letzten Texte Schlegels
fliichtet sich derweil ins Protokoll: “Es war ibm — die unerforschten Rathschliisse

Gottes verbinderten es — nicht verginnt, den vollendeten Schluss, das letzte Wort



22

hinzuzufiigen iiber den Gegenstand, den er mit seinem Scharfsinn, solcher Tiefe,
mit eben so klarer Besonnenbeit als Reichthum des Gefiibls bis zu diesem letzten
Augenblicke seines Lebens wie seines ivdischen Denkens, entwickelte und dargestellt
hatte”.”7 Als ob nicht gerade dies in jener schlegelschen Vorstellung der Idee mit-
gedacht gewesen wire! Umso genauer die im Protokoll beschriebene ‘Wirklichkeit’:
er hitte am 11. fanuar 1829, einem Sonntag, zwischen 10 und 11 Ubr an dieser
zehnten Vorlesung geschrieben, die er zum geplanten Termin am 14. Januar zu
halten gedachte und wozu es nun weges des Todes in jener Nacht nicht mebr gekom-
men sei. Ins Religiose wendend beschreibt dies der Herausgeber so: “... und war —
bevor er jenes Versteben in Worte fassen konnte, der Anschauung dessen entgegen
gefiibrt und welches er dem begeisterten Bewusstseyn, und der glaubenden Hoff-
nung niher zu bringen so redlich bemiibt war”.’

Auf der niichsten Seite folgt — vom Herausgeber “aus dem Nachlass des Ver-
storbenen” ans Licht gebolt — zuallerletzt der “Plan des Ganzen”.” Dazu bezieht
er sich auf seine Vorrede, in der er in eher entschuldigendem Ton den “Beweis der
Art, wie der Verfasser zu arbeiten pflegte” offenlegt. Er hitte “nimlich nach solcher
vorgangiger Skizzirung, oft auch obne dieselbe, das ganze reiche, in Gedanken
lange vorbereitete Geisteswerk, jedesmahl erst unmittelbar vor dem miindlichen
Vortrage desselben” verfasst und niedergeschrieben.' Wie subtil wird hier doch das
‘Ganze’ angegangen. Andererseits macht der Herausgeber mit diesen Hinweisen
und mittels jener (blossen) Bruchstiicke “das Ganze der Idee und Ansicht Schlegels”
auf iiberzeugende Weise sichtbar."’

Was kinnte es besser verdeutlichen, dass das Problem vom Ganzen und den Teilen
(“das Ganze sei mebr als die Summe der Teile”) ebenso wenig mathematisch sauber
gelist werden kann (und soll) wie die Quadratur des Kreises. Diese Metaphern
stehen — ausserbalb der Mathematik — fiir weit mehr. Sie entsprechen prizis der
Differenz, aus der heraus Edmund Husserl in seinem 1911 im ersten Band von
“Logos” publizierten Aufsatz Philosophie als strenge Wissenschaft sein Credo
von der Aufgabe der Geisteswissenschaften formuliert hat: es sei “der grisste
Schritt, den unsere Zeit zu machen hat, zu erkennen, dass mit der im
rechten Sinne philosophischen Intuition, der phinomenologischen We-
senserfassung, ein endloses Arbeitsfeld sich auftut und eine Wissen-
schaft, die obne alle indirekt symbolisierenden und mathematisieren-
den Methoden, ohne Apparat der Schliisse und Beweise, doch eine Fiille
strengster und fiir alle weitere Philosophie entscheidender Erkenntnis-
se gewinnt”."* So weit ist Husserl von Schlegel gar nicht entfernt und natiirlich

ging auch er vom notwendigen Studium “des ganzen Bewusstseins” aus.



23

Darin ist auch enthalten, dass das ‘Ganze’ oft aus kleinstem und dusserlichstem
Anlass in den Gesichtskreis treten kann, um sich dann — wie bei Schiller, der dar-
siber am 27. Mirz 1801 an Goethe schreibt — schnell zum grossen und entschei-
denden Anliegen auszuweiten. Er werde jetzt Jena verlassen, obne grosse Taten und
Werke geleistet zu baben, aber “doch auch nicht ohne alle Frucht”."> Dazu findet
Schiller die passende Formel: “Ich babe also zwar nichts in der Lotterie gewonnen,
habe aber doch im Ganzen meinen Einsatz wieder”. Zeilen spiter wendet er sich
polemisch gegen eine von Schelling in seiner Transcendentalphilosophie’# aus
gegebenem Anlass gemachte Unterscheidung von Natur und Kunst und spricht von
der “dunklen, aber michtigen Totalidee”, aus der Poesie zu schopfen babe, was er
dann auch gleich in die Forderung der “Totalitit des Ausdrucks” jedes dichterischen
Werkes kebrt. Daraus entsteht der Satz: “aber der vollkommene Dichter

spricht das Ganze der Menschheit aus”."’

e

: .‘jrtfnrub von 5:1)!:;:!.

w:mm mgemaen. ,;,n»%Mcu im Ms« m
aﬁ& in ben exften hgln bes Januars 1820.

F. v. Schlegel, Philosophische Vorlesungen, Wien 1830, Titelblatt.

Soviele Facetten weist die Diskussion der Idee des ‘Ganzen’ — schon beim ersten
Zugriff — auf! Umso einleuchtender ist das Bild Friedrich Schlegels, wonach jenes
Ganze unter dem Aspekt des “auf dem Weg dahin” erscheint, uns die Grenzen
auftut und keinerlei Stillstand gewdihrt.



“Das Wahre ist das Ganze. Das Ganze aber ist nur das
durch seine Entwicklung sich vollendende Wesen.
Es ist von dem Absoluten zu sagen, dass es wesentlich Resultat,
dass es erst am Ende das ist, was es in Wahrheit ist;
und hierin eben besteht seine Natur, Wirkliches, Subject,

oder sich selbst Werden, zu seyn.”

G.W.F. Hegel, System der Wissenschaft.
Erster Theil, die Phinomenologie des Geistes,
Bamberg/Wiirzburg 1807

Das “Wahre ist das Ganze”; das “Ganze ist das Unwahre”! Damit sind wohl
die zwei extremsten Positionen zu diesem zentralen Anspruch bezeichnet.
Die erste Formulierung stammt aus der Vorrede von Hegels Phinomenologie
des Geistes (1807). Die zweite — mit sichtbaren Bezug zur ersten — findet sich
in Adornos Minima Moralia von 1951, wo der Satz als Aphorismus vorerst
allein und unvermittelt dasteht. Man kann aus den “Reflexionen aus dem
beschidigten Leben”, so der Untertitel der Minima Moralia, einiges erah-
nen, was in Anbetracht des Missbrauches im Zugriff auf das Ganze zu einer
solchen Formulierung fithren konnte. “Das Ganze ist das Unwahre” steht
am Schlusse von Abschnitt 29, dem der Titel “Zwergobst” gegeben ist und
in dem wir Maximen wie die folgenden lesen: “In der Erinnerung der
Emigration schmeckt jeder deutsche Rehbraten, als wire er vom Freischiitz
erlegt worden”. Oder: “An der Psychoanalyse ist nichts wahr als ihre Uber-
treibungen”. Oder schliesslich: “Im neunzehnten Jahrhundert haben die
Deutschen ihren Traum gemalt, und es ist allemal Gemiise daraus geworden.
Die Franzosen brauchten nur Gemiise zu malen, und es war schon ein
Traum”.’® Da ist die Wunde spiirbar, die ein Krieg, die eine fehlgeleitete
‘deutsche Kultur’ geschlagen hat.

Aber es ist nun keineswegs so, dass Adorno gleichsam Hegel in diesen
Korb obsoleten Deutschtums mir nichts dir nichts, ohne wenn und aber
hineingesetzt hitte, was anderweitig durchaus geschehen ist.'” Es findet sich
in Absatz 29 der Minima Moralia ein weiterer Aphorismus — der lingste — der
mit Hegel ansetzt und den Abbruch seines Denkgebiudes beklagt: “Bei
Hegel war Selbstbewusstsein die Wahrheit der Gewissheit seiner selbst, nach



25

den Worten der Phinomenologie das ‘einheimische Reich der Wahrheit’.
Als sie das schon nicht mehr verstanden, waren die Biirger selbstbewusst
wenigstens im Stolz dariiber, dass sie ein Vermégen hatten. Heute heisst
self-conscious nur noch die Reflexion aufs Ich als Befangenheit, als Inne-
werden der Ohnmacht: wissen, dass man nichts ist”.*®

Das zeigt eher Bedauern, Betroffenheit. “Das Ganze ist das Unwahre”?
Ein provokativer Satz, um unsere Unfihigkeit anzuklagen, mit jenen grossen
Begriffen umzugehen? In der Zueignung (“fiir Max”) liest man dann doch
den Dissens — in ganz anderer Sache! —, den Adorno mit scharfen Worten
offenlegt. “Nirgends wird bei ihm (= Hegel) der Primat des Ganzen
bezweifelt”. “Liquidation des Besonderen”. Und dies, “ohne dass bis
heute die im Begriff konstruierte Versohnung von Allgemeinem und Beson-
derem geschichtlich vollbracht wire”. Die Vorstellung einer “harmonischen
Totalitit” hitte ihn “in der Konstruktion des Ganzen” der Individuation eine
mindere Rolle zuweisen lassen. Ja, er hitte das Individuelle mit einer
“erledigenden Gebirde ... traktiert”."

Nach den Minima Moralia taucht der Satz “das Ganze ist das Unwahre”
wenig spiter als Motto der erweiterten, gedruckten Version der Gedenkrede
auf, die Adorno 1956 zum 125. Todestags Hegels an der Freien Universitit
in Berlin hielt. Dieser Gedenkrede ist die schiere Verzweiflung ob der
Dominanz der Hegelschen Philosophie, der seither eine “einzige Regres-
sion” gefolgt sei, anzusehen. Und gleichwohl nimmt Adorno Hegel ausge-
rechnet beziiglich des Ganzheits-Begriffes einigermassen in Schutz. Da wird
ihm zwar — wieder — die “radikal vergesellschaftete Gesellschaft” (satanisch
bewiesen!) in die Schuhe geschoben.?*® Aber gegen die Gestalttheorie — und
mittelbar gegen deren Ganzheitsvorstellungen —, gegen die Vergétzung
intellektueller Anschauung nimmt er ihn gleichwohl in Schutz und verlangt,
dass man sich “dem Wahrheitsanspruch seiner Philosophie” stelle statt sie
bloss zu bereden."

Wie also lautet Hegels Passus tiber das blosse “Das Wahre ist das Ganze”
hinaus? In der Phinomenologie steht schon zu Beginn das ‘Wahre’ und die
Frage, zu welchen Bedingungen man zu ihm gelange, durchaus im Mittel-
punkt. Da findet man auch schon die wichtige Einschriankung: “Auch weil
die Philosophie wesentlich im Elemente der Allgemeinheit ist,
die das Besondere in sich schliesst, so findet bey ihr mehr als bey
andern Wissenschaften der Schein statt, als ob in dem Zwecke
oder den letzten Resultaten, die Sache selbst und sogar in ihrem

vollkommenen Wesen ausgedriickt wire, gegen welches die Aus-



26

SYStem
der

"Wissenschaft

von

Ge. Wilh, Fr, Hegel,

D. u. Professor ‘der Philosophie zu Jena, der Herzogl, .
Mineralog, Societit daselbst Assefsor und andrer -
gelehrten Gesellschaften Mitglied.

Erster Theil,
die

i : 3
Phinomenologie des Geistes,

Bamberg und Wiirzburg,
bey Joseph Anton Gochharde,
18007 .

-
7

G.W.F. Hegel, System der Wissenschaft. Erster Theil, die Phinomenologie des Geistes,
Bamberg-Wiirzburg 1807, Titelblatt.

fihrung eigentlich das unwesentliche sey”.”” Gegen eine voreilige
Verabsolutierung eines Ganzen moniert Hegel die Existenz von Teil-
kenntnissen, von Aggregaten von Kenntnissen. Hegel gelangt auch schnell
zur Feststellung von “anderen Bestrebungen iiber denselben Gegenstand”
und erginzt, dass diese weder in “fortschreitender Entwicklung der Wahr-
heit” noch in blossem Widerspruch aufgefasst werden miissten.?3 Im Bild
von Knospe und Bliite und Frucht zeigt er, wie durch die Frucht “ein fal-
sches Daseyn der Pflanze erklirt” wird und die Wahrheit der Frucht an die
Stelle derjenigen der Bliite tritt. Und gleichwohl, so Hegel, handelt es sich
bei dieser Verwandlung um eine “organische Einheit”, wozu nun eben gilt,
dass sich die einzelnen Elemente nicht nur widerstreiten “sondern eins so
nothwendig als das andere ist”. “Und” - so die Schlussfolgerung -

“diese gleiche Nothwendigkeit macht erst das Leben des Ganzen



aus”. So, gilt weiter, ist die Sache “nicht in ihrem Zwecke erschopft, son-
dern in ihrer Ausfiihrung, noch ist das Resultat das wirkliche Ganze, sondern
es zusammen mit seinem Werden; der Zweck fiir sich ist das unleben-
dige Allgemeine, wie die Tendenz das blosse Treiben, das seiner Wirklich-
keit noch entbehrt, und das nakte Resultat ist der Leichnam, der sie hinter
sich gelassen”.?4

Knapp zwanzig Seiten spiter findet sich dann die wohl bekannteste For-
mulierung: “Das Wahre ist das Ganze. Das Ganze aber ist nur das
durch seine Entwicklung sich vollendende Wesen. Es ist von dem
Absoluten zu sagen, dass es wesentlich Resultat, dass es erst am
Ende das ist, was es in Wahrheit ist; und hierin eben besteht
seine Natur, Wirkliches, Subject, oder sich selbst Werden, zu
seyn”.?s Danach folgen Sitze wie der, dass “das Wahre nur als System wirk-
lich” sei, und Zeilen spiter der andere: “Das Geistige allein ist das Wirkli-
che”. Und schliesslich derjenige: “Der Geist, der sich so als Geist weiss, ist
die Wissenschaft”.?¢ Letzteres muss zumindest erinnert werden, wenn man
die — scheinbar leichter verstindlichen — Darlegungen in Hegels Selbstan-
zeige liest, die er 1807 in der Jenaer “Allgemeinen Literatur-Zeitung” publi-
zierte. Es gehe um die Darstellung “werdenden Wissens” und die “Gestalten
des Geistes” als “Stationen des Wegs”, der dann plausibel als Gang vom
Chaos des Reichtums der Erscheinungen zur wissenschaftlichen Ordnung,
von Wahrheit zu Wahrheit fiihrt, wobei sich dann die letzte Wahrheit “zu-
nichst in der Religion und dann in der Wissenschaft, als dem Resul-
tate des Ganzen” findet.”’

“Organische Einheit”, “System”, “Wissenschaft” fungieren bei Hegel
also als Umschreibungen des Ganzen. Aber entscheidender als mogliche Be-
griffserklirungen ist wohl das Insistieren auf das, was auch schon als “extre-
me dialektische Verfliisssigung des Denkens” charakterisiert worden ist, das
“Werden” und “Gestalten des Geistes”, was sich enger Taxonomie und
nomothetischer Festlegung entzieht. Nichts fir Bildungs- und Wissen-
schaftsbiirokraten! Keine Feststellung und Herauslosung sichergestellter
Quanten, stattdessen eben Geschichtlichkeit — nicht als Objekt, sondern
als Bedingung, als wesentliche Bedingung der Geisteswissenschaften
schlechthin und insofern deren Andersartigkeit bezeichnend, distinktiv.



28

Illustration aus J. Gay, Fables, I, London 1793.

IL

“Der Jiingling, wenn Natur und Kunst ihn anziehen, glaubt,
mit einem lebhaften Streben, bald
in das innerste Heiligthum zu dringen;
der Mann bemerkt, nach langem Umherwandeln,
dass er sich noch immer in den Vorhofen befinde.”

J.W. v. Goethe, Propylien. Eine periodische Schrifft,
Ersten Bandes Erstes Stiick, Tiibingen 1798,
Einleitung

Zu Hegels Zeiten war jene dynamische Vorstellung, es handle sich in dieser
Sache am ehesten um einen Weg, einen Gang hin zum Ganzen, es sei dies
— modern ausgedriickt — prozessual zu verstehen, in auffilliger Weise ver-
breitet. Goethe hatte schon in einem Brief an Lavater moniert, “dass die
Menschen lieber durch eine allgemeine theoretische Ansicht ... die Phino-
mene bei Seite bringen, anstatt sich die Miihe zu geben, das Einzelne kennen
zu lernen und ein Ganzes zu erbauen”.?® Die Propylien eroffnet er 1798
nicht nur mit der Metapher des athenischen Bauwerks mit “Stufe, Thor,

Eingang, Vorhalle, dem Raum zwischen dem Innern und Aussern”, er



29

thematisiert in grundsitzlicher Absicht den entsprechenden Gang und Weg
mitsamt den sich ergebenden Schwierigkeiten: “Der Jiingling, wenn
Natur und Kunst ihn anziehen, glaubt, mit einem lebhaften Stre-
ben, bald in das innerste Heiligthum zu dringen; der Mann be-
merkt, nach langem Umherwandeln, dass er sich noch immer in
den Vorhofen befinde”.? Der Weg-Gedanke ist durch die Uberlagerung
mit der Zeit und durch den Bezug auf die priizise Ortlichkeit auf der Akro-
polis vertieft. “Vollkommenheit” als unerreichbares Ziel; die Wirklichkeit
“in einer Folge von Zeit und Leben” als “eine Bildung in schoner und
statiger Reihe”, “die bey uns, nur als Stiickwerk voriibergehend, er-
scheint?”3°

Bildung und das zugeordnete Bild des Jiinglings, der sich auf diesen Weg
begibt, taucht als Motiv wenige Jahre spiter 1802 auch in Schellings Jenaer

Propylien.

| —e——

eimd periodifche Schriffe v

Herausgegeben von Gocethe,

Crften Bandes Crftes Stite.

- Titbingen, 1798 ;
Sn dee T, @ Cottafhen Dudbandhung,
‘ : e

J.W. v. Goethe (Hrsg.), Propylien. Eine periodische Schrift. Ersten Bandes Erstes Stiick,
Tiibingen 1798, Titelblatt.



30

Vorlesungen iiber die Methode des academischen Studiums auf, notabene zu
Beginn der ersten Vorlesung “Uber den absoluten Begriff der Wissenschaft”.
Da wird der Gang hin zum Ganzen mit dem inneren Trieb verbunden und
sodann mit den gleichen Fragezeichen ausgestattet: “Der Jiingling, wenn
er mit dem Beginn der akademischen Laufbahn zuerst in die Welt
der Wissenschaften eintritt, kann, jemehr er selbst Sinn und
Trieb fir das Ganze hat, desto weniger einen andren Eindruck
davon erhalten, als den eines Chaos, in dem er noch nichts unter-
scheidet, oder eines weiten Ozeans, auf den er sich ohne Compass
und Leitstern versetzt sieht”.3" Schelling leuchtet das Verhiltnis des
Besonderen und des Allgemeinen aus — iibrigens mit klarer Forderung an die
Universititen, “den Zweck, die Art, das Ganze und die besonderen
Gegenstinde” des Studiums zu bedenken, was anders formuliert lautet, dass
“das Besondere nur Werth (hat), sofern es das Allgemeine und Absolute in
sich empfiangt”.3* Zwei Seiten spiter die Folgerung: “Der besonderen
Bildung zu einem Fach muss also die Erkenntnis des organischen
Ganzen der Wissenschaften vorangehen”. Dabei geht es auch hier
schon um mehr; der Jiingling ist ja mit Kompass ausgestattet und orientiert
sich an den Sternen. Gefordert ist auch das Wissen um die Stelle, die ein
besonderer Gegenstand innerhalb des Ganzen einnimmt. Erst dann will
Schelling von einem “harmonischen Bau des Ganzen” und generell vom
“Geist des Ganzen” sprechen.3?

Da gibt es stets auch Fragen — etwa beziiglich einer allzu absolut gesetz-
ten Einheitsvorstellung. Fichte fragt 1802, an die Adresse Spinozas gerichtet
und dessen Forderung “alle moglichen Vorstellungsreihen” in “ein vollstin-
diges Ganzes” zu setzen in Erinnerung, weshalb er dies nicht gleich bei der
Betrachtung einer “im Bewusstsein gegebenen Einheit” eingefordert hitte.34
Jetzt, da das Ganze tatsichlich im Bewusstsein verhandelt wird, treten die
Schwierigkeiten, die moglichen Widerspriiche, das ganze Spektrum zwi-
schen Chaos und Ordnung hervor, und befordern organische und prozes-
suale Vorstellungen und Bilder. Jetzt, wo dem Besonderen die Achtung nicht
verweigert werden kann, wendet man sich ihm auch in dieser systematischen
Absicht zu. Schon 1797 erklirt Schelling in den - gemiss Untertitel der
Zweitausgabe von 1803 auch als eine generelle “Einleitung in das Studium
dieser Wissenschaft” gedachten — Ideen zu einer Philosophie der Natur die
Physik und die Geschichte als die “beyden Hauptzweige unsers empiri-
schen Wissens”, zusammengesehen und unterschieden gemiss ihrer jeweili-
gen Ausrichtung auf die theoretische respektive die praktische Philosophie.3*



31

Schelling hat hier mehr als andere iiber die — spitere — Trennung von Geis-
tes- und Naturwissenschaften hinweggedacht. Bei genauerem Hinsehen
wiirde man diesbeziiglich ohnehin mehr Kontinuitit entdecken, als die
jeweiligen Wissenschaftstraditionen suggerieren. Man soll das Hegelsche
Knospen-Bliiten-Frucht-Bild nicht iiberschitzen; es ist nicht mehr und nicht
weniger als ein Beispiel aus der Natur. Aber die daran beobachteten, empiri-
schen Tatsachen mitsamt der Folge der Einsicht sich ausschliessender und
doch ein organisches Ganzes formenden ‘Wahrheiten’ lassen sich natiirlich
bis zu den modernen, ‘denkpsychologischen’ Modellen weiterspinnen, bei
denen die Suche nach dem Ganzen und nach Beziehungen durch
Fehlerkurven und anderweitige Verwirrungen gestort wird. Auch das be-
riithmte blinde Tasten am Beginn eines Denkvorganges ist natiirlich mit dem
paradigmatischen Bild des Jiinglings vorgegeben und thematisiert. Mit
Sicherheit ist schliesslich auch vor lauter Wissenschaft die Vorstellung vom
Chaos nicht vergessen. Ganz im Gegenteil. Aber mit dem Chaos, “in dem
er” (= der Jingling), wie Schelling sagt, “noch nichts unterscheidet”, ist
eben auch schon der “Trieb” und die Sinnerfiillung seiner Uberwindung
gegeben. Diesbeziiglich besteht wohl ein geisteswissenschaftlicher Konsens.
Selbst die radikale Grimmsche Formulierung, man werfe das Netz nach
allseitigen Ergebnissen aus, man hasche nach jeder wahrnehmbaren
Eigenheit der Dinge und unterwerfe sie der zihesten Priifung, “gleichviel
was zuletzt daraus hervor gehe”, lisst doch ein wie auch immer
geartetes ‘geistiges’ Resultat erwarten.® Denn auch hier geht ganz
offensichtlich die Suche “iiber das unmittelbar Gegebene hinaus” — und
orientiert sich an einem wie auch immer gearteten Ganzen. Viele Wege und
Einsichten begleiten diesen Begriff. Der philosophischen Zielsetzung des
Ganzen und Wahren ist, weil es das Werden und die Geschichlichkeit um-
fasst, das Pragmatische beigegeben, wie es Goethe formuliert: “Was ist das
Allgemeine? Der einzelne Fall. Was ist das Besondere? Millionen Fille”.37



32

Vision des Colomb, Frontispiz zum neunten Lied aus Madame Duboccage,

La Colombiade, ou la foi portée au nouveau monde, Paris 1758.

III.

“Der nichtliche Himmel zeigt neben den glanzvollen
Wundern der Gestirne mattschimmernde Nebelstellen, — entweder
alte, erstorbene, im All zerstobene Systeme, oder erst um einen Kern
sich gestaltender Weltdunst, oder ein Zustand zwischen Zerstorung
und Neugestaltung.”

Gottfried Semper, Der Stil in den technischen und
tektonischen Kiinsten oder Praktische Aesthetik ..., I.
Die Textile Kunst fiir sich betrachtet und in
Beziebung zur Baukunst, Frankfurt a. M. 1860,

)

Prolegomena



33

Solcher Bezug auf die Wirklichkeit, Schellingsche Zuordnung von Physik
und Geschichte, sind Indiz dafiir, dass das Zusammengehen natur- und geis-
teswissenschaftlicher Interessen lange Zeit die Regel und nicht die Ausnah-
me ist. Es ist, um ein Beispiel willkiirlich herauszugreifen, ein Naturwissen-
schaftler, der hollindische Physiologe Jacob Moleschott, der ein halbes Jahr-
hundert nach den zitierten Texten den mit Hegel und Schelling erreichten
Fortschritt in der Einleitung zu seiner Physiologie des Stoffwechsels in Pflanzen
und Thieren (1851) herausstellt. Moleschott beginnt mit Buffon und Lavoi-
sier, um dann gleich mit Kraftdusserung, Grundstoff und Bewegungserschei-
nungen zu argumentieren. Dariiber steht — gleichsam in Fortsetzung des
Goethe’schen Zitates — die Erkenntnis: “Der Gedanke giebt nur der
einzelnen Erscheinung die allgemeine Form, wenn die Wahrneh-
mung durch tausend und abermals tausend Beobachtungen besti-
tigt wird”.3® Daraus ergibt sich fiir ihn unmissverstindlich: “Darum ist die
Entwicklungsgeschichte der Sinne der Menschheit auch die Entwicklungs-
geschichte ihres Verstandes”.’® Aus der Erforschung “aller Eigenschaften
der Stoffe” will Moleschott “der Menschheit absolutes Wissen” gewinnen.
Moglich sei das nur, weil tiber Kant hinaus nun auch das “Wissen von dem
Ding an sich” moglich geworden sei, was er erliutert: “Diese Kluft haben
Schelling und Hegel ausgefiillt”.*° Entwicklung und objektiver Geist im
Einklang! Hat Moleschott auch anerkannt, dass mit Schelling und Hegel die
Uberwindung der vélligen Entfremdung der Philosophie von der Geschich-
te vollzogen sei?#'

Moleschott, das ist der Grund, weshalb wir ihn hier bemiihen, war mit
Gottfried Semper eng befreundet. Er war es, der spiter, 1879 in Rom, am
Grabe Gottfried Sempers zu seinem Freund sprechen wollte und - als
‘Materialist’ erkannt — Aufruhr stiftete, den nur Sempers Sohn Manfred
schlichten konnte.#* Dieser Moleschott hatte 1856 in seiner Ziircher An-
trittsvorlesung unter dem Titel “Licht und Leben”, in dem er sich der Frage
der “Natur des Menschen” widmete, die folgende Formulierung gewihlt:
“Kraft und Stoff, Geist und Mensch, Naturgesetz und Weltall
sind immer und iiberall zugleich, ungleichartige Merkmale der-
selben naturnothwendigen Einheit, aber einander nie entgegen-
gesetzt, nicht sich selbst bestimmend, sondern aus sich selbst,
d.h. ihrer innersten Natur nach, bestimmt zur Bewegung und da-
durch immer bewegt, Bewegung hervorrufend”.# Da ist nun also aus
der Bedingung von Bewegung ein Prinzip geworden. Die dynamische Sicht-

weise auf das Ganze scheint sich durchzusetzen.



34

Die entsprechende Spannung - auch im Bilde des Weltalls (vergleichbar
jenem vom weiten Ozean) — beschreibt auf dhnliche Weise Gottfried Semper
in den “Prolegomena” zu seinem 1860 publizierten ersten Band des Stils, wo
nun unter dem “nichtlichen Himmel” und “den glanzvollen Wundern der
Gestirne” dariiber geritselt wird, ob es sich um ein “altes, erstorbenes, im
All zerstobenes System” oder “erst um einen Kern sich gestaltender Welten-
dunst” handle, oder um einen “Zustand zwischen Zerstorung und Neuge-
staltung”.* Was werden Moleschott und Semper in Ziirich abends bei Knei-
pengingen miteinander besprochen haben, wenn nicht auch mal solches. Bei
Semper gerit jetzt natiirlich die Kunst deutlicher ins Blickfeld dieser ins All
projektierten philosophischen Fragestellung. Auch sie ist dem Verfall aus-
gesetzt oder kiindigt sich an als “geheimnisvolle Phonixgeburt”. Aber bevor
es soweit ist, muss er sich mit den gingigen, zeitgendssischen Fragen der
Architektur auseinandersetzen, also auch mit jener obsoleten: “In welchem
Style sollen wir bauen?”

Wie spiter die Modernen, wendet sich Semper gegen Stilarchitektur,
zeitgemiss also gegen die Kiinstler der “neugothischen Richtung”, die er
“ihrem Wesen nach als restauratorisch” taxiert.*S Der Erfolg jener Kunst-
richtung wird mit der Grundlegung durch ein “konstruktives Prinzip”
erklirt, womit dieser Stil, so Semper, “der Marktproduktion seiner formalen
Bestandtheile auf mechanischem Wege Vorschub leistet”.4® Er, Semper, der
spiter just von Alois Riegl und Peter Behrens einer “mechanistischen Auf-
fassung” geziehen wird, wendet sich gegen Neogotik, weil diese Auffassung
zu sehr an Unfreiheit gemahne und “das Absichtsvolle und Studirte” zusehr
an ihr hange. Nur das Gegenteil scheint ihm den Weg zum Ganzen zu eroft-
nen: “Aus umgekehrten Griinden bleibt immer noch der sogenannten klassi-
schen Schule ein stets neues Wirken in Aussicht, denn die Archiologie kann
noch so scharf sichten und scharsinnig spiiren, es bleibt immer doch zuletzt
dem divinatorischen Kiinstlersinn alleinig vorbehalten aus den verstiimmel-
ten Uberresten der Antike ein Ganzes zu rekonstruiren”.# Und weil
ihm dies doch noch klirungsbediirftig ist, erginzt er und schliesst am Ende
von der Uniiberwindlichkeit partieller Kenntnis auf die “Notwendigkeit
des Erfindens aus Mangel” und daraus auf den “Standpunkt der Ver-
gleichung und der Synthese”. Auf diese Weise, nur so, ist fiir Semper
eine Ganzheit zu erreichen.

Diese Gedanken setzt Semper ins Kapitel iiber — oder besser gegen — die
Historiker. Mittelbar wendet er sich klar gegen direkte Ableitungen jeder
Art und spricht fiir die stets neu zu unternehmende - kiinstlerische — Suche



nach dem Ganzen. Wie schon Schiller vertraut er in erster Linie der Kunst.
Was Historiker und Kunstphilosophen, sowie “Puristen, Schematiker und
Zukiinftler” mit ihrem voreiligen Zugriff auf einfache Erklirungen — Semper
beniitzt dafiir auch das Wort “Tendenzeln” — in Vorschlag bringen, reicht
nicht aus, um den Blick aufs Ganze zu garantieren. Semper bezieht sich
deshalb auf die Natur selbst, spricht von einer Welt, “deren Gesetz der
Mensch ahnt, das er fassen méchte, aber nimmer entrithselt”. Und auch hier
16st gerade dieser Abstand zur Vollkommenheit die Bewegung erst aus. Er
“zauber(e) ... sich eine Welt im Kleinen, worin das kosmische Gesetz in
engster Beschrinktheit, aber in sich selbst abgeschlossen, und in dieser Be-
ziehung vollkommen, hervortritt”. Zusatz: “In diesem Spiel befriedigt er
seinen kosmogonischen Instinkt”.#® Instinkt, Trieb wie bei Schelling: die
ungewisse Option ist der bessere Garant als die lineare, reduktive Ableitung.
Semper ist mit der Naturforschung seiner Zeit vertraut. Allein, die Vorstel-
lung von Evolution mitsamt den zugehérigen “Vertilgungsprocessen” ist
ihm zuwider. Es fehlt ihm sowohl “Abschluss und Tendenz” als auch
“Gemiith”. Fiir jene evolutionistische Vorstellung des ‘struggle of life’ hat er
nur die Bezeichnung “trostlos”, was er zudem auch fiir den Satz gelten lisst:
“Das Einzelne ist geschaffen nur um dem Ganzen als Nahrung zu dienen”.#

Nein, mathematisch macht der Satz vom Ganzen und den Teilen keinen
Sinn, schon gar nicht einen tieferen. Semper erweitert die Liste der Mingel,
die ihm in Anbetracht dieser Welterklirung auffallen und die nun eben jener
(kiinstlerischen) Kategorie der “Erfindung aus Mangel” zwecks Erreichung
des Ganzen zugeschlagen werden: “das Zufillige, Ungereimte, Absurde, das
uns auf jedem Schritte der irdischen Bahn begegnet, und dem Gesetze, das
wir belauscht zu haben glaubten, schnéde ins Antlitz schligt”. “Chore der
Leidenschaft”, “die tiefe unergriindliche sturmbewegte eigne Gemiiths-
welt”, “Phantasie im Gegensatz der Realitit”, “Narrheit im Widerspruche
mit sich selbst”.5° Dazu, fiir all diese dem Menschen vertrauten Impondera-
bilien gibt es kein kosmologisches, kein evolutionistisches und natiirlich
auch kein mathematisches oder gar mechanistisches Gefiss von Ganzheit.
Die Kiinste nur, so Semper, vermogen es, solches “im engen Rahmen (zu)
fassen”. Aus jenen Stimmungen, so belegt er es, gehen “Kunstmanifestatio-
nen” hervor.

An dieser Stelle fiihlt sich Semper bemiissigt, in einer Fussnote Wesent-
liches zu kliren: Die Kunst habe somit ein “gleiches Ziel mit der
Religion”.5' Das tiberrascht wohl kaum, Semper hatte ja kurz zuvor — ganz

modern — auch von “Momenten endlicher Sithne” im Zusammenhang mit



36

Kunst gesprochen und wiederholt jetzt beziiglich solcher Zielsetzung: “Ent-
hebung aus den Unvollkommenheiten des Daseins, Vergessen der irdischen
Leiden und Kimpfe im Hinblick auf Vollkommenes”. Kunst und Religion
auf dem gemeinsamen Weg zum Ganzen, Wahren und Vollkommenen?
Auch diesbeziiglich mag man sich an eine Formulierung Schellings zur
Theologie als der “hochste(n) Synthese des philosophischen und histo-
rischen Wissens” erinnern, was dieser ja gegen “sogenannte Geschichten der
Menschheit”, die Kultur linear aus der Barbarei ableiten, setzte, wogegen er,
Schelling, sich fiir eine durch die gesamte Geschichte hindurch wirksame
kulturelle Einheit von Wissenschaft, Religion und Kunst ausspricht.’* Ver-
gleichbar fand Semper den evolutioniren “Vertilgungsprocess” als Erkli-
rung einer menschlichen Kulturgeschichte unangemessen.

Andererseits bemiiht nun auch Semper — neben Kunst und Religion — den
dritten Strang des “Strebens nach Vollkommenheit”, den Wissenstrieb und
Wahrheitsdrang. Und er prizisiert schnell: “Aber hier ist das endliche Ziel
ein unerreichbares, das Reich des Unbekannten steht zu dem Kreise des
Erforschten in einem Gegensatz der fiir letzteres keinen formalen Halt und
quantitativen Massstab abgibt, welches beides dem Kunstgebilde, in
demjenigen was ausser ihm erscheint, zu Theil wird”.5? Bleibt somit
Wissenschaft “unvollstindig und als Form unabgeschlossen” und befriedigt
hier nicht das Wissen sondern “nur das Streben darnach”, so verhilt es sich
bei der Kunst eben anders, da hier selbst in der Beschrinkung das Ziel in
der Enstprechung zu dem jedem Kunstwerk innewohnenden Stre-
ben nach Vollkommenheit erreicht werden kann.

“Die Menschen sind iiberhaupt der Kunst mehr gewachsen als
der Wissenschaft”, so hat es schon Goethe in der Farbenlehre bemerkt.54
Beide, Goethe wie Semper, sind bei ihren Feststellungen von den Griechen
und der Distanz, die sie dabei erkennen, ausgegangen. Und bei beiden, die
sie sich der Naturgeschichte mehr als nur 6ffneten, gerit das Ganze ins
Blickfeld nicht in erster Linie des Wissenschaftlers, sondern eben des Kiinst-
lers.

Das alles hat auch fiir Semper mit dem Allgemeinen und dem Besonderen
und der Einsicht zu tun, dass sich eine Erscheinung erst dann manifestiert,
wenn “sie sich” — insofern ‘hegelisch’ — “abschliesst” und sich zudem als
“Individuum von dem Allgemeinen lostrennt”. Das fithrt Semper zum “Prin-
zip der Individualisierung”, was er — kiinstlerisch - als “Gestaltungsprinzip”
ausfilhrt und nunmehr kraft Ubereinstimmung mit den allgemeinen Natur-
gesetzen der Natur, denen die Kunst zu folgen habe, objektiviert. Symmet-



37

rie, Proportionalitit und Richtung, diese drei “nothwendigen” Gestaltungs-
prinzipien — “Bedingungen des Formal-Schonen” — bilden in den (idealen)
Kristallen “Eins”.55 Und Semper betont hier und an analoger Stelle stets:
“fiir sie als Ganzes”. Dementsprechend die Abweichungen und Brechun-
gen: “Wihrend die Pflanze als Ganzes eigentlich nur fiir das Auge symmet-
risch, aber in Wirklichkeit eurythmisch ist, tritt die faktische Symmetrie in
sehr lehrreichen, wenn schon im Einzelnen schwer zu losender Gesetz-
lichkeit an den einzelnen Theilen der Pflanze auf”.5® Man kénnte dies mit
Hegels Bild von Knospe, Bliite und Frucht und den sich ablésenden und
doch organisch zusammengefiigten Wahrheiten vergleichen, um dann auch
die andersgearteten Folgerungen festzustellen. Semper insinuiert, dass das —
kulturell gebildete — Auge auf das Ganze gerichtet (genauer: wenn es denn
auf das Ganze gerichtet wird) im Besonderen das allgemeine Gestaltungs-
prinzip erkennt. Auf Wissenschaft und Kunst bezogen bedeutet dies fiir
Semper, dass der Wissenschaftler nun wohl auf den schier uniiberblickbaren
Reichtum faktischer Symmetrien verwiesen ist, und es sich im Kontrast dazu
der Kiinstler leistet, bei aller offensichtlichen Unvollkommenheit der Natur
im Blick auf das Ganze das Grundgesetz nicht nur etwa zu erkennen, son-
dern konkret als Erscheinung wahrzunehmen.

Das nimmt manche ‘moderne’ Kunstvision vorweg! Auf Geschichtlich-
keit wie vor ihm Schelling oder danach Heinrich Rickert schliesst Semper
an dieser Stelle nicht. Dafiir belegt er die Tatsache der “in Geschichte
gebrochenen” Wirklichkeit iiber hunderte von Seiten seines nie abgeschlos-
senen Werkes Der Stil. Hat er in den “Prolegomena” pathetisch unter dem
“nichtlichen Himmel” und in Erwartung einer “geheimnissvollen Phonix-
geburt neuen Kunstlebens aus dem Vernichtungsprozesse des alten” von den
Gestaltungsgesetzen in Kunst und Natur gehandelt, so erdffnet er seine
Untersuchung nun mit dem Satz: “Die Kunst hat ihre besondere Sprache,
bestehend in formellen Typen und Symbolen, die sich mit dem Gange der
Culturgeschichte auf das mannichfachste umbildeten, so dass in der Weise,
sich durch sie verstindlich zu machen, fast so grosse Verschiedenheit
herrscht, wie diess auf dem eigentlichen Sprachgebiete der Fall ist”.57

Doch, hier wie in den vorausgeschickten “Prolegomena” ist es unver-
kennbar der Blick aufs Ganze, der ihn treibt: zur Feststellung von Grund-
prinzipien und zum Schopfen aus der nicht versiegenden Quelle der
Geschichte.

Semper wendet sich sowohl Kunst als auch Geschichte zu, um dem zu
entgehen, was er der Wissenschaft unterstellt hat, dass sie nimlich im Ge-



38

gensatz zur Kunst “keinen formalen Halt und quantitativen Masstab”
besitzt, sagen wir plump: in der Theorie notwendigerweise verhaftet bleibt.
Stattdessen haben sie eben alle, die Kiinstler und Architekten, Schinkel wie
Goethe, stets betont, dass die Kunst zur Verwirklichung angelegt sei. Ge-
nauer, in schinkelscher Diktion: “In der Kunst muss der Gedanke immer
auf Verwirklichung gerichtet sein ...”.5% Natiirlich befinden wir uns hier
lingst im Bereich jiingerer geisteswissenschaftlicher Fragen und Kompeten-
zen. Semper ist jene “speculative Aesthetik” ein Greuel, die sich auf billige
Parallelen von “Naturphilosophie” und “empirischer Asthetik” in deren
Folge einlisst.’® Der Unterschied von Wissenschaft und Kunst — und Ge-
schichte —ist entscheidend. Und er dussert sich wesentlich in Bezug auf das
Ganze und - auch hier — noch mehr beziiglich der Frage nach dessen Er-
reichbarkeit.




“Einbildungskraft”, Frontispiz aus L. Meister, Uber die Einbildungskraft ..., Ziirich 1795.

IV.

“1. Es gibt ein altes und ein neues Zeitbewusstsein.
Das alte richtet sich auf das Individuelle.
Das neue richtet sich auf das Universelle.
Der Streit des Individuellen gegen das Universelle zeigt sich
sowohl in dem Weltkriege wie in der heutigen Kunst.”

Manifest der ‘de StijI’-Bewegung, 1918

Nun ist also vor und nach 19oo ausgerechnet Semper - in genauer Umkeh-
rung obiger Beobachtungen — in den Verruf mechanistischer Vorstellungen
gelangt: “Im Gegenteil zu der Semperschen mechanistischen Auf-
fassung vom Wesen des Kunstwerkes muss eine teleologische tre-
ten, indem im Kunstwerk das Resultat eines bestimmten zweck-



bewussten Kunstwollens erblickt wird, das sich im Kampf mit
Gebrauchszweck, Rohstoff und Technik durchsetzt”. So schreibt es
Alois Riegl 1893 in den Stilfragen. So zitiert es — folgenreich — Peter Behrens
1913 anlisslich des ersten “Kongresses fiir Asthetik und allgemeine Kunst-
wissenschaft” in Berlin.® Hier hat sich lingst ein Vorurteil durchgesetzt, das
Hand in Hand ging mit dem Programm der Uberwindung des 19. Jahrhun-
derts. Ausgelost und von den Entscheidungstrigern im Deutschen Werk-
bund spiter willig aufgenommen, wurde diese Lehre durch den 1890 erst-
mals veroffentlichten Bestseller Rembrandt als Erzieher von Julius Langbehn
verbreitet.®” Auf der ersten, “Zeichen des Niedergangs” betitelten Seite wird
dort der Zerfall des “geistigen Lebens des deutschen Volkes” beklagt und
dies mit der Feststellung begriindet: “Die Wissenschaft zerstiebt allseitig in
Spezialismus”. Die moderne Zeitbildung sei “wissenschaftlich und will
wissenschaftlich sein”. “Aber je wissenschaftlicher sie wird, desto unschop-
ferischer wird sie”. Deutschland ein Volk “voll von wirklichen und geistigen
Brillentrigern”, wogegen es an bedeutenden Kiinstlern und “epochema-
chenden Individualititen” in der schonen Literatur fehlen wiirde. Der
Architektur kime die Rolle der “Achse der bildenden Kunst” zu, so wie die
“Philosophie die Achse alles wissenschaftlichen Denkens” sei.

Es fehlt also nicht an Beziigen und Parallelen zur vorausgegangenen Dis-
kussion. Auch hier tut Goethe seine schuldige Pflicht. Langbehn zitiert:
“Die Teile haben sie in der Hand, fehlt leider nur das geistige
Band”. Handkehrum fordert er eine “Wendung zur Kunst”. Und wen
wunderts, dass am Ende dieser schillernden Karriere, zu der der Besuch am
Krankenbett Nietzsches genauso wie Kontakte zu Bismarck, eine Pilgerfahrt
nach Einsiedeln und die Konversion zum Katholizismus gehoren, ein Buch
steht, dem sein Verehrer und Adept Momme Nissen den Titel der Geist des
Ganzen gab.®* Dort geht Langbehn zwar vom horazischen, an den Kiinstler
gerichteten “ponere totum” aus, doch steht nach wenigen Zeilen das “katho-
lon” im Vordergrund: “Gott ist der Geist des Ganzen”. “Die Ganzwir-
kung eines Ganzen auf ein Ganzes” steht absolut im Raum; daneben
gibt es nichts als “das briichige Denken und Sein”.®* Dahin mit allen —
philosophischen — Versuchen, Briicken zu schlagen, etwa zwischen Wissen-
schaft und Kunst! “Zum lebendigen Menschen, als Ganzes gefasst, wird sich
jede Reform des Lebens zuriickwenden miissen. Hier liegt die Quelle wie die
Loésung aller Kulturfragen”.®

In macher Hinsicht vergleichbar mit dem - andererseits sehr unglei-
chen — Konterpart, Max Webers “Die protestantische Ethik und der Geist



des Kapitalismus”, wenn man es denn — wie meist geschehen — zum reduzier-
ten Nennwert eines Schlagwortes nimmyt, sind hier die Extreme beschrieben.
Und es ist noch keineswegs hinlinglich erforscht, geschweige denn der Zone
der Tabus enthoben, wie sehr im 20. Jahrhundert gerade Extrempositio-
nen in hochst unproportionaler Weise die Geschicke im kulturellen Bereich
bestimmt haben. Jedenfalls ist die Ganzheitsvorstellung nicht nur bei Lang-
behn des inneren Reichtums, der Dynamik und Bewegung, verlustig gegan-
gen und hat sich gleichsam homogeneisiert. Auch die von ihm immer
wieder beschworene Architektur hat sich selbst auf neue Weise ganzheit-
lichen Vorstellungen zugewandt. Das dazu beniitzte Gefiss heisst bald
einmal ‘Form’. Der Kunsthistoriker Heinrich Wolfflin hat sich 1886 in-
mitten seiner Arbeit Prolegomena zu einer Psychologie der Architektur — genau
auf Seite 19 — von den kunstpsychologischen Fragestellungen, von Lotze,
Vischer und Volkelt abgesetzt und proklamiert: “Wir wenden uns zu den
allgemeinen Formgesetzen”.%

1925 hat Walter Gropius zwar noch an die “verschiedenen individuellen
und nationalen Eigentiimlichkeiten” erinnert, jedoch in den “gemeinsamen,
fiir alle Liander iibereinstimmenden Gesichtsziigen”, die, so Gropius, “jeder
Laie feststellen kann”, “ein Zeichen von zukunftsweisender Bedeutung und
Vorbote eines allgemeinen Gestaltungswillen” erkannt.®® Ganzheit manifes-
tiert sich jetzt als “Wille zur Entwicklung eines einheitlichen Welt-
bildes”.®” Auch hier wird nochmals wie bei Schelling Sinn und Trieb mit ins
Spiel gebracht. Jetzt ist es die “Sehnsucht”, die bezogen wird auf den Drang,
“die geistigen Werte aus ihrer indivdiuellen Beschrinkung zu befreien und
sie zu objektiver Geltung emporzuheben”.®® Ob jemand auch solche For-
mulierungen Hegel anlasten will? Keinesfalls kann das mit der im nichsten
Satz des Gropius’schen Textes vorgenommenen Schlussfolgerung geschehen.
Ist nimlich jene individuelle Beschrinkung aufgebrochen und die objektive
Geltung erreicht, dann, so Gropius: “Dann folgt die Einheit der dusseren
Gestaltungen, die zur Kultur fithren von selbst nach”.® Diese Einheit —
Gropius wiihlt diesen Begriff und nicht den des Ganzen — erhilt auch einen
Namen. Nochmals bringt Gropius schematisch nationale und individuelle
Komponenten zusammen, um wiederum zu folgern: “Architektur ist immer
national, immer auch individuell, aber von den drei konzentrischen Krei-
sen — Individuum-Volk-Menschheit — umspannt der letzte grosste auch die
beiden anderen. Daher der Titel: ‘Internationale Architektur!’”7°

Das Besondere und hier Erwihnenswerte an dieser neuen Einheit und
Objektivitit ist, dass sie sich — “auf typische Grundformen und ihre Reihung



42

und Wiederholung” aufgebaut — scheinbar miihelos ins Bild setzen lisst.
Gropius beschrinkt sich in seinem Bauhaus-Buch auf die “Abbilder dusserer
Bauerscheinungen”, “um einem breiteren Laienpublikum zu dienen”, wie er
bemerkt, und nennt sein Manifest im ersten Satz des Vorwortes “ein Bilder-
buch moderner Baukunst”.”*

So schnell also sind die Ganzheitsideen — als ‘Einheit’ begriffen, mit
“objektiver Weltgeltung” ausgestattet und auf die gesamte Menschheit bezo-
gen — in das Abbild architektonischer Formen (einzelner Bauten!) iibersetzt
worden. Gropius selbst hat zwar schon frith die Gefahr des Formalismus
erkannt. Er steht im ibrigen nicht allein mit seinen Parolen. Wie auch
immer, diese Forderungen gehen erstaunlicherweise regelmissig einher mit
der Behauptung einer Uberwindung der Geschichte. Drastisch formuliert
steht das im Manifest der de-Stijl-Bewegung 1918 zu lesen: “1. Es gibt ein
altes und ein neues Zeitbewusstsein. Das alte richtet sich auf das Individu-
elle. Das neue richtet sich auf das Universelle. Der Streit des Individuellen
gegen das Universelle zeigt sich sowohl in dem Weltkriege wie in der heuti-
gen Kunst”.”* ‘Stil’ (bezogen auf eine Stilvielfalt) bezeichnet das eben noch
angefeindete — und jetzt erstaunlich schnell neuentdeckte, ganzheitliche
(idealtypische) Gefiss. Diesbeziiglich ist man 1932 im Museum of Modern
Art in New York anlisslich der Proklamierung des ‘International Style’ stolz
darauf, die Geschichte bemiithen zu kénnen: mit der zu Sempers Kritik an
der Neogotik genau gegenliufigen Bewertung, man hitte erstmals seit der
Gotik wieder einen die konstruktiven Merkmale integrierenden Stilbegriff
gefunden.”? Man hat also auch lingst die Denkformen geindert. Woélfflin
schreibt spit in der “Revision” seiner Kunstgeschichtlichen Grundbegriffe
immerhin etwas differenzierter, dass sich namlich heterogene Individuali-
titen “im Grundsitzlichen der Bildform” begegnen wiirden.” Der Zusam-
menhang mit dem “ganzen Menschen” ist ihm durchaus ein Anliegen. Aber
er betont auch die Immanenz von Form und Bild: “weil es sich hier um Ent-
wicklungen handelt, die nur im Machen, im Prozess des bildnerischen Arbei-
tens sich realisieren konnten; um Entwicklungen, die zwar auch zur ‘Geis-
tesgeschichte’ gehoren, die aber ohne den treibenden internen Faktor, die
fortzeugende Wirkung von Bild auf Bild, von Form auf Form unerklirbar
bleiben”.”s Die lingst erkannte Autonomie von Bild und Form - und die
kunstgeschichtliche Praxis — beschreibt Max Bense anders. “Der Stil”, so
formuliert er knapp und wenig zimperlich, “ist immer die Form einer
Deduktion”.”% Endlich, so scheint es, hat sich das Normative — gegen Ge-
schichtlichkeit — auch.in der Kunst durchgesetzt!



43

Diese ‘Drohung’ war in modernen Zeiten zumindest latent stets vorhanden.
Doch nicht alle liessen sich darauf ein. Mies van der Rohe hat sich schon
allein wegen des irreleitenden Titels der Werkbund-Zeitschrift “Die Form”
1927 mit der Redaktion angelegt. Das war der Zeitpunkt, als Gropius just im
Vorwort der zweiten Ausgabe seiner Internationalen Architektur die Erfolgs-
meldung ausgab, die Welt wire seinen Prognosen (!) gefolgt, die einheitliche
Form wiirde sich demnichst durchsetzen. Dagegen meinte nun Mies van der
Rohe: Form fiithre immer zu Formalismus. Und er fragte nach: “Lenken wir
hierdurch nicht den Blick vom Wesentlichsten fort?” “Ist die Form wirklich
ein Ziel? Ist sie nicht vielmehr das Ergebnis eines Gestaltungsprozesses? Ist
nicht der Prozess das Wesentlichste?”77 Der Name “Die Form” sei ohnehin,
so die Antwort, bereits zu einer Art von Schlagwort geworden. Und iiber-
haupt, “die Form des Baumes ist eins mit seinem Wachstumsprozess, der ein
lebendiger organischer ist”, sodass man das Wort ‘Form’ nicht entbehren
konne. Ein Wortgefecht, an dessen Ende Mies, der sich mit Schreiben
schwer tat, resigniert. Aber Mies las, er las beispielsweise Max Schelers “Die
Wissensformen und die Gesellschaft” und das hat ihm zumindest Respekt
vor der Komplexitit der Phinomene und vor der Schwierigkeit im Umgang
damit eingeflosst.”®

Scheler hat damals 1926 scharf solche logischen Klimmziige beim Aufbau
des “neuen formal-mechanischen Weltschemas” kritisiert, bei dem natiirlich
das “Ganze und Systematische” bemiiht und das Produkt gleichwohl nur
“von reiner Logik (plus reiner Mathematik) und purer Machtwertung in der
Auswahl des Beobachtbaren der Natur” bestimmt werde.” Wer das alles
mitsamt den Folgen fiir die Betrachtung geschichtlicher Prozesse nicht ver-
steht, mag wenigstens — mit Mies — schweigen!



R. Fludd, Microcosmi Historia Tomi Secundi tractatus secundus,
de praeternaturali utriusque mundi historia, Frankfurt 1621, S. A3v.

V.

“Die geschichtliche Welt als ein Ganzes,
dies Ganze als ein Wirkungszusammenhang,
dieser Wirkungszusammenhang als wertgebend, zwecksetzend, kurz:
schaffend, dann das Verstindnis dieses Ganzen

aus ihm selbst, endlich die Zentrierung der Werte und Zwecke

in Zeitaltern, Epochen, in der Universalgeschichte — dies sind
die Gesichtspunkte, unter denen der anzsutrebende Zusammenhang

der Geisteswissenschaften gedacht werden muss.”

Wilhelm Dilthey, Der Aufbau der geschichtlichen
Welt in den Geisteswissenschaften, Berlin 1910



45

Was konnten die Geisteswissenschaften noch retten inmitten jenes “Werde-
stromes”, “in dem auf gesetzlich notwendige Weise immer neue ‘Formen’
(der Gesellschaft, der organischen und anorganischen Natur) entstehen und
vergehen” (Scheler).*® Hat ‘Form’ und ‘Bild’ die Geschichtlichkeit abgelost
und tiberflissig gemacht? Dazu nur knapp als Erinnerung:

Wilhelm Dilthey sieht 1910 in seinem Der Aufbau der geschichtlichen Welt
in den Geisteswissenschaften in der Tradition Hegels die Objektivation des
Lebens als Basis geisteswissenschaftlichen Interesses. Er bezieht sich auf die
“Mannigfaltigkeit gegliederter Ordnungen” und auf das zugeordnete ‘Ver-
stehen’; sie trigt in ihrem Bezug auf das Leben notwendigerweise den
“Charakter der Historizitit”.*" Gegeniiber Hegel korrigiert er den Motor
des “allgemeinen verniinftigen Willens” und ersetzt ihn durch die “Realitit
des Lebens”.?? Damit ist nicht nur eine Wirklichkeit, sondern letztendlich
ein “Wirkungszusammenhang” beschrieben, den Dilthey zum Grundbe-
griff der Geisteswissenschaften erklirt. Darin wird zudem eine “Lebens-
einheit” erkannt und das Verhiltnis Individuum/Gesellschaft geortet. Von
hier aus, aus diesem Ganzen heraus, werden dann die Teilzustindigkeiten
abgeleitet. Dilthey formuliert: “Die geschichtliche Welt als ein
Ganzes, dies Ganze als ein Wirkungszusammenhang, dieser Wir-
kungszusammenhang als wertgebend, zwecksetzend, kurz: schaf-
fend, dann das Verstindnis dieses Ganzen aus ihm selbst, endlich
die Zentrierung der Werte und Zwecke in Zeitaltern, Epochen, in
der Universalgeschichte — dies sind die Gesichtspunkte, unter
denen der anzustrebende Zusammenhang der Geisteswissenschaf-
ten gedacht werden muss”.®* Nun vermutet man lingst, dass durch die
Brechung der Geisteswissenschaften in einzelne Bereiche und Zustindig-
keiten gleichsam deren universale Bedeutung wieder verspielt zu werden
droht. Doch was als Einschrinkung aufscheint, wird bald in eine Offnung
tiberfiihrt, die nun eben bewusst das Gegenteil strikt teleologischer und
insbesondere normativer Modelle bezeichnen und herbeifiithren soll. Auf
diese Weise, so Dilthey, wiirde in der Wissenschaft die Richtung auf die All-
gemeingiiltigkeit “ersetzt durch die Erfahrung der immanenten
Beziehungen, die im Wirkungszusammenhang der geschichtli-
chen Welt zwischen wirkender Kraft, Werten, Zwecken, Bedeu-
tung und Sinn bestehen. Auf diesem Boden objektiver (= festge-
stellter) Geschichte ergibe sich dann erst das Problem, ob und
wiefern Voraussagen der Zukunft und Einordnung unseres Le-

bens in gemeinsame Ziele der Menschheit moglich werden”.3



Ob und inwiefern! Heinrich Rickert, der ja im ibrigen auch zu den
Kritikern Diltheys gehort, setzt deshalb gezielt bei den “Grenzen der
naturwissenschaftlichen Begriffsbildung” an, um eine “logische Einleitung
in die historischen Wissenschaften” verfassen zu kénnen.® Das ist das
Gegenteil einer “Erhebung der Geschichte zur Wissenschaft” durch die
Anwendung der naturwissenschaftlichen Methode. Gerade Rickert hat in
der Geschichtlichkeit — und der Geschichte als “Erfahrungswissenschaft” —
die Bedingung und den Grund der Selbstindigkeit der Geisteswissenschaf-
ten erkannt und sich damit in die Tradition all der Beobachtungen zu
Bewegung, zu Weg, zu Verinderung als Teile einer so verstandenen
Ganzheit gestellt. Es kime einer “beklagenswerten Verarmung im geistigen
Leben der Menschen” gleich, “wenn die Meinung entsteht, dass durch die
naturwissenschaftlichen Untersuchungen das wissenschaftliche Leben tiber-
haupt erschopft sein soll, dass die Naturwissenschaft in allen Fragen das
entscheidende Wort zu sprechen habe”.%

Jeder kann sich fragen, wo wir heute knapp 9o Jahre spiter stehen, ob
denn den Geisteswissenschaften iiberhaupt noch der Status — gar etwa ein
gleichberechtigter — einer Wissenschaft attestiert wird oder ob sie zur
Dekoration verkommen sind.®’

Jedenfalls geniigt schon ein Blick auf die Geschichte der Geisteswissen-
schaften und ihrer Orientierung an Begriffen wie dem des ‘Ganzen’, dass es
an sinnvollen Begriindungen nicht fehlen kann. Zumindest zwei Dinge sind
dabei besonders aufgefallen:

Jenes “mehr” — nicht der “Ozean” Schellings, oder eben doch —, um das
das Ganze grosser ist als die Summe der Teile! Nur jenes ‘homogene’” Ganze
von Einheitlichkeit und ‘objektiver Weltgeltung’ ist sich mit jener Summe
gleich. Wo jedoch im Ganzen nach Differenz, Abweichung oder sogar nach
Phantasie und Kunst geforscht wird, wo mehrere Wahrheiten Platz haben,
da tut sich ein weites Feld auf, in dem (gemiss dem Grimmschen Bild)
gleichwohl das Netz geworfen werden soll, um im Chaos Ordnung zu
entdecken.

Wo mehr als ein Element vorhanden ist, entsteht Beziehung und Bewe-
gung, was seit Anbeginn, seit Schelling und Hegel, als wesentlich erkannt
und als ‘Geschichtlichkeit’ gleichbedeutend mit der Tatsache stetiger
Verinderung und deren Wahrnehmung und Beobachtung begriffen wurde.

“Die Menschen sind iiberhaupt der Kunst mehr gewachsen als der Wissen-

schaft”. Goethes Ausspruch ist mitnichten gegen Wissenschaft gerichtet; er



47

suggeriert nur unterschiedliche und unterschiedlich umfassende Ganz- und
Wahrheiten. Ob man nun Kunst sagt oder Geisteswissenschaften, oder ob
man wie Windelband (durchaus vergleichbar Schellings Parallelsetzung von
Physik und Geschichte), komplementir von Natur- und Geschichtswissen-
schaften als den Zweigen der Erfahrungswissenschaften spricht, oder ob
man mit Rickert nicht “Natur und Geist”, sondern “Natur und Kultur der
Gliederung der Wissenschaften zugrunde” legen will, es kommt stets darauf
an, die unterschiedlichen Zuginge zu unterscheiden und in ihrer notwendi-
gen Erginzung zu begreifen. Es ist allein schon deshalb durchaus lohnend,
sich neu mit den (klassischen) Theorien der Geisteswissenschaften zu be-
schiftigen.

An Optionen mangelt es jedenfalls nicht — von denen eine an den Anfang
dieser Uberlegungen gestellt worden ist. Sie enthilt eine der ‘offensten’
Formulierungen zum Ganzen und verkniipft sie mit der Aufforderung, sich
— jener so fruchtbaren und vorstellungsreichen Zeit um 1800 angemessen —
selbst auf den Weg zu machen: Friedrich Schlegel publizierte 1801 in den
Charakteristiken und Kritiken den Beitrag “Uber Lessing”. Darin versucht er
“Lessings Geist im Ganzen zu charakterisiren”. Nach einer Unterbrechung
nimmt er jetzt, nach vier Jahren, den Faden wieder auf, um jene Lessingsche
“Mischung von Litteratur, Polemik, Witz und Philosophie” zu verstehen,
um sich dieser “fragmentarischen Universalitit” vorerst behutsam mit
Aphorismen anzunihern, es zu begreifen, und um dann am Ende dieses
Bruckstiickhafte zur “Vorrede des Ganzen” zu bestimmen, vorerst von
der blossen Annahme gestiitzt, es sei dies “von Einem Geist beseelt” und
“nicht ohne Zusammenhang entstanden”.’® Was rein iusserlich so
vage umschrieben erscheint, ist auf der Einsicht und Uberzeugung auf-
gebaut, man konne das Werk eines Kiinstlers nur im System aller Werke
verstehen, was — einmal mehr — zur Forderung fiithrt: “So muss auch das
Einzelne der Kunst, wenn es griindlich genommen wird, zum un-
ermesslichen Ganzen fiithren”.** Kunst! Wissenschaft? Schlegel fiihrt
nun an dieser Stelle aus: “Wollt Thr zum Ganzen, seid IThr auf dem Wege
dahin, so kénnt IThr zuversichtlich annehmen, Thr werdet nirgends eine
natiirliche Grinze finden, nirgends einen objectiven Grund zum Stillstande,
ehe Thr nicht an den Mittelpunct gekommen seid. Dieser Mittelpunct ist der
Organismus aller Kiinste und Wissenschaften, das Gesetz und die Geschich-
te dieses Organismus. Diese Bildungslehre, diese Physik der Fantasie und
der Kunst diirfte wohl eine eigne Wissenschaft sein, ich méchte sie Encyklo-

pidie nennen; aber diese Wissenschaft ist noch nicht vorhanden”.?°



O O~ QN p

IO
II

I2

I3

14

Sibyllinisch, andeutend und in die Zukunft weisend. Und trotzdem
geradezu kiithn in der Verbindung von Kunst und Wissenschaft, Gesetz und
Geschichte, in der Tat ein grenzenloses Modell und - in Husserls Worten —
“ein endloses Arbeitsfeld”. Und entscheidend ist dabei, dass — wie in den
entsprechenden Metaphern des Jiinglings bei Goethe wie bei Schelling —,
ganz im Gegensatz zu jener normativen Welt der Deduktionen, die
scheinbar die Zukunft verbindlich regeln, dass nun vollige Offenheit und
gleichwohl die Hoffnung auf wissenschaftliche, ‘strengste’ Erkenntnissse
verkiindet wird. Ob man nun zuhanden der Geisteswissenschaft von “stren-
ger Wissenschaft” spricht oder nicht, ist weniger wichtig, als dass wieder
vermehrt eingesehen wird, dass auch “ohne den Apparat der (mathema-
tischen) Schliisse und Beweise” Erkenntnisse erzielt und nur so das ‘Ganze’
in Bewegung gehalten wird.?" Ein offenes System! Und genaueres Hinsehen
lehrt, dass hier eine Fiille erprobter Mittel und Wege darauf wartet, in steti-
ger Folge und Wandlung neu angewandt und uberpriift zu werden.

Der folgende Text entspricht einem am 26. Juni 2001 am Collegium Helveticum (ETH Ziirich)
gehaltenen Vortrag. Lediglich die Einleitung ist aus gegebenem Anlass durch eine neue ersetzt
worden.

Dies betont beispielsweise Fritz Mauthner, Worterbuch der Philosophie, Miinchen 1910, S. 3509,
und er fiigt hinzu, die Verkniipfung der beiden sei entweder von uns der Wirklichkeit aufge-
driickt oder umgekehrt uns von der Natur aufgezwungen, um dann aber gleich auf eine ‘logi-
sche’ Ordnung von den verschiedenen Bedeutungen von ‘ganz’ als einem aussichtslosem Unter-
nehmen zu verzichten.

Vgl. F. Schlegel, Philosophische Vorlesungen insbesondere iiber Philosophie der Sprache und des Wortes.
Geschrieben und vorgetragen zu Dresden im Dezember 1828 und in den ersten Tagen des Januars
1829, Wien 1830, S. 307ff.

Ibid., S. 311.

Ibid., S. 312.

Ibid., S. 313.

Ibid., S. 314.

Ibid.

Ibid., S. 315.

Ibid., S. viii.

Ibid., S. iv.

Vgl. E. Husserl, Philosophie als strenge Wissenschaft, in “Logos”, I, 1911, S. 280¢ff.; das kann man
auch als Antwort auf die frilheren Ausserungen zum “rationalen Wesen der deductiven Wissen-
schaft” (“stellte sich mir ... dunkel und problematisch dar”) verstehen: E. Husserl, Logische
Untersuchungen, 1, Halle 1900, S. v.

Vgl. F. Jonas, Schillers Briefe, Kritische Gesamtausgabe, V1, Stuttgart/Leipzig/Berlin/Wien o.].,
n.1679, S. 261ff.

Gemeint ist: EW.]. v. Schelling, System des transscendentalen Idealismus..., Tiibingen 1800.



15
16

17

18
19
20
21

22

23
24
25
26
27
28

29

30
31

32
33
34

35
36

37

38
39
40
41
42

43

44
45
46
47
48
49
50

49

Ibid., S. 263.

Vgl. T.W. Adorno, Gesammelte Schriften, 4, Darmstadt 1998, S. 54f.

Man lese beispielsweise den Eintrag “Hegel” von R.L. Gregory in The Oxford Companion to the
Mind, Oxford/New York 1987, S. 308 (“... highly obscure philosophy ...”, “Hegel is essentially
mystical”, und: “This came to justify extreme authoritarian political philosophies, from Fascism
to Communism”).

Ibid., S. 55.

Ihid., S. 15.

Vgl. T.W. Adorno, Aspekte der Hegelschen Philosophie, Berlin/Frankfurt a.M. 1957, S. 32-33.
Ibid., S. 7.

Vgl. G.W.F. Hegel, System der Wissenschaft. Erster Theil, die Phinomenologie des Geistes, Bam-
berg/Wiirzburg 1807, S. ii.

Ibid., S. iii.

Ibid., S. v.

Ibid., S. xxiii.

Ibid., S. xxviii—xxix.

Zitiert nach: Hegel, Werke, 3, Frankfurt a.M. 1970, S. 593.

Dieser Passus zitiert im Grimm’schen Woérterbuch im umfassenden Artikel ‘ganz’.

(J.W. v. Goethe), Propylien. Eine periodische Schrifft, Ersten Bandes Erstes Stiick, Tiibingen 1798,
Einleitung, S. iii.

Ibid., S. iv.

Vgl. EW.]. Schelling, Vorlesungen iiber die Methode des academischen Studium, Tiibingen 1803,
S. 3.

Ibid., S. 5.

Ibid., S. 7.

Vgl. J.G. Fichte, Grundriss des Eigenthiimlichen der Wissenschafislebre, Tiibingen 1802 (neue
unverinderte Auflage), S. 43.

Vgl. EW]. Schelling, Ideen zu einer Philosophie der Natur, Leipzig 1797, S. v.

Vgl. J. Grimm, Uber den Ursprung der Sprache (1851), in Kleinere Schriften, 1, Berlin 1864, S. 258;
das Zitat schon bei O. Willmann, Geschichte des Idealismus, 111, Braunschweig 1897, S. 683.
Auch dieses Zitat bei Willmann, op.cit., III, S. 665; das Zitat findet sich in Goethes
Betrachtungen im Sinne der Wanderer, wo denn sonst!

Vgl. ]J. Moleschott, Physiologie des Stoffwechsels in Pflanzen und Thieren, Erlangen 1851, S. xi.
Ibid.

Ibid., S. xii.

Diese Formulierung bei Willmann, op.cit., II1, S. 697.

Vgl. H.F. Mallgrave, Gottfried Semper. Architect of the Nineteenth Century, New Haven/London
1996, S. 1.

Vgl. J. Moleschott, Licht und Leben. Rede beim Antritt des iffentlichen Lebramtes zur Erforschung
der Natur des Menschen an der Ziircher Hochschule, Frankfurt a.M. 1856, S. 35.

Vgl. G. Semper, Der Stil. Erster Band. Textile Kunst, Frankfurt a.M. 1860, S. v.

Ibid., S. xvi.

Ibid.

Ibid., S. xvii.

Ibid., S. xxi.

Ibid., S. xxii.

Ibid.



51
52

53
54

55
56

57
58

59
60

61

62

63

64
65
66

67
68

70
7
72

73

74

75
76

77
78

Ibid., Anm. 1, S. xxii.

F.WJ. Schelling, Uber die historische Construction des Christenthums, in Vorlesungen iiber die Metho-
de des academischen Studium, Tibingen 1803, S.167 und S. 169.

Semper, op.cit., Anm. 1, S. xxiii.

WA, 111, 3, S. 120.

“Fir sie als Ganzes ist Symmetrie, Proportion und Richtung Eins”. Ibid., S. xxv.

Ibid., S. xxxi.

Ibid., S. 1.

K.F. Schinkel, Gedanken und Bemerkungen iiber Kunst im Allgemeinen, in Aus Schinkel’s Nachlass,

hg. von A. v. Wolzogen, Berlin 1863, S. 345; vgl. dazu: W. Oechslin, “... den sittlichen Fort-
schritt im Menschen fordern ...”, Vortrag zum 143. Schinkelfest, 1998; und in erweiterter Form:
“Schinkels philosophisches Reisegepick”, Vortrag zur Eroffnung des Schinkelzentrums an der
TU Berlin, 2000; noch unpubliziert.

Semper, op.cit., S. xix.

Vgl. dazu und im Folgenden: W. Oechslin, Stilbiilse und Kern, Otto Wagner, Adolf Loos und der
evolutiondre Weg zur modernen Architektur, Ziirich/Berlin 1994, S. 82ff.

Vgl. dazu ausfithrlicher: W. Oechslin, Politisches, allzu Politisches ...: “Nietzschelinge”, der “Wille
zur Kunst” und der Deutsche Werkbund vor 1914, in ders., Moderne entwerfen. Architektur und
Kulturgeschichte, Koln 1999, S. 117ff.

Vgl. J. Langbehn, Der Geist des Ganzen ... Zum Buch geformt von Benedikt Momme Nissen, Frei-
burg i. Br. 1930.

Ibid., S. 6.

Ibid., S. 67.

Vgl. H. Wolfflin, Prolegomena zu einer Psychologie der Architektur, Miinchen 1886, S. 19.

W. Gropius, Internationale Architektur, Baubausbiicher 1, Miinchen 1925, S. 5; vgl. dazu:
W. Oechslin, Das ‘Bild’: der (vordergriindige) Konsens der Moderne?, in ders., Moderne entwerfen,
cit., S. 35ff.: mit Verweis auf den gleichzeitigen Anspruch von Moholy-Nagy mittels
‘produktiver’ Fotografie den “ganzen Menschen” erreichen zu konnen (ibid., S. 40).

Gropius, op. cit., S. 7.

Ibid.

Ibid.

Ibid.

Ibid., S. 5.

Wie unbedacht solche Formulierungen damals in die Welt gesetzt wurden, mag vielleicht
daraus erhellen, dass das spitere, zeitweilige de-Stijl-Mitglied J.J. Oud zu demselben Zeitpunkt
ganz gegenteilig (und nicht weniger willkiirlich) ‘neu’ mit universell und ‘modern‘ mit indivi-
duell zusammenliest.

Vgl. H.R. Hitchcock — Ph. Johnson, The International Style: Architecture since 1922, New York
1932, S: 22,

Vgl. H. Wolfflin, ‘Kunstgeschichtliche Grundbegriffe’ Eine Revision, in “Logos”, XXII, 1933,
S. 210ff.

Ibid., S. 213.

Vgl. M. Bense, Umgang mit Philosophen, Koln 1947, S. 36.

L. Mies van der Rohe — Riezler, Zum neuen Jabrgang, in: “Die Form”, 2, 1927, S. 1f.

Vgl. W. Oechslin, “Not from an aestheticizing but from a general cultural point of view”: Mies’s
steady resistance to formalism and determinism, in: Mies in America, Ausstellungskatalog, New
York/Montréal 2001.



79
8o

81

88

89
90
o1

Vgl. M. Scheler, Die Wissensformen und die Gesellschaft, Leipzig 1926, S. 145.

Ibid., S. 137.

Vgl. W. Dilthey, Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, Berlin 1910,
passim und S. 77ff.

Ibid., S. 81: “...im Leben ist die Totalitit des seelischen Zusammenhangs wirksam?”.

Ibid., S. 87.

Ibid.

Vgl. H. Rickert, Die Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffshildung (1902), Tiibingen 1913.
Ibid., S. 7; noch deutlicher die Formulierung auf S. ix: “Der Glaube, die Naturwissenschaft sei

in der Lage, mit ihren Begriffen die Wirklichkeit selbst, in der wir leben und handeln, zu
erfassen, muss mit der Zeit immer mehr verschwinden”.

Die Geisteswissenschaften stecken heute — wenn schon — in erster Linie in einer ‘institutio-
nellen Krise’. Als ‘Ganzes’ kommen sie iibrigens oft gar nicht erst vor. Der Schweizerische
Wissenschaftsrat hat in seiner Evaluation der Geisteswissenschaften 1997 streng genommen
ausschliesslich Einzeldisziplinen untersucht. In einer im Jahre 2000 nachgereichten “Erkun-
digung” ist als auffilligstes Merkmal die Umbenennung in “Kulturwissenschaften” zu bemer-
ken, was knapp damit erklirt wird, man hitte mit diesem “Etikett” “die Stossrichtung der vom
Wissenschaftsrat anvisierten wissenschaftlichen und wissenschaftspolitischen Entwicklung”
bezeichnen wollen. Es lohnt sich, die entsprechende Erliuterung im Wortlaut zur Kenntnis zu
nehmen: “Das Etikett ist zwar einer innerwissenschaftlichen Diskussion iiber die Zukunft der
Geisteswissenschaften zu verdanken, steht aber weder fiir ein durchwegs stringentes noch fiir
ein allgemein anerkanntes Konzept. Noch weniger ist es als Leitbegriff fiir eine zentrale staat-
liche Wissenschaftssteuerung zu verstehen. Vielmehr bezeichnet es den Versuch einer Neu-
definition der Rolle und Bedeutung der Geisteswissenschaften in der modernen Gesellschaft,
der das Stadium der Dikussion noch nicht verlassen hat”. Man ist in der Sache also noch nicht
auf den Grund gekommen! Mit einer solchen Formulierung liesse sich wohl auch kein Rappen
(oder Cent) von staatlichen Forschungsgeldern zwecks Vertiefung des Prolems abzweigen; aber
als Verlautbarung einer staatlich-wissenschaftlichen Dachorganisation reicht es ganz offensicht-
lich aus.

E Schlegel, Uber Lessing, in: A.W. Schlegel — E. Schlegel, Charakteristiken und Kritiken, I,
Kénigsberg 1801, S. 223, S. 257.

Ibid., S. 259.

Ibid.

Husserl wie oben Anmerkung 12.






~ Ponder Yrdicecenrs dagCap.

AL | [e—. |
)Y A
i~ a9
A =
\,
( (i e = S/
— 3 .;§ AN
) =% —
& ¢ 3
e y L =
\(‘g—’j_ LS =
BN g
USSR \%_:.. !ﬁ 2
/ ¥ =
) B

AL

53

29

{ ‘a _—-__..:.:
=) ="
= BN | =
=, )
N =
§ Z
N =
S
=
=
=
=

TarEL 1

“... firmahlung kiinstlicher Seulen von Bildwerck / wie solche dieser zeit

bey den Welschen im brauch”, S. 29 aus W. Ryff, Vitruvius ...

, (1548), Basel 1614.



> R
/

S o
B

'
|

O,
.'\\‘

.

TAFEL 11
M. Ferrabosco, Architettura della Basilica di S. Pietro in Vaticano

Rom 1684, Frontispiz.

3



Al

‘Y891 woy *

OUEDNIEA Ul 01331 S IP EDI[ISEY B[[AP BIMIIAIYDIIY ‘0ISOQEIIDd ]
‘19194 *3G-3[V UOA 9pesse] JIp pun SWNLIY SIp IYdIsuy

ITT TIAV],

W S2E AT JRLL




56

=

‘tgo1 woy

3

oued1leA ur onarg ‘g Ip BOIISEY B[[2P BINIIIIYOIY ,OUmCh_N.CUh— ‘N sne
QUHUQ G-V yoanp 1ruyosg h@LUmTiuJDQmLMQ

Al T3AV],

A FEL




57

e

tg91 WOy ‘OurdNEBA UI 0131 S IP BII[ISEY B[[AP BANIINIYIIY ‘00SOqelId] “JA Sne [J[A ‘Jel,
‘1919 1S UOA SUNIDIA I9P S[9IIDIA SIUID SSLIPUNIL)

QuonELOUIP Jo eansiw
. #U02 ap nusunaedxny 1 aeagounp aodX
| w wmm.m_n_ NVS 1A OIdNAL OSSTL1SI T1A

A TIAV],

depoonded uoo eyop ur ouolual
uerg viessed prop vulagy Joi3Seur up
DOYD VITIA OLYVAD NA 1d VINVI]




"PRYT WIOY "OUBINEA UI 0N °S 1P BII[ISeY B[[AP BINIINIYIIY ‘0050qeLId] "JA Sne X[ ‘JeL.

19194

1§ uoa Suniarp 19p andynmuydg pun -aryderSoyri() aIdruIpIooy]

TA T34V],




59

‘tgo1 woy

‘OUBINIBA Ul 011D J °S IP BDI[ISEY B[[OP BINIINIYIIY ‘0ISOQRLId ] "JN SnE [X ‘Je],
1 uoa sinoquie] sap pun [addny] 19p ssLpunID) I19q[eE|

1A TH4V],

ECIER |

.




60

1

3
Il
|

i 1T

i

TAFEL VIII

Aussenansicht der Apsis und Schnitt mit Blick auf die Innenfassade von St. Peter,
Taf. XXII aus M. Ferrabosco, Architettura della Basilica di S. Pietro in Vaticano, Rom 1684.



61

HAXX

P91 woy ‘ouednep ur ondig °§ Ip BII[ISEq B[[AP BINNAIIYIIY ‘0ISOELId,] ‘TN SNE [[AXX JEL
‘19194 1§ uoA JUNIdIA I9P [193ISIAN W WNLIOGIZ UTD I0J 1201 ‘0950qeLIa,] OUnIey

X1 THdV],

: ﬁﬁ: 35533
SISSSNIsSSL:

R ||

#
4
%
1




62

o = 3
e i AL p A i i S

g g g P A T T,

g

Tore poce Mme
e Mz zo dlella Lianten

TAFEL X
Giuseppe Pistocchi,
unausgefiihrtes Gegenprojekt fiir den Triumphbogen von Faenza,

Taf. V aus G. Pistocchi, Arco trionfale di Faenza dell’anno 1797, Faenza 180:.



63

TAFEL X1

Giovanni Antolini,
Ausfiithrungsprojekt fiir den Triumphbogen von Faenza,
Taf. I aus G. Pistocchi, Arco trionfale di Faenza dell’anno 1797, Faenza 1802.



64

TAFEL X11

H. Muthesius, Die englische Baukunst der Gegenwart,

Leipzig-Berlin 19oo, Einband.



65

& IE ENGLISCHE BAUKUNST
DER GEGENWART

-
vactodaand W1

H

MIT GRUNDRISSEN, TEXTABBILDUNGEN UND ERLAUTERNDEM TEXT
voN

HERMANN MUTHESIUS

KONIGL. REGIERUNGSBAUMEISTER, ZUGETEILT DER KAISERL. BOTSCHAFT
IN LONDON

COSMOS, VERLAG FOR KUNST UND WISSENSCHAFT
LEIPZIG UND BERLIN 1900

TAFEL X111
H. Muthesius, Die englische Baukunst der Gegenwart,
Leipzig-Berlin 19oo, Titelblatt.



66

sl |
|
N

G N
I

o
=

DYTREL 5

P
Ecrh: 1 1 bl
B

Z

s
L

B /al=-

EXODI Cap. XXVILV 1-8. ¥ ll.\‘??fu‘lj Wnﬁa Cap XXVILv.1 o
Arva TemPli 1L Irhnog-mphiu. g}l'iinbri[{ des Alkars un 2.%79:;@,1'_

G D Hewman rady

TaFeEL X1V
Bibelillustration zu Exodus, XXVII
mit der Prisentation eines Altarentwurfs fiir den Tempel von Jerusalem,

Taf. CXCII aus J.J. Scheuchzer, Physique Sacrée, II, Amsterdam 1732.



67

TAFEL xV
H. de Fries, Wohnstidte der Zukunft,
Berlin 1919, Einband.






	Das Ganze : Wege und Irrwege

