
Zeitschrift: Scholion : Bulletin

Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 0 (2001)

Rubrik: Buch und Bild im Internet

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buch und Bild im Internet ioi

Der "Mythos Internet" sei untergegangen.
Diese Beurteilung trifft in erster Linie den, der

von der reichlich naiven - aber deswegen nicht
weniger populären - Ansicht ausgeht, die alte

Welt werde durch eine neue, völlig andersartige

kurzerhand ersetzt. Doch, wieder einmal

entpuppen sich die Neutöner als einseitig und

tendenziös, oder gar: kurzsichtig und verblendet.

Wer auch nur flüchtig in die Geschichte
hineinschaut weiss, dass Neues, Andersartiges
sich nie auf eine Sache, sondern meist wenigstens

teilweise daneben setzt. Die Überlappung

benötigen wir schon deswegen, weil sonst eine

Vermittlung kaum denkbar ist. Wir sind, auch

wenn wir nicht durch und durch konservativ

sind, weiterhin auf einige uns selbstverständlich

gewordene Formen und Konventionen
beispielsweise der Vermittlung angewiesen.
Vorerst sind unsere Kultursprachen noch
'universaler' als der Pokemondialekt. Das Lesen -
auch am Bildschirm - besorgen wir mit unserem

Sehsinn und nicht per elektronischem
Anschluss. Kurzum vieles bleibt beim alten. Das

ist denn auch weniger aufwendig, ökonomisch.

Wir haben bloss unseren Instrumentenpark
erweitert, um neue Möglichkeiten ergänzt. Ob
das nun den Namen 'Revolution' verdient, ist

weniger bedeutsam als die Frage, wie wir diese

Möglichkeiten optimal einsetzen. Wer hat den

wirklich ernsthaft behauptet, es gäbe bald keine

Bücher und keine Bibliotheken mehr?
Netzwerke gab es lange bevor wir mit Computern -
neu - vernetzt wurden. Natürlich wollen auch

wir 'neue' Vernetzungen nutzen. Aber 'surfen'

- von "surface", Oberfläche - allein, wird uns,
die wir mit unseren alten und neuen Fragen ins

Innere der Dinge eindringen wollen, nicht
befriedigen. "Die menschliche Gestalt kann nicht

bloss durch das Beschauen ihrer Oberfläche

begriffen werden, man muss ihr Inneres ent-
blössen, ihre Theile sondern, die Verbindungen

derselben bemerken, die Verschiedenheiten

kennen, sich von Wirkung und Gegenwirkung

unterrichten, das Verborgne, Ruhende,
das Fundament der Erscheinung sich einprägen,

wenn man dasjenige wirklich schauen und
nachahmen will, was sich, als ein schönes

ungetrenntes Ganze, in lebendigen Wellen, vor
unserm Auge bewegt".

So sieht es Goethe bezogen auf die künstlerische

Absicht, den Meeschen als Gegenstand
bildender Kunst zu erfassen. Und er schreibt
dies in der Einleitung zum "Ersten Bandes

erstes Stück" der Propyläen (1798). "Der Blick
auf die Oberfläche eines lebendigen Wesens

verwirrt den Beobachter", fährt er fort. Aber so

wie eben auch Teile eines Ganzen betrachtet
werden könnten, so wäre auch ein Überblick,
ja auch ein Seitenblick "über und auf
verwandte Gegenstände" höchst nützlich,
"vorausgesetzt, dass der Künstler fähig ist, sich zu
Ideen zu erheben, und die nahe Verwandtschaft

entfernt scheinender Dinge zu erfassen". Surfen

ist durchaus nützlich, wenn man dies nicht
planlos, sondern auf der Suche nach (sinnvoll)
Zusammenhängendem, stets im Blick auf das

Ganze tut. Goethe weiss, "die vergleichende
Anatomie hat einen Begriff über organische
Naturen vorbereitet". Assoziieren, vergleichen
gehört wohl zu den besten Anregern, "führt
uns von Gestalt zu Gestalten" (wiederum
Goethe!). Und im Blick auf das, was als

Zielsetzung über dem blossen Instrument von
Internet und Surfen steht, meint Goethe:
"indem wir nah oder fern verwandte Naturen
betrachten, erheben wir uns über sie alle, um



102 Buch und Bild im Internet

ihre Eigenschaften in einem idealen Bilde zu

erblicken". Grenzen unserere Beobachtung
und Wahrnehmung sind - ausserhalb der
Möglichkeiten unserer Sinne, der Grösse unseres
Bildschirm und der (leider, ach!, immer noch

endlichen) Speicherkapazitäten - grundsätzlich

keine gesetzt. Sie sind zufällig. Nicht so,

was wir verantwortungsvoll, bewusst anstreben

und tun. Internet ein Mittel! Ein probates? Das

wird sich von Fall zu Fall weisen müssen, wie
eh und jeh, wenn zum Erreichen eines Zieles
die Mittel angemessen eingesetzt werden
sollen.

Dabei soll auch noch konzidiert werden,
dass ein Vergleich, der nur das Bekannte zu-
lässt, somit alles nur am Bestehenden misst,

genauso einseitig ist. Man muss sich auf etwas

einlassen wollen. Und dabei weiss man, dass

sich Dinge verändern können, bei denen man
dies keineswegs angenommen oder erwartet
hätte. In der bereits zitierten Einleitung zu den

Propyläen hat Goethe auch einige 'medialen'

Überlegungen im engeren Sinne angestellt. Er
wollte ja auch in Kontakt mit anderen treten.
"Die Harmonie, in der wir mit mehreren
stehen", also ein funktionierendes Netzwerk, war
als Ziel gegeben. Und dem lag gemäss Goethe
die Erfahrung zugrunde, "dass wir nicht allein,
sondern gemeinschaftlich denken und wirken".
Er hatte auch daran gedacht, dies könnte so

nicht sein, und deshalb - wiederum ganz medial

- vorgesehen, man könne sich "in mehreren
wieder finden". Man würde sich "auf den
vielfachsten Wegen wieder begegnen", surfend,
wobei dann "selbst eine Richtung, die sie von
einander zu entfernen schien, sie doch bald

wieder glücklich zusammen führen wird".
"Briefwechsel", "kurze Aufsätze, in die man
von Zeit zu Zeit seine Gedanken, seine Ueber-

zeugungen und Wünsche niederlegt, um sich

nach einiger Zeit wieder mit sich selbst zu

unterhalten, sind auch ein schönes Hülfsmittel

eigner und fremder Bildung, deren keines
versäumt werden darf, wenn man die Kürze der
dem Leben zugemessnen Zeit und die vielen
Hindernisse bedenkt, die einer jeden Ausführung

im Wege stehen". Surfen auf dem Internet

mit Goethe, die begrenzte Zeit und die

Hindernisse bedenkend! So wird man wohl
unvoreingenommen, die Vorteile nutzend und

gleichwohl nicht blind die neuen Hilfsmittel
einsetzen wollen und können. Wir sind auf
dem Internet: www.bibliothek-oechslin.ch.
Besuchen Sie uns!

Werner Oechslin

Pilotprojekt Bilddatenbank

In Zusammenarbeit mit der Stiftung Bibliothek

Werner Oechslin plant die Bibliothek der

ETH Zürich ein Pilotprojekt für eine digitale
Bilddatenbank. Ziel des Pilotprojektes ist der

Aufbau eines Bildinformationssystems für den

Einsatz in Lehre und Forschung innerhalb des

ETH-Bereiches sowie für den weltweiten
Zugriff via Internet. Im Rahmen der Zusammenarbeit

mit der Stiftung Bibliothek Werner
Oechslin werden gegenwärtig die Grundlagen
für die wissenschaftlich korrekte Inventarisierung

von historischem Bildmaterial wie etwa
Buchillustrationen und Stichwerke festgelegt.
Derzeit werden versuchsweise die Illustrationen

aus einer ersten Serie von 3 Büchern
digitalisierte aus der Vitruv-Ausgabe von Daniele

Barbaro (Venedig 1556), aus Turris Babel von

Athanasius Kircher (Amsterdam 1679) und aus

der Description d'Egypte (Paris 1809). Die
Digitalisierung erfolgt durch das in Einsiedeln

ansässige Photostudio Robert Rosenberg.

Thomas Hänsli



Buch und Bild im Internet i°3

Buch des Monats

Huy! und Pfuy! I Der Welt. I Huy / Oder An-
frischung I Zu I allen schönen Tugenden: I

Pfuy Oder Abschreckung I Von I allen schändlichen

Lastern: I Durch underschiedliche
sittliche Concept, I Historien / und Fabeln

vorgestellt. I [...] I Durch I R. P. Abraham à S.

Clara, I Augustiner Barfüsser Ordens / Pro-
vincia: I Definitorem, und Kaiserl. Prediger
[...] I Mit Römischer Kayserlicher Maiestät al-

lergnädigsten Freyheit I Mit Kupfern geziert
und verlegt I Durch I Christoph Weigel /
Kupferstechern und Kunsthändlern I in Nürnberg.
I Würzburg / I Gedruckt bey Martin Frantz
Hertzen. I 1707.

In den Repertorien zur Emblem-Literatur,
einer Gattung systematisch angelegter 'Sinn-Bilder',

findet man Abraham à Santa Claras Huy!
und Pfuy! meist nicht. Der umfassende,
barockweite und natürlich heilsgeschichtlich
unterlegte Zugriff des Wiener Predigers sprengt
den Rahmen späterer enger Kategorisierung.
Dabei folgt Abraham à Santa Clara dem
probaten Mittel der verkürzten Darstellung in Bild
und Motto, Sinngedicht, Erläuterung und
"Fabel", um allgemeinste Begriffe auf ihren Sinn

zu hinterfragen. Alles gehört zu dieser umfas¬

senden Welt: von den Jahres- und Tageszeiten

zu "Nebel" und "Schatten", von "Rosenduft"

zu "Pest", von den Tieren zum Menschen in all

seinen Lebensaltern und Verstrickungen.
Moralisierend ist die Darstellung des barocken

Predigers: "Durch Belehrung wird Ehr und
Pracht / die doch nichts sind / gemacht", so der

Sinnspruch zum Nebel! Aber doch immer

bezogen auf die - nicht verschwiegenen - "Mun-
di négocia", die "Welt-Handthierung",
allerdings mit dem Zusatz: "Elend ist / wer sich

bemüht / wenn sein Lohn nicht oben blüht".
Die Welt ist nach Abraham à Santa Clara trotz
göttlicher Wahrheit dennoch eine sehr

menschliche: "Die Materi ist nicht von hohem

/ sondern von solchem Dingen / welche da täglich

dem menschen vor äugen kommen". Martin

Heidegger hat 1964 anlässlich des Messkir-
cher Schultreffens zu seinen Mitschülern und
Landsleuten über Abraham à Santa Clara, der

einst Schüler der dortigen Lateinschule gewesen

war gesprochen und mit dessen Feststellung

begonnen: "nicht alles hat Stroh im Kopf,
was unter einem Strohdach geboren ist". Am

23. Juni 2000 ist in Einsiedeln das Calderön-
sche Welttheater in der Neubearbeitung des

Heidegger-Lesers Thomas Hürlimann
uraufgeführt worden. Entstanden ist ein auf unsere

heutige Welt bezogenes, lebendiges "Huy! und

Pfuy!". Deshalb und weil im Juli im Rahmen
des ersten Barocksommerkurses der Stiftung
Bibliothek Werner Oechslin die Frage nach

Universalismus-Vorstellungen gestellt wurde,
ist dieses Werk von Abraham à Santa Clara,
das die umfassendsten Begriffe mit den kleinsten

menschlichen Regungen zusammenbringt,

unser erstes Buch des Monats.

W.Oe.

the I Poetry of Architecture: I or, I the
ARCHITECTURE OF THE NATIONS OF EUROPE I

CONSIDERED IN ITS ASSOCIATION WITH NATURAL

SCENERY I AND NATIONAL CHARACTER. I BY I

JOHN RUSKIN. I WITH ILLUSTRATIONS BY THE

AUTHOR. I GEORGE ALLEN, I SUNNYSIDE, ORPINGTON,

I AND I 8, BELL YARD, TEMPLE BAR,

LONDON. I 1893.



104 Buch und Bild im Internet

however rauch we may slope the roof, it will not slip off

from the material, which, here, is the only proper one ; and

the roof of the cottage is always very flat, which it would

not he if there were any inconvenience attending such a

form. But, for the sake of the second contrast, we are to

have gracefulness and ease, as well as horizontally. Then

we must break the line of the roof into different elevations,

yet not making the difference great, or we shall have visible

244. Take a flat line of beauty, a d, fig. 14, for the length

Pig. 14. Leading tines of VilU-eompoiUion.

of the edifice. Strike a b horizontally from a, c d from d;
let fall the verticals, make c/ equal m », the maximum ;

and draw/5/ The curve should be so far continued as that

A/shall be to cd as cd to a 6. Then we arc sure of a

beautifully proportioned form. Much variety may be

introduced by using different curves; joining parabolas with

cycloids, &C. ; but the use of curves is always the best mode

of obtaining good forms.*

Further case may be obtained by added combinations

(• Cotnpaie Uedem Pcialm, vol. IV. chop. xvil. } 49. and Etmiati

Im August veranstaltete die Stiftung Bibliothek
Werner Oechslin ein Kolloquium zu John
Ruskin. Deshalb und natürlich zu seinem 100.

Todestag soll auch in dieser Rubrik seiner
gedacht werden.

Ruskins Ruhm und Bedeutung fällt wie
kaum anderswo mit seinen umfassenden und
äusserst fruchtbaren schriftstellerischen,
kunsttheoretischen und - man muss wohl

beifügen - literarischen Tätigkeiten zusammen.

Sie beginnen anonym, genauer unter dem

Pseudonym Kata Phusin in einer Folge von
Aufsätzen für J. C. Loudons The Architectural

Magazine and Journal of Improvement in
Architecture, Building and Furnishing and in the

various arts and trades connected therewith. Diese

1837 und 1838 erschienenen Schriften, die ihn

vom "cottage" in den Schweizer Alpen oder im
Westmoreland zur "villa" und in der Folge zu
den Prinzipien einer "british villa" führten,
wurden erst 1873 von einem amerikanischen

Verleger zusammengefasst und in Buchform

neu herausgegeben. Erst viel später folgte dann

1893 durch Ruskins Verleger George Allen eine

autorisierte Ausgabe. In seinem Vorwort
entschuldigt dieser das späte Erscheinen mit
Ruskins eigenem Missfallen über die Qualität
der Abbildungen in der Erstpublikation. Es ist
der deutlichste Hinweis auf die Bedeutung der
sich entwickelnden Buchpublikation und
insbesondere des schnellen Wandels der

Reproduktionstechnik, dass George Allen jetzt aus¬

führlich auf die jüngsten Errungenschaften
("in the best possible style of photogravure by
Messrs. Walker & Boufall, and the Scuan Electric

Engraving Company") eingeht. Ruskin
selbst erkennt im Rückblick (in seiner

autobiographischen Schrift Praeterita von 1886)
insbesondere sein eigenes sprachliches Talent. Und
damit bezeichnet er ein wesentliches Element
seiner Kunsttheorie, nämlich sein ausgeprägtes

Sprachtalent und seine Offenheit gegenüber

neuen Begriffsbildungen.
Trotzdem beginnt Ruskins Text (noch) mit

dem Begriff einer "Science of Architecture",
die dann allerdings noch im gleichen Satz -
wie in der späteren berühmten Definition Le
Corbusiers der Architektur als eine "pure création

de l'esprit" - präzisiert wird als: "which
have reference only to the creations of
human minds". Damit wird gleich gesagt, dass

Architektur natürlich nicht nur auf Zirkel und

Lineal, auf Regelwerk und guten Proportio-
nierungen beruht. Ruskin hat in der Tat ein
Leben lang all das ins Spiel gebracht, was über
diese Grundlage hinausreicht.

Ist das der Grund, weshalb er bei der
Diskussion jener schönsten Linie, welche die

Einbettung der "british villa" in die Landschaft
erklärt, auf die Benennung der Regel verzichtet?

Jedenfalls fällt es auf, dass diese "leading linps
of villa-composition" ausführlich und
mathematisch konkret dargelegt werden, jedoch der

Hinweis, es handle sich um die übliche Aller-
weltsregel des 'goldenen Schnitts', fehlt.
"Much variety may be introduced by using
different curves; joining parabular with cycloids,
&c." Es ist klar: Ruskin vermeidet den

Eindruck, es gäbe feste Regeln. Selbst dort wo
deren Nutzen betont wird, ist und bleibt die

"variety" wie in Hogarths "beauty-line" also das

übergeordnete ästhetische Prinzip. Die Konsequenz:

nicht Lineal und rechter Winkel,
sondern "the use of curves is always the best

mode of obtaining good forms".
Das ist es was Ruskin interessiert und was er

später weiterverfolgen wird, wie etwa in der

Ausgabe des Poetry of Architecture von 1893.
Natürlich ist Ruskin ein Poet - und kein
schulmeisterlicher Theoretiker - der Architektur.

W.Oe.



Buch und Bild im Internet i°5

ESSAY I D'UN I DICTIONNAIRE I

CONTENANT LA CONNOISSANCE I DU
MONDE, I DES I SCIENCES UNIVERSELLES,

I ET PARTICULIEREMENT I

CELLES DES MEDAILLES, DES
PASSIONS, I DES MOEURS, DES VERTUS ET
DES VICES, &c. I Représenté par des Figures

Hyerogliphiques, expliquées en I PROSE &
EN VERS. I A AMSTERDAM, I Chez

DANIEL DE LA FEUILLE, prés de la Bourse,
I 1700.

Jenes umfassende Universum kennt
verschiedenste Formen ein Ganzes darzustellen
und auf den Begriff zu bringen. Komplexe
Sachverhalte abzukürzen und zusammenzufassen,

gehört in die verbürgte Kompetenz
der Embleme oder der "Sinnbilder". Nichts
gibt es, was sich dieser Darstellungsmöglichkeit

entziehen könnte. Dabei handelt es sich

keineswegs um eine abstrakt-intellektualistis-
che Reduktion von (sinnlicher) Wirklichkeit.
In den Bildern, denn so äussern sich Embleme,
ist durchaus sinnlicher Anreiz gegeben.

So stösst man in der Emblemliteratur auf

Titel wie den folgenden: Emblematische Gemü-

ths-Vergnügung bey betrachtung 715 der curieu-

sten und ergötzlichsten Sinnbildern mit ihren

zuständigen Deutch-Lateinisch-Französ- u.

Italianischen beyschriften. In dieser Fassung ist das

Werk 1697, 1699 und noch einige Male mehr
bei Lorentz Kroniger in Augsburg erschienen.

Er hatte es der vorausgegangenen französischen

Ausgabe nachgemacht, deren Titel
mitgegeben ist: Devises et Emblèmes curieux Anciennes

if Modernes. In barocker Zeit ist alles - zeitlos

- 'alt und neu' und selbstverständlich so

gestaltet, dass es die Aufmerksamkeit, die

Kuriosität herausfordert. Die 715 Bilder in
Kleinstformat sollen alles abbilden. Also zum
Beispiel Sinnbild Nr.3 auf Seite 23: "Ein paar
Tauben / ein Männlein und Weiblein. CON-
JUNCTIO FIDA. La fidélité nous unit. La fi-
deltà ci unisce. Getreup Verpaarung." Wem das

zu harmonisch klingt, ein Sinnbild zuvor: "Ein
Turtel-Taube auf einem dürren Ast. IDEM
CANTUS GEMITUS. Mes chants & mes

gémissements sont la même chose. I miei gemiti
sono Ii medemi, che i miei canti. Mein Klagen
und Singen ist eines wie das andere".

Andernorts erscheint diese doch allzu knappe

Sicht der Dinge ergänzenswert. Daniel de la

Feuille, der 1691 erstmals diesen Emblemkatalog

in Amsterdam herausgab, lässt später eine

etwas fundiertere, mit ausführlicheren Texten

ergänzte Version nachfolgen. Doch mit dem

grösseren Apparat wächst auch gleich der

Anspruch. 1700 wird das, Was immer noch
tabellarisch in Emblemen zusammengefasst und
gerade etwas besser kommentiert wird, zum Essay

d'un Dictionnaire contenant la Connaissance du

Monde, des Sciences Universelles, et particulièrement

celle des Médaillés, des Passions, des Moeurs,
des Vertus et des Vices ifc.

Das Büchlein verspricht die Kenntnis der

ganzen Welt, der universalen Wissenschaften,
und bezieht sich nebenher auch noch auf die

damals populäre Münzwissenschaft, von der -
parallel oder gar im Einklang - mit den
Emblemen alles, was sich da bewegt oder bewegt

hat, begleitet wird. "Vertus et vices"! Natürlich
geht es stets auch um Ethik und Moral. Und so

betitelt eine englische Ausgabe einer

vergleichbaren Emblemsammlung ("Divine and

Moral") das Ganze als "Hieroglyphicks of the

Life of Man". Das ist denn auch von einem
modernen Standpunkt aus zu verstehen: so

verworren menschliches Geschick sein mag, wir
fassen es ins Bild - und in die verkürzte Form
des Emblems! Life-science auf barock!

W.Oe.



io6 Buch und Bild im Internet

J

THE

ANALYSIS
OF

BEAUTY.
Written with a view of fixing the fltiSuating I d h a s of

TA S T E.

BY WILLIAM HOGARTH.
Su vary'i/k, end if bis tfrltatu train
Curl'd ma*/ a vmtcn artttlh, in tight ifEat,
Vo lure iter rye.

' Miittm.

Printed by 'J. REEVES (or the AUTHOR,
d'Stdd by him st his Hou^in I-ïjctSTÉit-pjBJ.

MDCCT.ni.

THE I ANALYSIS I OF I BEAUTY. I Written
with a view of fixing the fluctuating IDEAS of

I TASTE. I BY WILLIAM HOGARTH. I [...]
I LONDON: I Printed by J. REEVES for the

AUTHOR, I And Sold by him at his House in
LEICESTER-FIELDS. I MDCCLIII.

William Hogarths "Beauty Line" war so gut
wie ein Versprechen für unsere Rubrik 'Das
Buch des Monats'. Man konnte sie nicht
unerwähnt lassen, wenn man John Ruskins Wellenlinie,

mit der er die ideale Proportionierung
seiner "britischen Villa" beschrieb, diskutieren
wollte.

Natürlich ist Hogarths "beauty line"
genauso wenig - oder noch weniger - ein
unverbrüchliches Gesetz oder gar eine universale
mathematische Regel, mit der man auf verlässliche

Art ästhetische Wirkungen erzielen kann.

So wird man denn von Hogarth weiter
zurückverwiesen: auf Michelangelo, der ja anderweitig

als Inbegriff von Regelverstoss und
Gesetzesverletzung gilt. Giovanni Paolo Lomazzo
ist es, der in seinem Trattato Dell'Arte De La

Pittura, Scoltura, Et Architettura (1584/85) mit
Vorliebe vom "divino Michelangelo" spricht.
Er tut dies schon zu Beginn, im ersten der
Definition der Malerei gewidmeten Kapitel seines

umfassenden Werkes. Dort ist die Rede von
einer Anweisung, die Michelangelo einem seiner
Schüler gibt und die eben auch jene
Schlangenlinie oder '[figura] serpentinata' enthält. Im

ganzen Wortlaut liest sich die Empfehlung so:

"che dovesse sempre fare la figura piramidale,
serpentinata, & moltiplicata per uno doi e trè".
Aus dem Zusammenhang ergibt sich, dass nur
auf diese Weise die menschliche Figur und diese

nämlich in - physischer wie seelischer -
Bewegung dargestellt werden könne. Lomazzo
kommentiert: "Et in questo precetto parmi
che consista tutto il secreto de la pittura".

In der erstaunlich frühen englischen
Ubersetzung von Lomazzos Traktat durch Richard

Haydocke (1598) liest sich das so: "In which

precept (in mine opinion) the whole mysterie
of the arte consisteth". Man kann unterschiedlicher

Ansicht sein, ob "secreto" korrekt mit
"mystery" übersetzt sei, oder aber, ob daraus

nicht eben noch zusätzlich ein Geheimnis
gemacht würde, ob die - doch durchaus konkret
beschriebene, aber eben vielen Künstlern
verborgene - Kompositionsregel nunmehr vager,
am Ende gar 'bloss ästhetisch allgemein' auf-

gefasst würde. Hogarth, dem Letzteres
zweifelsohne zum zentralen Anliegen wird, zitiert
jedenfalls die Haydockesche Übersetzung und
belässt das "mysterie". Und wenn dann

Hogarths Text und mit ihm das Zitat nach

Lomazzo ins Italienische übersetzt respektive
zurückübersetzt wird, dann wird - wen wundert

es - natürlich nicht am Original überprüft.
Stattdessen zitiert die "dall'Originale Inglese"
übersetzte, in Livorno 1761 publizierte und
dasselbst - dem berühmten Anlegeplatz der

englischen Grand-Touristen namens "Leghorn"
- einer "dama Inglese" gewidmete "Analisi délia

Bellezza" Lomazzo so: "nel qual precetto
(secondo me) tutto il misterio dell'arte
consiste".

Da öffnet sich ein Kapitel Buchgeschichte
und gibt einen Einblick in die Notwendigkeit
textkritischer Überlegungen! Aus Lomazzos
"secreto" ist also nicht nur ein "mistero",
sondern gar ein "misterio" geworden. War es

zuerst ein "secreto de la pittura", was gerade
nahe genug an die konkrete künstlerische

Tätigkeit herangerückt war, ist es jetzt ganz
universal ein "misterio dell'arte". Nur der Hinweis

auf die englische Übersetzung

Haydocks bleibt konstant in den Hogarthschen
Editionen. Ansonsten stellen sich Fragen nach

dem - kaum grundsätzlich bedachten - Bedeu-



Buch und Bild im Internet

tungswandel. Folgt man dem Vocabolario degli
Accademici della Crusca gemäss der in Neapel
publizierten Ausgabe von 1747, so erscheint

"misterio" eben mehr als ein blosses "segreto"
in der Bedeutung eines - durchaus religiös
gedachten - "segreto sacro". Umgekehrt ist ein

"segreto" zwar eine verborgene, aber eben

auch eine enthüllbare, keineswegs mysteriöse
Angelegenheit, die einmal hervorgeholt als

"ricetta" verwendbar ist.

1753 gelangte der junge Schriftsteller
Christlob Mylius nach England, übersetzte den

Text Hogarths und starb daselbst im folgenden
Jahr. Das Buch erschien erstmals 1754 gleichzeitig

bei Andreas Linde in London und J.W.
Schmidt in Hannover. Der mit Mylius
verschwägerte Lessing liess dann noch im
gleichen Jahr bei Christian Friedrich Voss in Berlin

und Potsdam einen "verbesserten und
vermehrten Abdruck" folgen. Wie liest sich wohl
hier, in der deutschen Ubersetzung, das Urteil
Lomazzos? Man wird kaum überrascht sein.

Mylius, von Lessing gefolgt, schreibt: "In dieser

Regel besteht (nach meiner Meinung) das

ganze Geheimnis der Kunst".
Wie wird man hier urteilen wollen? Ist

"precetto" schon eine Regel? Oder ist nicht
vielmehr auch hier die Differenz zwischen

einer (blossen) 'Vorschrift' und einer
(grundsätzlicheren) 'Norm' oder gar einer 'Ordnung'

- so die Synonyme gemäss der zitierten Ausgabe

des Dizionario della Crusca - zu beachten?

Jener führt die "regola", (was für eine verwirrende

Koinzidenz!) mit Galen und dessen

'Regel' zur Auffindung der 'dritten proportionalen

Zahl', mithin der Regel vom 'goldenen
Schnitt', ein.

Die deutsche Übersetzung wählt also "Regel"

und nicht "Vorschrift". Da scheinen sich

alle 'kulturnationalen' Vorurteile zu bestätigen.

Dem deutschen Künstler nicht nur eine

(bestimmte) Vorschrift, sondern - allgemeiner

- die "Regel"! Ginge es nur um den gehobenen
Regelbedarf, würde man eher an französische

Kunsttheorie denken. Allein, die deutsche

Übersetzung bemüht sich nicht nur um
Präzisierung des blossen "precetto" als Regel, sie

setzt dem am anderen Ende des Lomazzo-Zi-
tats eine weitere Verallgemeinerung hinzu: weder

"secreto de la pittura" noch "mysterie",

sondern deutlicher - ganz deutsch-geistig -
"das ganze Geheimnis der Kunst".

Das mag alles ein bisschen übertrieben
herausgestellt, überinterpretiert erscheinen! Doch

regt der unmittelbare Textvergleich zu solchen

subtilen Beobachtungen durchaus an. Und
dahinter versteckt sich, was sich wie ein roter
Faden durch die ganze Kunsttheorie zieht:
Variationen zum schwierigen Umgang mit Regeln,

zu deren gesuchter und gleichermassen ge-
fürchteter voreiliger Festlegung. Flucht aus

der Bindung zugunsten grösserer künstlerischer

Freiheit! "Variety" steht unter der

'gläsernen' Pyramide auf dem Titelblatt von
Hogarths "Analysis of Beauty", in der s-förmig
ein Schlänglein sich nach oben räkelt. Frei
oder gefangen? Man weiss es nicht.

W.Oe.

ZUKUNFTSPHILOLOGIE! I eine erwid-

rung I auf I Friedrich Nietzsches I "geburt der

tragödie" I von I Ulrich von Wilamowitz-
Möllendorff I Dr. phil. I Berlin, 1872.
Gebrüder Borntraeger. I Ed. Eggers.

AFTERPHILOLOGIE. I Zur Beleuchtung I

des I von dem Dr. phil. Ulrich von Wilamo-
witz-Möllendorf I herausgegebenen Pamphlets:

"Zukunftsphilologie!" I Sendschreibeneines

Philologen I an I RICHARD WAGNER. I

Leipzig, I verlag von e. w. fritzsch. I 1872.

ZUKUNFTSPHILOLOGIE! I Zweites Stück.
I eine erwidrung I auf I die rettungsversuche
I für I Fr. Nietzsches "geburt der tragödie" I

von I Ulrich von Wilamowitz Möllendorff I

Dr. phil. I [...]! Berlin, 1873. I Gebrüder

Borntraeger. I Ed. Eggers.

2000 ist also auch ein Nietzsche-Jahr,
allerdings ohne dass es wirklich zu grösseren geistigen

Eruptionen gekommen wäre. Offensichtlich

sind diese doch weniger in der (ach so

umfassenden wie bedeutsamen) Rezeptionsgeschichte,

als vielmehr (unverkennbar akzent-
und konturenreich) in Nietzsches eigenem
Schrifttum und Leben aufzufinden. Nietzsches
Geburt der Tragödie setzt ja schon im ersten Satz



io8 Buch und Bild im Internet

ZUKUNFTSPHILOLOGIE!

eine erwidrung

Friedrich. Nietzsches

„geburt der tragödie"

Ulrich von Wilamowitz-Möllendorff
; '

Berlin, 1872-

(rcbrütler Borntraegur.
SA Bs«',.

-jenes auch "Versuch einer Selbstkritik" über-
schriebenen ersten Kapitels - mit der damals

wohl grössten Eruption, dem deutsch-französischen

Krieg von 1870/71 an. Von diesem

Ereignis spannt er den Bogen zu seinen Gedanken

über die Griechen, denen er die "Vaterschaft"

"irgendwo in einem Winkel der Alpen,
sehr vergrübelt und verräthselt, folglich sehr

bekümmert und unbekümmert zugleich"
zuteilwerden lässt, um dann wiederum im nächsten

Satz - diesmal befindet er "sich selbst unter

den Mauern von Metz" - die Fragen zu

erinnern, die er insbesondere auf die "vorgebliche

'Heiterkeit' der Griechen" bezieht. Und
dann will er zu guter Letzt mit dem Versailler
Frieden auch seinen eigenen Frieden - in dieser

Sache - gefunden haben.

Soviel Qualen finden sich allein auf der

ersten Seite jenes Textes ausgelegt, noch bevor er
den Stier, heisst "ein neues Problem", an den

Hörnern packt und feststellt: "dass es das

Problem der Wissenschaft selbst war -
Wissenschaft zum ersten Male als

problematisch, als fragwürdig gefasst."
(Genaugenommen sagt Nietzsche 'heute würde ich

sagen', was wohl nur gerade in diesem, seinem

Fall - das Buch ging noch Ende 1871 erstmals

in Druck - als wirklich erheblich erscheinen

mag).
Ein neues Problem! Das klingt für den

modernen, neu orientierten Menschen durchaus

attraktiv. Aber wird denn jemand jenes "Wis¬

senschaft zum ersten Male als problematisch"

wirklich zum Nennwert nehmen?
Aufrüttelnd mag das schon sein. Und so beginnen
die Konflikte lange bevor es zur Sache geht?

Da hat nun Ulrich von Wilamowitz-Möl-
lendorf wohl nicht den Ton, aber doch den

Nerv getroffen, wenn er seiner "erwidrung"
gegen Nietzsches "Geburt der Tragödie" den

Titel "Zukunftsphilologie" gab. Dieses frühe

Anti-Nietzsche-Pamphlet beginnt bekanntlich
nicht mit Argumenten, sondern mit ausführlichen

Zitaten wie jenem ersten: "Wie verändert

sich plötzlich die wildniss unsrer ermüdeten

cultur, wenn sie der dionysische zauber
berührt!" Wilamowitz kommentiert dann eine

Seite später, dies sei als Probe und "zum vor-
schmack Von ton und tendenz des buches"
gedacht und: "beides dürfte sich wohl selbst richten".

Als "neuer Lykurgos" tritt Wilamowitz

gegen den "dionysischen propheten" an. Dieser

trete "ja nicht als wissenschaftlicher
forscher" auf. Nun wird also um vorher, nachher,

um Zeit gestritten und vorgerechnet. Sie, die

Kritisierten, würden sich herausreden: "Sie
hätten sich bloss um ein paar hundert jähre
verrechnet, und zahlen seien etwas gemein
mathematisches", wobei dann Wilamowitz wiederum

in Erinnerung ruft, was Plato "trotz
Schopenhauer" über die Pforte seiner Akademie

- der in Geometrie Unkundige sei

unerwünscht - geschrieben hätte.

Das war es wohl kaum, was mit der Proble-

matisierung der Wissenschaft gemeint war.
Aber nun geht der einmal eröffnete Streit auf
der Zeitachse des vorher und nachher vorerst
weiter. Zwischen die beiden Hefte der

"Zukunftsphilologie" schiebt sich 1872 die

"Afterphilologie" des Nietzsche-Freundes Erwin
Rohde, der nun seinerseits nicht zurückhält
und Wilamowitz als "der Pasquillant" oder
einfach "der Dr.phil." tituliert, um ihm am Ende

"einen freudigen Scheidegruss" zukommen zu
lassen. Rohde geht es noch um ganz andere

zeitbezogene Überlegungen. Und da steht
zuvorderst die Ablehnung jenes "dem
gesinnungstüchtigen Hochgefühl des fortschrittlichen

Biedermannes der 'Jetztzeit'" verpflichteten

Kontrahenten, der wie seinesgleichen
"die schale Leere ihres eigenen Innern" auf die

Griechen zurückprojizierte. Das ergibt das



Buch und Bild im Internet

Bild von "harmlosen und ahnungslosen
Heiterkeitsgriechen" - im Gegensatz etwa zu den

"schwermüthigen Etruskern". Das wiederum
erscheint hinterher viel 'moderner' als jenes

düstere, von Nietzsche gewobene 'problematische'

Bild. Die Architekten der Congrès
internationaux de l'Architecture Moderne

(C.I.A.M.) fuhren 1933 auf der 'Patris' zu den

Inseln des sonnigen Griechenlands mit ihren

weissgetünchten lieblichen Häusern - und
nicht nach Mani mit den steinernen Wohntürmen

und ihren Drohgebärden! Wie soll man
sich gegen diese Verharmlosung schützen?

Rohde erinnert pathetisch an jene Zeit, als

scheinbar weniger das klassische Griechenland
oder etwa die klassische Kunst das wirklich
Erhebende darstellte, jedoch die Philologie -
ihrer "höchsten Bestimmung" nahe - "den
Namen der 'classischen'" trug. Dies bezeichnet
den Eintritt "in die reinen Kreise allgemeinerer

Betrachtung", als deren Gegenteil die "an-
massend lauten 'Tagesinteressen'" ausgemacht
werden. Daraus wird der (moderhe) Gegensatz

von "Civilisation" und "Cultur" konstruiert.
Von beiden Gegensätzen und Konflikten -

jenem auf der Achse der Zeit liegenden, die

Zeitlosigkeit der Moderne gegen die

Geschichte setzenden und jenem anderen, den

Begriff der Kultur in die Krise stürzenden - hat
sich die Welt bis heute nicht erholt. Die
'Wissenschaft', sie weiss sowieso nie so recht, ob sie

dem "wonnig lockenden rufe des dionysischen

vogels" folgen oder den "ritt ins staubige
trockne land der philologischen erudition" tun
soll. Damit, mit dieser kaum befriedigenden
Alternative, beginnt 1873 der zweite Teil der

"Zukunftsphilologie" von Wilamowitz gegen
die "rettungsversuche" Rohdes. Und
Nietzsche selbst? Auch "Schopenhauer als

Erzieher", das 1874 erschienene dritte Stück
der "Unzeitgemässen Betrachtungen", beginnt
in Unruhe mit Reisen, um auf solcher Erfahrung

aufbauend wesentlichere Einsichten über
den Menschen zu gewinnen. Und so zeigt sich

auch hier das Hin und Her in der zeitlichen

Festlegung des Standpunktes - in neuer
Brechung: "Aber auch wenn uns die Zukunft
nichts hoffen liesse - unser wunderliches
Dasein gerade in diesem Jetzt ermuthigt uns am

stärksten, nach eignem Maass und Gesetz zu

leben". Das "spannenlange Heute" - und
natürlich nicht die biedermännische,
unverbindliche 'Jetztzeit'! - erweist sich als einziger
verbindlicher Bemessensraum. Wer diese

Chance nicht ergreift, muss sich mit der

Vorstellung abfinden, die Nietzsche unmittelbar
zuvor aufscheinen lässt: "Wie gross muss der

Widerwille späterer Geschlechter sein, sich

mit der Hinterlassenschaft jener Periode zu
befassen, in welcher nicht die lebendigen
Menschen, sondern öffentlich meinende
Scheinmenschen regierten; weshalb vielleicht
unser Zeitalter für irgend eine ferne Nachwelt
der dunkelste und unbekannteste weil
unmenschlichste Abschnitt der Geschichte sein

mag".
Bleibt nur der Schluss, dass "Wissenschaft

zum ersten Male als problematisch" weder mit
"Zukunfts-" noch mit "After-", weder mit
Modernität noch mit vorgeschütztem Sachverstand

und Wissenshuberei, und natürlich auch

nicht mit den verlegenen Ausflüchten von
'Nachhaltigkeit' zu tun hat, dafür umsomehr

mit dem Lebendigen des "spannenlangen
Heute": dies dafür umfassend und radikal.

Dort liegt die Kraft und der Motor, "auch

wenn uns die Zukunft nichts hoffen liesse".

W.Oe.


	Buch und Bild im Internet

