Zeitschrift: Scholion : Bulletin
Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin
Band: 0 (2001)

Rubrik: Buch und Bild im Internet

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BucuH unD BiLp 1M INTERNET

I0I

SUurRrEN MIT (FOETHE.

Der “Mythos Internet” sei untergegangen.
Diese Beurteilung trifft in erster Linie den, der
von der reichlich naiven — aber deswegen nicht
weniger populidren — Ansicht ausgeht, die alte
Welt werde durch eine neue, vollig andersarti-
ge kurzerhand ersetzt. Doch, wieder einmal
entpuppen sich die Neutoner als einseitig und
tendenzits, oder gar: kurzsichtig und verblen-
det. Wer auch nur fliichtig in die Geschichte
hineinschaut weiss, dass Neues, Andersartiges
sich nie auf eine Sache, sondern meist wenig-
stens teilweise daneben setzt. Die Uberlappung
benétigen wir schon deswegen, weil sonst eine
Vermittlung kaum denkbar ist. Wir sind, auch
wenn wir nicht durch und durch konservativ
sind, weiterhin auf einige uns selbstverstind-
lich gewordene Formen und Konventionen
beispielsweise der Vermittlung angewiesen.
Vorerst sind unsere Kultursprachen noch ‘uni-
versaler’ als der Pokemondialekt. Das Lesen —
auch am Bildschirm — besorgen wir mit unse-
rem Sehsinn und nicht per elektronischem An-
schluss. Kurzum vieles bleibt beim alten. Das
ist denn auch weniger aufwendig, 6konomisch.
Wir haben bloss unseren Instrumentenpark er-
weitert, um neue Moglichkeiten erginzt. Ob
das nun den Namen ‘Revolution’ verdient, ist
weniger bedeutsam als die Frage, wie wir diese
Moglichkeiten optimal einsetzen. Wer hat den
wirklich ernsthaft behauptet, es gibe bald kei-
ne Biicher und keine Bibliotheken mehr? Netz-
werke gab es lange bevor wir mit Computern —
neu — vernetzt wurden. Natiirlich wollen auch
wir ‘neue’ Vernetzungen nutzen. Aber ‘surfen’
—von “surface”, Oberfliche — allein, wird uns,
die wir mit unseren alten und neuen Fragen ins
Innere der Dinge eindringen wollen, nicht be-
friedigen. “Die menschliche Gestalt kann nicht

bloss durch das Beschauen ihrer Oberfliche
begriffen werden, man muss ihr Inneres ent-
bléssen, ihre Theile sondern, die Verbindun-
gen derselben bemerken, die Verschiedenhei-
ten kennen, sich von Wirkung und Gegenwir-
kung unterrichten, das Verborgne, Ruhende,
das Fundament der Erscheinung sich einpri-
gen, wenn man dasjenige wirklich schauen und
nachahmen will, was sich, als ein schénes
ungetrenntes Ganze, in lebendigen Wellen, vor
unserm Auge bewegt”.

So sieht es Goethe bezogen auf die kiinstle-
rische Absicht, den Menschen als Gegenstand
bildender Kunst zu erfassen. Und er schreibt
dies in der Einleitung zum “Ersten Bandes er-
stes Stick” der Propylien (1798). “Der Blick
auf die Oberfliche eines lebendigen Wesens
verwirrt den Beobachter”, fihrt er fort. Aber so
wie eben auch Teile eines Ganzen betrachtet
werden kénnten, so wire auch ein Uberblick,
ja auch ein Seitenblick “iber und auf ver-
wandte Gegenstinde” hochst niitzlich, “vor-
ausgesetzt, dass der Kiinstler fihig ist, sich zu
Ideen zu erheben, und die nahe Verwandtschaft
entfernt scheinender Dinge zu erfassen”. Sur-
fen ist durchaus niitzlich, wenn man dies nicht
planlos, sondern auf der Suche nach (sinnvoll)
Zusammenhingendem, stets im Blick auf das
Ganze tut. Goethe weiss, “die vergleichende
Anatomie hat einen Begriff iiber organische
Naturen vorbereitet”. Assoziieren, vergleichen
gehort wohl zu den besten Anregern, “fiihrt
uns von Gestalt zu Gestalten” (wiederum
Goethe!). Und im Blick auf das, was als Ziel-
setzung iiber dem blossen Instrument von
Internet und Surfen steht, meint Goethe:
“indem wir nah oder fern verwandte Naturen
betrachten, erheben wir uns iiber sie alle, um



102

Buce unp BiLp 1M INTERNET

ihre Eigenschaften in einem idealen Bilde zu
erblicken”. Grenzen unserere Beobachtung
und Wahrnehmung sind — ausserhalb der M6g-
lichkeiten unserer Sinne, der Grésse unseres
Bildschirm und der (leider, ach!, immer noch
endlichen) Speicherkapazititen — grundsitz-
lich keine gesetzt. Sie sind zufillig. Nicht so,
was wir verantwortungsvoll, bewusst anstreben
und tun. Internet ein Mittel! Ein probates? Das
wird sich von Fall zu Fall weisen miissen, wie
eh und jeh, wenn zum Erreichen eines Zieles
die Mittel angemessen eingesetzt werden
sollen.

Dabei soll auch noch konzidiert werden,
dass ein Vergleich, der nur das Bekannte zu-
ldsst, somit alles nur am Bestehenden misst,
genauso einseitig ist. Man muss sich auf etwas
einlassen wollen. Und dabei weiss man, dass
sich Dinge verindern konnen, bei denen man
dies keineswegs angenommen oder erwartet
hitte. In der bereits zitierten Einleitung zu den
Propylden hat Goethe auch einige ‘medialen’
Uberlegungen im engeren Sinne angestellt. Ex
wollte ja auch in Kontakt mit anderen treten.
“Die Harmonie, in der wir mit mehreren ste-
hen”, also ein funktionierendes Netzwerk, war
als Ziel gegeben. Und dem lag gemiss Goethe
die Erfahrung zugrunde, “dass wir nicht allein,
sondern gemeinschaftlich denken und wirken”.
Er hatte auch daran gedacht, dies kénnte so
nicht sein, und deshalb — wiederum ganz medi-
al — vorgesehen, man kénne sich “in mehreren
wieder finden”. Man wiirde sich “auf den viel-
fachsten Wegen wieder begegnen”, surfend,
wobei dann “selbst eine Richtung, die sie von
einander zu entfernen schien, sie doch bald
wieder glicklich zusammen fihren wird”.
“Briefwechsel”, “kurze Aufsitze, in die man
von Zeit zu Zeit seine Gedanken, seine Ueber-
zeugungen und Wiinsche niederlegt, um sich
nach einiger Zeit wieder mit sich selbst zu
unterhalten, sind auch ein schénes Hiilfsmittel

eigner und fremder Bildung, deren keines ver-
siumt werden darf, wenn man die Kiirze der
dem Leben zugemessnen Zeit und die vielen
Hindernisse bedenkt, die einer jeden Ausfiih-
rung im Wege stehen”. Surfen auf dem Inter-
net mit Goethe, die begrenzte Zeit und die
Hindernisse bedenkend! So wird man wohl
unvoreingenommen, die Vorteile nutzend und
gleichwohl nicht blind die neuen Hilfsmittel
einsetzen wollen und kénnen. Wir sind auf
dem Internet: www.bibliothek-oechslin.ch.
Besuchen Sie uns!

Werner Qechslin

P1LoTPROJEXT BILDDATENBANK

In Zusammenarbeit mit der Stiftung Biblio-
thek Werner Oechslin plant die Bibliothek der
ETH Zirich ein Pilotprojekt fiir eine digitale
Bilddatenbank. Ziel des Pilotprojektes ist der
Aufbau eines Bildinformationssystems fiir den
Einsatz in Lehre und Forschung innerhalb des
ETH-Bereiches sowie fiir den weltweiten Zu-
griff via Internet. Im Rahmen der Zusammen-
arbeit mit der Stiftung Bibliothek Werner
Oechslin werden gegenwirtig die Grundlagen
fiir die'wissenschaftlich korrekte Inventarisie-
rung von historischem Bildmaterial wie etwa
Buchillustrationen und Stichwerke festgelegt.
Derzeit werden versuchsweise die Illustratio-
nen aus einer ersten Serie von 3 Biichern digi-
talisiert: aus der Vitruv-Ausgabe von Daniele
Barbaro (Venedig 1556), aus Turris Babel von
Athanasius Kircher (Amsterdam 1679) und aus
der Déscription d’Egypte (Paris 1809). Die Digi-
talisierung erfolgt durch das in Einsiedeln
ansissige Photostudio Robert Rosenberg.

Thomas Héinsli



BucH unp BiLp 1M INTERNET

103

BucH DES MoONATS

Huy! und Pfuy! | Der Welt. | Huy / Oder An-
frischung | Zu | allen schonen Tugenden: |
Pfuy Oder Abschreckung | Von | allen schind-
lichen Lastern: | Durch underschiedliche sitt-
liche Concept, | Historien / und Fabeln vor-
gestellt. | [...] | Durch | R. P. Abraham a S.
Clara, | Augustiner Barfiisser Ordens / Pro-
vinciz | Definitorem, und Kaiserl. Prediger
[...] I Mit Romischer Kayserlicher Maiestit al-
lergnidigsten Freyheit | Mit Kupfern geziert
und verlegt | Durch | Christoph Weigel / Kup-
ferstechern und Kunsthéndlern | in Nirnberg.
| Wiirzburg / | Gedruckt bey Martin Frantz
Hertzen. | 1707.

In den Repertorien zur Emblem-Literatur, ei-
ner Gattung systematisch angelegter ‘Sinn-Bil-
der’, findet man Abraham 4 Santa Claras Huy!
und Pfuy! meist nicht. Der umfassende, ba-
rockweite und natiirlich heilsgeschichtlich un-
terlegte Zugriff des Wiener Predigers sprengt
den Rahmen spiterer enger Kategorisierung.
Dabei folgt Abraham 2 Santa Clara dem pro-
baten Mittel der verkiirzten Darstellung in Bild
und Motto, Sinngedicht, Erlduterung und “Fa-
bel”, um allgemeinste Begriffe auf ihren Sinn
zu hinterfragen. Alles gehort zu dieser umfas-

senden Welt: von den Jahres- und Tageszeiten
zu “Nebel” und “Schatten”, von “Rosenduft”
zu “Pest”, von den Tieren zum Menschen in all
seinen Lebensaltern und Verstrickungen. Mo-
ralisierend ist die Darstellung des barocken
Predigers: “Durch Belehrung wird Ehr und
Pracht/ die doch nichts sind / gemacht”, so der
Sinnspruch zum Nebel! Aber doch immer be-
zogen auf die — nicht verschwiegenen — “Mun-
di negocia”, die “Welt-Handthierung”, aller-
dings mit dem Zusatz: “Elend ist / wer sich
bemiiht / wenn sein Lohn nicht oben bliht”.
Die Welt ist nach Abraham 2 Santa Clara trotz
gottlicher Wahrheit dennoch sehr
menschliche: “Die Materi ist nicht von hohem

eine

/ sondern von solchem Dingen / welche da tig-
lich dem menschen vor augen kommen”. Mar-
tin Heidegger hat 1964 anlisslich des Messkir-
cher Schultreffens zu seinen Mitschiilern und
Landsleuten iiber Abraham 4 Santa Clara, der
einst Schiiler der dortigen Lateinschule gewe-
sen war gesprochen und mit dessen Feststel-
lung begonnen: “nicht alles hat Stroh im Kopf,
was unter einem Strohdach geboren ist”. Am
23. Juni 2000 ist in Einsiedeln das Calderén-
sche Welttheater in der Neubearbeitung des
Heidegger-Lesers Thomas Hiirlimann urauf-
gefithrt worden. Entstanden ist ein auf unsere
heutige Welt bezogenes, lebendiges “Huy! und
Pfuy!”. Deshalb und weil im Juli im Rahmen
des ersten Barocksommerkurses der Stiftung
Bibliothek Werner Oechslin die Frage nach
Universalismus-Vorstellungen gestellt wurde,
ist dieses Werk von Abraham 2 Santa Clara,
das die umfassendsten Begriffe mit den klein-
sten menschlichen Regungen zusammen-
bringt, unser erstes Buch des Monats.

W Oe.

THE | POETRY OF ARCHITECTURE: | OR, | THE
ARCHITECTURE OF THE NATIONS OF EUROPE |
CONSIDERED IN ITS ASSOCIATION WITH NATURAL
SCENERY | AND NATIONAL CHARACTER. | BY |
JOHN RUSKIN. | WITH ILLUSTRATIONS BY THE
AUTHOR. | GEORGE ALLEN, | SUNNYSIDE, ORPING-
TON, | AND | 8, BELL YARD, TEMPLE BAR, LON-
poN. | 1893.



104

BucH unDp BILD IM INTERNET

BRITISH VILLA.—PRINCIPLES OF COMPOSITION. 335
however much we may slope the roof, it will not slip off
from the material, which, here, is the only proper onc; and
the roof of the coltage s always very flat, which it would
not be if theré were any inconvenience attending such a
form. Bus, for the sake of the second contrast, we are to
have gracefulness and ease, as well as horizontality. Then
we must break the line of the roof into different clevations,
yet not making the difference great, or we shall have visible
verticals. And this must ot be done at random.

244. Take o llat line of beauty, @ , fig. 14, for the length

of the edifice, Strike @ & horizontally from 4, ¢ @ from d}
let fall the verticals, make ¢ # equal m: #, the maximum;
and draw /£, - The curve should be so far continved as that
hfshall be to cd ascd to ¢ b Then we are sure of a
beautifully proportioned form. - Much variety may be intro-
duced by using different curves; joining parabolas with
eycloids, &c. ; but the use of curves is always the best mode
of obtaining good forms.®

Further ease may be obtained by added combinations.

(4 Aodern Paiuters, vol. V. chap. xvil, § 49, and Blements of
Draming, Letter 111}

Im August veranstaltete die Stiftung Bibliothek
Werner Oechslin ein Kolloquium zu John
Ruskin. Deshalb und natiirlich zu seinem 1o0.
Todestag soll auch in dieser Rubrik seiner ge-
dacht werden.

Ruskins Ruhm und Bedeutung fillt wie
kaum anderswo mit seinen umfassenden und
dusserst  fruchtbaren  schriftstellerischen,
kunsttheoretischen und - man muss wohl
beifiigen — literarischen Titigkeiten zusam-
men. Sie beginnen anonym, genauer unter dem
Pseudonym Kata Phusin in einer Folge von
Aufsitzen fiir J. C. Loudons The Architectural
Magazine and fournal of Improvement in Archi-
tecture, Building and Furnishing and in the va-
rious arts and trades connected therewith. Diese
1837 und 1838 erschienenen Schriften, die ihn
vom “cottage” in den Schweizer Alpen oder im
Westmoreland zur “villa” und in der Folge zu
den Prinzipien einer “british villa” fiihrten,
wurden erst 1873 von einem amerikanischen
Verleger zusammengefasst und in Buchform
neu herausgegeben. Erst viel spiter folgte dann
1893 durch Ruskins Verleger George Allen ei-
ne autorisierte Ausgabe. In seinem Vorwort
entschuldigt dieser das spite Erscheinen mit
Ruskins eigenem Missfallen tiber die Qualitit
der Abbildungen in der Erstpublikation. Es ist
der deutlichste Hinweis auf die Bedeutung der
sich entwickelnden Buchpublikation und ins-
besondere des schnellen Wandels der Repro-
duktionstechnik, dass George Allen jetzt aus-

fithrlich auf die jingsten Errungenschaften
(“in the best possible style of photogravure by
Messrs. Walker & Boufall, and the Scuan Elec-
tric Engraving Company”) eingeht. Ruskin
selbst erkennt im Riickblick (in seiner autobio-
graphischen Schrift Praeterita von 1886) insbe-
sondere sein eigenes sprachliches Talent. Und
damit bezeichnet er ein wesentliches Element
seiner Kunsttheorie, nimlich sein ausgeprigtes
Sprachtalent und seine Offenheit gegentiber
neuen Begriffsbildungen.

Trotzdem beginnt Ruskins Text (noch) mit
dem Begriff einer “Science of Architecture”,
die dann allerdings noch im gleichen Satz -
wie in der spiteren beriihmten Definition Le
Corbusiers der Architektur als eine “pure créa-
tion de l'esprit” — prizisiert wird als: “which
have reference only to the creations of hu-
man minds”. Damit wird gleich gesagt, dass
Architektur natiirlich nicht nur auf Zirkel und
Lineal, auf Regelwerk und guten Proportio-
nierungen beruht. Ruskin hat in der Tat ein
Leben lang all das ins Spiel gebracht, was {iber
diese Grundlage hinausreicht.

Ist das der Grund, weshalb er bei der Dis-
kussion jener schonsten Linie, welche die Ein-
bettung der “british villa” in die Landschaft er-
klirt, auf die Benennung der Regel verzichtet?
Jedenfalls fillt es auf, dass diese “leading lines
of villa-composition” ausfithrlich und mathe-
matisch konkret dargelegt werden, jedoch der
Hinweis, es handle sich um die iibliche Aller-
weltsregel des ‘goldenen Schnitts’, fehlt.
“Much variety may be introduced by using dif-
ferent curves; joining parabular with cycloids,
&c.” Es ist klar: Ruskin vermeidet den Ein-
druck, es gibe feste Regeln. Selbst dort wo de-
ren Nutzen betont wird, ist und bleibt die “va-
riety” wie in Hogarths “beauty-line” also das
iibergeordnete dsthetische Prinzip. Die Konse-
quenz: nicht Lineal und rechter Winkel, son-
dern “the use of curves is always the best
mode of obtaining good forms”.

Das ist es was Ruskin interessiert und was er
spiter weiterverfolgen wird, wie etwa in der
Ausgabe des Poetry of Architecture von 1893.
Natiirlich ist Ruskin ein Poet - und kein
schulmeisterlicher Theoretiker — der Architek-
tur.

W.0e.



BucH unD BiLD 1M INTERNET

105

ESSAY | D'UN | DICTIONNAIRE | CON-
TENANT LA CONNOISSANCE | DU
MONDE, | DES | SCIENCES UNIVER-
SELLES, | ET PARTICULIEREMENT |
CELLES DES MEDAILLES, DES PAS-
SIONS, | DES MOEURS, DES VERTUS ET
DES VICES, &c. | Representé par des Figures
Hyerogliphiques, expliquées en | PROSE &
EN VERS. | A AMSTERDAM, | Chez
DANIEL DE LA FEUILLE, prés de la Bourse,
| 1700.

Jenes umfassende Universum kennt ver-
schiedenste Formen ein Ganzes darzustellen
und auf den Begriff zu bringen. Komplexe
Sachverhalte abzukiirzen und zusammen-
zufassen, gehért in die verbiirgte Kompetenz
der Embleme oder der “Sinnbilder”. Nichts
gibt es, was sich dieser Darstellungsméglich-
keit entziehen kdnnte. Dabei handelt es sich
keineswegs um eine abstrakt-intellektualistis-
che Reduktion von (sinnlicher) Wirklichkeit.
In den Bildern, denn so dussern sich Embleme,
ist durchaus sinnlicher Anreiz gegeben.

So stosst man in der Emblemliteratur auf
Titel wie den folgenden: Emblematische Gemii-
ths-Vergniigung bey betrachtung 715 der curieu-
sten und ergotzlichsten Simnbildern mit ibren
zustandigen Deutch-Lateinisch-Franzis- u. Itali-
anischen beyschriften. In dieser Fassung ist das
Werk 1697, 1699 und noch einige Male mehr
bei Lorentz Kroniger in Augsburg erschienen.

Er hatte es der vorausgegangenen franzosi-
schen Ausgabe nachgemacht, deren Titel mit-
gegeben ist: Devises et Emblemes curieux Ancien-
nes & Modernes. In barocker Zeit ist alles — zeit-
los — ‘alt und neu’ und selbstverstindlich so
gestaltet, dass es die Aufmerksamkeit, die Ku-
riositit herausfordert. Die 715 Bilder in
Kleinstformat sollen alles abbilden. Also zum
Beispiel Sinnbild Nr.3 auf Seite 23: “Ein paar
Tauben / ein Minnlein und Weiblein. CON-
JUNCTIO FIDA. La fidelité nous unit. La fi-
delta ci unisce. Getreue Verpaarung.” Wem das
zu harmonisch klingt, ein Sinnbild zuvor: “Ein
Turtel-Taube auf einem dirren Ast. IDEM
CANTUS GEMITUS. Mes chants & mes gé-
missements sont la méme chose. I miei gemiti
sono li medemi, che i miei canti. Mein Klagen
und Singen ist eines wie das andere”.

Andernorts erscheint diese doch allzu knap-
pe Sicht der Dinge ergidnzenswert. Daniel de la
Feuille, der 1691 erstmals diesen Emblemkata-
log in Amsterdam herausgab, lisst spiter eine
etwas fundiertere, mit ausfiihrlicheren Texten
erginzte Version nachfolgen. Doch mit dem
grosseren Apparat wichst auch gleich der An-
spruch. 1700 wird das, was immer noch tabel-
larisch in Emblemen zusammengefasst und ge-
rade etwas besser kommentiert wird, zum Essay
d'un Dictionnaire contenant la Connoissance du
Monde, des Sciences Universelles, et particuliere-
ment celle des Meduailles, des Passions, des Moeurs,
des Vertus et des Vices &r.

Das Biichlein verspricht die Kenntnis der
ganzen Welt, der universalen Wissenschaften,
und bezieht sich nebenher auch noch auf die
damals populidre Miinzwissenschaft, von der -
parallel oder gar im Einklang — mit den Em-
blemen alles, was sich da bewegt oder bewegt
hat, begleitet wird. “Vertus et vices”! Natiirlich
geht es stets auch um Ethik und Moral. Und so
betitelt eine englische Ausgabe einer ver-
gleichbaren Emblemsammlung (“Divine and
Moral”) das Ganze als “Hieroglyphicks of the
Life of Man”. Das ist denn auch von einem
modernen Standpunkt aus zu verstehen: so ver-
worren menschliches Geschick sein mag, wir
fassen es ins Bild - und in die verkiirzte Form
des Emblems! Life-science auf barock!

W.Oe.



106

BucH unD BIiLD 1M INTERNET

b e

Written ‘with 4 view of fixing the flufluating Ip #as of
B TASTE

L BY WILLIAM HOGARTH,:

S ry'd e, e of bis ertunt i
Gl iy @ wantem seveath, o fght of Erve,

T Tobireder it © Mitn,

eIt zsﬁ»«‘ ey
L0 N.-D O N: ;
Pringed by ¥ REEVES for the A UTHOR,
Ant 'Sl by bim ot his Houle ja Lcicesren-pipind,

MDCCLIIL

RN A ey e o

THE | ANALYSIS | OF | BEAUTY. | Written
with a view of fixing the fluctuating IDEAS of
| TASTE. | BY WILLIAM HOGARTH. | [...]
| LONDON: | Printed by J. REEVES for the
AUTHOR, | And Sold by him at his House in
LEICESTER-FIELDS. | MDCCLIII.

William Hogarths “Beauty Line” war so gut
wie ein Versprechen fiir unsere Rubrik ‘Das
Buch des Monats’. Man konnte sie nicht uner-
wihnt lassen, wenn man John Ruskins Wellen-
linie, mit der er die ideale Proportionierung
seiner “britischen Villa” beschrieb, diskutieren
wollte.

Natiirlich ist Hogarths “beauty line” ge-
nauso wenig — oder noch weniger — ein unver-
briichliches Gesetz oder gar eine universale
mathematische Regel, mit der man auf verliass-
liche Art dsthetische Wirkungen erzielen kann.
So wird man denn von Hogarth weiter zuriick-
verwiesen: auf Michelangelo, der ja anderwei-
tig als Inbegriff von Regelverstoss und Geset-
zesverletzung gilt. Giovanni Paolo Lomazzo
ist es, der in seinem Trattato Dell’Arte De La
Pittura, Scoltura, Et Architertura (1584/85) mit
Vorliebe vom “divino Michelangelo” spricht.
Er tut dies schon zu Beginn, im ersten der De-
finition der Malerei gewidmeten Kapitel seines
umfassenden Werkes. Dort ist die Rede von ei-
ner Anweisung, die Michelangelo einem seiner
Schiiler gibt und die eben auch jene Schlan-
genlinie oder ‘[figura] serpentinata’ enthilt. Im

ganzen Wortlaut liest sich die Empfehlung so:
“che dovesse sempre fare la figura piramidale,
serpentinata, & moltiplicata per uno doi e tré”.
Aus dem Zusammenhang ergibt sich, dass nur
auf diese Weise die menschliche Figur und die-
se namlich in — physischer wie seelischer — Be-
wegung dargestellt werden kénne. Lomazzo
kommentiert: “Et in questo precetto parmi
che consista tutto il secreto de la pittura”.

In der erstaunlich frithen englischen Uber-
setzung von Lomazzos Traktat durch Richard
Haydocke (1598) liest sich das so: “In which
precept (in mine opinion) the whole mysterie
of the arte consisteth”. Man kann unterschied-
licher Ansicht sein, ob “secreto” korrekt mit
“mystery” iibersetzt sei, oder aber, ob daraus
nicht eben noch zusitzlich ein Geheimnis ge-
macht wiirde, ob die — doch durchaus konkret
beschriebene, aber eben vielen Kiinstlern ver-
borgene — Kompositionsregel nunmehr vager,
am Ende gar ‘bloss #dsthetisch allgemein’ auf-
gefasst wiirde. Hogarth, dem Letzteres zwei-
felsohne zum zentralen Anliegen wird, zitiert
jedenfalls die Haydockesche Ubersetzung und
belisst das “mysterie”. . Und wenn dann
Hogarths Text und mit ihm das Zitat nach
Lomazzo ins Italienische tibersetzt respektive
zuriickiibersetzt wird, dann wird — wen wun-
dert es — natiirlich nicht am Original iberpriift.
Stattdessen zitiert die “dall’Originale Inglese”
tibersetzte, in Livorno 1761 publizierte und
dasselbst — dem berithmten Anlegeplatz der en-
glischen Grand-Touristen namens “Leghorn”
—einer “dama Inglese” gewidmete “Analisi del-
la Bellezza” Lomazzo so: “nel qual precetto
(secondo me) tutto il misterio dell’arte
consiste”.

Da 6ffnet sich ein Kapitel Buchgeschichte
und gibt einen Einblick in die Notwendigkeit
textkritischer Uberlegungen! Aus Lomazzos
“secreto” ist also nicht nur ein “mistero”, son-
dern gar ein “misterio” geworden. War es
zuerst ein “secreto de la pittura”, was gerade
nahe genug an die konkrete kiinstlerische Ti-
tigkeit herangertickt war, ist es jetzt ganz uni-
versal ein “misterio dell’arte”. Nur der Hin-
weis auf die englische (!) Ubersetzung
Haydocks bleibt konstant in den Hogarthschen
Editionen. Ansonsten stellen sich Fragen nach
dem - kaum grundsitzlich bedachten - Bedeu-



Bucua unD BiLp 1M INTERNET

107

tungswandel. Folgt man dem Vocabolario degli
Accademici della Crusca gemiss der in Neapel
publizierten Ausgabe von 1747, so erscheint
“misterio” eben mehr als ein blosses “segreto”
in der Bedeutung eines — durchaus religios ge-
dachten — “segreto sacro”. Umgekehrt ist ein
“segreto” zwar eine verborgene, aber eben
auch eine enthiillbare, keineswegs mysteriose
Angelegenheit, die einmal hervorgeholt als
“ricetta” verwendbar ist.

1753 gelangte der junge Schriftsteller
Christlob Mylius nach England, iibersetzte den
"Text Hogarths und starb daselbst im folgenden
Jahr. Das Buch erschien erstmals 1754 gleich-
zeitig bei Andreas Linde in London und J.W.
Schmidt in Hannover. Der mit Mylius ver-
schwigerte Lessing liess dann noch im glei-
chen Jahr bei Christian Friedrich Voss in Ber-
lin und Potsdam einen “verbesserten und ver-
mehrten Abdruck” folgen. Wie liest sich wohl
hier, in der deutschen Ubersetzung, das Urteil
Lomazzos? Man wird kaum {iiberrascht sein.
Mylius, von Lessing gefolgt, schreibt: “In die-
ser Regel besteht (nach meiner Meinung) das
ganze Geheimnis der Kunst”.

Wie wird man hier urteilen wollen? Ist
“precetto” schon eine Regel? Oder ist nicht
vielmehr auch hier die Differenz zwischen ei-
ner (blossen) ‘Vorschrift’ und einer (grund-
sitzlicheren) ‘Norm’ oder gar einer ‘Ordnung’
- so die Synonyme gemiss der zitierten Aus-
gabe des Dizionario della Crusca — zu beachten?
Jener fiihrt die “regola”, (was fiir eine verwir-
rende Koinzidenz!) mit Galen und dessen
‘Regel’” zur Auffindung der ‘dritten proportio-
nalen Zahl’, mithin der Regel vom ‘goldenen
Schnitt’, ein.

Die deutsche Ubersetzung wihlt also “Re-
gel” und nicht “Vorschrift”. Da scheinen sich
alle ‘kulturnationalen’ Vorurteile zu bestiti-
gen. Dem deutschen Kiinstler nicht nur eine
(bestimmte) Vorschrift, sondern — allgemeiner
—die “Regel”! Ginge es nur um den gehobenen
Regelbedarf, wiirde man eher an franzésische
Kunsttheorie denken. Allein, die deutsche
Ubersetzung bemiiht sich nicht nur um Prizi-
sierung des blossen “precetto” als Regel, sie
setzt dem am anderen Ende des Lomazzo-Zi-
tats eine weitere Verallgemeinerung hinzu: we-
der “secreto de la pittura” noch “mysterie”,

sondern deutlicher — ganz deutsch-geistig —
“das ganze Geheimnis der Kunst”.

Das mag alles ein bisschen iibertrieben her-
ausgestellt, iberinterpretiert erscheinen! Doch
regt der unmittelbare Textvergleich zu solchen
subtilen Beobachtungen durchaus an. Und da-
hinter versteckt sich, was sich wie ein roter Fa-
den durch die ganze Kunsttheorie zieht: Vari-
ationen zum schwierigen Umgang mit Regeln,
zu deren gesuchter und gleichermassen ge-
fiirchteter voreiliger Festlegung. Flucht aus
der Bindung zugunsten grosserer kiinstle-
rischer Freiheit! “Variety” steht unter der
‘glisernen’ Pyramide auf dem Titelblatt von
Hogarths “Analysis of Beauty”, in der s-férmig
ein Schlinglein sich nach oben rikelt. Frei
oder gefangen? Man weiss es nicht.

\

W.0e.
ZUKUNFTSPHILOLOGIE! | eine erwid-
rung | auf | Friedrich Nietzsches | “geburt der

tragodie” | von | Ulrich von Wilamowitz-
Mollendorff | Dr. phil. | Berlin, 1872. | Ge-
briider Borntraeger. | Ed. Eggers.

AFTERPHILOLOGIE.| Zur Beleuchtung |
des | von dem Dr. phil. Ulrich von Wilamo-
witz-Mollendorf | herausgegebenen Pamph-
lets: “Zukunftsphilologie!” | Sendschreiben ei-
nes Philologen | an | RICHARD WAGNER. |
LErpzic, | VERLAG VON E. W. FRITZSCH. | 1872.
ZUKUNFTSPHILOLOGIE! | Zweites Stiick.
| eine erwidrung | auf | die rettungsversuche
| fiir | Fr. Nietzsches “geburt der tragtdie” |
von | Ulrich von Wilamowitz Mollendorff |
Dr. phil. | [...]] Berlin, 1873. | Gebriider
Borntraeger. | Ed. Eggers.

2000 ist also auch ein Nietzsche-Jahr, aller-
dings ohne dass es wirklich zu grésseren geisti-
gen Eruptionen gekommen wire. Offensicht-
lich sind diese doch weniger in der (ach so um-
fassenden wie bedeutsamen) Rezeptionsge-
schichte, als vielmehr (unverkennbar akzent-
und konturenreich) in Nietzsches eigenem
Schrifttum und Leben aufzufinden. Nietzsches
Geburt der Tragidie setzt ja schon im ersten Satz



108

Bucu unp BiLp 1M INTERNET

¢ine erwidrung
el ‘

Friedrich Nietzsches

. predesniei e Casineiis R £ Wl

,geburt dex tragsdies

Ulrich von Wil:i’mavmz-m:/_l&llén'dorfl‘ i
g : D L

s i Bt o i
iapgpin e feion Ao
- nnenlo, e VLS4 el Bl
Adbslopbasun. AiCHE

—jenes auch “Versuch einer Selbstkritik” tiber-
schriebenen ersten Kapitels — mit der damals
wohl grossten Eruption, dem deutsch-franzo-
sischen Krieg von 1870/71 an. Von diesem Er-
eignis spannt er den Bogen zu seinen Gedan-
ken iiber die Griechen, denen er die “Vater-
schaft” “irgendwo in einem Winkel der Alpen,
sehr vergriibelt und verrithselt, folglich sehr
bekiimmert und unbekiimmert zugleich” zu-
teilwerden lisst, um dann wiederum im nich-
sten Satz — diesmal befindet er “sich selbst un-
ter den Mauern von Metz” — die Fragen zu er-
innern, die er insbesondere auf die “vorgebli-
che ‘Heiterkeit’ der Griechen” bezieht. Und
dann will er zu guter Letzt mit dem Versailler
Frieden auch seinen eigenen Frieden — in die-
ser Sache — gefunden haben.

Soviel Qualen finden sich allein auf der er-
sten Seite jenes Textes ausgelegt, noch bevor er
den Stier, heisst “ein neues Problem”, an den
Hoérnern packt und feststellt: “dass es das
Problem der Wissenschaft selbst war —
Wissenschaft zum ersten Male als pro-
blematisch, als fragwiirdig gefasst.” (Ge-
naugenommen sagt Nietzsche ‘heute wiirde ich
sagen’, was wohl nur gerade in diesem, seinem
Fall - das Buch ging noch Ende 1871 erstmals
in Druck — als wirklich erheblich erscheinen
mag).

Ein neues Problem! Das klingt fiir den mo-
dernen, neuorientierten Menschen durchaus
attraktiv. Aber wird denn jemand jenes “Wis-

senschaft zum ersten Male als problema-
tisch” wirklich zum Nennwert nehmen? Auf-
riittelnd mag das schon sein. Und so beginnen
die Konflikte lange bevor es zur Sache geht?

Da hat nun Ulrich von Wilamowitz-Mol-
lendorf wohl nicht den Ton, aber doch den
Nerv getroffen, wenn er seiner “erwidrung”
gegen Nietzsches “Geburt der Tragodie” den
Titel “Zukunftsphilologie” gab. Dieses frithe
Anti-Nietzsche-Pamphlet beginnt bekanntlich
nicht mit Argumenten, sondern mit ausfiihr-
lichen Zitaten wie jenem ersten: “Wie verin-
dert sich plétzlich die wildniss unsrer ermiide-
ten cultur, wenn sie der dionysische zauber be-
rihrt!” Wilamowitz kommentiert dann eine
Seite spiter, dies sei als Probe und “zum vor-
schmack von ton und tendenz des buches” ge-
dacht und: “beides diirfte sich wohl selbst rich-
ten”. Als “neuer Lykurgos” tritt Wilamowitz
gegen den “dionysischen propheten” an. Die-
ser trete “ja nicht als wissenschaftlicher for-
scher” auf. Nun wird also um vorher, nachher,
um Zeit gestritten und vorgerechnet. Sie, die
Kritisierten, wiirden sich herausreden: “Sie
hitten sich bloss um ein paar hundert jahre
verrechnet, und zahlen seien etwas gemein ma-
thematisches”, wobei dann Wilamowitz wiede-
rum in Erinnerung ruft, was Plato “trotz
Schopenhauer” tber die Pforte seiner Akade-
mie — der in Geometrie Unkundige sei uner-
wiinscht — geschrieben hitte.

Das war es wohl kaum, was mit der Proble-
matisierung der Wissenschaft gemeint war.
Aber nun geht der einmal er6ffnete Streit auf
der Zeitachse des vorher und nachher vorerst
weiter. Zwischen die beiden Hefte der “Zu-
kunftsphilologie” schiebt sich 1872 die “Af-
terphilologie” des Nietzsche-Freundes Erwin
Rohde, der nun seinerseits nicht zuriickhilt
und Wilamowitz als “der Pasquillant” oder ein-
fach “der Dr.phil.” tituliert, um ihm am Ende
“einen freudigen Scheidegruss” zukommen zu
lassen. Rohde geht es noch um ganz andere
zeitbezogene Uberlegungen. Und da steht zu-
vorderst die Ablehnung jenes “dem gesin-
nungstichtigen Hochgefiihl des fortschritt-

"

lichen Biedermannes der ‘Jetztzeit’” verpflich-
teten Kontrahenten, der wie seinesgleichen
“die schale Leere ihres eigenen Innern” auf die

Griechen zuriickprojizierte. Das ergibt das



BucH unD BiLD 1M INTERNET

109

Bild von “harmlosen und ahnungslosen Hei-
terkeitsgriechen” — im Gegensatz etwa zu den
“schwermiithigen Etruskern”. Das wiederum
erscheint hinterher viel ‘moderner’ als jenes
diistere, von Nietzsche gewobene ‘problemati-
sche’ Bild. Die Architekten der Congrés
internationaux de I’Architecture Moderne
(C.I.LA.M.) fuhren 1933 auf der ‘Patris’ zu den
Inseln des sonnigen Griechenlands mit ihren
weissgetiinchten lieblichen Hiusern -~ und
nicht nach Mani mit den steinernen Wohntiir-
men und ihren Drohgebirden! Wie soll man
sich gegen diese Verharmlosung schiitzen?
Rohde erinnert pathetisch an jene Zeit, als
scheinbar weniger das klassische Griechenland
oder etwa die klassische Kunst das wirklich Er-
hebende darstellte, jedoch die Philologie — ih-
rer “hochsten Bestimmung” nahe — “den Na-

men der ‘classischen’

trug. Dies bezeichnet
den Eintritt “in die reinen Kreise allgemeine-
rer Betrachtung”, als deren Gegenteil die “an-
massend lauten “Tagesinteressen’” ausgemacht
werden. Daraus wird der (moderne) Gegensatz
von “Civilisation” und “Cultur” konstruiert.
Von beiden Gegensitzen und Konflikten —
jenem auf der Achse der Zeit liegenden, die
Zeitlosigkeit der Moderne gegen die Ge-
schichte setzenden und jenem anderen, den
Begriff der Kultur in die Krise stiirzenden — hat
sich die Welt bis heute nicht erholt. Die ‘Wis-
senschaft’, sie weiss sowieso nie so recht, ob sie
dem “wonnig lockenden rufe des dionysischen
vogels” folgen oder den “ritt ins staubige
trockne land der philologischen erudition” tun
soll. Damit, mit dieser kaum befriedigenden
Alternative, beginnt 1873 der zweite Teil der
“Zukunftsphilologie” von Wilamowitz gegen
Rohdes.  Und
Nietzsche selbst? Auch “Schopenhauer als

die  “rettungsversuche”

Erzieher”, das 1874 erschienene dritte Stiick
der “Unzeitgemissen Betrachtungen”, beginnt
in Unruhe mit Reisen, um auf solcher Erfah-
rung aufbauend wesentlichere Einsichten iiber
den Menschen zu gewinnen. Und so zeigt sich
auch hier das Hin und Her in der zeitlichen
Festlegung des Standpunktes — in neuer Bre-
chung: “Aber auch wenn uns die Zukunft
nichts hoffen liesse — unser wunderliches Da-
sein gerade in diesem Jetzt ermuthigt uns am
stirksten, nach eignem Maass und Gesetz zu

leben”. Das “spannenlange Heute” — und
natiirlich nicht die biederminnische, unver-
bindliche ‘Jetztzeit’! - erweist sich als einziger
verbindlicher Bemessensraum. Wer diese
Chance nicht ergreift, muss sich mit der Vor-
stellung abfinden, die Nietzsche unmittelbar
zuvor aufscheinen ldsst: “Wie gross muss der
Widerwille spiterer (Geschlechter sein, sich
mit der Hinterlassenschaft jener Periode zu
befassen, in welcher nicht die lebendigen
Menschen,
Scheinmenschen regierten; weshalb vielleicht
unser Zeitalter fiir irgend eine ferne Nachwelt

sondern 6ffentlich meinende

der dunkelste und unbekannteste weil un-
menschlichste Abschnitt der Geschichte sein
mag”.

Bleibt nur der Schluss, dass “Wissenschaft
zum ersten Male als problematisch” weder mit
“Zukunfts-” noch mit “After-”, weder mit
Modernitit noch mit vorgeschiitztem Sachver-
stand und Wissenshuberei, und natiirlich auch
nicht mit den verlegenen Ausflichten von
‘Nachhaltigkeit’ zu tun hat, dafiir umsomehr
mit dem Lebendigen des “spannenlangen
Heute”: dies dafiir umfassend und radikal.

Dort liegt die Kraft und der Motor, “auch

wenn uns die Zukunft nichts hoffen liesse”.

W.Oe.



	Buch und Bild im Internet

