
Zeitschrift: Scholion : Bulletin

Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 0 (2001)

Artikel: Ohne Fundament : zum Verhältnis wissenschaftlicher und nicht-
wissenschaftlicher Symbolsysteme

Autor: Hampe, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-719979

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-719979
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


76

Ohne Fundament.
Zum Verhältnis wissenschaftlicher und

NICHT-WISSENSCHAFTLICHER SYMBOLSYSTEME

Michael Hampe

Den Scheiterhaufen, auf dem Giordano Bruno am 17. Februar 1600 in Rom

verbrannte, hatte nicht ein von anti-wissenschaftlichen Affekten erregter
Klerus aufgeschichtet. Bruno war zwar Kopernikaner und behauptete, dass

sich die Erde um die Sonne bewege. Doch diese Ansicht gab nicht den

Ausschlag für das Todesurteil wegen Häresie. Es war vielmehr höchst unklar, in
welcher Hinsicht der Kopernikanismus der herrschenden christlichen Lehre

widersprach. Kopernikus selbst hatte von "Hypothesen" zur Erklärung der

Himmelsbewegungen gesprochen und sein Herausgeber Osiander schrieb

vorsichtig von der Astronomie, "daß diese Wissenschaft die Ursachen der

erscheinenden ungleichartigen Himmelsbewegungen schlicht überhaupt
nicht kennt" und die heliozentrische Annahme "nur dazu [diene], daß man die

Berechnung richtig einsetzen kann". Bruno hatte die kopernikanische Lehre

dagegen nicht nur zur wörtlichen Wahrheit erklärt, sondern auch

weitreichende Spekulationen an sie angeschlossen: es gebe kein Himmelsgewölbe
und keine Quintessenz, das All sei unendlich wie sein unendlicher Schöpfer,

in ihm bewegten sich unendlich viele Sonnen um die unendlich viele Planeten

kreisten - unserer Erde gleich bewohnt.

Dieses System war freilich mit den damals gültigen Glaubenssätzen der

katholischen Kirche schwerlich vereinbar und wurde daher abgelehnt; es

brachte den Nolaner in die Flammen. Denn Gott und Schöpfung drohten

pantheistisch zu verschmelzen, wo beide als unendlich galten und die
Transzendenz des Schöpfers in Frage gestellt wurde. Und sollte auf den unendlich

vielen Gegenerden auch ein Erlöser der dortigen Bewohner am Kreuz

gestorben sein? Wurde hier das Christusgeschehen nicht verhöhnt?

Der mathematische Kopernikanismus bedrohte das theologische Weltbild

nicht. Kopernikus und Osiander stellten ihr Kalkül neben die Religion
und die Alltagsüberzeugungen. Bruno wollte eine Entscheidung. Doch was

hatte Kopernikus selbst, unabhängig von seinen Berechnungen, geglaubt?

Hätte er Bruno insgeheim zugestimmt?



77

Diese Frage unterstellt, dass die wissenschaftlich-mathematische Sprache

nicht endgültig unsere Uberzeugungen wiedergeben kann. Auch wenn heute

glücklicherweise Häretiker nicht mehr von Inquisitoren ins Feuer geschickt

werden, deutet man mathematische Theorien der Physik in Wortsprache
spekulativ, um damit 'unsere Weltsicht' integrativ zu revolutionieren. Die bereits

am Anfang der Neuzeit ausgebildete Vielfältigkeit der modernen Vernunft ist
bis heute nicht verschwunden: Es gibt weiterhin eine herrschende,
unspekulative Sicht der Dinge auf der einen Seite, die mathematischen Theorien
auf der anderen und die wortsprachliche Spekulation als dritten Pol.

Dieser Pluralismus ist für manche schwer zu ertragen; immer wieder treten
Vereinheitlicher auf, immer wieder kommt es zu Konflikten. Manchmal

erklärt der Alltagsverstand Quantenphysik und Relativitätstheorie zu

Verrücktheiten, weil seine Einbildungskraft mit ihnen nicht zu Rande kommt;
dann konstruieren Spekulanten wie Capra oder Wilber theologisierende
Weltbilder, die aus der neuen Physik 'folgen' sollen, jedoch unserem Alltagsdenken

'widersprechen', und schliesslich erklären Physikenthusiasten, dass es

Tische und Stühle, Hunde und Katzen eigentlich - entgegen unserer
Alltagsüberzeugung - gar nicht gäbe, sondern nur Elementarteilchen, wie dies die

Wissenschaft gezeigt habe.

Der Pluralismus der Überzeugungssysteme, der durch die modernen

mathematisch-wissenschaftlichen Terminologien, die philosophischen

Begrifflichkeiten und die von Religion, Wissenschaft und Kunst beeinflussten

lebensweltlichen Behauptungszusammenhänge konstituiert wird, ist jedoch
nicht zu vereinheitlichen, ohne die vielfältigen Funktionen aufzugeben, die er

erfüllt. Zwischen diesen Symbolismen ergeben sich auch schwerlich

Widersprüche, wenn man den Widerspruch als ein Ereignis im Gespräch oder als

Unfall in der Theorie ansieht. Denn weder bilden Physik, Religion und

Alltagsdenken eine grosse Theorie, noch stehen sie - ausser in der herme-

neutischen Metaphorik — in einem Gesprächszusammenhang, in dem einer
dem anderen widerspricht oder Sprachen zu übersetzen wären, die dasselbe

meinen. Auch die beliebte architektonische Metaphorik vom Fundament
stimmt nicht, wer immer sie für sich in Anspruch nimmt. Weder ist die

anschaulich beschreibbare Lebenswelt Fundament der wissenschaftlichen

Uberzeugungssysteme, noch sind die wissenschaftlichen Systeme auf Grund
ihrer Exaktheit und Explizitheit Fundament lebensweltlicher Annahmen. Und
auch die begriffliche Spekulation erreicht keine 'tiefere' Ebene als Wissenschaft

und Alltag, die es ihr erlauben könnte, beiden einen 'Grund' zu geben.

Vielmehr bilden die Symbolismen von Wissenschaft, Kunst, Alltagsrede,



7S Michael Hampe

Religion und physikalischer Terminologie jeweils eigene Evidenzen und

Erfahrungsformen, ohne sich wie Keller und Uberbau zueinander zu
verhalten. Derjenige muss sie in ihrer Vielfältigkeit studieren, der die moderne

Welt verstehen will, die aus einer einzigen "Perspektive" eben nicht mehr

angemessen erfassbar ist. Erst das "Verständnis des Innen", das sich eine

Mannigfaltigkeit von Symbolismen ohne fundamentalistische Reduktion

angeeignet hat, dürfte die kreative Dynamik freisetzen, die die Weiterentwicklung

eines Symbolismus aufgrund von Innovationen in einem anderen

ermöglicht. Das Zusammenmontieren dieser Vielfalt zu einem anschaulichen

Weltbild dürfte dagegen eher ein universales und die Kreativität lähmendes

Missverständnis sein.

Denn die moderne Welt fügt sich (pace Heidegger) zu keinem Bild mehr,

das von einem einzigen Standpunkt aus betrachtet werden könnte, weil sie

zumindest in grossen Teilen nur durch eine Wissenschaft verstanden werden

kann die in Symbolismen denkt, welche die Imagination untätig lassen. Die
Unanschaulichkeit von Mathematik und physikalischer Begrifflichkeit ist

jedoch ebensowenig ein Indiz für Realitätsverlust wie die Abstraktheit von

ungegenständlicher Malerei oder die einer neuen Musik, die sich nicht
mitsummen lässt. Realitätsgehalt und Rationalität von Symbolismen lassen

sich nicht messen, indem man feststellt wie anschaulich oder eingängig sie

sind. Sonst bedeutete jedes Märchen mehr Wirklichkeit als die neuzeitliche

Physik, einschliesslich des den Augenschein vermeintlich beleidigenden

Kopernikanismus. Rationalität und Realitätsgehalt von Symbolismen zeigen
sich vielmehr - wie die Philosophen Ernst Cassirer und Nelson Goddman

gezeigt haben - wenn man die Regelhaftigkeit eines Symbolsystems
nachvollziehen und in ihm Welt erfahren kann. Man versteht die 'Weltsicht'
verschiedener Symbolismen nicht, indem man sie auf eine gemeinsame Basis

zurückführt, sondern indem man sich ihre jeweilige Rationalität aneignet.
Eine metaphorische 'Ubersetzung', die das Unanschauliche anschaulich

macht, kann eine solche Aneignung höchstens zu Beginn befördern.

Die Regeln einer "fundamentalen Vernunft", denen sich die Sprachen der

Mathematik, der Malerei, der Philosophie und des Alltags zu fügen hätten und

die jenseits dieser symbolischen Manifestationen greifbar wäre, gibt es

nicht. Eine solche, in anschaulicher Symbolsprache erfassbare Fundamentalvernunft

mag zwar der Wunschtraum eines "faulen Denkers" sein, der die

Strenge der Abstraktionen scheut. Doch entgehen einer auf Anschaulichkeit

pochenden Vernunft mannigfache begriffliche und mathematische Facetten

der Welt. Der Verzicht auf eine fundierende Vernunft bedeutet dagegen nicht



Ohne Fundament 79

Irrationalismus, sondern stimuliert eher zum Nachvollzug der Rationalität
verschiedener Symbolismen und dürfte als Prinzip der Toleranz damit das

Weltverständnis eher fördern. Im Feuer vom 17. Februar des Jahres 1600

werden nur Aufklärungsromantiker das Licht der Gedankenfreiheit leuchten

sehen. Eher scheint es die Manifestation eines glühenden Fundamentalismus

zu sein. Die Kirche hatte Unrecht, Bruno zu verbrennen und Bruno hatte

Unrecht, sich für seine anschaulichen Wahrheiten verbrennen zu lassen. Die
Kirche irrte, weil der Nolaner doch nur ein Philosoph und kein Religionsstifter

war, der mit seinen Spekulationen dem Christentum ans Leder wollte.

Bruno irrte, sofern er seine unbescheidene Kosmologie als die Fortsetzung
einer wissenschaftlichen Astronomie ansah, für die es sich zu sterben lohnt,
die jedoch nur bescheiden mit der Mathmematik die Phänomene 'retten'
wollte und sie dabei anders verständlich machte als unsere Augen. Denn

denen geht - trotz Kopernikus - immer noch jeden morgen die Sonne auf.

Auf die kopernikanische Sicht der Himmelsbewegungen folgte viel, die

Lehren Keplers und Galileis, letztlich Newtons Physik; nicht jedoch die

Unendlichkeit der Schöpfung als Manifestatiön eines unendlichen Schöpfers,

wie immens die Schätzung von Kopernikus über den Weltdurchmesser auch

war. Auch Bruno hatte mit seinem Pantheismus weitreichende Konsequenzen,
bei Spinoza und Schelling, Leibniz und Goethe. Doch der Gott und die Natur
der Philosophen sind nicht der Gott und die Natur der Religion. Und im
"mathematisch verfassten Buch der Natur" lesen nur die Physiker, nicht die

Frommen und die Anhänger des Begriffs. Vernünftige Gedankenfreiheit
bedeutet wohl, dass es erlaubt ist und gefällt, die Welt mit frommen, begrifflichen

und mathematischen Augen sehen zu lernen. Nur dann dürfte

Aberglauben von Religiosität, blinder Szientismus von aufgeklärter Wissenschaft

und philosophische Dogmatik von der Einsicht in begriffliche Zusammenhänge

unterscheidbar werden. Das heisst, nur ein solcher Pluralismus dürfte

in der Lage sein, Vernunft in mancherlei kulturellen Projekten der

Menschen zu erkennen.




	Ohne Fundament : zum Verhältnis wissenschaftlicher und nicht-wissenschaftlicher Symbolsysteme

