Zeitschrift: Scholion : Bulletin
Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 0 (2001)

Artikel: Ohne Fundament : zum Verhaltnis wissenschaftlicher und nicht-
wissenschaftlicher Symbolsysteme

Autor: Hampe, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-719979

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-719979
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

76

OunNE FUNDAMENT.
Z.UM VERHALTNIS WISSENSCHAFTLICHER UND
NICHT-WISSENSCHAFTLICHER SYMBOLSYSTEME

Michael Hampe

Den Scheiterhaufen, auf dem Giordano Bruno am 17. Februar 1600 in Rom
verbrannte, hatte nicht ein von anti-wissenschaftlichen Affekten erregter
Klerus aufgeschichtet. Bruno war zwar Kopernikaner und behauptete, dass
sich die Erde um die Sonne bewege. Doch diese Ansicht gab nicht den Aus-
schlag fiir das Todesurteil wegen Hiresie. Es war vielmehr hochst unklar, in
welcher Hinsicht der Kopernikanismus der herrschenden christlichen Lehre
widersprach. Kopernikus selbst hatte von “Hypothesen” zur Erkldrung der
Himmelsbewegungen gesprochen und sein Herausgeber Osiander schrieb
vorsichtig von der Astronomie, “dafl diese Wissenschaft die Ursachen der
erscheinenden ungleichartigen Himmelsbewegungen schlicht iiberhaupt
nicht kennt” und die heliozentrische Annahme “nur dazu [diene], dafl man die
Berechnung richtig einsetzen kann”. Bruno hatte die kopernikanische Lehre
dagegen nicht nur zur wortlichen Wahrheit erklirt, sondern auch weit-
reichende Spekulationen an sie angeschlossen: es gebe kein Himmelsgewdlbe
und keine Quintessenz, das All sei unendlich wie sein unendlicher Schopfer,
in ihm bewegten sich unendlich viele Sonnen um die unendlich viele Planeten
kreisten — unserer Erde gleich bewohnt.

Dieses System war freilich mit den damals giiltigen Glaubenssitzen der
katholischen Kirche schwerlich vereinbar und wurde daher abgelehnt; es
brachte den Nolaner in die Flammen. Denn Gott und Schépfung drohten
pantheistisch zu verschmelzen, wo beide als unendlich galten und die Trans-
zendenz des Schopfers in Frage gestellt wurde. Und sollte auf den unendlich
vielen Gegenerden auch ein Erloser der dortigen Bewohner am Kreuz
gestorben sein? Wurde hier das Christusgeschehen nicht verhéhnt?

Der mathematische Kopernikanismus bedrohte das theologische Welt-
bild nicht. Kopernikus und Osiander stellten ihr Kalkiil neben die Religion
und die Alltagsiiberzeugungen. Bruno wollte eine Entscheidung. Doch was
hatte Kopernikus selbst, unabhingig von seinen Berechnungen, geglaubt?
Hitte er Bruno insgeheim zugestimmt?



77

Diese Frage unterstellt, dass die wissenschaftlich-mathematische Sprache
nicht endgiiltig unsere Uberzeugungen wiedergeben kann. Auch wenn heute
glicklicherweise Hiretiker nicht mehr von Inquisitoren ins Feuer geschickt
werden, deutet man mathematische Theorien der Physik in Wortsprache spe-
kulativ, um damit ‘unsere Weltsicht’ integrativ zu revolutionieren. Die bereits
am Anfang der Neuzeit ausgebildete Vielfiltigkeit der modernen Vernunft ist
bis heute nicht verschwunden: Es gibt weiterhin eine herrschende, unspe-
kulative Sicht der Dinge auf der einen Seite, die mathematischen Theorien
auf der anderen und die wortsprachliche Spekulation als dritten Pol.

Dieser Pluralismus ist fiir manche schwer zu ertragen; immer wieder treten
Vereinheitlicher auf, immer wieder kommt es zu Konflikten. Manchmal
erklirt der Alltagsverstand Quantenphysik und Relativititstheorie zu Ver-
riicktheiten, weil seine Einbildungskraft mit ihnen nicht zu Rande kommt;
dann konstruieren Spekulanten wie Capra oder Wilber theologisierende
Weltbilder, die aus der neuen Physik ‘folgen’ sollen, jedoch unserem Alltags-
denken ‘widersprechen’, und schliesslich erkldren Physikenthusiasten, dass es
Tische und Stiihle, Hunde und Katzen eigentlich — entgegen unserer Alltags-
iberzeugung — gar nicht gibe, sondern nur Elementarteilchen, wie dies die
Wissenschaft gezeigt habe.

Der Pluralismus der Uberzeugungssysteme, der durch die modernen
mathematisch-wissenschaftlichen Terminologien, die philosophischen
Begrifflichkeiten und die von Religion, Wissenschaft und Kunst beeinflussten
lebensweltlichen Behauptungszusammenhinge konstituiert wird, ist jedoch
nicht zu vereinheitlichen, ohne die vielfiltigen Funktionen aufzugeben, die er
erfillt. Zwischen diesen Symbolismen ergeben sich auch schwerlich Wider-
spriiche, wenn man den Widerspruch als ein Ereignis im Gesprich oder als
Unfall in der Theorie ansieht. Denn weder bilden Physik, Religion und
Alltagsdenken eine grosse Theorie, noch stehen sie — ausser in der herme-
neutischen Metaphorik — in einem Gesprichszusammenhang, in dem einer
dem anderen widerspricht oder Sprachen zu iibersetzen wiren, die dasselbe
meinen. Auch die beliebte architektonische Metaphorik vom Fundament
stimmt nicht, wer immer sie fiir sich in Anspruch nimmt. Weder ist die
anschaulich beschreibbare Lebenswelt Fundament der wissenschaftlichen
Uberzeugungssysteme, noch sind die wissenschaftlichen Systeme auf Grund
ihrer Exaktheit und Explizitheit Fundament lebensweltlicher Annahmen. Und
auch die begriffliche Spekulation erreicht keine ‘tiefere’ Ebene als Wissen-
schaft und Alltag, die es ihr erlauben konnte, beiden einen ‘Grund’ zu geben.
Vielmehr bilden die Symbolismen von Wissenschaft, Kunst, Alltagsrede,



78 Michael Hampe

Religion und physikalischer Terminologie jeweils eigene Evidenzen und
Erfahrungsformen, ohne sich wie Keller und Uberbau zueinander zu ver-
halten. Derjenige muss sie in ihrer Vielfiltigkeit studieren, der die moderne
Welt verstehen will, die aus einer einzigen “Perspektive” eben nicht mehr
angemessen erfassbar ist. Erst das “Verstindnis des Innen”, das sich eine
Mannigfaltigkeit von Symbolismen ohne fundamentalistische Reduktion
angeeignet hat, diirfte die kreative Dynamik freisetzen, die die Weiterent-
wicklung eines Symbolismus aufgrund von Innovationen in einem anderen
ermoglicht. Das Zusammenmontieren dieser Vielfalt zu einem anschaulichen
Weltbild diirfte dagegen eher ein universales und die Kreativitit lihmendes
Missverstindnis sein.

Denn die moderne Welt figt sich (pace Heidegger) zu keinem Bild mehr,
das von einem einzigen Standpunkt aus betrachtet werden konnte, weil sie
zumindest in grossen Teilen nur durch eine Wissenschaft verstanden werden
kann die in Symbolismen denkt, welche die Imagination untitig lassen. Die
Unanschaulichkeit von Mathematik und physikalischer Begrifflichkeit ist
jedoch ebensowenig ein Indiz fiir Realitdtsverlust wie die Abstraktheit von
ungegenstindlicher Malerei oder die einer neuen Musik, die sich nicht
mitsummen lisst. Realititsgehalt und Rationalitit von Symbolismen lassen
sich nicht messen, indem man feststellt wie anschaulich oder eingingig sie
sind. Sonst bedeutete jedes Mirchen mehr Wirklichkeit als die neuzeitliche
Physik, einschliesslich des den Augenschein vermeintlich beleidigenden
Kopernikanismus. Rationalitit und Realitdtsgehalt von Symbolismen zeigen
sich vielmehr — wie die Philosophen Ernst Cassirer und Nelson Goddman
gezeigt haben — wenn man die Regelhaftigkeit eines Symbolsystems nach-
vollziehen und in ihm Welt erfahren kann. Man versteht die “Weltsicht’
verschiedener Symbolismen nicht, indem man sie auf eine gemeinsame Basis
zuriickfiihrt, sondern indem man sich ihre jeweilige Rationalitit aneignet.
Eine metaphorische ‘Ubersetzung’, die das Unanschauliche anschaulich
macht, kann eine solche Aneignung hochstens zu Beginn beférdern.

Die Regeln einer “fundamentalen Vernunft”, denen sich die Sprachen der
Mathematik, der Malerei, der Philosophie und des Alltags zu fiigen hétten und
die jenseits dieser symbolischen Manifestationen greifbar wire, gibt es
nicht. Eine solche, in anschaulicher Symbolsprache erfassbare Fundamental-
vernunft mag zwar der Wunschtraum eines “faulen Denkers” sein, der die
Strenge der Abstraktionen scheut. Doch entgehen einer auf Anschaulichkeit
pochenden Vernunft mannigfache begriffliche und mathematische Facetten
der Welt. Der Verzicht auf eine fundierende Vernunft bedeutet dagegen nicht



OuNE FUNDAMENT 79

Irrationalismus, sondern stimuliert eher zum Nachvollzug der Rationalitit
verschiedener Symbolismen und diirfte als Prinzip der Toleranz damit das
Weltverstindnis eher fordern. Im Feuer vom 17. Februar des Jahres 1600
werden nur Aufklirungsromantiker das Licht der Gedankenfreiheit leuchten
sehen. Eher scheint es die Manifestation eines glithenden Fundamentalismus
zu sein. Die Kirche hatte Unrecht, Bruno zu verbrennen und Bruno hatte Un-
recht, sich fiir seine anschaulichen Wahrheiten verbrennen zu lassen. Die
Kirche irrte, weil der Nolaner doch nur ein Philosoph und kein Religions-
stifter war, der mit seinen Spekulationen dem Christentum ans Leder wollte.
Bruno irrte, sofern er seine unbescheidene Kosmologie als die Fortsetzung
einer wissenschaftlichen Astronomie ansah, fiir die es sich zu sterben lohnt,
die jedoch nur bescheiden mit der Mathmematik die Phinomene ‘retten’
wollte und sie dabei anders verstindlich machte als unsere Augen. Denn
denen geht — trotz Kopernikus — immer noch jeden morgen die Sonne auf.

Auf die kopernikanische Sicht der Himmelsbewegungen folgte viel, die
Lehren Keplers und Galileis, letztlich Newtons Physik; nicht jedoch die
Unendlichkeit der Schépfung als Manifestation eines unendlichen Schopfers,
wie immens die Schitzung von Kopernikus tiber den Weltdurchmesser auch
war. Auch Bruno hatte mit seinem Pantheismus weitreichende Konsequenzen,
bei Spinoza und Schelling, Leibniz und Goethe. Doch der Gott und die Natur
der Philosophen sind nicht der Gott und die Natur der Religion. Und im
“mathematisch verfassten Buch der Natur” lesen nur die Physiker, nicht die
Frommen und die Anhinger des Begriffs. Verniinftige Gedankenfreiheit
bedeutet wohl, dass es erlaubt ist und gefillt, die Welt mit frommen, begriff-
lichen und mathematischen Augen sehen zu lernen. Nur dann diirfte Aber-
glauben von Religiositit, blinder Szientismus von aufgeklirter Wissenschaft
und philosophische Dogmatik von der Einsicht in begriffliche Zusammen-
hinge unterscheidbar werden. Das heisst, nur ein solcher Pluralismus diirfte
in der Lage sein, Vernunft in mancherlei kulturellen Projekten der
Menschen zu erkennen.

ROR. ABIT.

C, XEVLV. 1L







	Ohne Fundament : zum Verhältnis wissenschaftlicher und nicht-wissenschaftlicher Symbolsysteme

