
Zeitschrift: Scholion : Bulletin

Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 0 (2001)

Artikel: Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung

Autor: Oechslin, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-719947

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-719947
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7

Die Bibliothek und ihre Bücher -
des Menschen Nahrung

Werner Oechslin

Der moderne Zugriffaufdie Bücherbestände per Computer, das Herauslösen der

einzelnen Information, der scheinbar so unbegrenzte Zugang zu allem undjedem lässt

zuweilen die physische Wirklichkeit des Buches mitsamt seinen unverkennbaren

Vorzügen vergessen. Die Metapher des Buches als Nahrung suggeriert dessen

Notwendigkeit. Von dem ist auszugehen, wenri man vom Buch und der Bibliothek

mehr als blosse Informationsbeschaffung und Dienstleistung erwartet. Das 'mehr ' ist

das Wesentliche: ein Blick in die Geschichte von Buch und Bibliothek lässt schnell

erkennen, dass dieser Mehrwert ununterbrochen in systematischer Ausrichtung,
versuchter Gesamtheit und damit natürlich im Abbild menschlicher Kultur gesucht und

bei gleichbleibendem Ziel in tausendfacher Brechung und Variation erbracht wird.

Buch und Bibliothek formen ein wesentliches Kapitel menschlicher Wissenskonstituierung

und dies in Rücksicht auf Veränderung und stetigen Wandel. Ihnen kommt

deshalb ein bedeutender kulturgeschichtlich er Stellenwert zu. Das ist kaum

bestritten, aber gleichwohl wenig erkannt und selten genug aus diesem Blickwinkel

heraus beschrieben und dokumentiert. Ein solcher Versuch führt aber notwendigerweise

zur Feststellung einer erstaunlichen Nähe von Buch, Bibliothek und

Kulturbegriff selbst und dies betrifft Wesentliches: das notwendige Zusammengehen

umfassend systematischen Ausgreifens und stets gegebener Einschränkung, die

damit verknüpfte Einheit eines begrifflich-erdachten und eines individuell-bestimmten,

geschichtlichen Seins und nicht zuletzt - aus diesem Geschichtlichen erst hervorgehend

- die Konkretheit des Zeitlichen, der immerwährenden Veränderung. Gerade

damit kontrastiert im Blick auf alte Bücherbestände häufig das äussere Vorurteil.

Und gleichwohl ist nichts lebendiger als gerade dies, die stets in Veränderung begriffene

und immer wieder neu gefasste Vergegenwärtigung des Ganzen aus seinen Teilen.

Das erfährt notwendigerweise, wer diese Nahrung zu sich nimmt.

Dieser Text erscheint auch in der zur Wiedereröffnung der Landesbibliothek Bern 2001 von
Susanne Bieri und Walther Fuchs herausgegebenen Jubiläumsschrift.



8

Die Bücher seien "l'aliment & la nourriture", Nahrung und Ernährung,
schreibt Claude du Molinet, der Bibliothekar der Bibliothèque Sainte-Geneviève

in Paris, zu Beginn seines berühmten, aufwendig gedruckten Samm-

lungskataloges.1 Man spricht gelegentlich von 'geistiger Nahrung'; aber die

Vorstellung von Büchern und Bibliotheken wird denn doch meist nicht so

nahe an die elementarsten Bedürfnisse des Menschen herangerückt. Ganz im

Gegenteil! Mit dem Buch - insbesondere mit dem alten - verbindet sich

häufig genug die Vorstellung von Vergangenem, von Staub und Moder. Was

sich in Bibliotheken findet, ist nach einem verbreiteten Vorurteil abgelegt,

rückwärtsgewandt, verblichen, hat sein Leben verwirkt. In einer Welt, in der

trotz gegenteiliger Beteuerungen der Augenblicksvorzug, die "Neutönerei"
das äussere Geschehen beherrscht, scheint das in schierer Konsequenz eine

ausgemachte Sache zu sein.

Vorurteile! Auch die Euphorie einer bald alles Reale ersetzenden virtuellen

Welt ist längst abgeflacht. Die Vorzüge einer physisch wirklichen Welt
sind unverkennbar und so schnell nicht zu ersetzen. Diese Erkenntnis hat auch

vor dem Buch und der Bibliothek nicht haltgemacht. Gerade ältere

Bibliotheken, wie sie beispielsweise in barocken Klöstern von Mafra bis Strahov dem

staunenden Publikum vorgezeigt werden, lösen offensichtlich eine ganz
besondere Faszination aus. Plötzlich sehen Augen (wieder), dass gesammeltes

Wissen Körper und Raum geworden ist, dass Bücher eine wie auch immer

strukturierte Ordnung bilden, die sich - zuerst architektonisch abgebildet -L

dem visuellen und haptischen Zugriff unmittelbar erschliesst. Wenige jener
Bibliotheksbesucher wissen, dass sie mit solchen ersten, scheinbar naiven

Eindrücken schon sehr nahe bei den Vorstellungen sind, die Bibliotheksgründer
und Bibliothekare seit dem Bestehen von Bibliotheken selbst entwickelt und

für die Anordnung des gesammelten Wissens festgelegt haben. Darüber gibt
die Geschichte der Bibliotheken umfassenden Aufschluss. Die virtuelle Welt
der modernen Information drohte uns dies vergessen zu lassen. Jetzt, durch

den Informationsüberfluss, durch die Wissensinflation, durch die neue

Unübersichtlichkeit und durch die daraus resultierenden Mängel sensibilisiert,
werden die Augen für die sinnlich wahrnehmbare Wirklichkeit der Bücher

und des Wissens wieder geöffnet: Wissen zum Anfassen im ganz wörtlichen
Sinne.

Wie aber sollen die Bücher als "aliment" und "nourriture" und nicht bloss

als Kuriosität begriffen werden? In den Räumen des ehemaligen Klosters

Ittingen im Schweizer Kanton Thurgau hat der amerikanische Künstler

Joseph Kosuth im Jahre 1999 unter dem Titel "Die verstummmte Bibliothek"



9

eine Installation gezeigt: auf Bodenplatten gravierte er in monumentaler

Form den alten Bibliothekskatalog von 1717 ein. Eine Kritikerin bemerkte,
der Effekt von Grabplatten würde sich einstellen. Sie sprach von
"Grabplattenästhetik" und stellte zurecht fest, dass durch den monumental inszenierten

Katalog die Bibliothek selbst nicht besser greifbar sei als zuvor. Dann aber

folgerte sie allzuschnell: "Würde die Bibliothek denn zu uns sprechen, wenn
sie noch vollständig vorhanden wäre? Wohl kaum, eben weil sich die Ordnung
des Wissens geändert hat". Die Kritikerin beanstandet die Musealisierung der

Bibliotheksidee durch die künstlerische Umsetzung von Joseph Kosuth. Aber
bei der Beurteilung der möglichen Wirkung der Bibliothek übersieht sie, dass

- wäre die Bibliothek 1848 nicht aufgehoben, sondern weiter benutzt und

gepflegt worden - die Ordnung sich natürlich, notgedrungen gewandelt hätte.

An ihrer Wahrnehmung von etwas "Verschmocktem" sei wohl die "echte

Kathedrale" schuld, meint sie. Damit bestärkt sie den Eindruck, dass hier in

erster Linie die Aura und weniger das wirklich gegebene Monument diskutiert

wird. Ist die Bibliothek als reale Vorstellung so entrückt, wie dies hier

dargestellt wird? "Grabplattenästhetik", Kathedrale? Das ist weder als Nahrung

noch zum Anfassen gedacht. Viel eher scheint hier beides, Kunst wie

Kunstkritik, vornehmlich mit sich selbst beschäftigt - im Kunstjargon
'selbstreflexiv' - zu sein. Der "ästhetische Blick" schafft letztlich Distanz und die ist



IO

hier, da wir den tatsächlichen Zugang zum Buch suchen, keineswegs
erwünscht.2 Als Ende 1999 in Kopenhagen die neue Königliche Bibliothek der

dänischen Architekten Schmidt, Hammer & Lassen eingeweiht wurde,
schrieb eine prominente Tageszeitung unter das entsprechende Bild "halb
Kaaba und halb Villa Malaparte". Man hätte ja auch einfach feststellen können,

dass in diesem Bau dekonstruktivistische Verformung und neue Körperlichkeit

- wie beispielsweise in einigen Bauten von Herzog & de Meuron -
pünktlich und zeitkonform eine neue Einheit eingingen. Weshalb also der

Verweis auf Arabien und Capri? Offensichtlich assoziiert und begünstigt die

Bindung an die Funktion Bibliothek solche esoterischen und hermetischen

Bilder.3 Immerhin ist auf diese Weise wenigstens die äussere Hülle dieser

Bibliothek auf auffällige Weise wieder ins Bewusstsein gerückt, genauer: der

sinnlichen Wahrnehmung wieder zugeführt worden.

Ist dies Zufall? Die Künste scheinen heute oft genug ihre Aufgabe darin

wiedererkannt zu haben, dass sie der Welt die - anderweitig unsichtbaren oder

verlorengangenen - emotionalen und intellegiblen Werte wieder erfahrbar

machen. Zuweilen gewinnt man gar den Eindruck, dass die Menschen in die

Kunstausstellung oder ins Kino gehen müssen, um wieder auf die Möglichkeiten

ihrer Sinneswahrnehmung hingewiesen zu werden. Die Künste haben

die Aufgabe der Re-Sensibilisierung des homo sapiens in Zeiten scheinbar

durchrationalisierter Wirklichkeit längst entdeckt. Wenn ein Architekt und

Künstler wie Ben Nicolson monatelang der laurenzianischen Bibliothek

Michelangelos nachspürt, um eben dort der Ordnung - ganz unabhängig

davon, ob diese aktuell sei oder nicht - und Ordnungssystemen an und für sich

sowie deren Sinn nachzuspüren, so ist das Indiz dafür, dass diesbezüglich eher

Mangel herrscht.

Dessen ungeachtet beherrscht das Informationszeitalter die Diskussion -
oder eben der naive Glauben, alles liesse sich als Information darstellen und

durch Information bewältigen. Wenn die "Zukunft der Bibliothek" mit der

Frage "Haben Bücher als Datenträger ausgespielt?" angegangen wird, muss

man allerdings energisch auf die Einseitigkeit solchen Fragens reagieren.
Denn natürlich ist das Objekt Buch weit mehr als eine blosse Informationsansammlung,

es ist durch alles, was es mitführt - vom Seitenumbruch und von
der Titelei bis zu den Vorworten und den Indices - selbst ein System, meistens

ein intelligentes, zudem ausgestattet mit haptischen und ästhetischen
Qualitäten. Wer das übersieht, hat mindestens die Hälfte, den ganzen Kontext, in
dem das Leben der Bücher steckt, verloren. Ahnlich einseitig ist es, wenn man
die Bibliothek "seit dem Altertum" bloss unter die Rubrik der Aufbewahrung



11

von Wissen stellt. Dann kann man - quantitativ - sehr wohl die "konkurrenzierenden

modernen Technologien" auf der Gewinnerseite ansiedeln. Anders

sähe es aus, wenn man danach fragen würde, was - im Kopf, nicht im

Computer, im Zusammenhang, nicht als einzelne Information - bewältigt werden

kann und so in den Kreislauf der Kultur zurückfindet. Nichts sei gegen die

Bequemlichkeit und die anderen Vorteile heutiger Möglichkeiten im Umgang
mit Information gesagt. Doch es zeigt sich leider allzu oft, dass die gute alte

Bibliothek in ihrer kulturellen und systematischen Bedeutung - durchaus

nach Massgabe des modernsten Anforderungsprofiles - völlig unterschätzt

und oft schlichtwegs verkannt wird. Nachholbedarf ist längst von Nöten, um

beispielsweise zeigen zu können, dass jene Metapher vom "l'aliment & la

nourriture", mitten im Leben angesiedelt, durchaus eine sehr sinnvolle ist.



12

I.

"Il y a trente ans que je travaille à un livre
de douze pages, qui doit contenir tout ce que

nous sçavons sur la métaphysique, la politique
& la morale, & tout ce que de grands auteurs

ont oublié dans les volumes qu'ils ont donnés

sur ces sciences-là".

Charles de Secondât de Montesquieu,
Le Temple de Gnide, revu corrigé et

augmenté, Londres (Paris) 1742, Préface,
S. VIL

"Il s'agit d'un procédé très spécial. Et, ce

procédé, il me semble qu'il est de mon devoir
de le révéler, car j'ai l'impression que des

écrivains de l'avenir pourraient peut-être

l'exploiter avec fruit".

Raymond Roussel, Commentj'ai écrit

certains de mes livres, Paris 1935, S. 3.

"& unirlo talmente con quelle, & quelle con

lui; che dell'universale artificio, & délia

particolar materia havesse a riuscire un corpo
solo, pieno di corrispondenze".

Giulio Camillo, Due Trattati..., Venezia

1544, fol. IIV.

Wenn also die Bibliothek Nahrung bietet, will man doch genauer erfahren,

von welcher Art diese ist, was bekömmlich und verdaubar ist, und wie diese

Menukarte zusammengestellt wird. Das war zuweilen ein durchaus strittiges
Thema. Jean Henri Samuel Formey, seines Zeichens Sekretär der königlich
preussischen Akademie, der immerhin soviel von Büchern und vom Lesen

verstand, dass er Voltaire des Plagiats bezichtigen konnte, gab ein mehrfach

aufgelegtes Werk mit dem Titel Conseils pour former une Bibliothèque peu nom-



13

breuse, mais choisie heraus. Wie der Zusatz der dritten Auflage von 1756 -
"corrigée et augmentée" - verrät, zeigte Formey zwar selbst Mühe mit der

Beschränkung. Doch das Thema blieb für sich genommen unbestritten aktuell.

Um dies zu betonen, druckte er zu Beginn einen Brief von François La

Mothe le Vayer ab, in dem dieser eine Bibliothek von rund einhundert
Büchern "pour faire toute sorte de lecture" als ausreichend erachtet.4 Natürlich

folgt hier der Hinweis, es seien ja anderweitig Bibliotheken überall

öffentlich zugänglich. Denn offensichtlich beschränkte sich La Mothe le

Vayer auf den notwendig täglichen Gebrauch. Die Rede ist von Büchern,

"qu'il faut posséder en pleine propriété, parce qu'ils sont d'un journalier &

perpétuel usage".5 Die Liste beginnt, wen wundert es, mit Nachschlagewerken

wie dem lateinisch-französischen Dictionnaire von Estienne oder dem

Wörterbuch der Accademia della Crusca, führt dann aber schnell zu

anspruchsvolleren Wissensenzyklopädien, zu Possevinus etwa, dessen Werk
seinerseits den Titel Bibliotheca selecta trägt. Dann geht es auch schon zu den

einzelnen Disziplinen, genauer zu den jeweils repräsentativen Vertretern, zu

Vitruv beispielsweise für den Bereich Architektur. Sehr schnell ist die

Hundertzahl der Bücher erreicht. Bei seiner rigiden Auswahl verlässt sich La

Mothe le Vayer auf die moralisierenden Empfehlungen zur Kürze, wie sie bei

Seneca zu finden sind: "multo satius est paucis de authoribus tradere, quam

errare per mukös".6 Wie im einzelnen diese Auswahl zu treffen sei, das verrät

hier keiner. Es geht vorerst um das Prinzip der Beschränkung. Mittelbar
steht die allgemeine Skepsis gegen das versammelte - und bloss nach aussen

demonstrierte - Wissen im Vordergrund. Dies ist der rote Faden, der den

Briefvon La Mothe le Vayer vom Anfang bis zum Ende durchzieht. Das Ganze

gipfelt in der Warnung Senecas gegen "la vaine parade" und gegen

"l'ignorante ostentation d'une Librairie". Jenen sei ihre Bibliothek oft noch

unbekannter als die Länder, die sie noch nie besucht hätten. Die Bücher seien

ihnen weniger Instrumente des Studiums als Ornamente von Esszimmern

("non studiorum instrumenta, sed coenationum ornamenta sunt").7 Von hier

zum modernen Spott über bürgerliches Innendekor mit Klavier, Sofa und

anderweitigen "Bibliotheksmöbeln", über Bibliothek mit Vitrinen und

"Trophäen aller Art", ist nur ein kurzer Schritt.8

Das also, das Esszimmerornament nach Seneca, ist es nicht, was den

Büchern die Eigenschaft von "aliment" und "nourriture" zuerkennen lässt.

Mittelbar zeigt sich, wie schwierig es ist, eine Bibliothek gezielt und
systematisch aufzubauen. Formey beginnt seine "Conseils" mit einigen Platitüden

zur Nützlichkeit des Lesens. Nach der Konversation gäbe es kein besseres



I4

Mittel, seinen Geist zu kultivieren, als die Lektüre. Und dies wohl deshalb,

weil eine gute Konversation nicht jedermanns Sache sei, und weil die

Ignoranten zu oberflächlich und die Gebildeten zu pedantisch seien. Gespräche
können zu Widerspruch und Verstimmung führen und hinterlassen dann im
besten Fall gemischte Gefühle. Dagegen ist das Buch nicht nur etwas, was

anregt, bildet und erfreut, es ist auch jederzeit - ohne jene Risiken und Turbulenzen

- im umfassenden Sinne zugänglich. Formeys verallgemeinernde
Schlussfolgerung: "Voilà, ce me semble, bien des endroits par lesquels le

commerce des Livres l'emporte sur celui des hommes".9

Der Umgang mit Büchern hat Vorteile gegenüber dem Umgang mit
Menschen. Also beginnt Formey jetzt mit Ratschlägen, wohlwissend, dass dies

nicht so einfach sei und dass jeder Bürger der "République des Lettres"
sowieso davon ausgehe, jeden Winkel und jeden Weg in jener Republik selbst

am besten zu kennen. Da wird für einmal stillschweigend unterstellt, dass

jemand bloss zufällig Bücher anschaffen und anhäufen würde. Denn - so

Formey in Wiederholung des mittlerweile bekannten Topos - wer eine

Bibliothek bloss zum Zweck der Dekoration, "par ostentation, & pour meubler

un de ses appartemens", zusammentragen wolle, der brauche solche

Ratschläge nicht.10 Was danach folgt, ist weniger der angekündigte Ratschlag, wie

man gemäss "l'esprit et le coeur" eine Bibliothek bildet, als der übliche

Vorschlag, in den ausgedienten Bahnen der gegebenen Wissenschaftszweige

von der Theologie und Philosophie bis zur Jurisprudenz und Medizin Altes

und Neues zu erwerben. Da fällt höchstens die kleine Abweichung von der

Regel auf, wenn etwa "Morale et Goût" zusammen verhandelt werden. Man
erfährt auf diese Weise, dass die Werke von St. Evremond eher der Moral als

dem Geschmack zuzurechnen seien, und ist wohl darüber etwas erstaunt, dass

der Temple de Gnide mit den Dialogues des Morts von Fénelon und einer ganzen
weiteren Reihe von Dialogen zusammengesehen wird. Formeys "Conseils"
sind doch 'nur' Ratschläge für den, der sich bei der Feststellung der wichtigsten

und aktuellsten Titel helfen lassen will. Ansonsten tappt man im Dunkeln:

gerade so, wie es der Autor des Temple de Gnide, Montesquieu, in seiner

"préface du traducteur" als durchaus erwünschte Fiktion einer fremden

Autorschaft seines Textes konstruiert: "Un ambassadeur de France à la Porte

ottomane, connu par son goût pour les lettres, ayant acheté plusieurs manuscrits

Grecs, il les porta en France".11 Man verweist auf die, die - wahr oder

fiktiv - in Kennerschaft und kluger Auswahl vorausgegangen sind. Dagegen
wird das Ungenügen jeder Regel - hier bezogen auf die Herstellung des

literarischen Textes - betont und der verbindliche Rahmen grosszügig gefasst:



*5

M .Qarûèciomuerfile !filafjôita,chi/ IkmabtlteftAfi allroVigmta,m no} arte, notff/ abmili ajjbmtgliarla awpiubetla ci fa,che utgêmm/ lu deilaîtk^bAhtecedtntteûs aConfr imbtu,mab -/ dar auanù o cSftmre,o polremo anchor in\antcmiMa
f li accide/itt notabilt^beaUa pin bellt afc bt uegamo né

neSapua apparente benigniupriceitc^o,co> fgwWfi aggi,
*^Mieranno tutte le cofe contnqc. MflWwiJi è lambeVajè
lopffîmaJtedtrt cerio il SolKfbe M'ai % amnU iL0.e
feguono lalua^iirm^^ofaconß^hi nfiij&faprtß
fiF0 ig%luë,ntTt «7 ag^iKU^mndMi fltjéic,cbjjm
gingr.trefipofionoycome ifioriiCbeanSTittm Wft,«

l^p&fiïftTcbe cofi
rc necefjiut,ma ag*'un'appartnladi [c-

TIBIcro

il Diode}?arte fiia ne»

trente,Idm^dio.
aoiontatio ilaiif.

"Mais si l'ouvrage a plu, vous verrez que le coeur ne leur a pas dit toutes les

règles".12 Dieser - durchaus verallgemeinerbaren - Attacke gegen voreilige
Systematisierung lässt Montesquieu auf seine Weise ein Manifest der schwierigen

und gleichwohl sehr erwünschten Zusammenfassung des gesammelten
Wissens folgen: "Il y a trente ans que je travaille à un livre de douze pages, qui
doit contenir tout ce que nous sçavons sur la métaphysique, la politique & la

morale, & tout ce que de grands auteurs ont oublié dans les volumes qu'ils ont
donnés sur ces sciences-là".13

Ein Alptraum für jeden Bibliothekar, der seine Bibliothek im Rhythmus
des neu Geschriebenen und neu Gedruckten stetig wachsen sehen möchte.

Umgekehrt: die Beschränkung - und dies, um im Bild zu bleiben, ohne Ein-
busse des Nährwerts - ist wohl die schwierigste Aufgabe der Bibliothek. An

Montesquieu, der ja auch noch das von den berühmtesten Autoren
Unterschlagene in die zwölf Seiten hineinzwingen möchte, wird man kaum Mass

nehmen wollen. Das bleibt unerreichbar! Uber das Gegenteil allerdings, die

Geschwätzigkeit, den Zufall, das Ausufern von Bücherbeständen hat man sich

vergleichsweise schnell geeinigt, ohne dass man diesem Risiko jedoch so ein-



i6

fach enteilen könnte. Auch Formeys "Conseils" ähneln zuweilen eher der
üblichen Bibliographie, die sich mit Informationen zu Neuerscheinungen brüstet.

Einen darüber hinausgehenden, umfassenden Anspruch erkennt man kaum.

Es bleibt bei den blossen Klassifizierungen und Unterteilungen gemäss üblichen

Wissensdisziplinen. Wie gehabt!

Formeys Werk zeugt von umfassender Kenntnis im Umgang mit Büchern.

Muralt sei ein Misanthrop, der immer nur grollend die Wahrheit berichte und

dessen Argumente gleichwohl gefielen, "parce qu'il est rare qu'ils ne soient pas

soutenus d'un fonds exquis de bon sens".14 Der Abbé Le Blanc, das hört man

gern, sei einer seiner Nachahmer. Formey gibt Anleitungen, wie man wohl die

Texte zu lesen - und auch zu verstehen hätten. Immerhin! Durch solche

Hinweise auf die Feinheiten zwischen den Zeilen wird die Notwendigkeit des

Buches erst begründet. Denn, so folgert man schnell, jedes ist anders, es mag
noch so ähnliche Inhalte vorgeben. Erst im Wissen um diese kleine Differenz
wird man das auch verstehen und schätzen lernen.

Diese - nicht gerade einfache - Vorstellung lag unter anderem jenem eben

so berühmten, wie kaum je präzis beschriebenen Wissens-System' zugrunde,
das Giulio Camillo in bester mnemotechnischer Tradition vorschlug. Von

Galen und der notwendigen optimalen Anpassung der Arzneimittel in jedem
einzelnen Fall von Krankheit ausgehend, beschwört Camillo seine Leser:

"cosi non dobbiamo applicar un'artificio fatto universale ad alcuna particolar
materia, se prima non veggiamo, se con le circostanze di quello esso confar si

possa".15 Nichts ist einfacher als irgendwelche Systeme zu erfinden und sie

den Dingen überzustülpen. Davon, von solchen 'Ordnungen', hat unsere Welt

- auch im Wissens- und Bibliotheksbereich - im Überfluss. Aber jene anderen

'Systeme', die so präzis der Wirklichkeit nachgeformt sind, dass sie -
medizinisch gesprochen - wirkungsvoll und heilsam sein können, sind schwierig

und eher selten. Es lohnt sich, die Vorgehensweise Giulio Camillos im
Wortlaut nochmals zu vergegenwärtigen. Ausgangspunkt und Aufgabe war es

zu prüfen, ob es denn "ne gli ordini miei" überhaupt irgendetwas gäbe, was

sich verallgemeinern und wiederum auf den gegebenen Sachverhalt

zurückbezogen anwenden liesse. Wenn ja, und wenn es denn gar mehrere solche

"artifici" - Methoden, Systeme - gäbe, sollte man diese mit den konkreten

Gegebenheiten zusammenführen, woraus ein reiches Beziehungsgeflecht aus

universalen Betrachtungsweisen und partikulären, konkreten Dingen
entstünde: "& unirlo talmente con quelle, & quelle con lui; che dell'-
universale artificio, & della particolar materia havesse a riuscire
un corpo solo, pieno di corrispondenze".16



17

%o4r$vrowiv xoussEL

Comment j'ai écrit
certains de mes livres

PARIS

LIBRAIRIE ALPHONSE LEMERRE

25-35, PASSAGE CHOISEUL, 23-33

Diese Vorstellung eines das Universale und Partikuläre zusammenfügenden

Körpers dient Giulio Camillo für die Vergegenwärtigung des Wissens im
Hinblick auf Anwendung und Nutzung. Dies bleibt wohl auch das gültige -
und übrigens immer wieder neu umschriebene - Modell für jenen lebendigen

Prozess, aus dem Bibliotheken hervorgehen, wodurch sie nicht bloss Medizin,

sondern eben Nahrung für den Menschen sind. Umgekehrt, jenes

Eindringen in die kapillaren Strukturen kultureller Wirklichkeit liegt dem,

der selber schreibt - und so entstehen doch Bücher und Bibliotheken - meist

viel näher, als dem systemsüchtigen Wissensverwalter. Gerade deshalb bedarf

es der Provokation eines Montesquieu und seines unmöglichen Projektes "de

douze pages".

Es ist noch eines anderen Magiers der Wissenskonstruktion zu gedenken. "II
s'agit d'un procédé très spécial", schreibt Raymond Roussel zu Beginn seines

"Comment j'ai écrit certains de mes livres".17 Dieses sehr spezielle Verfahren

besteht darin, dass Roussel von zwei beinahe (aber eben nur beinahe) identischen

Wörtern ausgeht, sie in ansonsten gleiche Sätze einfügt, um dann



i8

dazwischen eine ganze Geschichte einzubetten. Aus dem kleinstmöglichen
Unterschied entfaltet sich die ganze Welt. Wesentlich ist, dass nicht aus einer

Vielzahl von Wörtern - oder gar Büchern - ein Ganzes gebildet wird, sondern

dass dieses ausgehend von dem kleinsten Element, in dem eine Differenzierung

erkennbar wird, und nach Massgabe dieser Differenzierung entsteht.

Natürlich versteht Roussel sein - und nur ein solches - Vorgehen als "procédé

de création". Nimmt man etwa das Beispiel der "maison à espagnolettes",

so sieht man, wie schnell - gemäss Roussel - dieser minime (sprachliche)
Unterschied ganze Welten unterschiedlicher Bedeutungen (und Konventionen)

auftut und sichtbar macht. Zum besseren Verständnis: zum einen

bezeichnen die "espagnolettes" die Fenstergriffe, zum andern eben jene

"petites Espagnoles", von denen, so weiss Roussel zu berichten, die Talou-
Yaour abstammen.18

Roussel bemerkt natürlich, dass keinerlei innere Gesetzmässigkeit vom
identischen Wort zur völlig andersartigen Bedeutung führen kann. Der Reim

("due à des combinaisons phoniques") hat sich selbständig gemacht. Daraus

ergibt sich an Stelle irgendeiner Ab- und Herleitung "création imprévue":
"c'est un procédé poétique".19 Das ist die Lektion Roussels, die sich vom
Bücher-schreiben auf die Bücher und von diesen mühelos auf die Bibliothek

übertragen lässt. Wer dagegen an eine vorgegebene, rigide Gesetzmässigkeit

denkt, wer gemäss der Unterscheidung Montesquieus von den "règles" statt

vom "coeur" ausgeht, wird wohl gerade dies, den unendlichen und oft genug
unberechenbaren Reichtum (auch) der Bücher übersehen. Es war und ist eine

weit verbreitete Ansicht, dass der Vorgang der 'Wissenskonstituierung' in
umgekehrter Reihenfolge, nämlich aus dem System heraus, überhaupt erst

möglich sei. Allein, das Risiko ist dabei - gerade auch im Falle der Bibliothek

- sehr gross, dass ein Ordnungssystem nicht nur in eine Vielfalt hineingetragen

wird, sondern diese auch erdrückt. Die Vielfalt als Ordnung zu

erhalten, das aber ist ein vernünftiges Ziel, auch wenn das Zusammenfassen

auf zwölf Seiten gemäss Montesquieu ein kaum erreichbares Ideal darstellt.

Nach solchen Gesichtspunkten mag man nun all jene - nicht überaus

zahlreichen - Modelle lesen, die Bibliothekare im Laufe der Zeit vorgeschlagen

haben, wann immer sie eben mehr als das blosse Zusammentragen von
Büchern und Informationen zur Diskussion stellten. Natürlich steht die alte

Formel der "aurea catena", der unser heutiges 'vernetztes Denken' nachgebildet

ist, als ideale Wunschvorstellung am Horizont. Doch wird man nach

den obigen Hinweisen solchen festgeschmiedeten Vorstellungen nicht allzu



19

wörtlich folgen wollen. Das Bild der Kette suggeriert allzusehr, dass jedes

Glied an das andere solide und kaum trennbar festgemacht sei. Das steht der

Vorstellung der Veränderung - und aus diesem Stoff besteht Kultur, Wissen

und auch die Bibliothek - und noch mehr Roussels Einsicht in das

Unvorhergesehene und in die Poesie entgegen. "Nell'incominciamento di una

Biblioteca spesso mancano gli anelli intermedj per conservare questo rigoroso
concatenamento".20 So stellt es Paolo Maria Paciaudi, der Bibliothekar der

Parmenser Bibliothek in seiner 1815 posthum erschienenen "Memoria ed

Orazione intorno la Biblioteca Parmense" dar. Wenn schon Verkettung dann

zu der Bedingung, das neue Glieder eingefügt werden, die Kette also dauernd

in Bearbeitung bleibt. Wenn schon System, dann ein offenes.



20

II.

"Tandem subiit animum meum haec cogitatio,

magnum fore operae pretium si latifundium regni

philosophici uno syntagmate delinearem".

Johann Heinrich Aisted, Cursus Philosophici

Encyclopaedia Libri XXVII
complectens..., Herborn 1620,

Praefatio.

"Nec manus nuda, nec intellectus sibi

permissus, multum valet; Instrumentis &
auxiliis res perficitur; quibus opus est, non
minus ad intellectum, quam ad manum".

Francis Bacon, Instauratio Magna,

(1620), in: Operum Moralium et

Civium Tomus London 1638, S. 47.

"Soit que nous nous élevions, pour parler

métaphoriquement, jusques dans les cieux, soit

que nous descendions dans les abîmes, nous ne

sortons point de nous mêmes; & ce n'est jamais

que notre propre pensée que nous appercevons".

Etienne Bonnot, Abbé de Condillac, Essai sur

l'origine des Connoissances

humaines. Ouvrage où l'on réduit à

un seul principe tout ce qui
concerne l'Entendement Humain, I,

Amsterdam 1746, S. 1.

Das Systematische bedient sich also der Metapher der Kette; mit dem Bild der

Nahrung ist dagegen der lebendige Mensch angesprochen. Zu seinem Unterhalt

braucht er die Nahrung. Fehlt es daran oder ist sie schlecht auf die
wirklichen Bedürfnisse abgestimmt, so stellt sich ein Mangel oder gar eine Krankheit

ein. Von Galen ausgehend hat Giulio Camillo die angemessene Dosie-



21

rung der Medikamente als Modell des Zusammengehens des Universalen mit
dem Partikulären gewählt. Dazu passt jene andere, weit in die Gründungsgeschichte

von Bibliotheken zurückreichende Metapher des Spitals. Diodor
berichtet von der Bibliothek des ägyptischen Königs Osymandyas in Theben,
über dessen Eingang die berühmte Inschrift "ilnjxrjs laTpeïov", lateinisch
übersetzt "animi medica officina", stand.21 Iustus Lipsius, der an diese

Uberlieferung zu Beginn seiner kurzen Schrift "De Bibliothecis Syntagma"

(1612) anschliesst, verfolgt von hier ausgehend das Geschick von Bibliotheken

und scheint stets all das besonders hervorheben zu wollen, was erkennbar

den konkreten Nutzen und Gebrauch, also das Leben der Bibliothek ausweist:

dass man nebst den Büchern mittels Standbilder die Kultur - genauer: deren

menschliche Verursacher - vergegenwärtigt, dass man zusätzlich zu den

Büchergestellen Lesepulte anbieten soll, um eben das Lesen ("quibus libri
legendi imponerentur") tatsächlich zu befördern, dass es nicht zuletzt auch der

Ort der Zusammenkunft und der Lesung ("ut certi libri ibi quotannis recita-

rentur") sei.22 Auf diese Weise wird auch der Ubergang von der 'bloss' privaten

zur öffentlichen Bibliothek erklärt und begründet. Alles dient letztlich
dazu, die Einrichtung Bibliothek den ureigensten menschlichen Bedürfnissen

zuzuordnen. Geradezu zwangsläufig ergibt sich daraus der Anspruch der

Öffentlichkeit: "Constituèrent veteres loca publica, in quibus bibliothecas

habebant reconditas, quas legendi gratia intrare cuilibet permittebant".
Die Geschichte der Bibliotheken folgt diesem Topos. Und natürlich ist das vor
dem Hintergrund des - bis vor kurzem unbestrittenen - Vorrangs des Öffentlichen

gegenüber dem Privaten zu lesen. Wenn die Gelehrten - denn an sie

und ihre Aufgabe in der Gesellschaft ist dabei in erster Linie gedacht - Bibliotheken

benützen, tun sie es "in publicum bonum", in der Ausrichtung auf das

öffentliche Wohl, wie wiederum Justus Lipsius betont. Wenn Claude Clément

in der wohl ausführlichsten Systematik zur Bibliothek, den in Lyon 1635

veröffentlichten Musei, sive Bibliothecae tarn privatae quam publicae Extructio,

Instructio, Cura, Usus Libri IV., in einem ersten Teil die Beweggründe der

Gründung und Errichtung einer Bibliothek darlegt, so ist es zuallererst die

"utilitas publica".23 Danach erst folgt die "eruditionis ostentatio", der Beleg,

die Beweisführung und die Darstellung der Bildung, wozu Clément von
Martial den obligatorischen Hinweis auf das (mit)geteilte Wissen

beizubringen weiss: "Scire tuum nihil est, ni si te scire hoc sciat alter".24 Bildung
und Öffentlichkeit sind miteinander verknüpft. Und so bleibt die Bibliothek
auch in ihrer nächsten, der dritten Zielsetzung, der "comparanda eruditio",
in erster Linie eine verbindende Einrichtung. Sie dient beispielsweise dazu,



uns an früheren Einsichten vorausgegangener Leser und Schreiber teilhaben

zu lassen: "ut tarditatem ingenij lectionis diligentia compensarem", wie es

Hieronymus für Clément formuliert, was man wörtlich als verspätete oder

eben generell als ansonsten verpatzte Teilhabe am umfassenderen Wissen

auffassen kann.25 (Jeder 'ehrliche' Intellektuelle weiss das auf seine Art zu

bestätigen!) Schliesslich folgt bei Clément die "animi voluptas", der geistige

Genuss, der nach Cato unvergleichlich grösser sei als der Genuss von Spiel
und Bordellbesuch, noch bevor dann schliesslich die "morum instructio", die

Unterrichtung im engeren Sinne erwähnt wird.26

Auf diese Weise also wird die Bibliothek als öffentlich bedeutsame kulturelle

Institution begründet - bevor sie der Systematik im engeren Sinne

zugeführt wird. Damit, mit der Herausstellung der Öffentlichkeit der Bibliothek
und genauer mit dem Hinweis auf den legitimen Anspruch eines öffentlichen
und öffentlich zugänglichen Wissens, wird allerdings bereits wieder die

Notwendigkeit oder zumindest der Nutzen einer (verbindlichen) Ordnung und

Systematik dieses Wissens mitgeführt. Nur ist jetzt - nochmals, und diesmal

umfassend, gesellschaftlich - die Reihenfolge vom öffentlichen Nutzen zur

Ordnung (und nicht umgekehrt) festgeschrieben. Selbstgenügsam sollen

Systeme auf keinen Fall sein, aber gleichwohl so allgemein, dass sie jenes

Bedürfnis nach Verallgemeinerung und Mitteilbarkeit, das im Begriff der

Öffentlichkeit steckt, auch hinlänglich abdecken. Wo wird man hier - nicht
mehr bei der einzelnen Diagnose verharrend, sondern im Spital, im "ilruxfis

îwpeïov" - ansetzen wollen? Wie wird diese geistige Nahrung zubereitet,
damit sie auch wirklich schmeckt - besser als jene sprichwörtliche Spitalkost?

"Mehr mit einem philosophischen Uberblick umfasst, als in allen Theilen

genau durchforscht", ist die Beurteilung, die Carl Ludwig Fernow für die

italienische Sprachlehre von Karl Philip Moritz - mithin einem Muster des

Umgangs mit der Sprache selbst - bereithält.27 Die Angemessenheit eines

verallgemeinernden Zugriffs auf die konkrete Welt soll jetzt nochmals - diesmal

im Wissen um den Vorrang von Öffentlichkeit und der davon abgeleiteten

notwendigen öffentlichen Teilhabe an Bildung und Wissen - zur Diskussion

gestellt werden. Die Bibliothekare sind herausgefordert. Eine abstrakte

Ordnung ist schnell gebildet. Ein "sistema bibliografico" mag als erbracht und als

brauchbar gelten, solange irgendeine Klassifikation eine Ordnung vorgibt,
wenn - so beispielsweise Giuseppe Sanchez in seinem Saggio di un Sistema di

Bibliografia von 1820 - zumindest zwei Kataloge, ein alphabetischer und ein

Sachkatalog erstellt seien.28 Sehr schnell ist man dann bei der Bibliographie,



23

die den roten Faden zu bilden und - in Vertretung - das Wissen sowie das

Wissen über das Wissen darzustellen hat, angelangt. Die Ordnung selbst, die

Wissenskonstituierung als öffentliches Dokument? Entlassen? Ersetzt? Kein
Bedenken gegenüber jener verpatzten Teilhabe an den Gedanken anderer, der

Vordenker? Der zitierte Giuseppe Sanchez, der sein Traktätchen dem

Innenminister des Königreichs beider Sizilien "Signor Conte Zurlo" widmet,

ergänzt sein "sistema di bibliografia" schon im Titel mit dem Zusatz "disegna-

to sull'ordine osservato da Giambattista la Prota, da Bacone, da d'Alembert e

da Diderot nel quadro sommario delle conoscenze umane". Also doch: eine

Bibliotheksordnung kann sinnvoll nur in Bezugsetzung, im Rahmen umfassender

menschlicher Kenntnisse verhandelt werden, "secondo i rapporti
delle cognizioni umane, formando un'enciclopedia perfetta".29
Jenes enzyklopädische System sei das weiseste, einfachste und nicht zuletzt
auch natürlichste ("il più saggio, il più semplice ed il più naturale") und dabei

bezieht er sich auf Francis Bacon, auf della Porta, auf Leibniz und schliesslich

auf Diderot und d'Alembert.
Das magische Wort der 'Enzyklopädie' ist gefallen. Nur dem oberflächlichsten

Schreiberling kann allerdings 'die' Enzyklopädie als blosser Versuch

der Anhäufung allen Wissens - und dies auch noch in "meinungsmonopolistischer"

Absicht - erscheinen. "Endgültig vorbei ist die Zeit von Diderot und

d'Alembert", wird vor diesem Hintergrund behauptet.30 "Die Zeit" lässt im

Jahre 2000 schreiben, "gedruckte Enzyklopädien haben ausgedient", um dann

drei Spalten später zu ergänzen: "Die digitalen Enzyklopädien haben ihre

Form noch nicht gefunden, vor allem in technischer Hinsicht bereiten sie

auch versierten Computernutzern erhebliche Probleme. Aber auch bei den

gedruckten Enzyklopädien hat es Jahrhunderte gedauert".31 Also warten wir
ab und hoffen, dass wenigstens einige technische Probleme baldmöglichst
gelöst werden. Diderot und d'Alembert waren allerdings - ganz im Gegensatz

zu Bill Gates - mit anderen Problemen als dem auf Wissensanhäufung zu

errichtenden (und wirtschaftlich verwertbaren) Meinungsmonopol befasst. In
dem berühmten "Discours préliminaire" formuliert d'Alembert gemäss dem

doppelten Titel der Encyclopédie, ou Dictionnaire raisonné, dass im Sinne der

Enzyklopädie - und in Anlehnung an die alte "aurea catena" - möglichst
ausführlich "l'ordre & l'enchaînement des connoissances humaines",
also der Zusammenhang dargestellt werden soll, dass andererseits gemäss

dem "Dictionnaire" zu jedem und allem "les détails les plus essentiels"

zusammengetragen werden sollen.32 Der zuerst postulierte innere

Zusammenhang wird auf die einfache Tatsache zurückgeführt, dass sich die



z4

verschiedenen Wissenschaften und Künste stets auf andere stützen würden

und deshalb eine "chaîne qui les unit" unmittelbar erkennbar sei. Da es nun
aber gleichwohl sehr schwierig sei, ein solches Ganzes als System zu begreifen,

hätte man sich auf die Frage der "généalogie" und der "filiation" und

auf die Gründe des Entstehens der verschiedenen Wissenszweige verlegt, was

gleichbedeutend mit der Frage nach dem Ursprung und der Enstehung "de

nos idées" sei. Das muss man auch so lesen - und dies macht den hohen

geistesgeschichtlichen Wert der Encyclopédie ganz unabhängig von der

(verlorenen) Aktualität der einzelnen Information aus -, dass nämlich der

mögliche Engpass systematischen Vorgehens im Rückgriff auf die
Geschichte aufgehoben wird, und zudem: dass auf diese Weise die beiden

vorerst divergierenden Zugänge, der systematische und der auf die einzelne

Information ausgerichtete wieder näher aneinander gerückt werden. Darin

spiegelt sich der wirkliche Reichtum der Welt. Und ein solches Modell lässt

sich - entgegen jeder starren Ordnung - entwickeln. Jene doppelte Ausrichtung

ist nunmehr dem System selbst einverleibt. Die innere Verknüpfung ist

bedacht und selbst zur Bedingung des Wissensaufbaus geworden. Wenn

Diderot und d'Alembert zwischen "connoissances directes" und "connoissan-

ces réfléchies" unterscheiden,33 so wird es später Hegelscher Geschichtsphilosophie

zufolge - gemäss der "Trichotomie" von Seele, Bewusstsein und

Geist - noch deutlicher und in ausgeprägterer Form darum gehen, nicht nur
im Bewusstsein über der Natur, sondern noch mehr im Geistsein "über sich

als Bewusstsein hinaus" alles zusammenzuführen und zusammenzusehen.34

Das übersteigt zugegebenermassen die Möglichkeiten des Computers und

der Wissenschaftspolitik. Aber es ist deswegen nicht weniger erstrebenswert.

Von diesem Blickwinkel aus gesehen ist zumindest der 'Sinn' einer blossen,

auf sich selbst beschränkten Ordnung entlarvt und auf deren kleinstmögliche

- deswegen noch lange nicht zu verschmähende - Hilfestellung
zurückgeführt. Alles, was mit dem Menschen und seinen geistigen Befähigungen

zusammengebracht wird und was daraus - in der Vorstellung und Anschauung
und in der Sprache - als Kultur entsteht, verlangt nach mehr. Die Bücher, die

Bibliothek haben dem allerdings weit häufiger, als manches Vorurteil
behauptet, Rechnung getragen.

Es mag durchaus sein, dass sich heute mit dem Begriff 'Enzyklopädie'
zuweilen in erster Linie der Umfang, der quantitative Aspekt des Wissens - das,

was man eben heute am meisten bewundert -, und weniger der gesuchte

innere Zusammenhang verbindet.35 Die Wissenschaften haben oft genug



25

ENCYCLOPÉDIE,
Ou

DICTIONNAIRE RAISONNÉ

DES SCIENCES,
DpS ARTS ET DES MÉTIERS,

PAR UNE SOCIETE DE GENS DE LETTRES.
' 'A- '

' 0É '

Mis en ordre & publié par M; DIDEROT, de l'Académie Royale des Sciences & des Belles-
Lettres de Pruffe ; & quant à la Partie Mathém at Iqu e par M. D'ALEMBERT,
de l'Académie Royale des Sciences de Paris, de celle de Prude, & de la Société Royale
de Londres.

Tantum feries jimHuraquc pollct,
* Tantum, de medio fumptis acccdii honoris HoRAT.

TOME PREMIER.

A P A RI S,
Ç BRI A S S O N, rue Saint Jacques, i la Science.

Chez < DAVID l'aîné rue Saint Jacques, à la Plume d'or.

J L E BRETON, Imprimeur ordinaire du Roy, rut de la Harpe

(.DURAS D, rue Saint Jacques, i Saint Landry, & au Grijjon.

M. D C C. LI.
AVEC APPROBATION ET PRIVILEGE DU ROY.

selbst dafür gesorgt, dass Zusammenhängendes zugunsten von Einzelwissen-

schaften diskreditiert wurde. Moderne Schlagworte wie Vernetzung und

Transdisziplinarietät haben das noch nicht rückgängig machen können. Selbst

jemand wie Wilhelm Dilthey, eine Instanz für die Grundlegung der
Geisteswissenschaften auch dort, wo es um deren innere Verbindung geht, hat

wesentlich zu entsprechenden Irritationen beigetragen, wenn er beispielsweise

der "Philosophie der Geschichte", aber auch der "Soziologie" den

Status von "wirklichen Wissenschaften" absprach, um dann andererseits

gleichwohl nach einer verallgemeinernden "erkenntnistheoretischen
Grundlegung der Geisteswissenschaften" zwecks Ausweis des inneren

Zusammenhangs der Einzelwissenschaften zu suchen.30

Der Zugriff zum Ganzen wählt unterschiedliche Wege. Umsomehr lohnt
es sich, das frühere Verständnis des Enzyklopädischen zu erinnern. 1795 hat

der kaum bekannte Kantianer Wilhelm Traugott Krug eine "Abhandlung
über den Begriff einer Enzyklopädie" vorgelegt.37 Für ihn ergibt sich aus der

Begriffsableitung eindeutig, dass sich mit Enzyklopädie vorab "ein Inbegriff
heterogener Theile" verbindet.38 Er befasst sich deshalb zuerst gerade mit



26

diesem scheinbaren Paradox des Zusammengehens von Unterschiedlichem

und Gleichartigen: von einer Enzyklopädie im Vergleich mit den

Einzelwissenschaften gilt, dass "ihr allgemeiner Charakter in nichts anderem, als

darin besteh(t), dass das Ungleichartige den Gegenstand derselben

ausmacht".39 Da dieses aber "gleichwohl unter einem gemeinschaftlichen Rahmen

begriffen wird, so muss dieses soviel andeuten, dass es selbst wiederum

auf eine gewisse Weise zu einem Ganzen vereinigt werden solle". Das könnte

als blosses Aggregat gebildet werden, oder aber - vorzugsweise - als

Zusammensicht des "Gemeinschaftlichen am Ungleichartigen", woraus dann

eben doch die "Idee einer systematischen Einheit" - und letztlich "eine

abgesonderte Wissenschaft" - gebildet werden könnte.40 Die bemühten

Begriffe dehnen sich gegen ihr logisch enges Korsett. Das Problem ist also noch

nicht gelöst, der Weg jedoch frei für weitere Fragen, was eine solche

enzyklopädische Wissenschaft, welches ihr Inhalt, ihr objektiver und relativer

Wert, sei. Es ist vorauszusehen, dass Krug, so umfassend fragend, zu keiner

einfachen Formel gelangt. "Denn so viel ist, dünkt mich, ausgemacht, ohne

ein unter gewissen Formen und nach bestimmten Gesetzen wahrnehmendes,

ordnendes, verbindendes Gemüth würde bey allem äussern Zusammenhange

in der Körperwelt dennoch kein innerer Zusammenhang in unserer Erkenntnis

seyn, wenn überall ohne ein solches Gemüth eine Erkenntnis möglich
wäre".41 Nur so gelangt er zur Forderung nach einer "bestimmten Form der

Gesetzmässigkeit", ohne die die Natur ein verschlossenes Buch sei, wobei es

andererseits "ohne von aussen gegebenem Stoff' auch keine äussere

Erkenntnisquelle gäbe: "Es würde so gut seyn, als wenn sie gar nicht vorhanden

wäre." Also ist es die "innige Verbindung von beyden", auf die es ankommt.

Und Krug bemüht dafür nunmehr grosszügig das umfassende Bild eines "aus

den Gewässern beyder Quellen zusammengeflossenen Ozeans".42 Es ist
schliesslich auch klar, dass er - über die blosse Bestimmung einer Wissenschaft

hinaus - weiterfragen muss nach dem "Interesse der Menschheit, oder

der Welt", nach der Zielsetzung von Glückseligkeit, nach menschlicher Freiheit

und - in seinem Sinne - nach Philosophie.
All dies zeigt nur, dass es mit blossen erkenntnistheoretischen Abklärungen,

mit blosser Logik, mit Taxonomie, mit entsprechenden Aufstellungsordnungen

von Büchern nicht getan ist. Man erinnert sich jetzt, dass Diderot
und d'Alembert, die sich ihrerseits in erster Linie auf Francis Bacon berufen,

gegen jede voreilige Berufung auf irgendeine reduktive Taxonomie vom

"système des connoissances humaines" sprechen. Der erste Satz der "explication

détaillée du système" lautet dort denn auch pünktlich und zeitgemäss:



27

SYSTEME FIGURÉ
DES CONNOIS SANÙES HUMAINES.

ENTENDEMENT.

14=-
IMAGINATION.

"pi"»

Confequenccs from
the Accidents of
Bodies Naturall ;
which is called"

Nat U R A

Phiiosop

Science,that is,
Knowledge of
Confequenccs
which is called
alfo Pax

Confequenccs frorii the Accidents con
Naturall s which arc Sä'ntiij, and Me.

Ph tsi QU ts or
Confequenccs fro.
Qualities.

cSÎ5SfîM * ***" lh"ia"'

Confequenccs fromthe QualitiesoftodycsTranJient, fach as foincttines appears fometimcs van'ifh,

Coprequences fromCConrc^ucnc,:s fcom chc L'Sh' ofthc Smra-0ut of «his, and the M
the Qualities of<c Sunnc, is made thc Science of
the Starres. ^Confequenccs from the Influence of thcStarres,

Confequenccs of t he Qualities from liquid Bodies that fill tlib (pace between the St

Confequence's from
thc QualitiesofBo-'

f dies Terreßriaß.

Confequenccs from fConfequenccs from the QiialiticsofMinerals,as Stertes,

the parts of the J Metalts&c.
Earth that are I :

without Senfe, j_ Confequenccs torn the Qualifiesof Vegetables.

f Confequenccs fromÇConfcquences from Vifon,

j the Qualities of A-^Confequenccs from Stands,. Musi

C^^enccs^roni ^ Onr.qucllf, frora ihc :

..OfConfequenccs from thc inSHtaien of Co«« on-wijusj,
tothe Rights, and Duliesoi the Sedj Fclitiqut, or Sovereign,

i. Of Confcquenccs ffom thc fame, to the &*),and Bight of the

Subjclls.

Confequenccs from]
the Qualities of,,
Men in[fetid

ofMen,

I Confequenccs J{n g<rh>adUg>.. R« £ T h ori Qu s«

from Sf tech, pin ^firing, • .Lo°rQU *.
aodUnxtisT.

Pkccthis Table between Mo40. fed qï.



28

"Les êtres physiques agissent sur les sens".43 Kurz zuvor, 1746, schrieb

Condillac gleich zu Beginn seines Essai sur l'Origine des Connaissances Humaines:

"Soit que nous nous élevions, pour parler métaphoriquement,
jusques dans les cieux, soit que nous descendions dans les abîmes,

nous ne sortons point de nous mêmes; & ce n'est jamais que notre
propre pensée que nous appercevons".44 Diderot und d'Alembert werden

jetzt, 1751, in ihrem Stammbaum die menschlichen Wissensbereiche, die

"connoissances humaines", denn um solche, menschliche Erfahrungen
und Kenntnisse handelt es sich, gemäss "Mémoire", "Raison" und "Imagination"

aufführen; ihnen sind Geschichte, Philosophie und Poesie

zugeordnet.45

Dieses System will an den Bedingungen menschlicher Erfahrungen,
mittelbar geschichtlicher Wirklichkeit nachgebildet sein. Den Blick von einer

absoluten, 'objektiven' Warte aus kennt die Encyclopédie - allen anderslautenden

Ansichten zum Trotz - nicht. Der Gewährsmann von Diderot und

d'Alembert, Francis Bacon, fasst es 1620 in seiner "Instauratio Magna" in
einen Aphorismus, der jene Bedingungen deutlich genug erkennen lässt: "Nec
manus nuda, nec Intellectus sibi permissus, multum valet;
Instrumentis & auxilijs res perficitur; quibus opus est, non minus
ad intellectum, quam ad manum".4' Was würde besser auf das Instrument
der Bücher und ihre Zusammenführung in der Bibliothek passen! Ihre 'bloss'

systematische Ordnung würde eben nicht ohne wesentliche Verluste von
"connoissances humaines" vor sich gehen können. Auch dazu, zu dieser

abgrenzenden Folgerung, gibt es den passenden Beleg. Condillac liess seinem

Essai sur l'Origine des Connoissances Humaines 1749 den Traité des Sistêmes, où

l'on démêle les inconvéniens & les avantages folgen. Dort wird schon im zweiten

Kapitel ausdrücklich von der Nutzlosigkeit abstrakter, abgehobener Systeme

gehandelt. Denen, die auf - deduktive - Weise Systeme herleiten wollen, sagt

er klipp und klar: "ils renversent l'ordre de la génération de nos
idées".47 Er zeigt auch auf, dass der Zusammenhang unterschiedlicher auf

diese Weise deduzierter Teile vage bleibt und so der Satz bestätigt wird,
wonach die Summe der Teile kein Ganzes ausmacht.48

Zumindest daran hat man sich heute im Wissensbetrieb gewöhnt. Dass

sich der hochspezialisierte Wissenschaftler ansonsten - wenigstens in seiner

Freizeit, ausserhalb seines wissenschaftlichen Tuns - meist als ganzheitlicher
Mensch begreift, stimmt weiterhin optimistisch. Aber auch dies, die mögliche

Kluft zwischen Wissenschaft und Leben, hat Condillac längst bedacht. Es

gehöre zu den Missbräuchlichkeiten solcher Systembilderei, dass man diese



29

&Grii site /JtrmuÂ
B IB LIQ T HE CA

tamprmatee quaüipttWicae

^ Extafétio, Inflrwôio,
>*. o upvMf-^-cJA//àt7 Y7T, T R 7? T TTr *

tHecae S .IdßnsESfTii Escvbiauls:
(uy&Tarmefis c&gorica. a>l> amatwv

is qvvyfj
Ï"VMPTIBY5 IACOBI PR(

fc. M. DC. XXXV *



3°

A

and True Account
OF THE

ATTEL
Fought lait Ffyl D A T,

Between the

Antkni àftd the Modern

BOOKS
IN

St f A M E S's

LI BR ART.

t 0 K D 0 ft :
Printed in the Year, M DCCK

fälschlicherweise für "véritables connoissances" nehme. Instrumente sind es,

haben wir eben gelesen. Und so ist alles - wie das Bild der Nahrung, der

Arznei, des Spitals - willkommen, was uns an den Menschen selbst und seine

sinnesabhängige Erfahrungswelt näher heranbringt. Die Poesie findet darin

ihren unangefochtenen Platz - auch bei Diderot und d'Alembert. Und so hilft
eben die unverzichtbare "imagination" über manches hinweg.

Der zitierte Jesuit Clément hatte zwecks Erklärung seiner "comparanda

eruditio" das damals wohl allgemein verfügbare Bild des trojanischen Pferdes

bemüht, um auf diese Weise die Vorstellung zu beflügeln, wie in einer

Bibliothek an Stelle der Bücher die Autoren selbst, die alten Geistesheroen

von Pythagoras zu Plato und Aristoteles, aus den Regalen wie aus dem Bauch

des hölzernen Pferdes heraustreten und lebendig werden würden.49 Wie
einleuchtend erscheint jetzt auch das Bild, das Jonathan Swift in seinem

"Battle of Books" entwirft, den er vorsorglich schon im Titel gegen jedes

Missverständnis und gegen jede irrige Mutmassung, es handle sich um blosse

Phantasterei, konkret und präzis als "Full and True Account" festlegt und präzis

auf "Fought last Friday" datiert.50 Die Bücher sind es, die stellvertretend



31

für die Ideen, die sie in ihrem Leib aufnehmen und die sie darstellen,
aufeinander losgehen. Auf diese Weise wird eine lebendige Kultur mitsamt ihren

Widersprüchen ohne Rücksicht auf Opfer abgebildet. Der Bibliothekar gerät
darüber in Verzweiflung und schürt das Feuer nur noch mehr: "And therefore,

in replacing his Books, he was apt to mistake, and clap Des-Cartes next to

Aristotle; Poor Plato had got between Hobbes and the Seven Wise Masters,

and Virgil was hemm'd in with Dryden on one side, and Withers on the

other".51 Diese Konflikte, man kann es bei Swift nachlesen, werden

ausgetragen. Sie spielen sich in der wirklichen Welt - der Bibliothek - ab. Homer
hebt Perrault aus dem Sattel, "then Hurl'd him at Fontenelle, with the same

Blow dashing out both their Brains".52 Die Bücher werden in den Kampf
geschickt. Und natürlich benützt auch Swift die Fiktion eines aufgefundenen

unvollständigen Manuskripts, um der obsoleten Frage nach dem Ausgang des

Kampfes zu entgehen. (Auch die Ordung der Bücher in der Bibliothek, wie

wir längst begriffen haben, wird nie an ihr Ende gelangen!) Mittlerweile hat

er, und dies ist ihm gelungen, die Lächerlichkeit abstrakter Systeme und

losgelöster, autistischer Gelehrsamkeit biossgestellt. Einmal mehr: dies, das

Wichtigste, der Blick auf die Wirklichkeit, bleibt der Poesie vorbehalten.



3*

III.

"Die Werke der menschlichen Kultur sind die

einzigen, die in sich die beiden Bedingungen

vereinen, auf denen die vollkommene Erkenntnis

beruht; sie haben nicht nur ein begrifflicherdachtes,

sondern ein durchaus bestimmtes, ein

individuelles und historisches Sein".

Ernst Cassirer, Zur Logik der

Kulturwissenschaften (1942), Darmstadt

1961, S. 10.

"Der Mensch ist zu feinern Sinnen, zur Kunst und zur

Sprache organisiret".

Johann Gottfried Herder, Ideen zur
Philosophie der Geschichte der

Menschheit, I, Riga und Leipzig 1784,

S. 216.

"Enimvero omne, quod homini scire datur, ut & in ipse

homo, finitum, & imperfectum".

Giovanni Battista Vico, De Nostri Temporis Studiorum

Ratione, Napoli 1709, S. 10.

Die Bibliothek ist unzweideutig selbst ein kulturelles Produkt. Das müsste

längst klar geworden sein. Dass dabei die Sinne gefordert sind, dass es um

Menschen, um historische Wirklichkeit geht, wie es Johann Gottfried Herder

in seinen Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit 1784 grundsätzlich

dargestellt hat, ist unverkennbar. Wer sich dem verweigert, der sei mit
Jonathan Swift drastischen Vorstellungen von den in ihr Menschsein

zurückgeholten Büchern konfrontiert. Und natürlich ist auch ohne Swift die räumliche

Vergegenwärtigung von Büchern und ihre Vermittlung über die Sinne -
"et visui et usui", wie es dem von Böner gestochenen Frontispiz zu den Inclu-

tae Bibliothecae Norimbergensis Memorabilia des Johann Jacob Leibnitz (1674)

eingeschrieben ist - eine kaum zu übersehende Tatsache.53 Die Bibliothek mit



33

ihrer versuchten Ordnung unter Wahrung der Individualität des einzelnen

Buches steht der kulturgeschichtlichen Problematik in auffälliger Weise mehr
als nur nahe. Das oben Dargelegte - vom Buch und der Vereinigung von
Büchern zur (öffentlichen) Bibliothek - lässt sich bruchlos in die

kulturgeschichtliche Fragestellung überführen: mit allen Gegensätzen und
Problemen.

Karl Vossler, um nun eines von vielen - ein zugegebenermassen passendes

- Modell zu wählen, hat die reife Ausprägung der Kulturgeschichte - nach der

vorausgegangenen (aufklärerischen) Phase der Bildung "eines festen Gewebes

kausaler Beziehungen physischer und psychischer Natur" - dort festgemacht,

wo weder in geschichtsphilosophischer Verallgemeinerung die Konkretheit

überwunden, noch in "stumpfsinnig philologischer Tatsachenkrämerei"

verabsolutiert wird.54 Wesentlich sei dabei, dass die Beschäftigung mit
Geschichte "keine andern Träger des Geschehens gelten lasse als die
menschlichen".55 So gelangt Vossler zur Gleichsetzung: "Alle richtig
verstandene Geschichte ist Kulturgeschichte, alle Kulturgeschichte ist reine
Geschichte".56 Das sind Formulierungen aus der Hochzeit der

kulturgeschichtlichen Diskussion. Gültig daran ist die Einsicht, dass reduktive oder

rein-rationale Vorstellungen von Wissen und Wissenssystematik im Vergleich

zu Geschichte und Kulturgeschichte nichts Adäquates anbieten - und schon

gar nicht das Problem geschichtlicher 'Wahrheit' lösen können. Vosslers

Modell mit den "drei Instanzen" - der dokumentarischen, ästhetischen und

philosophischen - bietet zumindest eine Handhabe oder eben einen Ausweg,

wie der Veränderung - aus der Geschichte und Kultur wesentlich besteht -
Rechnung getragen werden kann, und zwar so, dass die Welt nicht jeden Tag

revidiert und neu erfunden werden muss. Die Kultur umschliesst die

Zeitdimension, ist geschichtlich; sie ist auch und gerade deshalb dem Menschen

angemessen. Die Bibliothek kann sich dieser Kriterien bedienen, oder aber sie

verabschiedet sich aus diesem Zusammenhang als reine Datenbank, auf die

man dann von aussen gemäss anderweitigen Kriterien einwirkt. Dass es aber

sinnvoll sei, aus dem Ganzen und den Teilen der Bibliothek, aus dem stets

irgendwie gegebenen oder vorgeformten Zusammenhang heraus zu

argumentieren, um darauf aufbauend Verständnis und Nutzanwendung zu bilden,
müsste nach all den angeführten Belegen und Zeugnissen nicht nur als

vorteilhaft, sondern als der einzig gangbare und angemessene Weg erscheinen.

Kultur ist kein streng logisches System, das verbindlich über alles ausgebreitet

wird, aber sie erschöpft sich natürlich auch nicht in der blossen Faktizität



34

der von ihr ausgesuchten Objekte, weshalb Ernst Cassirer - mit Bezug auf

Vicos Scienza Nuova - gleichwohl ausdrücklich von "Logik" spricht und dies

kommentiert.57 Zum erstenmal wage es die Logik, den Kreis der objektiven

Erkenntnis, den Kreis der Mathematik und Naturwissenschaft zu
durchbrechen, "um sich statt dessen als Logik der Kulturwissenschaft, als Logik der

Sprache, der Poesie, der Geschichte zu konstituieren".58 So präzis fällt die

Unterscheidung meist nicht aus. Urteile sind hart, wenn etwa Vossler zu

Saussure meint, dieser hätte 'langue' von 'langage' abgelöst und "das blutleere

Zeichensystem der Sprechenden zum ausschliesslichen Gegenstand der

Sprachwissenschaft gemacht".59 Folgt man andererseits Vosslers Argumenten,
mit denen er Jackob Burckhardts "Kultur der Renaissance" trotz offensichtlicher

wissenschaftlicher Mängel für die Kulturgeschichte rettet, so wird man

glücklicherweise auch Saussure mit denselben Überlegungen mühelos
gerecht werden können. Auch hier gilt: es geht nicht ohne Geschichte, ohne das

zeitlich Bedingte, ohne die Berücksichtigung des ständigen Wandels, weil
Kultur Menschenwerk ist.

"Der Kreis unseres Wissens reicht nicht weiter als der Kreis
unseres Schaffens", fasst Cassirer Vicos Ansicht zusammen.60 "Der Mensch

versteht nur insoweit, als er schöpferisch ist - und diese Bedingung ist in
wirklicher Strenge nur in der Welt des Geistigen, nicht in der Natur erfüllbar".
Fritz Mauthner hat 'Kultur' als "Korrelatbegriff zu Natur" - im Gegensatz

etwa zur Dichotomie Kultur-Philosophie - hervorgestrichen, der Natur
direkt gegenübergestellt, um auf diese grundsätzliche Weise aller
Begriffskonfusion zuvorzukommen.61

All dies ist bei Vico schon 1709 in seinem De Nostri Temporis Studioruin

Ratione vorgezeichnet. Auch Vico setzt dort bei Francis Bacon und den "vasta

desideria" einer allesumfassenden Wissenschaft an. "Qui summa tenent,
ingentia, atque infinita desiderent".62 Jenes Absolute ist nicht erreichbar. Was

sodann wie ein Argument der 'querelle', ob denn die Alten oder die Neuen
mehr gewusst hätten, ausschaut, wird stattdessen - weit wichtiger - auf die

Geschichtlichkeit der Menschen als 'conditio humana' zurückbedungen:
"Enimvero omne, quod homini scire datur, ut & in ipse homo,
finitum, & imperfectum".63

Die Moderne hat uns so sehr mit der Vorstellung von Zeitlosigkeit und

"perfection" eingedeckt, dass das Verständnis jener Prämisse Vicos - und

damit die Basis eines geschichtlichen Verständnisses überhaupt - allzuhäufig
abhanden gekommen ist. Nicht überraschend hat Heinrich Rickert seine

kritischen Fragen zu den Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung, die



35

er ja auch als "logische Einleitung in die historischen Wissenschaften"

untertitelte, mit der Uberzeugung verknüpft, "dass der Mangel an philosophischem

Verständnis für das Wesen der Geschichte zu den
folgenschwersten Ubelständen in der Philosophie unserer Zeit gehört".64
Bei der Geschichte, auch wenn sie vorerst 'nur' "Erfahrungswissenschaft" ist,

ist anzusetzen. Dass sich hier ein innerer Gegensatz auftut, weil sich der

"Tiefenvorgang", so Georg Simmel 1918 in Der Konflikt der modernen Kultur,
darin äussert, "dass das Leben vermöge seines Wesens als Unruhe,
Entwicklung, Weiterströmen, gegen seine eigenen festgewordenen
Erzeugnisse, die mit ihm nicht mitkommen, dauernd ankämpft",
verweist wieder auf die Geschichtlichkeit selbst.65

Vico hatte im Jahr danach, 1710, sein De antiquissima Italorum Sapientia

publiziert. (Beide Schriften erschienen in Neapel im Kleinstformat noch lange

vor der ersten Fassung der Inkunabel der Geschichtsphilosophie, der Scienza

Nuova.) Dort steht als erster Satz des ersten Kapitels: "Latinis verum, &
factum reciprocantur, seu, ut Scholarum vulgus loquitur conver-
tuntur", was schon damals wegen der saloppen sprachlichen Form kritisiert
wurde, in der Sache aber von grösster Wirkung war.66 Jene berühmte Verbindung

von "verum" und "factum", die mit "reciprocantur" und "convertuntur"
umschrieben wird, was die beiden Begriffe - unsauber - als Synonyme erscheinen

lässt, weist ihrerseits wieder auf die Unvermeidbarkeit der Geschichte

hin. Wer weiterliest, stösst denn auch - schon in der Zuordnung des Erkennens

auf 'blosses' Nachdenken und Zusammentragen - auf die Grenzen

menschlichen Wissens, das vorgängig weiterer Postulate zur Beschränkung

mathematischer ratio als "cogitare" und (in der volgare-Ubersetzung
enthüllend) als "quod nos vernacula lingua dicimus pensare, & andar

raccogliendo", gegeben wird.07

Wenn Ernst Cassirer 1942 in seinem Aufsatz zum "Gegenstand der

Kulturwissenschaft", den er später mit anderen einschlägigen Aufsätzen unter
dem Titel Zur Logik der Kulturwissenschaften zusammengefasst hat, von den

"Werken der menschlichen Kultur" spricht, die eben beides ein "begrifflich-
erdachtes" wie ein "individuelles und historisches" Sein besitzen, so

bezieht er auch dies ganz präzis auf Vico und dessen 'Logik', die sich im ersten,

"metaphysicus" überschriebenen Buch des De Antiquissima Italorum Sapientia

gemäss obigem Zitat erstmals angekündigt findet.68 In Cassirers Diktion ist

es für eine Logik der Kulturwissenschaften unabdingbare Voraussetzung, dass

die innere Struktur jenes Seins "dem menschlichen Geist zugänglich und

aufgeschlossen" ist, "weil er selbst ihr Schöpfer ist".



36

Ein Zufall ist es nicht, dass jene Autoren, die der Bibliothek den Stellenwert

eines mnemotechnischen, den menschlichen Sinnen zugänglichen

Systems zuweisen möchten, so ganz nahe an dieser doppelten Wurzel

kulturgeschichtlicher Grundlegung argumentieren: "begrifflich-erdacht" und

"individuell-historisch". Jedes Buch ein präzises historisches Zeugnis und ein

Element jenes stets im Fluss befindlichen Hanges zum Allgemeinen! Beides

ist oft genug - in einer langen Tradition - in der Metapher architektonischer

Gebilde zusammengefasst worden. Cassirer spricht natürlich von Vicos "Aufbau".

Am Ende formt für ihn Kultur einen "Körper", der - durch sein

Körpersein-erfahrbar ist und deshalb auch ummittelbar einer weiteren Umbildung
zugeführt werden kann.69 Vossler hatte seine drei Instanzen und das zusätzlich

bemühte Nebeneinander von Haupt- und Nebenstrom ebenfalls in ein

architektonisches Bild gesetzt: "Denn auf diesen beiden Pfeilern, auf Kunst
und Philosophie, ruht in gleichem Masse der Gewölbebau der Geschichte. Im
Schlussstein des Gewölbebogens, in der dokumentarischen Instanz, finden

von beiden Seiten her die Tragkräfte sich zusammen; wie seinerseits auch er,

der Schlussstein, wieder nach beiden Seiten auseinanderlastet".70 Auf diese

Weise fügt "die innere Logik" die beiden Zugänge zur "historischen Wahrheit"

zusammen. "Mentalmente architettato" hatte natürlich auch Paciaudi

sein Modell der Bücherordnung charakterisiert. Die architektonischen Bilder
kommen der physischen Wirklichkeit der Bücher entgegen, die jene geistige

Ordnung bilden. Davon sind wir ausgegangen. Die Bibliothek - somit letztlich

jedes einzelne Buch - ist ein Garant jener Geschichtlichkeit, die der

Kultur erst ihre Bewegung und Veränderung und die "Ursachen jenes
Wandels" zuerkennt. Das ist Leben, das ist Nahrung.



37

1 Cf. C. du Molinet, Le Cabinet de la Bibliothèque de Sainte Geneviève, Paris 1692, Préface.

2 Vgl. im Sinn einer weiterführenden Analyse: O. Neumaier, Flânerie zum Ende der Philosophie. Das

'Passagen-Werk' des Joseph Kosuth, in: Id., Vom Ende der Kunst, Wien 1997, S. 73 ff.

3 Zumindest ist diese Bezeichnung etwas inspirierender als jene andere, die der Peckham Library
von Alsop & Störmer in London zugedacht wurde: "Medienbox auf Stelzen". Der architektonischen

wie der journalistischen Phantasie sind keine Grenzen gesetzt!

4 Cf. J. H. S. Formey, Conseils pourformer une bibliothèque peu nombreuse, mais choisie, Berlin 1756,

S. VI ff.: "une Lettre du célèbre La Mothe le Vayer, qui justifie tout-à-fait mon idée [...], j'ai cru

qu'elle feroit un ornement considérable de cette nouvelle Edition".

5 Ibid., S. X; zuvor die Unterscheidung von Büchern "d'une estude suivie & continuée" und von

Nachschlagewerken "d'un usage & service passager, & à tems", auf die sich der zitierte Passus

bezieht. Auf S. XV folgt eine weitere Formulierung und Unterscheidung von Büchern "pour estre

d'un usage & service quotidien" und solchen, "in quibus immorari oportet & senescere".

6 Ibid., S. XVI.

7 Ibid., S. VIII.
8 Vgl. W. Oechslin, "Et Visui Et Usui" / "comparanda eruditione" — aufder Suche nach der verlorenen

Ordnung der Bücher und ihrem Sinn, in: Ulrica Hoepli 1847-1935: "...am literarischen Webstuhl... ":

Buchhändler, Verleger, Antiquar, Mäzen, hrsg. von J. Jung; mit einem Geleitwort von F. Ciotti,
Zürich 1997, S. 327 ff.: S. 331.

9 Ibid., S. 3.

10 Ibid., S. 5.

11 Cf. Ch. de Secondât de Montesquieu, Le Temple de Gnide revu corrigé et augmenté, London (Paris)

1742, S. I.
12 Formey, op.cit., S. 10, charakterisiert diesen Topos von "l'esprit et le coeur" später als "cette

division rebattue, mais pourtant juste & significative".

13 Cf. Montesquieu, op.cit., S. VII.
14 Cf. Formey, op.cit., S. 80.

15 Cf. G. Camillo, Due Trattati dell'eccellentissimo M.Giulio Camillo: l'uno delle materie, chepossono venir

sotto lo stile dell'eloquente: l'altro délia imitatione, Venezia 1544, fol. 11v.

16 Ibidem.

17 Cf. R. Roussel, Commentj'ai écrit certains de mes livres, Paris 1935, S. 3.

18 Ibid., S. 8 f.

19 Ibid., S. 22.

20 Cf. P. M. Paciaudi, Memoria ed Orazione [...] intorno la Biblioteca Parmense, Parma 1815, S. 61.

Paciaudis eigene Empfehlung zur Gratwanderung zwischen fester Ordnung und erwünschter

Dynamik lautet: "In questo caso il Bibliotecario non deve collocare i libri immobilmente in un

sito, donde non dipartansi più; ma deve disporli interinalmente come puo". Vgl. W. Oechslin, Die

Quadratur des Kreises. Zur Entstehung einer Bibliothek, in: "DU", 1, 1998, S. 24 ff.: S. 32.

21 Zur Frühgeschichte der Bibliothek, zusammenfassend: G. Wissowa, Bibliothek, in: Paulys Real-

Encyclopädie der Classischen Altertumswissenschaft, 3, Stuttgart 1899, col. 405 ff. - Bei la Mothe le

Vayer, op. cit., S. VIII, lautet die Übersetzung des griechischen ikux1)1? tcrrpeïov "Animae medi-

catorium"; bei G. Sanchez, Saggio di un Sistema di Bibliografia disegnato. Sull'ordine osservato da

Giambattista la Porta, da Bacone, da d'Alembert e da Diderot nel quadro sommario delle conoscenze

umane, preceduto da un discorso preliminare, Napoli 1820, S. VIII: "Tesoro de'rimedii dell'anima".

22 Cf. Operum lusti Lipsi Tomus II., Lyon 1613, S. 892 ff. (De Bibliothecis Syntagma. Editio secunda, ir
ab ultima Auctoris manu): S. 896.



38

2 3 Cf. C. Clément, Musei, sive Bibliothecae tarn privatae quam publicae Extructio, Instructio, Cura Usus.

Libri IV, Lyon 1635, S. 2 ff.: "Sectio I. Varij fines extruendorum Museorum, & Bibliothecarum

proponuntur".

24 Ibid., S. 5.

25 Ibid., S. 7.

26 Erst danach folgen einschlägigere Kapitel zum Nutzen "ex sacris voluminibus", zum Beitrag der

"prophana philosophia" zur Bildung von Tugend, zum Nutzen der Poesie, zur "Magnificentiae
ostentatio", aber auch zur "falsae eruditionis ostentatio" und letztlich zur "Nobilium ingeniorum
consecratio".

27 Cf. C. L. Fernow, Italienische Sprachlehre, Tübingen 1815, S. IX.
28 Cf. Sanchez, op. cit., S. X.

29 Ibid., S. XIV.

30 Cf. Alain Egli in einer Polemik (Wissen vom Web) gegen die Polemik von Ludwig Hasler (Dient
das Internet der Aufklärung?), in: "Die Weltwoche", 47, 23. November 2000, S. 51.

31 Cf. D. E. Zimmer, Die Welt ist eine Scheibe. Gedruckte Enzyklopädien haben ausgedient. Das Nach¬

schlagewerk der Zukunft ist digital, in: "Die Zeit", 7, 10. Februar 2000, S. 45.

32 Cf. D. Diderot - J. le Rond d'Alembert, Encyclopédie, ou Dictionnaire Raisonné des Sciences, des Arts

et des Métiers, par une Société de Gens de Lettre, I, Paris 1751, S. I. — Zur durchaus komplexen Frage

des enzyklopädischen Vorgehens vergleiche beispielsweise: H. M. Davidson, The Problem of
Scientific Order Versus Alphabetical Order in the Encyclopédie, in: H. E. Pagliaro, Irrationalism in the

Eighteenth century, Cleveland/London 1972, S. 33 ff.

33 Ibid., S. II: "Les connoissances réfléchies sont celles que l'esprit acquiert en opérant sur les di¬

rectes, en les unissant & en les combinants".

34 Die Formulierungen gemäss der Darstellung bei: K. Rosenkranz, Kritische Erläuterungen des

Hegel'schen Systems, Königsberg 1840, S. 145.
35 Der Duden gab für Enzyklopädie bis vor kurzem immerhin noch die Bedeutungen Gesamtwissen

und allgemeinwissenschaftlich, umfassend!
36 Cf. W. Dilthey, Einleitung in die Geisteswissenschaften. Versuch einer Grundlegung für das Studium

der Gesellschaft und der Geschichte (1883), I, (Gesammelte Schriften I), Leipzig und Berlin 1922,
insbesondere: S. 86 ff. und S. 116 ff. - Vgl. auch: Id., Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den

Geisteswissenschaften, Erste Hälfte, (Abhandlungen der königl. preuss. Akademie der

Wissenschaften), Berlin 1910, passim und S. 67 f.

3 7 Cf. W. T. Krug, Über den Zusammenhang der Wissenschaften unter sich und mit den höchsten Zwecken

der Vernunft. Eine Vorlesung gehalten beym Anfange eines encyclopädischen Collegiums. Nebst einer

Abhandlung über den Begriffeiner Encyclopädie Jena 1795.

3 8 Ibid., S. 6: die Alten hätten mit 'Encyclopädie' nicht eine "einzelne Wissenschaft", jedoch ein "Et¬

was, das aber als ein Inbegriff heterogener Theile von jeder einzelnen Wissenschaft verschieden

war", begriffen.

39 Ibid., S. 9.

40 Was an dieser Stelle unmittelbar folgt ähnelt den Überlegungen zur systematischen Aufstellung
von Büchern. Krug, op. cit., S. 13 f., Anm. c, sieht hier die alphabetische, die reine Sachordnung
sowie eine "gemischte Methode" als möglich an.

41 Ibid., S. 46. Diese Überlegungen folgen in dem gemäss Paginierung nachgeordneten Teil mit dem

Titel "Vorlesung über den Zusammenhang der Wissenschaften unter sich und mit dem höchsten

Zwecken der Vernunft".

42 Ibid., S. 50.

43 Cf. Diderot-d'Alembert, op. cit. (wie Anm. 32), S. XLVH.



39

44 Cf. E. Bonnot, Abbé de Condillac, Essai sur l'Origine des Connaissances Humaines, Amsterdam 1746,

I, S. 1. - Die zeitliche Koinzidenz Encyclopédie/Condillac hat schon Sanchez, op.cit., S. XVIII,
Anm. 1) zum Ausganspunkt von Überlegungen zur Vertiefung des inneren Zusammenhangs im

"impero dell'intelletto umano" gemacht.

45 In der berühmten, dem "Discours préliminaire" angefügten Tafel mit dem Titel: "Système Figuré
des Connoissances Humaines".

46 Cf. F. Bacon, lnstauratio Magna (i6zo), in: Operum Moralium et Civium Tomus London 1638,
S. 47.

47 Cf. E. Bonnot, Abbé de Condillac, Traité des Sistêmes, Où l'on en démêle les inconvéniens ir les avan¬

tages, La Haye 1749,1, S. 11 ("Chapitre II. De l'inutilité des Sistêmes abstraits").

48 Ibid., S. 17.

49 Cf. Clément, op.cit., S. 9.

50 Cf. J. Swift, A Tale of a Tub. Written for the Universal Improvement ofMankind. To which is added,

An Account ofa Battel between the Antient and Modern Books in St.James's Library (1704), London

1710, zitiert nach dem separaten Titel des "Battel".

51 Ibid., S. 260.

52 Ibid., S. 283.

53 Cf. J. J. Leibnitz, Inclutae Bibliothecae Norimbergensis Memorabilia, hoc est Naturae Admiranda,

Ingenii humani Artificia, Antiquitatis Monumenta Nürnberg 1674.

54 Cf. K. Vossler, Kulturgeschichte und Geschichte, in: "Logos", III, Heft 2, 1912, S. 192 ff.

55 Ibid., S. 200.

56 Ibidem.

37 Cf. E. Cassirer, Zur Logik der Kulturwissenschaften (1961), Darmstadt 1971, S. 1 ff.: "Der Gegenstand

der Kulturwissenschaft". -

58 Ibid., S. 10.

59 Cf. K. Vossler, Sprachgemeinschaft als Gesinnungsgemeinschaft, in: "Logos", XIII, Heft 2, 1924,
S. 141 ff.: Anm. 1, S. 153.

60 Cf. Cassirer, op. cit., S. 9.

61 Cf. F. Mauthner, Wörterbuch der Philosophie. Zweite vermehrte Auflage, II, Leipzig 1924, S. 258.

Den Gegensatz "Natur und Kultur" - statt Natur und Geist - stellt auch H. Rickert, Die Grenzen

der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung. Eine logische Einleitung in die historischen

Wissenschaften (1902), Tübingen 1913, S. VIII (Vorwort zur zweiten Auflage) deutlich heraus.

62 Cf. G. B. Vico, De Nostri Temporis Studiorum Ratione, Napoli 1709, S. 9.

63 Ibid., S. 10.

64 Cf. Rickert, op. cit., S. 6.

65 Cf. G. Simmel, Der Konflikt der modernen Kultur, Leipzig 1918, S. 7.

66 Cf. G. B. Vico, De Antiquissima Italorum Sapientia ex Linguae Latinae Originibus eruenda, Napoli

1710, Cap. I: De Vero, & Facto, S. 14.

67 Ibidem.

68 Cf. Cassirer, op.cit., S. 10.

69 Ibid., S. 126 ("Die 'Tragödie der Kultur'").
70 Cf. Vossler, op.cit., S. 205.





Tafel i

"Et visui et usui": Frontispiz aus

J. J. Leibnitz, Inclutae Bibliothecae Norimbergensis Memorabilia, Nürnberg 1674.



4Z

PLAXÖM]

VITAUS.C.R. 1 I
SCIENTÏARWV

MATHEMAT1CWW
Ioftph FatrcialuS- & 1 ^'3'

Tafel II
Eine moderne Vorstellung der platonischen Akademie, Frontispiz aus

H. Vitalis, Lexicon Mathematicum, Rom 1690.



43

«y%mm VTaem,ET iKGEwr\rM.<îi1

psKt®a»î«.-

La Noua Scientia de Nicoîo TartagHa ce a una giontaa! tenzo LiÊra,

Difcipffna Mathematics Icquunfun
Qui cupjtts Rcrum uatîas cognofcere cauftt

Difcite nos:C«nâis huepruet unauia,

Tafel iii
Eine Aktualisierung des Mottos der platonischen Akademie im Titelblatt von
N. Tartaglia, La Nova Scientia con una gionta al terzo libro, Venedig 1550.



44

p-
M

M
bß
u
<D

i—i

Ö m
<D f-
•J—1 M

_bß

> 'N
• frc3 'S
J<D

a Ö

<d
o
u

oJ 'Si
P
cr

CD

1

c p
03 pp
a o

cn
P Cfl
5-t <D

o
4-J ""cti

o <d

p
o3 Jp

*£J o
M 'u
o CD

£ (D

ffi
U
'£ PQ

CD

CD

ffi
PQ



45

L> U N I O N E

BELLA PIETÂ COLLE LETTERE
COMTOKIMENTO DA CAKTARSÎ

KELLA SOLENNE ACCADEMIA

DEGLI SCOLARI BELLA RETTORlCA
NELLE FESTE CELEBRATE IN FIRENZË

DA' CHERICI REG. DELLE SCUOLE PIE
PER LA BEATTFICAZIONE

B.GIUSEPPE CALASANZIO
LORO FONDATORE.

IN FIRENZE V ANNO MDCCIL.

Nella Stamperia DI G'ioVANi Paolo Giovannelli
SON LICINZADE SUPSS.19MI.

Tafel vu
Oratorium "L'Unione délia Pietà colle Lettere", anlässlich der Seligsprechung

Giuseppe Calasanzios in Florenz 1749 erschienen, Titelblatt.



46

G 0 && T t e Ç T S S
/ /

Univerfe Philofbphiae methodum, (Sie prace
ptorum, regulärem & commenta-

riorum perpétua :
"

•

Lifirtù Compendiù,Lemmaiibm,Controverßis,TabidisFFlorïle-
gtù\Figuris,Lexicis, Lociscommunibm & ïndicibm 5 ita ut hoc

fî&lpiïmtpaßtt eJfiinfiarlBibUùÛecœfhilofiphkiï;

e Ädernata* :. m
O T E Tt^A iA C S T V 'D

J'j® H A M N I S-H '£ N.RI Ci A L S T E D I I,

a Herbomte NaflbviorunL :;

7 t 8-j § C a s rs:flo;»/H:ro'*. t C o s

Tafel vin
J.-H. Alstedt, Encyclopaedia, Herborn 1620, Titelblatt.





Tafel x

J. Gibbs, Bibliotheca Radcliviana, London 1747, Frontispiz.



PUB.terentiiCOMCEDIiE
NUNC PRIMUM

ITALICIS VERSIBUS REDDIT/E
Cum Perfonarum figaris ®ri accurate incifîs

@x MS0 Codiee Bibliothec® Vatican®. '

U R B 1 N 1

Sumptibus Hlcronyml Mainardi.

Anno Domini Mpccmyi,, Rradldum Permiifa.

Tafel xi
Pub. Terentii Comoediae, Urbino (Mainardi) 1736, Titelblatt.



5°

HEÂUTONTIM.
ATTO QUARTO

KENA SESTAO
Ä/.xvir.

clitipho

Chrcmcs, Clitipho ,Syrus.

Chr. TTBi Clitipho nunc eH Syr. Ecçum me, inque.
V_J Clit. Eccum hic tibi.

Chr. ^uid rei effet, dixti buk r* Syr. Dixi pleraque om*
nia. -5

Chr. Cape hoc argenturn, ac defer. Syr. /, quid Hat lapis*
§léi" uccipis Clit. Cedo fane. Syr. Sequere bac me

ocqus :
Tu hic nos dum eximus, btereaopperibere :
Nam nihil eft illic, quod moremur diutius.

" Chr. Minas quidem iam decern habet a me filia:
Quas pro alimentis effe nunc diico datas.
Hafce omamentis confequentur altera
jPorro bac talenta dotis appojcunt duo
§luam multa injutfa acprava fiant miribus *
Mihi nunc, reliïlis rébus, inveniendus eft
Altquis, labore inventa mea eut dem bona.

Cremete, Clitifone, e Stro.

Crem. /""^Litifone dov'c Sir. Eccomi, digli.
Clit. v-* Eccomio Padre. Crem. Gli haï tu detto

nulla
Corne la cofa fia. Sir. Quafi che tutto.

Crem. To quefio. argento, e portalo. Sir. E che fai
Ll fermo corne un faffo, e non loplendi *

Clit. Dammelo. Sir. Per di quà feguimi, e prefto
Tu qui il noftro ritorno intanto afpetta,
Che là non abbiam cofa, onde fermarci
Per lungo tempo Cretn. Cosl diecl mine

A buou conto ha da me la mia figliuola,
Le quai penfo pel vitto averle or date.
Altrettante n'andratfno appreflo a quefte
Per gli ornamenti ed oltre a tutto quefto
Vorranno due talenti per la dote.
Per verità qualité malvage cofe,
E ingiufte s'introducono dall'ufol
Or mi convien lafeiar qualunque cofa,
Per cercar uno, a etii faccia regalo
De' beni miei, che m'acquiftai fudando.

ACTUS ATTO

Tffs HËJÛTONTIM.
ACTUS QJLJARTI

SCENA S E X T A.

TerMeant.

CHREMES
SENEX

Tafel xii
Illustration der Terenz-Ausgabe, Urbino 1736, nach Vat. lat. 3868.



5i

jyriTDTlTpJrL.
ÂcYus sêcûndI

I DUE FRATELLI.

s c e n a prima.
Fig, IV,

SCENA PRIMA.
Tor .SLdety)7h,

SANNIO FARMENO

Sannio iEfchinus.

"O:Sann./^% Bfecro, populäres ferte mifero, atque inno¬

cent* auxilium :

Subvenite inopi. iEfch. Otiofe nunc jam
illico conftffe :

Quid rcfpeffas i nihilpericli eft : niinquam dum ego

adero, hic te
Tauget. Sann. Ego iffam invit? omnibus

iEfch. fpuanquam efffceleftus, non commit-têt bodie un-
quam iterum ut vapulet.

Sann. Audi '/Efchine, ne ignarum fuiffe te dicasmorum
meum,

Ego leuo ftim. JEfch. Scio. Sann. At ita, ut uf-
qtiam fuit fide quifquam optuma.

Tu quoi te poBerius purges, nolle banc injuriam
mihi

Eaffam ejfie } bujas non faciam crede hoc, ego
meum jus perfequar :

Neque tu verbis folves unquam, quod re mipi ma-
lefeceris

Novi ego veffra bac : nollem faffum : dabitttr jusja-
rnudum effe te

Indignum injuria bac i indignis cum egometJim
acceptas modis.

iEfch. Abi pra ftrenue ne fores aperi. Sann. Catenm
hoc nihil facis.
1 intro nunc jam Sann. At enim non finam.
iEfch. Accede illuc Parmeno

Nimimn abiiffi iftoc, hie propter butic affifte Hern,
ßc volo,

Cave nunc jam oculos a meis ocuJis quoquam de-
moveas tuos,

Ne mora fit, fi innuerim, quin pugnus continuo in
mala bareat.

Sann. OOccorrete, vi prego, oCittadini,
JS E date ajuto a un mifèro, e innocente

Sovvenite a un mefchino. Efcb. Or qui ti
ferma

Senza punto temere ; E dove guardj
Non vi è quialcun pericoio : Nèpmai
Prefente me quefto ardirà toccarti.

Sann. Io cotefta a difpetto di eiafeuno
Efcb, Abbenchè molto iniquo fia coftui,

Non farà si, che nuovamente il batta.
Sann. Efchino afcolta, acciochè poi non dica

"Di non faper quai fono i miei coftumi,
Fo '1 Ruffiano. Efcb. Lo fo. S'ann.B lo fo in modo,
Che fe alcun fra noi fu di ottima fede,
Certo io fon quello. Ora men di quefta ugna
Le feufe ftimero, che mi farai
Tra poco col moftrarmi, che Fingiuria

_

Contro tua voglia mi fi faccia e crcdimi,
Non perderö mai d'occhio il mio diritto,
Nè tu mi rifarai colle parole
Il danno, che mi avrai fatto coll'opré.
Io fo le voftre feufe: Non vorrei,
Che avvenuto ciô foffe, ch'egli avvenne,
E giurerei conforme indegno fei
Di tale accufa : Eflendo ftato intanto
A torto io maltrattato Efch. Parmenone
T'inoltra ardito, ed apri quella porta.

Sann. Affè non l'aprirai. Efcb. Pafla là dentro.
fianu. Ei non farà mai vero. Efcb. Parmenone

T'avvicina a coftui Troppo difcofto
Ancora fei: a lui ti voglio accantp.
Ora ftai bene : in me tien gli occhi fiffi »

Nè ti fvagare altrove, onde fii pronto.
A dargli uno fgrugnone al primo cenno.

Sannione Mezzano, e Efcbino.

Tafel xiii
Illustration der Terenz-Ausgabe, Urbino 1736, nach Vat. lat. 3868.



t'fte ©ïûnivc
î-ec

^ûrplufjcti SDûufunft
jîi cîiîcîîi BiifanîiîieiilaiigÊ

u ü b

auf 33eclang?«'
« » r fett

»me :
'

M. garent So&ftttit ©uecoö
•Çodjfûtfll @(f;©flr|6ucg<£iîn6#«W. îÔccg »©wefflï.

3 <s st#
&eij S&ciflian ^cnrid^ S une

- 17 SU -.

Tafel xiv
L. J. D. Suckow, Erste Gründe der Bürgerlichen Baukunst,

Jena 1751, Titelblatt.



Sedttt 1797,
Sei S t i t [i f S i » j Sem a f e t e it.

2 a a ï> > © a a- M a a (1/
twjüdicl) in 3ttt<fftcE)f

auf Sie

gonfiruction bet fSBc^n* unb SBiitf)fd)aftb?©ebdube

fut

mtôeljeitk fameval^aumeifter unb £)economen,
»Ort

H yi/f j/S* •£> «Sj

©. © i11 <0,
ÄJnigticfc. em ©eljcimen 0&er;S5aU!9îatf>,

Œrjïer £ f) e i l
SOîit i6 iUumttui'teii Äupfettafetn.

Tafel xv
D. Gilly, Handbuch der Land-Bau-Kunst,

Berlin 1797, Titelblatt.



54



MODERNE
ARCHITEKT VR

Tafel xviii
Titelblatt der ersten Ausgabe von O. Wagner, Moderne Architektur, Wien 1896.




	Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung

