Zeitschrift: Scholion : Bulletin
Herausgeber: Stiftung Bibliothek Werner Oechslin

Band: 0 (2001)

Artikel: Die Bibliothek und ihre Blcher - des Menschen Nahrung
Autor: Oechslin, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-719947

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-719947
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

D1t BiBLIOTHEK UND IHRE BUCHER —
DES MENSCHEN NAHRUNG

Werner Oechslin

Der moderne Zugriff auf die Biicherbestinde per Computer, das Herauslisen der ein-
zelnen Information, der scheinbar so unbegrenzte Zugang zu allem und jedem lisst
zuweilen die physische Wirklichkeit des Buches mitsamt seinen unverkenn-
baren Vorziigen vergessen. Die Metapher des Buches als Nabrung suggeriert dessen
Notwendigkeit. Von dem ist auszugeben, wenn man vom Buch und der Bibliothek
mebr als blosse Informationsbeschaffung und Dienstleistung erwartet. Das ‘mebr’ ist
das Wesentliche: ein Blick in die Geschichte von Buch und Bibliothek lisst schnell er-
kennen, dass dieser Mehrwert ununterbrochen in systematischer Ausrichtung, ver-
suchter Gesamtheit und damit natiirlich im Abbild menschlicher Kultur gesucht und |
bei gleichbleibendem Ziel in tausendfacher Brechung und Variation erbracht wird.
Buch und Bibliothek formen ein wesentliches Kapitel menschlicher Wissenskonstitu-
terung und dies in Riicksicht auf Verdnderung und stetigen Wandel. Ihnen kommt
deshalb ein bedeutender kulturgeschichtlicher Stellenwert zu. Das ist kaum
bestritten, aber gleichwoh!l wenig erkannt und selten genug aus diesem Blickwinkel
heraus beschrieben und dokumentiert. Ein solcher Versuch fiibrt aber notwendiger-
weise zur Feststellung einer erstaunlichen Nibhe von Buch, Bibliothek und
Kulturbegriff selbst und dies betrifft Wesentliches: das notwendige Zusammen-
geben umfassend systematischen Ausgreifens und stets gegebener Einschrinkung, die
damit verkniipfte Einbeit eines begrifflich-erdachten und eines individuell-bestimm-
ten, geschichtlichen Seins und nicht zuletzt — aus diesern Geschichtlichen erst hervor-
gebend — die Konkretheit des Zeitlichen, der immerwibrenden Verdanderung. Gerade
damit kontrastiert im Blick auf alte Biicherbestinde hiufig das dussere Vorurteil.
Und gleichwohl ist nichts lebendiger als gerade dies, die stets in Verdnderung begriffe-
ne und immer wieder neu gefasste Vergegenwdirtigung des Ganzen aus seinen Teilen.
Das erfihrt notwendigerweise, wer diese Nabrung zu sich nimmt.

Dieser Text erscheint auch in der zur Wiedereréffnung der Landesbibliothek Bern 2001 von

Susanne Bieri und Walther Fuchs herausgegebenen Jubildumsschrift.



Die Biicher seien “I’aliment & la nourriture”, Nahrung und Ernihrung,
schreibt Claude du Molinet, der Bibliothekar der Bibliothéque Sainte-Gene-
vieve in Paris, zu Beginn seines beriihmten, aufwendig gedruckten Samm-
lungskataloges.” Man spricht gelegentlich von ‘geistiger Nahrung’; aber die
Vorstellung von Biichern und Bibliotheken wird denn doch meist nicht so
nahe an die elementarsten Bediirfnisse des Menschen herangeriickt. Ganz im
Gegenteil! Mit dem Buch - insbesondere mit dem alten — verbindet sich
hiufig genug die Vorstellung von Vergangenem, von Staub und Moder. Was
sich in Bibliotheken findet, ist nach einem verbreiteten Vorurteil abgelegt,
riickwirtsgewandt, verblichen, hat sein Leben verwirkt. In einer Welt, in der
trotz gegenteiliger Beteuerungen der Augenblicksvorzug, die “Neutonerei”
das dussere Geschehen beherrscht, scheint das in schierer Konsequenz eine
ausgemachte Sache zu sein.

Vorurteile! Auch die Euphorie einer bald alles Reale ersetzenden virtuel-
len Welt ist lingst abgeflacht. Die Vorziige einer physisch wirklichen Welt
sind unverkennbar und so schnell nicht zu ersetzen. Diese Erkenntnis hat auch
vor dem Buch und der Bibliothek nicht haltgemacht. Gerade iltere Biblio-
theken, wie sie beispielsweise in barocken Klgstern von Mafra bis Strahov dem
staunenden Publikum vorgezeigt werden, 16sen offensichtlich eine ganz be-
sondere Faszination aus. Plotzlich sehen Augen (wieder), dass gesammeltes
Wissen Korper und Raum geworden ist, dass Biicher eine wie auch immer
strukturierte Ordnung bilden, die sich — zuerst architektonisch abgebildet —
dem visuellen und haptischen Zugriff unmittelbar erschliesst. Wenige jener
Bibliotheksbesucher wissen, dass sie mit solchen ersten, scheinbar naiven Ein-
driicken schon sehr nahe bei den Vorstellungen sind, die Bibliotheksgriinder
und Bibliothekare seit dem Bestehen von Bibliotheken selbst entwickelt und
fiir die Anordnung des gesammelten Wissens festgelegt haben. Dariiber gibt
die Geschichte der Bibliotheken umfassenden Aufschluss. Die virtuelle Welt
der modernen Information drohte uns dies vergessen zu lassen. Jetzt, durch
den Informationsiiberfluss, durch die Wissensinflation, durch die neue Un-
iibersichtlichkeit und durch die daraus resultierenden Mingel sensibilisiert,
werden die Augen fiir die sinnlich wahrnehmbare Wirklichkeit der Biicher
und des Wissens wieder geoffnet: Wissen zum Anfassen im ganz wortlichen
Sinne.

Wie aber sollen die Biicher als “aliment” und “nourriture” und nicht bloss
als Kuriositit begriffen werden? In den Riumen des ehemaligen Klosters
Ittingen im Schweizer Kanton Thurgau hat der amerikanische Kiinstler
Joseph Kosuth im Jahre 1999 unter dem Titel “Die verstummmte Bibliothek”



eine Installation gezeigt: auf Bodenplatten gravierte er in monumentaler
Form den alten Bibliothekskatalog von 1717 ein. Eine Kritikerin bemerkte,
der Effekt von Grabplatten wiirde sich einstellen. Sie sprach von “Grabplat-
tenisthetik” und stellte zurecht fest, dass durch den monumental inszenier-
ten Katalog die Bibliothek selbst nicht besser greifbar sei als zuvor. Dann aber
folgerte sie allzuschnell: “Wiirde die Bibliothek denn zu uns sprechen, wenn
sie noch vollstindig vorhanden wire? Wohl kaum, eben weil sich die Ordnung
des Wissens geidndert hat”. Die Kritikerin beanstandet die Musealisierung der
Bibliotheksidee durch die kiinstlerische Umsetzung von Joseph Kosuth. Aber
bei der Beurteilung der méglichen Wirkung der Bibliothek tibersieht sie, dass
— wire die Bibliothek 1848 nicht aufgehoben, sondern weiter benutzt und ge-
pflegt worden — die Ordnung sich natiirlich, notgedrungen gewandelt hitte.
An ihrer Wahrnehmung von etwas “Verschmocktem” sei wohl die “echte
Kathedrale” schuld, meint sie. Damit bestirkt sie den Eindruck, dass hier in
erster Linie die Aura und weniger das wirklich gegebene Monument disku-
tiert wird. Ist die Bibliothek als reale Vorstellung so entriickt, wie dies hier
dargestellt wird? “Grabplattenisthetik”, Kathedrale? Das ist weder als Nah-
rung noch zum Anfassen gedacht. Viel eher scheint hier beides, Kunst wie
Kunstkritik, vornehmlich mit sich selbst beschiftigt — im Kunstjargon ‘selbst-
reflexiv’ — zu sein. Der “dsthetische Blick” schafft Ietztlich Distanz und die ist



I0

hier, da wir den tatsichlichen Zugang zum Buch suchen, keineswegs er-
wiinscht.” Als Ende 1999 in Kopenhagen die neue Konigliche Bibliothek der
dinischen Architekten Schmidt, Hammer & Lassen eingeweiht wurde,
schrieb eine prominente Tageszeitung unter das entsprechende Bild “halb
Kaaba und halb Villa Malaparte”. Man hitte ja auch einfach feststellen kon-
nen, dass in diesem Bau dekonstruktivistische Verformung und neue Korper-
lichkeit — wie beispielsweise in einigen Bauten von Herzog & de Meuron —
piinktlich und zeitkonform eine neue Einheit eingingen. Weshalb also der
Verweis auf Arabien und Capri? Offensichtlich assoziiert und begiinstigt die
Bindung an die Funktion Bibliothek solche esoterischen und hermetischen
Bilder.? Immerhin ist auf diese Weise wenigstens die dussere Hiille dieser
Bibliothek auf éufféillige Weise wieder ins Bewusstsein geriickt, genauer: der
sinnlichen Wahrnehmung wieder zugefiithrt worden.

Ist dies Zufall? Die Kiinste scheinen heute oft genug ihre Aufgabe darin
wiedererkannt zu haben, dass sie der Welt die — anderweitig unsichtbaren oder
verlorengangenen — emotionalen und intellegiblen Werte wieder erfahrbar
machen. Zuweilen gewinnt man gar den Eindruck, dass die Menschen in die
Kunstausstellung oder ins Kino gehen miissen, um wieder auf die Moglich-
keiten ihrer Sinneswahrnehmung hingewiesen zu werden. Die Kiinste haben
die Aufgabe der Re-Sensibilisierung des homo sapiens in Zeiten scheinbar
durchrationalisierter Wirklichkeit lingst entdeckt. Wenn ein Architekt und
Kiinstler wie Ben Nicolson monatelang der laurenzianischen Bibliothek
Michelangelos nachspiirt, um eben dort der Ordnung — ganz unabhingig da-
von, ob diese aktuell sei oder nicht — und Ordnungssystemen an und fiir sich
sowie deren Sinn nachzuspiiren, so ist das Indiz dafiir, dass diesbeziiglich eher
Mangel herrscht.

Dessen ungeachtet beherrscht das Informationszeitalter die Diskussion —
oder eben der naive Glauben, alles liesse sich als Information darstellen und
durch Information bewiltigen. Wenn die “Zukunft der Bibliothek” mit der
Frage “Haben Biicher als Datentriger ausgespielt?” angegangen wird, muss
man allerdings energisch auf die Einseitigkeit solchen Fragens reagieren.
Denn natiirlich ist das Objekt Buch weit mehr als eine blosse Informations-
ansammlung, es ist durch alles, was es mitfithrt — vom Seitenumbruch und von
der Titelei bis zu den Vorworten und den Indices — selbst ein System, meistens
ein intelligentes, zudem ausgestattet mit haptischen und 4sthetischen Qua-
litdten. Wer das iibersieht, hat mindestens die Hilfte, den ganzen Kontext, in
dem das Leben der Biicher steckt, verloren. Ahnlich einseitig ist es, wenn man
die Bibliothek “seit dem Altertum” bloss unter die Rubrik der Aufbewahrung



II

von Wissen stellt. Dann kann man — quantitativ — sehr wohl die “konkurren-
zierenden modernen Technologien” auf der Gewinnerseite ansiedeln. Anders
sihe es aus, wenn man danach fragen wiirde, was — im Kopf, nicht im Com-
puter, im Zusammenhang, nicht als einzelne Information — bewiltigt werden
kann und so in den Kreislauf der Kultur zuriickfindet. Nichts sei gegen die
Bequemlichkeit und die anderen Vorteile heutiger M6glichkeiten im Umgang
mit Information gesagt. Doch es zeigt sich leider allzu oft, dass die gute alte
Bibliothek in ihrer kulturellen und systematischen Bedeutung — durchaus
nach Massgabe des modernsten Anforderungsprofiles — vollig unterschitzt
und oft schlichtwegs verkannt wird. Nachholbedarf ist lingst von Néten, um
beispielsweise zeigen zu koénnen, dass jene Metapher vom “I’aliment & la

nourriture”, mitten im Leben angesiedelt, durchaus eine sehr sinnvolle ist.



12

“Il y a trente ans que je travaille 2 un livre
de douze pages, qui doit contenir tout ce que
nous s¢avons sur la métaphysique, la politique
& la morale, & tout ce que de grands auteurs
ont oublié dans les volumes qu’ils ont donnés

sur ces sciences-1a”.

Charles de Secondat de Montesquieu,
Le Temple de Gnide, revu corrigé et
augmenté, Londres (Paris) 1742, Préface,
S. VIL

“Il s’agit d’un procédé tres spécial. Et, ce
procédé, il me semble qu’il est de mon devoir
de le révéler, car j’ai I'impression que des
écrivains de I’avenir pourraient peut-étre
I'exploiter avec fruit”.

Raymond Roussel, Comiment j’ai écrit

certains de mes livres, Paris 1935, S. 3.

“& unirlo talmente con quelle, & quelle con
lui; che dell’universale artificio, & della
particolar materia havesse a riuscire un corpo

solo, pieno di corrispondenze”.

Giulio Camillo, Due Trattati ..., Venezia
1544, fol. 11v.

Wenn also die Bibliothek Nahrung bietet, will man doch genauer erfahren,
von welcher Art diese ist, was bekommlich und verdaubar ist, und wie diese
Menukarte zusammengestellt wird. Das war zuweilen ein durchaus strittiges
Thema. Jean Henri Samuel Formey, seines Zeichens Sekretir der koniglich
preussischen Akademie, der immerhin soviel von Biichern und vom Lesen ver-
stand, dass er Voltaire des Plagiats bezichtigen konnte, gab ein mehrfach auf-
gelegtes Werk mit dem Titel Conseils pour former une Bibliothéque peu nom-



13

breuse, mais choisie heraus. Wie der Zusatz der dritten Auflage von 1756 — “cor-
rigée et augmentée” — verrit, zeigte Formey zwar selbst Mithe mit der
Beschrinkung. Doch das Thema blieb fir sich genommen unbestritten aktu-
ell. Um dies zu betonen, druckte er zu Beginn einen Brief von Francois La
Mothe le Vayer ab, in dem dieser eine Bibliothek von rund einhundert
Biichern “pour faire toute sorte de lecture” als ausreichend erachtet.4 Natiir-
lich folgt hier der Hinweis, es seien ja anderweitig Bibliotheken iiberall
offentlich zuginglich. Denn offensichtlich beschrinkte sich La Mothe le
Vayer auf den notwendig tiglichen Gebrauch. Die Rede ist von Biichern,
“qu’il faut posséder en pleine propriété, parce qu’ils sont d’un journalier &
perpétuel usage”.’ Die Liste beginnt, wen wundert es, mit Nachschlagewer-
ken wie dem lateinisch-franzésischen Dictionnaire von Estienne oder dem
Worterbuch der Accademia della Crusca, fithrt dann aber schnell zu an-
spruchsvolleren Wissensenzyklopidien, zu Possevinus etwa, dessen Werk
seinerseits den Titel Bibliotheca selecta trigt. Dann geht es auch schon zu den
einzelnen Disziplinen, genauer zu den jeweils reprisentativen Vertretern, zu
Vitruv beispielsweise fiir den Bereich Architektur. Sehr schnell ist die
Hundertzahl der Biicher erreicht. Bei seiner rigiden Auswahl verlisst sich La
Mothe le Vayer auf die moralisierenden Empfehlungen zur Kiirze, wie sie bei
Seneca zu finden sind: “multo satius est paucis de authoribus tradere, quam
errare per multos”.® Wie im einzelnen diese Auswahl zu treffen sei, das ver-
rit hier keiner. Es geht vorerst um das Prinzip der Beschrinkung. Mittelbar
steht die allgemeine Skepsis gegen das versammelte — und bloss nach aussen
demonstrierte — Wissen im Vordergrund. Dies ist der rote Faden, der den
Brief von La Mothe le Vayer vom Anfang bis zum Ende durchzieht. Das Gan-
ze gipfelt in der Warnung Senecas gegen “la vaine parade” und gegen
“Pignorante ostentation d’une Librairie”. Jenen sei ihre Bibliothek oft noch
unbekannter als die Linder, die sie noch nie besucht hitten. Die Biicher seien
ihnen weniger Instrumente des Studiums als Ornamente von Esszimmern
(“non studiorum instrumenta, sed coenationum ornamenta sunt”).” Von hier
zum modernen Spott iiber biirgerliches Innendekor mit Klavier, Sofa und
anderweitigen “Bibliotheksmébeln”, iiber Bibliothek mit Vitrinen und
“Trophien aller Art”, ist nur ein kurzer Schritt.?

Das also, das Esszimmerornament nach Seneca, ist es nicht, was den Bii-
chern die Eigenschaft von “aliment” und “nourriture” zuerkennen lédsst.
Mittelbar zeigt sich, wie schwierig es ist, eine Bibliothek gezielt und syste-
matisch aufzubauen. Formey beginnt seine “Conseils” mit einigen Platitiiden

zur Niitzlichkeit des Lesens. Nach der Konversation gibe es kein besseres



14

Mittel, seinen Geist zu kultivieren, als die Lektiire. Und dies wohl deshalb,
weil eine gute Konversation nicht jedermanns Sache sei, und weil die Igno-
ranten zu oberflichlich und die Gebildeten zu pedantisch seien. Gespriiche
konnen zu Widerspruch und Verstimmung fithren und hinterlassen dann im
besten Fall gemischte Gefiihle. Dagegen ist das Buch nicht nur etwas, was
anregt, bildet und erfreut, es ist auch jederzeit — ohne jene Risiken und Turbu-
lenzen — im umfassenden Sinne zuginglich. Formeys verallgemeinernde
Schlussfolgerung: “Voila, ce me semble, bien des endroits par lesquels le com-
merce des Livres ’emporte sur celui des hommes”.?

Der Umgang mit Biichern hat Vorteile gegeniiber dem Umgang mit Men-
schen. Also beginnt Formey jetzt mit Ratschligen, wohlwissend, dass dies
nicht so einfach sei und dass jeder Biirger der “République des Lettres” so-
wieso davon ausgehe, jeden Winkel und jeden Weg in jener Republik selbst
am besten zu kennen. Da wird fir einmal stillschweigend unterstellt, dass
jemand bloss zufillig Biicher anschaffen und anhiufen wiirde. Denn - so
Formey in Wiederholung des mittlerweile bekannten Topos — wer eine Bi-
bliothek bloss zum Zweck der Dekoration, “par ostentation, & pour meubler
un de ses appartemens”, zusammentragen wolle, der brauche solche Rat-
schlige nicht.”™ Was danach folgt, ist weniger der angekiindigte Ratschlag, wie
man gemiss “I’esprit et le coeur” eine Bibliothek bildet, als der iibliche
Vorschlag, in den ausgedienten Bahnen der gegebenen Wissenschaftszweige
von der Theologie und Philosophie bis zur Jurisprudenz und Medizin Altes
und Neues zu erwerben. Da fillt hochstens die kleine Abweichung von der
Regel auf, wenn etwa “Morale et Gotit” zusammen verhandelt werden. Man
erfihrt auf diese Weise, dass die Werke von St. Evremond eher der Moral als
dem Geschmack zuzurechnen seien, und ist wohl dariiber etwas erstaunt, dass
der Temple de Gnide mit den Dialogues des Morts von Fénelon und einer ganzen
weiteren Reihe von Dialogen zusammengesehen wird. Formeys “Conseils”
sind doch ‘nur’ Ratschlige fiir den, der sich bei der Feststellung der wichtig-
sten und aktuellsten Titel helfen lassen will. Ansonsten tappt man im Dun-
keln: gerade so, wie es der Autor des Temple de Gnide, Montesquieu, in seiner
“préface du traducteur” als durchaus erwiinschte Fiktion einer fremden
Autorschaft seines Textes konstruiert: “Un ambassadeur de France a la Porte
ottomane, connu par son goiit pour les lettres, ayant acheté plusieurs manus-
crits Grecs, il les porta en France”.’* Man verweist auf die, die — wahr oder
fiktiv — in Kennerschaft und kluger Auswahl vorausgegangen sind. Dagegen
wird das Ungeniigen jeder Regel — hier bezogen auf die Herstellung des

literarischen Textes — betont und der verbindliche Rahmen grossziigig gefasst:



IS

“Mais si 'ouvrage a plu, vous verrez que le coeur ne leur a pas dit toutes les
régles”.” Dieser — durchaus verallgemeinerbaren — Attacke gegen voreilige
Systematisierung ldsst Montesquieu auf seine Weise ein Manifest der schwie-
rigen und gleichwohl sehr erwiinschten Zusammenfassung des gesammelten
Wissens folgen: “Il y a trente ans que je travaille & un livre de douze pages, qui
doit contenir tout ce que nous s¢avons sur la métaphysique, la politique & la
morale, & tout ce que de grands auteurs ont oublié dans les volumes qu’ils ont
donnés sur ces sciences-la”."3

Ein Alptraum fir jeden Bibliothekar, der seine Bibliothek im Rhythmus
des neu Geschriebenen und neu Gedruckten stetig wachsen sehen méchte.
Umgekehrt: die Beschrinkung — und dies, um im Bild zu bleiben, ohne Ein-
busse des Nihrwerts — ist wohl die schwierigste Aufgabe der Bibliothek. An
Montesquieu, der ja auch noch das von den beriithmtesten Autoren Unter-
schlagene in die zwolf Seiten hineinzwingen mochte, wird man kaum Mass
nehmen wollen. Das bleibt unerreichbar! Uber das Gegenteil allerdings, die
Geschwitzigkeit, den Zufall, das Ausufern von Biicherbestinden hat man sich

vergleichsweise schnell geeinigt, ohne dass man diesem Risiko jedoch so ein-



16

fach enteilen konnte. Auch Formeys “Conseils” dhneln zuweilen eher der {ibli-
chen Bibliographie, die sich mit Informationen zu Neuerscheinungen bristet.
Einen dariiber hinausgehenden, umfassenden Anspruch erkennt man kaum.
Es bleibt bei den blossen Klassifizierungen und Unterteilungen gemiss iibli-
chen Wissensdisziplinen. Wie gehabt!

Formeys Werk zeugt von umfassender Kenntnis im Umgang mit Biichern.
Muralt sei ein Misanthrop, der immer nur grollend die Wahrheit berichte und
dessen Argumente gleichwohl gefielen, “parce qu’il est rare qu’ils ne soient pas
soutenus d’un fonds exquis de bon sens”."* Der Abbé Le Blanc, das hért man
gern, sei einer seiner Nachahmer. Formey gibt Anleitungen, wie man wohl die
Texte zu lesen — und auch zu verstehen hitten. Immerhin! Durch solche Hin-
weise auf die Feinheiten zwischen den Zeilen wird die Notwendigkeit des
Buches erst begriindet. Denn, so folgert man schnell, jedes ist anders, es mag
noch so dhnliche Inhalte vorgeben. Erst im Wissen um diese kleine Differenz
wird man das auch verstehen und schitzen lernen.

Diese — nicht gerade einfache — Vorstellung lag unter anderem jenem eben
so beriihmten, wie kaum je prizis beschriebenen ‘Wissens-System’ zugrunde,
das Giulio Camillo in bester mnemotechnischer Tradition vorschlug. Von
Galen und der notwendigen optimalen Anpassung der Arzneimittel in jedem
einzelnen Fall von Krankheit ausgehend, beschwort Camillo seine Leser:
“cosi non dobbiamo applicar un’artificio fatto universale ad alcuna particolar
materia, se prima non veggiamo, se con le circostanze di quello esso confar si
possa”.’’ Nichts ist einfacher als irgendwelche Systeme zu erfinden und sie
den Dingen iiberzustiilpen. Davon, von solchen ‘Ordnungen’, hat unsere Welt
— auch im Wissens- und Bibliotheksbereich — im Uberfluss. Aber jene ande-
ren ‘Systeme’, die so prizis der Wirklichkeit nachgeformt sind, dass sie —
medizinisch gesprochen — wirkungsvoll und heilsam sein kénnen, sind schwie-
rig und eher selten. Es lohnt sich, die Vorgehensweise Giulio Camillos im
Wortlaut nochmals zu vergegenwirtigen. Ausgangspunkt und Aufgabe war es
zu priifen, ob es denn “ne gli ordini miei” iiberhaupt irgendetwas gibe, was
sich verallgemeinern und wiederum auf den gegebenen Sachverhalt zuriick-
bezogen anwenden liesse. Wenn ja, und wenn es denn gar mehrere solche
“artifici” — Methoden, Systeme — gibe, sollte man diese mit den konkreten
Gegebenheiten zusammenfithren, woraus ein reiches Beziehungsgeflecht aus
universalen Betrachtungsweisen und partikuldren, konkreten Dingen ent-
stinde: “& unirlo talmente con quelle, & quelle con lui; che dell’-
universale artificio, & della particolar materia havesse a riuscire

un corpo solo, pieno di corrispondenze”.*



L7

\

Diese Vorstellung eines das Universale und Partikulire zusammenfiigen-
den Korpers dient Giulio Camillo fiir die Vergegenwirtigung des Wissens im
Hinblick auf Anwendung und Nutzung. Dies bleibt wohl auch das giiltige —
und tibrigens immer wieder neu umschriebene — Modell fiir jenen lebendigen
Prozess, aus dem Bibliotheken hervorgehen, wodurch sie nicht bloss Medi-
zin, sondern eben Nahrung fir den Menschen sind. Umgekehrt, jenes
Eindringen in die kapillaren Strukturen kultureller Wirklichkeit liegt dem,
der selber schreibt — und so entstehen doch Biicher und Bibliotheken — meist
viel niher, als dem systemsiichtigen Wissensverwalter. Gerade deshalb bedarf
es der Provokation eines Montesquieu und seines unmbglichen Projektes “de

douze pages”.

Es ist noch eines anderen Magiers der Wissenskonstruktion zu gedenken. “Il
s’agit d’un procédé trés spécial”, schreibt Raymond Roussel zu Beginn seines
“Comment j’ai écrit certains de mes livres”."” Dieses sehr spezielle Verfahren
besteht darin, dass Roussel von zwei beinahe (aber eben nur beinahe) identi-
schen Wértern ausgeht, sie in ansonsten gleiche Sitze einfiigt, um dann



18

dazwischen eine ganze Geschichte einzubetten. Aus dem kleinstmoglichen
Unterschied entfaltet sich die ganze Welt. Wesentlich ist, dass nicht aus einer
Vielzahl von Wortern — oder gar Biichern — ein Ganzes gebildet wird, sondern
dass dieses ausgehend von dem kleinsten Element, in dem eine Differen-
zierung erkennbar wird, und nach Massgabe dieser Differenzierung entsteht.
Natiirlich versteht Roussel sein — und nur ein solches — Vorgehen als “procé-
dé de création”. Nimmt man etwa das Beispiel der “maison & espagnolettes”,
so sieht man, wie schnell — gemiss Roussel — dieser minime (sprachliche)
Unterschied ganze Welten unterschiedlicher Bedeutungen (und Konven-
tionen) auftut und sichtbar macht. Zum besseren Verstindnis: zum einen
bezeichnen die “espagnolettes” die Fenstergriffe, zum andern eben jene
“petites Espagnoles”, von denen, so weiss Roussel zu berichten, die Talou-
Yaour abstammen.™®

Roussel bemerkt natiirlich, dass keinerlei innere Gesetzmissigkeit vom
identischen Wort zur vollig andersartigen Bedeutung fithren kann. Der Reim
(“due a des combinaisons phoniques”) hat sich selbstindig gemacht. Daraus
ergibt sich an Stelle irgendeiner Ab- und Herleitung “création imprévue”:
“c’est un procédé poétique”.” Dasist die Lektion Roussels, die sich vom
Biicher-schreiben auf die Biicher und von diesen miihelos auf die Bibliothek
ibertragen lisst. Wer dagegen an eine vorgegebene, rigide Gesetzmissigkeit
denkt, wer gemiss der Unterscheidung Montesquieus von den “régles” statt
vom “coeur” ausgeht, wird wohl gerade dies, den unendlichen und oft genug
unberechenbaren Reichtum (auch) der Biicher iibersehen. Es war und ist eine
weit verbreitete Ansicht, dass der Vorgang der ‘Wissenskonstituierung’ in
umgekehrter Reihenfolge, ndmlich aus dem System heraus, iiberhaupt erst
moglich sei. Allein, das Risiko ist dabei — gerade auch im Falle der Bibliothek
— sehr gross, dass ein Ordnungssystem nicht nur in eine Vielfalt hineinge-
tragen wird, sondern diese auch erdriickt. Die Vielfalt als Ordnung zu
erhalten, das aber ist ein verniinftiges Ziel, auch wenn das Zusammenfassen
auf zwolf Seiten gemiss Montesquieu ein kaum erreichbares Ideal darstellt.

Nach solchen Gesichtspunkten mag man nun all jene — nicht iiberaus zahl-
reichen — Modelle lesen, die Bibliothekare im Laufe der Zeit vorgeschlagen
haben, wann immer sie eben mehr als das blosse Zusammentragen von
Biichern und Informationen zur Diskussion stellten. Natiirlich steht die alte
Formel der “aurea catena”, der unser heutiges ‘vernetztes Denken’ nachge-
bildet ist, als ideale Wunschvorstellung am Horizont. Doch wird man nach

den obigen Hinweisen solchen festgeschmiedeten Vorstellungen nicht allzu



I9

wortlich folgen wollen. Das Bild der Kette suggeriert allzusehr, dass jedes
Glied an das andere solide und kaum trennbar festgemacht sei. Das steht der
Vorstellung der Verinderung — und aus diesem Stoff besteht Kultur, Wissen
und auch die Bibliothek — und noch mehr Roussels Einsicht in das Unvor-
hergesehene und in die Poesie entgegen. “Nell’incominciamento di una
Biblioteca spesso mancano gli anelli intermed;j per conservare questo rigoroso
concatenamento”.*® So stellt es Paolo Maria Paciaudi, der Bibliothekar der
Parmenser Bibliothek in seiner 1815 posthum erschienenen “Memoria ed
Orazione intorno la Biblioteca Parmense” dar. Wenn schon Verkettung dann
zu der Bedingung, das neue Glieder eingefiigt werden, die Kette also dauernd

in Bearbeitung bleibt. Wenn schon System, dann ein offenes.




20

1.

“Tandem subiit animum meum haec cogitatio,
magnum fore operae pretium si latifundium regni

philosophici uno syntagmate delinearem”.

Johann Heinrich Alsted, Cursus Philosophici
Encyclopaedia Libri XXVII
complectens ..., Herborn 1620,

Praefatio.

“Nec manus nuda, nec intellectus sibi
permissus, multum valet; Instrumentis &
auxiliis res perficitur; quibus opus est, non
minus ad intellectum, quam ad manum”.

Francis Bacon, Instauratio Magna,
(1620), in: Operum Moralium et
Civium Tomus ..., London 1638, S. 47.

“Soit que nous nous élevions, pour parler
métaphoriquement, jusques dans les cieux, soit
que nous descendions dans les abimes, nous ne
sortons point de nous mémes; & ce n’est jamais

que notre propre pensée que nous appercevons”.

Etienne Bonnot, Abbé de Condillac, Essa: sur
Porigine des Connoissances
bumaines. Quvrage ot on réduit i
un seul principe tout ce qui
concerne I’Entendement Humain, 1,
Amsterdam 1746, S. 1.

Das Systematische bedient sich also der Metapher der Kette; mit dem Bild der
Nahrung ist dagegen der lebendige Mensch angesprochen. Zu seinem Unter-
halt braucht er die Nahrung. Fehlt es daran oder ist sie schlecht auf die wirk-
lichen Bediirfnisse abgestimmt, so stellt sich ein Mangel oder gar eine Krank-
heit ein. Von Galen ausgehend hat Giulio Camillo die angemessene Dosie-



21

rung der Medikamente als Modell des Zusammengehens des Universalen mit
dem Partikuldren gewidhlt. Dazu passt jene andere, weit in die Griindungs-
geschichte von Bibliotheken zuriickreichende Metapher des Spitals. Diodor
berichtet von der Bibliothek des dgyptischen Kénigs Osymandyas in Theben,
iiber dessen Eingang die beriihmte Inschrift “guxns tatpetov”, lateinisch
iibersetzt “animi medica officina”, stand.”” lustus Lipsius, der an diese
Uberlieferung zu Beginn seiner kurzen Schrift “De Bibliothecis Syntagma”
(1612) anschliesst, verfolgt von hier ausgehend das Geschick von Bibliothe-
ken und scheint stets all das besonders hervorheben zu wollen, was erkennbar
den konkreten Nutzen und Gebrauch, also das Leben der Bibliothek ausweist:
dass man nebst den Biichern mittels Standbilder die Kultur — genauer: deren
menschliche Verursacher — vergegenwirtigt, dass man zusitzlich zu den
Biichergestellen Lesepulte anbieten soll, um eben das Lesen (“quibus libri le-
gendi imponerentur”) tatsichlich zu beférdern, dass es nicht zuletzt auch der
Ort der Zusammenkunft und der Lesung (“ut certi libri ibi quotannis recita-
rentur”) sei.?? Auf diese Weise wird auch der Ubergang von der ‘bloss’ priva-
ten zur 6ffentlichen Bibliothek erklirt und begriindet. Alles dient letztlich
dazu, die Einrichtung Bibliothek den ureigensten menschlichen Bediirfnissen
zuzuordnen. Geradezu zwangsldufig ergibt sich daraus der Anspruch der
Offentlichkeit: “Constituerant veteres loca publica, in quibus bibliothecas
habebant reconditas, quas legendi gratia intrare cuilibet permittebant”.
Die Geschichte der Bibliotheken folgt diesem Topos. Und natiirlich ist das vor
dem Hintergrund des — bis vor kurzem unbestrittenen — Vorrangs des Offent-
lichen gegeniiber dem Privaten zu lesen. Wenn die Gelehrten — denn an sie
und ihre Aufgabe in der Gesellschaft ist dabei in erster Linie gedacht — Biblio-
theken beniitzen, tun sie es “in publicum bonum?, in der Ausrichtung auf das
offentliche Wohl, wie wiederum Justus Lipsius betont. Wenn Claude Clément
in der wohl ausfiithrlichsten Systematik zur Bibliothek, den in Lyon 1635 ver-
otfentlichten Musei, sive Bibliothecae tam privatae quam publicae Extructio,
Instructio, Cura, Usus Libri IV., in einem ersten Teil die Beweggriinde der
Griindung und Errichtung einer Bibliothek darlegt, so ist es zuallererst die
“utilitas publica”.?3 Danach erst folgt die “eruditionis ostentatio”, der Beleg,
die Beweisfithrung und die Darstellung der Bildung, wozu Clément von
Martial den obligatorischen Hinweis auf das (mit)geteilte Wissen beizu-
bringen weiss: “Scire tuum nihil est, ni si te scire hoc sciat alter”.’* Bildung
und Offentlichkeit sind miteinander verkniipft. Und so bleibt die Bibliothek
auch in ihrer nichsten, der dritten Zielsetzung, der “comparanda eruditio”,

in erster Linie eine verbindende Einrichtung. Sie dient beispielsweise dazu,



22

uns an fritheren Einsichten vorausgegangener Leser und Schreiber teilhaben
zu lassen: “ut tarditatem ingenij lectionis diligentia compensarem”, wie es
Hieronymus fiir Clément formuliert, was man wortlich als verspitete oder
eben generell als ansonsten verpatzte Teilhabe am umfassenderen Wissen
auffassen kann.?S (Jeder ‘ehrliche’ Intellektuelle weiss das auf seine Art zu
bestitigen!) Schliesslich folgt bei Clément die “animi voluptas”, der geistige
Genuss, der nach Cato unvergleichlich grosser sei als der Genuss von Spiel
und Bordellbesuch, noch bevor dann schliesslich die “morum instructio”, die
Unterrichtung im engeren Sinne erwihnt wird.?

Auf diese Weise also wird die Bibliothek als 6ffentlich bedeutsame kultu-
relle Institution begriindet — bevor sie der Systematik im engeren Sinne zu-
gefithrt wird. Damit, mit der Herausstellung der Offentlichkeit der Bibliothek
und genauer mit dem Hinweis auf den legitimen Anspruch eines 6ffentlichen
und offentlich zuginglichen Wissens, wird allerdings bereits wieder die Not-
wendigkeit oder zumindest der Nutzen einer (verbindlichen) Ordnung und
Systematik dieses Wissens mitgefiihrt. Nur ist jetzt — nochmals, und diesmal
umfassend, gesellschaftlich — die Reihenfolge vom 6ffentlichen Nutzen zur
Ordnung (und nicht umgekehrt) festgeschrieben. Selbstgentigsam sollen
Systeme auf keinen Fall sein, aber gleichwohl so allgemein, dass sie jenes
Bediirfnis nach Verallgemeinerung und Mitteilbarkeit, das im Begriff der
Offentlichkeit steckt, auch hinlinglich abdecken. Wo wird man hier — nicht
mehr bei der einzelnen Diagnose verharrend, sondern im Spital, im “Yguxns
taTpetov” — ansetzen wollen? Wie wird diese geistige Nahrung zubereitet, da-
mit sie auch wirklich schmeckt — besser als jene sprichwortliche Spitalkost?

“Mehr mit einem philosophischen Uberblick umfasst, als in allen Theilen
genau durchforscht”, ist die Beurteilung, die Carl Ludwig Fernow fiir die
italienische Sprachlehre von Karl Philip Moritz — mithin einem Muster des
Umgangs mit der Sprache selbst — bereithilt.?” Die Angemessenheit eines
verallgemeinernden Zugriffs auf die konkrete Welt soll jetzt nochmals — dies-
mal im Wissen um den Vorrang von Offentlichkeit und der davon abgeleiteten
notwendigen 6ffentlichen Teilhabe an Bildung und Wissen — zur Diskussion
gestellt werden. Die Bibliothekare sind herausgefordert. Eine abstrakte Ord-
nung ist schnell gebildet. Ein “sistema bibliografico” mag als erbracht und als
brauchbar gelten, solange irgendeine Klassifikation eine Ordnung vorgibt,
wenn — so beispielsweise Giuseppe Sanchez in seinem Saggio di un Sistema di
Bibliografia von 1820 — zumindest zwei Kataloge, ein alphabetischer und ein

Sachkatalog erstellt seien.?® Sehr schnell ist man dann bei der Bibliographie,



23

die den roten Faden zu bilden und — in Vertretung (!) — das Wissen sowie das
Wissen iiber das Wissen darzustellen hat, angelangt. Die Ordnung selbst, die
Wissenskonstituierung als 6ffentliches Dokument? Entlassen? Ersetzt? Kein
Bedenken gegeniiber jener verpatzten Teilhabe an den Gedanken anderer, der
Vordenker? Der zitierte Giuseppe Sanchez, der sein Traktitchen dem Innen-
minister des Konigreichs beider Sizilien “Signor Conte Zurlo” widmet, er-
ginzt sein “sistema di bibliografia” schon im Titel mit dem Zusatz “disegna-
to sull’ordine osservato da Giambattista la Prota, da Bacone, da d’Alembert e
da Diderot nel quadro sommario delle conoscenze umane”. Also doch: eine
Bibliotheksordnung kann sinnvoll nur in Bezugsetzung, im Rahmen umfas-
sender menschlicher Kenntnisse verhandelt werden, “secondo i rapporti
delle cognizioni umane, formando un’enciclopedia perfetta”.?
Jenes enzyklopidische System sei das weiseste, einfachste und nicht zuletzt
auch natirlichste (“il piu saggio, il pit semplice ed il pitt naturale”) und dabei
bezieht er sich auf Francis Bacon, auf della Porta, auf Leibniz und schliesslich
auf Diderot und d’Alembert.

Das magische Wort der ‘Enzyklopidie’ ist gefallen. Nur dem oberflich-
lichsten Schreiberling kann allerdings ‘die’ Enzyklopédie als blosser Versuch
der Anhiufung allen Wissens — und dies auch noch in “meinungsmonopolis-
tischer” Absicht — erscheinen. “Endgiiltig vorbei ist die Zeit von Diderot und
d’Alembert”, wird vor diesem Hintergrund behauptet.’® “Die Zeit” ldsst im
Jahre 2000 schreiben, “gedruckte Enzyklopddien haben ausgedient”, um dann
drei Spalten spiter zu erginzen: “Die digitalen Enzyklopidien haben ihre
Form noch nicht gefunden, vor allem in technischer Hinsicht bereiten sie
auch versierten Computernutzern erhebliche Probleme. Aber auch bei den
gedruckten Enzyklopidien hat es Jahrhunderte gedauert”.3" Also warten wir
ab ... und hoffen, dass wenigstens einige technische Probleme baldméglichst
gelost werden. Diderot und d’Alembert waren allerdings — ganz im Gegensatz
zu Bill Gates — mit anderen Problemen als dem auf Wissensanhdufung zu
errichtenden (und wirtschaftlich verwertbaren) Meinungsmonopol befasst. In
dem berithmten “Discours préliminaire” formuliert d’Alembert gemiss dem
doppelten Titel der Encyclopédie, ou Dictionnaire raisonné, dass im Sinne der
Enzyklopidie — und in Anlehnung an die alte “aurea catena” — moglichst aus-
fithrlich “I’ordre & 1’enchainement des connoissances humaines”,
also der Zusammenhang dargestellt werden soll, dass andererseits gemiss
dem “Dictionnaire” zu jedem und allem “les détails les plus essentiels”
zusammengetragen werden sollen.?” Der zuerst postulierte innere Zu-

sammenhang wird auf die einfache Tatsache zuriickgefiihrt, dass sich die



24

verschiedenen Wissenschaften und Kiinste stets auf andere stiitzen wiirden
und deshalb eine “chaine qui les unit” unmittelbar erkennbar sei. Da es nun
aber gleichwohl sehr schwierig sei, ein solches Ganzes als System zu begrei-
fen, hitte man sich auf die Frage der “généalogie” und der “filiation” und
auf die Griinde des Entstehens der verschiedenen Wissenszweige verlegt, was
gleichbedeutend mit der Frage nach dem Ursprung und der Enstehung “de
nos idées” sei. Das muss man auch so lesen — und dies macht den hohen
geistesgeschichtlichen Wert der Encyclopédie ganz unabhingig von der
(verlorenen) Aktualitit der einzelnen Information aus —, dass nidmlich der
mogliche Engpass systematischen Vorgehens im Riickgriff auf die
Geschichte aufgehoben wird, und zudem: dass auf diese Weise die beiden
vorerst divergierenden Zuginge, der systematische und der auf die einzelne
Information ausgerichtete wieder niher aneinander geriickt werden. Darin
spiegelt sich der wirkliche Reichtum der Welt. Und ein solches Modell lisst
sich — entgegen jeder starren Ordnung — entwickeln. Jene doppelte Ausrich-
tung ist nunmehr dem System selbst einverleibt. Die innere Verkniipfung ist
bedacht und selbst zur Bedingung des Wissensaufbaus geworden. Wenn
Diderot und d’Alembert zwischen “connoissances directes” und “connoissan-
ces réfléchies” unterscheiden,’? so wird es spiter Hegelscher Geschichts-
philosophie zufolge — gemiss der “Irichotomie” von Seele, Bewusstsein und
Geist — noch deutlicher und in ausgeprigterer Form darum gehen, nicht nur
im Bewusstsein iiber der Natur, sondern noch mehr im Geistsein “iiber sich
als Bewusstsein hinaus” alles zusammenzufiilhren und zusammenzusehen.34

Das iibersteigt zugegebenermassen die Moglichkeiten des Computers und
der Wissenschaftspolitik. Aber es ist deswegen nicht weniger erstrebenswert.
Von diesem Blickwinkel aus gesehen ist zumindest der ‘Sinn’ einer blossen,
auf sich selbst beschrinkten Ordnung entlarvt und auf deren kleinstmogliche
— deswegen noch lange nicht zu verschmihende — Hilfestellung zuriick-
gefithrt. Alles, was mit dem Menschen und seinen geistigen Befdhigungen zu-
sammengebracht wird und was daraus — in der Vorstellung und Anschauung
und in der Sprache — als Kultur entsteht, verlangt nach mehr. Die Biicher, die
Bibliothek haben dem allerdings weit hiufiger, als manches Vorurteil be-
hauptet, Rechnung getragen.

Es mag durchaus sein, dass sich heute mit dem Begriff ‘Enzyklopidie’ zu-
weilen in erster Linie der Umfang, der quantitative Aspekt des Wissens — das,
was man eben heute am meisten bewundert —, und weniger der gesuchte

innere Zusammenhang verbindet.35 Die Wissenschaften haben oft genug



=5

\

selbst dafiir gesorgt, dass Zusammenhingendes zugunsten von Einzelwissen-
schaften diskreditiert wurde. Moderne Schlagworte wie Vernetzung und
Transdisziplinarietit haben das noch nicht riickgingig machen kénnen. Selbst
jemand wie Wilhelm Dilthey, eine Instanz fiir die Grundlegung der Geistes-
wissenschaften auch dort, wo es um deren innere Verbindung geht, hat
wesentlich zu entsprechenden Irritationen beigetragen, wenn er beispiels-
weise der “Philosophie der Geschichte”, aber auch der “Soziologie” den
Status von “wirklichen Wissenschaften” absprach, um dann andererseits
gleichwohl nach einer verallgemeinernden “erkenntnistheoretischen
Grundlegung der Geisteswissenschaften” zwecks Ausweis des inneren Zu-
sammenhangs der Einzelwissenschaften zu suchen.3

Der Zugriff zum Ganzen wihlt unterschiedliche Wege. Umsomehr lohnt
es sich, das frithere Verstindnis des Enzyklopiddischen zu erinnern. 1795 hat
der kaum bekannte Kantianer Wilhelm Traugott Krug eine “Abhandlung
iber den Begriff einer Enzyklopidie” vorgelegt.3” Fiir ihn ergibt sich aus der
Begriffsableitung eindeutig, dass sich mit Enzyklopidie vorab “ein Inbegriff
heterogener Theile” verbindet.3® Er befasst sich deshalb zuerst gerade mit



206

diesem scheinbaren Paradox des Zusammengehens von Unterschiedlichem
und Gleichartigen: von einer Enzyklopddie im Vergleich mit den Einzel-
wissenschaften gilt, dass “ihr allgemeiner Charakter in nichts anderem, als
darin besteh(t), dass das Ungleichartige den Gegenstand derselben aus-
macht”.3? Da dieses aber “gleichwohl unter einem gemeinschaftlichen Rah-
men begriffen wird, so muss dieses soviel andeuten, dass es selbst wiederum
auf eine gewisse Weise zu einem Ganzen vereinigt werden solle”. Das kénn-
te als blosses Aggregat gebildet werden, oder aber — vorzugsweise — als Zu-
sammensicht des “Gemeinschaftlichen am Ungleichartigen”, woraus dann
eben doch die “Idee einer systematischen Einheit” — und letztlich “eine
abgesonderte Wissenschaft” — gebildet werden kénnte.4° Die bemiihten Be-
griffe dehnen sich gegen ihr logisch enges Korsett. Das Problem ist also noch
nicht geldst, der Weg jedoch frei fiir weitere Fragen, was eine solche enzy-
klopddische Wissenschaft, welches ihr Inhalt, ihr objektiver und relativer
Wert, sei. Es ist vorauszusehen, dass Krug, so umfassend fragend, zu keiner
einfachen Formel gelangt. “Denn so viel ist, diinkt mich, ausgemacht, ohne
ein unter gewissen Formen und nach bestimmten Gesetzen wahrnehmendes,
ordnendes, verbindendes Gemiith wiirde bey allem dussern Zusammenhange
in der Korperwelt dennoch kein innerer Zusammenhang in unserer Erkennt-
nis seyn, wenn lberall ohne ein solches Gemiith eine Erkenntnis moglich
wire”.4" Nur so gelangt er zur Forderung nach einer “bestimmten Form der
Gesetzmissigkeit”, ohne die die Natur ein verschlossenes Buch sei, wobei es
andererseits “ohne von aussen gegebenem Stoff” auch keine dussere Er-
kenntnisquelle gibe: “Es wiirde so gut seyn, als wenn sie gar nicht vorhanden
wire.” Also ist es die “innige Verbindung von beyden”, auf die es ankommt.
Und Krug bemiiht dafiir nunmehr grossziigig das umfassende Bild eines “aus
den Gewissern beyder Quellen zusammengeflossenen Ozeans”.4* Es ist
schliesslich auch klar, dass er — iiber die blosse Bestimmung einer Wissen-
schaft hinaus — weiterfragen muss nach dem “Interesse der Menschheit, oder
der Welt”, nach der Zielsetzung von Gliickseligkeit, nach menschlicher Frei-
heit und - in seinem Sinne — nach Philosophie.

All dies zeigt nur, dass es mit blossen erkenntnistheoretischen Abkldrun-
gen, mit blosser Logik, mit Taxonomie, mit entsprechenden Aufstellungs-
ordnungen von Biichern nicht getan ist. Man erinnert sich jetzt, dass Diderot
und d’Alembert, die sich ihrerseits in erster Linie auf Francis Bacon berufen,
gegen jede voreilige Berufung auf irgendeine reduktive Taxonomie vom
“systeéme des connoissances humaines” sprechen. Der erste Satz der “expli-

cation détaillée du systéme” lautet dort denn auch piinktlich und zeitgemiss:



27

LT

R

s

=

e

T

S
S




28

“Les étres physiques agissent sur les sens”.#? Kurz zuvor, 1746, schrieb
Condillac gleich zu Beginn seines Essai sur I’Origine des Connoissances Humai-
nes: “Soit que nous nous élevions, pour parler métaphoriquement,
jusques dans les cieux, soit que nous descendions dans les abimes,
nous ne sortons point de nous mémes; & ce n’est jamais que notre
propre pensée que nous appercevons”.* Diderot und d’Alembert wer-
den jetzt, 1751, in ihrem Stammbaum die menschlichen Wissensbereiche, die
“connoissances humaines”, denn um solche, menschliche Erfahrungen
und Kenntnisse handelt es sich, gemiss “Mémoire”, “Raison” und “Imagi-
nation” auffithren; ihnen sind Geschichte, Philosophie und Poesie zu-
geordnet.* |

Dieses System will an den Bedingungen menschlicher Erfahrungen,
mittelbar geschichtlicher Wirklichkeit nachgebildet sein. Den Blick von einer
absoluten, ‘objektiven’ Warte aus kennt die Encyclopédie — allen anderslau-
tenden Ansichten zum Trotz — nicht. Der Gewihrsmann von Diderot und
d’Alembert, Francis Bacon, fasst es 1620 in seiner “Instauratio Magna” in
einen Aphorismus, der jene Bedingungen deutlich genug erkennen ldsst: “Nec
manus nuda, nec Intellectus sibi permissus, multum wvalet;
Instrumentis & auxilijs res perficitur; quibus opus est, non minus
ad intellectum, quam ad manum”.4 Was wiirde besser auf das Instrument
der Biicher und ihre Zusammenfiithrung in der Bibliothek passen! Thre ‘bloss’
systematische Ordnung wiirde eben nicht ohne wesentliche Verluste von
“connoissances humaines” vor sich gehen kénnen. Auch dazu, zu dieser ab-
grenzenden Folgerung, gibt es den passenden Beleg. Condillac liess seinem
Essai sur I’Origine des Connoissances Humaines 1749 den Traité des Sistémes, ot
Pon déméle les inconvéniens & les avantages folgen. Dort wird schon im zweiten
Kapitel ausdriicklich von der Nutzlosigkeit abstrakter, abgehobener Systeme
gehandelt. Denen, die auf — deduktive — Weise Systeme herleiten wollen, sagt
er klipp und klar: “ils renversent ’ordre de la génération de nos
idées”.#7 Er zeigt auch auf, dass der Zusammenhang unterschiedlicher auf
diese Weise deduzierter Teile vage bleibt und so der Satz bestitigt wird,
wonach die Summe der Teile kein Ganzes ausmacht.#®

Zumindest daran hat man sich heute im Wissensbetrieb gewodhnt. Dass
sich der hochspezialisierte Wissenschaftler ansonsten — wenigstens in seiner
Freizeit, ausserhalb seines wissenschaftlichen Tuns — meist als ganzheitlicher
Mensch begreift, stimmt weiterhin optimistisch. Aber auch dies, die mégli-
che Kluft zwischen Wissenschaft und Leben, hat Condillac lingst bedacht. Es

gehore zu den Missbriuchlichkeiten solcher Systembilderei, dass man diese



29

o

I




30

filschlicherweise fiir “véritables connoissances” nehme. Instrumente sind es,

haben wir eben gelesen. Und so ist alles — wie das Bild der Nahrung, der
Arznei, des Spitals — willkommen, was uns an den Menschen selbst und seine
sinnesabhingige Erfahrungswelt niher heranbringt. Die Poesie findet darin
ihren unangefochtenen Platz — auch bei Diderot und d’Alembert. Und so hilft
eben die unverzichtbare “imagination” iiber manches hinweg.

Der zitierte Jesuit Clément hatte zwecks Erklirung seiner “comparanda
eruditio” das damals wohl allgemein verfiigbare Bild des trojanischen Pferdes
bemiiht, um auf diese Weise die Vorstellung zu befliigeln, wie in einer
Bibliothek an Stelle der Biicher die Autoren selbst, die alten Geistesheroen
von Pythagoras zu Plato und Aristoteles, aus den Regalen wie aus dem Bauch
des holzernen Pferdes heraustreten und lebendig werden wiirden.* Wie
einleuchtend erscheint jetzt auch das Bild, das Jonathan Swift in seinem
“Battle of Books” entwirft, den er vorsorglich schon im Titel gegen jedes
Missverstindnis und gegen jede irrige Mutmassung, es handle sich um blosse
Phantasterei, konkret und prizis als “Full and True Account” festlegt und pri-
zis auf “Fought last Friday” datiert.5° Die Biicher sind es, die stellvertretend



31

fiir die Ideen, die sie in ihrem Leib aufnehmen und die sie darstellen, auf-
einander losgehen. Auf diese Weise wird eine lebendige Kultur mitsamt ihren
Widerspriichen ohne Riicksicht auf Opfer abgebildet. Der Bibliothekar gerit
dariiber in Verzweiflung und schiirt das Feuer nur noch mehr: “And therefore,
in replacing his Books, he was apt to mistake, and clap Des—Cartes next to
Aristotle; Poor Plato had got between Hobbes and the Seven Wise Masters,
and Virgil was hemm’d in with Dryden on one side, and Withers on the
other”.5" Diese Konflikte, man kann es bei Swift nachlesen, werden ausge-
tragen. Sie spielen sich in der wirklichen Welt — der Bibliothek — ab. Homer
hebt Perrault aus dem Sattel, “then Hurl’d him at Fontenelle, with the same
Blow dashing out both their Brains”.5* Die Biicher werden in den Kampf ge-
schickt. Und natiirlich beniitzt auch Swift die Fiktion eines aufgefundenen
unvollstindigen Manuskripts, um der obsoleten Frage nach dem Ausgang des
Kampfes zu entgehen. (Auch die Ordung der Biicher in der Bibliothek, wie
wir lingst begriffen haben, wird nie an ihr Ende gelangen!) Mittlerweile hat
er, und dies ist ihm gelungen, die Licherlichkeit abstrakter Systeme und los-

geloster, autistischer Gelehrsamkeit bloss;gestellt. Einmal mehr: dies, das
Wichtigste, der Blick auf die Wirklichkeit, bleibt der Poesie vorbehalten.

°t 3
S0



32

118

“Die Werke der menschlichen Kultur sind die
einzigen, die in sich die beiden Bedingungen
vereinen, auf denen die vollkommene Erkenntnis
beruht; sie haben nicht nur ein begrifflich-
erdachtes, sondern ein durchaus bestimmfes, ein

individuelles und historisches Sein”.

Ernst Cassirer, Zur Logik der
Kulturwissenschaften (1942), Darmstadt
1961, S. 10.

“Der Mensch ist zu feinern Sinnen, zur Kunst und zur

Sprache organisiret”.

Johann Gottfried Herder, Ideen zur
Philosophie der Geschichte der
Menschbeit, I, Riga und Leipzig 1784,

S. 516,

“Enimvero omne, quod homini scire datur, ut & in ipse

homo, finitum, & imperfectum”.

Giovanni Battista Vico, De Nostri Temporis Studiorum
Ratione, Napoli 1709, S. 10.

Die Bibliothek ist unzweideutig selbst ein kulturelles Produkt. Das miisste
lingst klar geworden sein. Dass dabei die Sinne gefordert sind, dass es um
Menschen, um historische Wirklichkeit geht, wie es Johann Gottfried Herder
in seinen Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit 1784 grundsitzlich
dargestellt hat, ist unverkennbar. Wer sich dem verweigert, der sei mit
Jonathan Swift drastischen Vorstellungen von den in ihr Menschsein zuriick-
geholten Biichern konfrontiert. Und natiirlich ist auch ohne Swift die rdum-
liche Vergegenwirtigung von Biichern und ihre Vermittlung iiber die Sinne -
“et visui et usui”, wie es dem von Boner gestochenen Frontispiz zu den Inclu-
tae Bibliothecae Norimbergensis Memorabilia des Johann Jacob Leibnitz (1674)
eingeschrieben ist — eine kaum zu iibersehende Tatsache.’3 Die Bibliothek mit



33

ihrer versuchten Ordnung unter Wahrung der Individualitit des einzelnen
Buches steht der kulturgeschichtlichen Problematik in auffilliger Weise mehr
als nur nahe. Das oben Dargelegte — vom Buch und der Vereinigung von
Biichern zur (6ffentlichen) Bibliothek — lisst sich bruchlos in die kultur-
geschichtliche Fragestellung iberfithren: mit allen Gegensitzen und Prob-
lemen.

Karl Vossler, um nun eines von vielen — ein zugegebenermassen passendes
—Modell zu wihlen, hat die reife Ausprigung der Kulturgeschichte — nach der
vorausgegangenen (aufklirerischen) Phase der Bildung “eines festen Gewebes
kausaler Beziehungen physischer und psychischer Natur” — dort festgemacht,
wo weder in geschichtsphilosophischer Verallgemeinerung die Konkretheit
iiberwunden, noch in “stumpfsinnig philologischer Tatsachenkrimerei”
verabsolutiert wird.’* Wesentlich sei dabei, dass die Beschiftigung mit
Geschichte “keine andern Triger des Geschehens gelten lasse als die
menschlichen”.’5 So gelangt Vossler zur Gleichsetzung: “Alle richtig ver-
standene Geschichte ist Kulturgeschichte, alle Kulturgeschichte ist reine
Geschichte”.5® Das sind Formulierungen aus der Hochzeit der kultur-
geschichtlichen Diskussion. Giiltig daran ist die Einsicht, dass reduktive oder
rein-rationale Vorstellungen von Wissen und Wissenssystematik im Vergleich
zu Geschichte und Kulturgeschichte nichts Adiquates anbieten — und schon
gar nicht das Problem geschichtlicher ‘Wahrheit’ 16sen kénnen. Vosslers
Modell mit den “drei Instanzen” — der dokumentarischen, dsthetischen und
philosophischen — bietet zumindest eine Handhabe oder eben einen Ausweg,
wie der Verdnderung — aus der Geschichte und Kultur wesentlich besteht —
Rechnung getragen werden kann, und zwar so, dass die Welt nicht jeden Tag
revidiert und neu erfunden werden muss. Die Kultur umschliesst die Zeit-
dimension, ist geschichtlich; sie ist auch und gerade deshalb dem Menschen
angemessen. Die Bibliothek kann sich dieser Kriterien bedienen, oder aber sie
verabschiedet sich aus diesem Zusammenhang als reine Datenbank, auf die
man dann von aussen gemiss anderweitigen Kriterien einwirkt. Dass es aber
sinnvoll sei, aus dem Ganzen und den Teilen der Bibliothek, aus dem stets
irgendwie gegebenen oder vorgeformten Zusammenhang heraus zu argu-
mentieren, um darauf aufbauend Verstindnis und Nutzanwendung zu bilden,
miisste nach all den angefiihrten Belegen und Zeugnissen nicht nur als vor-

teilhaft, sondern als der einzig gangbare und angemessene Weg erscheinen.

Kultur ist kein streng logisches System, das verbindlich tiber alles ausgebrei-
tet wird, aber sie erschopft sich natiirlich auch nicht in der blossen Faktizitit



34

der von ihr ausgesuchten Objekte, weshalb Ernst Cassirer — mit Bezug auf
Vicos Scienza Nuova — gleichwohl ausdriicklich von “Logik” spricht und dies
kommentiert.’’” Zum erstenmal wage es die Logik, den Kreis der objektiven
Erkenntnis, den Kreis der Mathematik und Naturwissenschaft zu durch-
brechen, “um sich statt dessen als Logik der Kulturwissenschaft, als Logik der
Sprache, der Poesie, der Geschichte zu konstituieren”.s® So prizis fillt die
Unterscheidung meist nicht aus. Urteile sind hart, wenn etwa Vossler zu
Saussure meint, dieser hitte ‘langue’ von ‘langage’ abgel6st und “das blutleere
Zeichensystem der Sprechenden zum ausschliesslichen Gegenstand der
Sprachwissenschaft gemacht”.5 Folgt man andererseits Vosslers Argumenten,
mit denen er Jackob Burckhardts “Kultur der Renaissance” trotz offensicht-
licher wissenschaftlicher Mingel fiir die Kulturgeschichte rettet, so wird man
gliicklicherweise auch Saussure mit denselben Uberlegungen miihelos ge-
recht werden kénnen. Auch hier gilt: es geht nicht ohne Geschichte, ohne das
zeitlich Bedingte, ohne die Beriicksichtigung des stindigen Wandels, weil
Kultur Menschenwerk ist.

“Der Kreis unseres Wissens reicht nicht weiter als der Kreis
unseres Schaffens”, fasst Cassirer Vicos Ansicht zusammen.% “Der Mensch
versteht nur insoweit, als er schopferisch ist — und diese Bedingung ist in wirk-
licher Strenge nur in der Welt des Geistigen, nicht in der Natur erfiillbar”.
Fritz Mauthner hat ‘Kultur’ als “Korrelatbegriff zu Natur” — im Gegensatz
etwa zur Dichotomie Kultur-Philosophie — hervorgestrichen, der Natur
direkt gegeniibergestellt, um auf diese grundsitzliche Weise aller Begriffs-
konfusion zuvorzukommen.®*

All dies ist bei Vico schon 1709 in seinem De Nostri Temporis Studiorum
Ratione vorgezeichnet. Auch Vico setzt dort bei Francis Bacon und den “vasta
desideria” einer allesumfassenden Wissenschaft an. “Qui summa tenent,
ingentia, atque infinita desiderent”.* Jenes Absolute ist nicht erreichbar. Was
sodann wie ein Argument der ‘querelle’, ob denn die Alten oder die Neuen
mehr gewusst hitten, ausschaut, wird stattdessen — weit wichtiger — auf die
Geschichtlichkeit der Menschen als ‘conditio humana’ zuriickbedungen:
“Enimvero omne, quod homini scire datur, ut & in ipse homo,
finitum, & imperfectum”.%

Die Moderne hat uns so sehr mit der Vorstellung von Zeitlosigkeit und
“perfection” eingedeckt, dass das Verstindnis jener Primisse Vicos — und
damit die Basis eines geschichtlichen Verstindnisses iiberhaupt — allzuhiufig
abhanden gekommen ist. Nicht tiberraschend hat Heinrich Rickert seine kri-
tischen Fragen zu den Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung, die



35

er ja auch als “logische Einleitung in die historischen Wissenschaften” unter-
titelte, mit der Uberzeugung verkniipft, “dass der Mangel an philosophi-
schem Verstindnis fiir das Wesen der Geschichte zu den folgen-
schwersten Ubelstinden in der Philosophie unserer Zeit gehort”.%
Bei der Geschichte, auch wenn sie vorerst ‘nur’ “Erfahrungswissenschaft” ist,
ist anzusetzen. Dass sich hier ein innerer Gegensatz auftut, weil sich der
“Tiefenvorgang”, so Georg Simmel 1918 in Der Konflikt der modernen Kultur,
darin dussert, “dass das Leben vermoge seines Wesens als Unruhe,
Entwicklung, Weiterstromen, gegen seine eigenen festgewordenen
Erzeugnisse, die mit ihm nicht mitkommen, dauernd ankimpft”,
verweist wieder auf die Geschichtlichkeit selbst.%

Vico hatte im Jahr danach, 1710, sein De antiquissima Italorum Sapientia
publiziert. (Beide Schriften erschienen in Neapel im Kleinstformat noch lange
vor der ersten Fassung der Inkunabel der Geschichtsphilosophie, der Scienza
Nuova.) Dort steht als erster Satz des ersten Kapitels: “Latinis verum, &
factum reciprocantur, seu, ut Scholarum vulgus loquitur conver-
tuntur”, was schon damals wegen der saloppen sprachlichen Form kritisiert
wurde, in der Sache aber von grosster Wirkung war.* Jene berithmte Verbin-
dung von “verum” und “factum”, die mit “reciprocantur” und “convertuntur”
umschrieben wird, was die beiden Begriffe — unsauber — als Synonyme erschei-
nen lisst, weist ihrerseits wieder auf die Unvermeidbarkeit der Geschichte
hin. Wer weiterliest, stdsst denn auch - schon in der Zuordnung des Erken-
nens auf ‘blosses’ Nachdenken und Zusammentragen — auf die Grenzen
menschlichen Wissens, das vorgingig weiterer Postulate zur Beschrinkung
mathematischer ratio als “cogitare” und (in der volgare-Ubersetzung
enthiillend) als “quod nos vernacula lingua dicimus pensare, & andar
raccogliendo”, gegeben wird.%’

Wenn Ernst Cassirer 1942 in seinem Aufsatz zum “Gegenstand der Kul-
turwissenschaft”, den er spiter mit anderen einschligigen Aufsitzen unter
dem Titel Zur Logik der Kulturwissenschaften zusammengefasst hat, von den
“Werken der menschlichen Kultur” spricht, die eben beides ein “begrifflich-
erdachtes” wie ein “individuelles und historisches” Sein besitzen, so be-
zieht er auch dies ganz prizis auf Vico und dessen ‘Logik’, die sich im ersten,
“metaphysicus” iiberschriebenen Buch des De Antiquissima Italorum Sapientia
gemiss obigem Zitat erstmals angekiindigt findet.®® In Cassirers Diktion ist
es fiir eine Logik der Kulturwissenschaften unabdingbare Voraussetzung, dass
die innere Struktur jenes Seins “dem menschlichen Geist zugénglich und auf-

geschlossen” ist, “weil er selbst ihr Schopfer ist”.



36

Ein Zufall ist es nicht, dass jene Autoren, die der Bibliothek den Stellen-
wert eines mnemotechnischen, den menschlichen Sinnen zuginglichen
Systems zuweisen mochten, so ganz nahe an dieser doppelten Wurzel kultur-
geschichtlicher Grundlegung argumentieren: “begrifflich-erdacht” und “in-
dividuell-historisch”. Jedes Buch ein prizises historisches Zeugnis und ein
Element jenes stets im Fluss befindlichen Hanges zum Allgemeinen! Beides
ist oft genug — in einer langen Tradition — in der Metapher architektonischer
Gebilde zusammengefasst worden. Cassirer spricht natiirlich von Vicos “Auf-
bau”. Am Ende formt fiir ihn Kultur einen “Ko6rper”, der — durch sein Kérper-
sein — erfahrbar ist und deshalb auch ummittelbar einer weiteren Umbildung
zugefiihrt werden kann.% Vossler hatte seine drei Instanzen und das zusitz-
lich bemiihte Nebeneinander von Haupt- und Nebenstrom ebenfalls in ein
architektonisches Bild gesetzt: “Denn auf diesen beiden Pfeilern, auf Kunst
und Philosophie, ruht in gleichem Masse der Gewdlbebau der Geschichte. Im
Schlussstein des Gewolbebogens, in der dokumentarischen Instanz, finden
von beiden Seiten her die Tragkrifte sich zusammen; wie seinerseits auch er,
der Schlussstein, wieder nach beiden Seiten auseinanderlastet”.”® Auf diese
Weise fiigt “die innere Logik” die beiden Zuginge zur “historischen Wahr-
heit” zusammen. “Mentalmente architettato” hatte natiirlich auch Paciaudi
sein Modell der Biicherordnung charakterisiert. Die architektonischen Bilder
kommen der physischen Wirklichkeit der Biicher entgegen, die jene geistige
Ordnung bilden. Davon sind wir ausgegangen. Die Bibliothek — somit letzt-
lich jedes einzelne Buch — ist ein Garant jener Geschichtlichkeit, die der
Kultur erst ihre Bewegung und Verinderung und die “Ursachen jenes
Wandels” zuerkennt. Das ist Leben, das ist Nahrung.




I0

II

12

13
14
15

16

17
18

19
20

ZI

22

37

Cf. C. du Molinet, Le Cabinet de lu Bibliothéque de Sainte Geneviéve, Paris 1692, Préface.

Vgl. im Sinn einer weiterfithrenden Analyse: O. Neumaier, Flanerie zum Ende der Philosophie. Das
‘Passagen-Werk’ des Foseph Kosuth, in: 1d., Vom Ende der Kunst, Wien 1997, S. 73 ff.

Zumindest ist diese Bezeichnung etwas inspirierender als jene andere, die der Peckham Library
von Alsop & Stérmer in London zugedacht wurde: “Medienbox auf Stelzen”. Der architektoni-
schen wie der journalistischen Phantasie sind keine Grenzen gesetzt!

Cft. J. H. S. Formey, Conseils pour former une bibliothéque peu nombreuse, mais choisie, Berlin 1756,
S. VI ff.: “une Lettre du célébre La Mothe le Vayer, qui justifie tout-a-fait mon idée [...], j’ai cru
qu’elle feroit un ornement considérable de cette nouvelle Edition”. k

Ibid., S. X; zuvor die Unterscheidung von Biichern “d’une estude suivie & continuée” und von
Nachschlagewerken “d’un usage & service passager, & a tems”, auf die sich der zitierte Passus be-
zieht. Auf S. XV folgt eine weitere Formulierung und Unterscheidung von Biichern “pour estre
d’un usage & service quotidien” und solchen, “in quibus immorari oportet & senescere”.

Ibid., S. XVI.

Ibid., S. VIIL.

Vgl. W. Oechslin, “Et Visui Et Usui” / “comparanda eruditione” — auf der Suche nach der verlorenen
Ordnung der Biicher und ibrem Sinn, in: Ulrico Hoepli 1847-1935: “...am literavischen Webstubl...”:
Buchhindler, Verleger, Antiquar, Mizen, hrsg. von J. Jung; mit einem Geleitwort von F. Ciotti,
Zirich 1997, S. 327 {f.: S. 331.

Ibid., S. 3.

Ibid., 8. 5.

Cf. Ch. de Secondat de Montesquieu, Le Temple de Gnide revu corrigé et augmenté, London (Paris)

\

1742, S. L.

Formey, op.cit., S. 1o, charakterisiert diesen Topos von “I’esprit et le coeur” spiter als “cette
division rebattue, mais pourtant juste & significative”.

Cf. Montesquieu, op.cit., S. VII.

Cf. Formey, op.cit., S. 8o.

Cf. G. Camillo, Due Trattati delleccellentissimo M. Giulio Camillo: Puno delle materie, che possono venir
sotto lo stile dell’eloquente: Paltro della imitatione, Venezia 1544, fol. 11v.

Tbidem.

Cf. R. Roussel, Comment j’ai écrit certains de mes livres, Paris 1935, S. 3.

Ibid., S. 8 f.

1bid., S. 22.

Cf. P. M. Paciaudi, Memoria ed Orazione [...] intorno la Biblioteca Parmense, Parma 1815, S. 61.
Paciaudis eigene Empfehlung zur Gratwanderung zwischen fester Ordnung und erwiinschter
Dynamik lautet: “In questo caso il Bibliotecario non deve collocare i libri immobilmente in un
sito, donde non dipartansi pil;; ma deve disporli interinalmente come puo”. Vgl. W. Oechslin, Die
Quadratur des Kreises. Zur Entstebung einer Bibliothek, in: “DU”, 1, 1998, S. 24 ff.: S. 32.

Zur Frithgeschichte der Bibliothek, zusammenfassend: G. Wissowa, Bibliothek, in: Paulys Real-
Encyclopidie der Classischen Altertumswissenschaft, 3, Stuttgart 1899, col. 405 ff. — Bei la Mothe le
Vayer, op. cit., S. VIIL, lautet die Ubersetzung des griechischen duxris latpeiov “Animae medi-
catorium?”; bei G. Sanchez, Saggio di un Sistema di Bibliografia disegnato. Sull’ordine osservato da
Giambattista la Porta, dao Bacone, da d’Alembert e da Diderot nel quadro sommario delle conoscenze
umane, preceduto da un discorso preliminare, Napoli 1820, S. VIII: “Tesoro de’rimedii dell’anima”.
Cf. Operum Iusti Lipsi Tomus II., Lyon 1613, S. 892 ff. (De Bibliothecis Syntagma. Editio secunda, &

ab ultima Auctoris manu): S. 896.



23

24
25
26

27
28

29
30

3I

32

33

34

35

36

37

38

39
40

41

42
43

38

Ct. C. Clément, Musei, sive Bibliothecae tam privatae quam publicae Extructio, Instructio, Cura Usus.
Libri IV, Lyon 1635, S. 2 ff.: “Sectio 1. Varij fines extruendorum Museorum, & Bibliothecarum
proponuntur”.

1bid. . 8. 5.

1hids 8. 7

Erst danach folgen einschligigere Kapitel zum Nutzen “ex sacris voluminibus”, zum Beitrag der
“prophana philosophia” zur Bildung von Tugend, zum Nutzen der Poesie, zur “Magnificentiae
ostentatio”, aber auch zur “falsae eruditionis ostentatio” und letztlich zur “Nobilium ingeniorum
consecratio”.

Cf. C. L. Fernow, Italienische Sprachlebre, Ttibingen 1815, S. IX.

Cf. Sanchez, op. cit., S. X.

Ibid., S. XIV.

Cf. Alain Egli in einer Polemik (Wissen vom Web) gegen die Polemik von Ludwig Hasler (Dient
das Internet der Aufklirung?), in: “Die Weltwoche”, 47, 23. November 2000, S. 51.

Cf. D. E. Zimmer, Die Welt ist eine Scheibe. Gedruckte Enzyklopidien haben ausgedient. Das Nach-
schlagewerk der Zukunft ist digital, in: “Die Zeit”, 7, 10. Februar 2000, S. 45.

Cf. D. Diderot - J. le Rond d’Alembert, Encyclopédie, ou Dictionnaire Raisonné des Sciences, des Arts
et des Métiers, par une Société de Gens de Lettre, I, Paris 1751, S. I. = Zur durchaus komplexen Fra-
ge des enzyklopidischen Vorgehens vergleiche beispielsweise: H. M. Davidson, The Problem of
Scientific Order Versus Alpbabetical Order in the Encyclopédie, in: H. E. Pagliaro, Irrationalism in the
Eighteenth century, Cleveland/London 1972, S. 33 ff.

Ibid., S. 1I: “Les connoissances réfléchies sont celles que I’esprit acquiert en opérant sur les di-
rectes, en les unissant & en les combinants”.

Die Formulierungen gemiss der Darstellung bei: K. Rosenkranz, Kritische Erliuterungen des
Hegel’schen Systems, Konigsberg 1840, S. 145.

Der Duden gab fiir Enzyklopidie bis vor kurzem immerhin noch die Bedeutungen Gesamtwis-
sen und allgemeinwissenschaftlich, umfassend!

Cf. W. Dilthey, Einleitung in die Geisteswissenschaften. Versuch einer Grundlegung fiir das Studium
der Gesellschaft und der Geschichte (1883), 1, (Gesammelte Schriften I), Leipzig und Berlin 1922,
insbesondere: S. 86 ff. und S. 116 ff. — Vgl. auch: Id., Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den
Geisteswissenschaften, Erste Hilfte, (Abhandlungen der konigl. preuss. Akademie der Wissen-
schaften), Berlin 1910, passim und S. 67 £.

Cf. W. T. Krug, Uber den Zusammenhang der Wissenschaften unter sich und mit den bichsten Zwecken
der Vernunft. Eine Vorlesung gebalten beym Anfange eines encyclopidischen Collegiums. Nebst einer Ab-
handlung iiber den Begriff einer Encyclopddie ..., Jena 1795.

Ibid., S. 6: die Alten hitten mit ‘Encyclopidie’ nicht eine “einzelne Wissenschaft”, jedoch ein “Et-
was, das aber als ein Inbegriff heterogener Theile von jeder einzelnen Wissenschaft verschieden
war”, begriffen.

Ibid., S. 9.

Was an dieser Stelle unmittelbar folgt zhnelt den Uberlegungen zur systematischen Aufstellung
von Biichern. Krug, op. ¢it., S. 13 f., Anm. c, sieht hier die alphabetische, die reine Sachordnung
sowie eine “gemischte Methode” als moglich an.

Ibid., S. 46. Diese Uberlegungen folgen in dem gemiss Paginierung nachgeordneten Teil mit dem
Titel “Vorlesung iiber den Zusammenhang der Wissenschaften unter sich und mit dem hochsten
Zwecken der Vernunft”.

Ibid., S. so.

Cf. Diderot-d’Alembert, op. cit. (wie Anm. 32), S. XLVII.



44

45

47

48
49
50

51
52
53

54

55
56

57

58
59

60
61

39

Cf. E. Bonnot, Abbé de Condillac, Essai sur I’Origine des Connoissances Humaines, Amsterdam 1746,
I, S. 1. — Die zeitliche Koinzidenz Encyclopédie/Condillac hat schon Sanchez, op.cit., S. XVIII,
Anm. 1) zum Ausganspunkt von Uberlegungen zur Vertiefung des inneren Zusammenhangs im
“impero dell’intelletto umano” gemacht.

In der berithmten, dem “Discours préliminaire” angefiigten Tafel mit dem Titel: “Systéme Figuré
des Connoissances Humaines”.

Cf. F. Bacon, Instauratio Magna (1620), in: Operum Moralium et Civium Tomus ..., London 1638,
5. 47

Cf. E. Bonnot, Abbé de Condillac, Traité des Sistémes, Qi on en déméle les inconvéniens & les avan-
tages, La Haye 1749, I, S. 11 (“Chapitre II. De Pinutilité des Sistémes abstraits”).

Ibid., S. 17.

Cf. Clément, op.cit., S. 9.

Cf. J. Swift, A Tale of a Tub. Written for the Universal Improvement of Mankind. To which is added,
An Account of a Battel between the Antient and Modern Books in St.James’s Library (1704), London
1710, zitiert nach dem separaten Titel des “Battel”.

Ibid., S. 260.

Ibid., S. 283.

Cf. J. J. Leibnitz, Inclutae Bibliothecae Novimbergensis Memorabilia, hoc est Naturae Admivanda,
Ingenii bumani Artificia, Antiquitatis Monumenta ..., Nirnberg 1674.

Cf. K. Vossler, Kulturgeschichte und Geschichte, in: “Logos”, III, Heft 2, 1912, S. 192 ff.

Ibid., S. 200. )

Ibidem.

Cf. E. Cassirer, Zur Logik der Kulturwissenschaften (1961), Darmstadt 1971, S. 1 ff.: “Der Gegen-
stand der Kulturwissenschaft”.

Ibid., S. 10.

Cf. K. Vossler, Sprachgemeinschaft als Gesinnungsgemeinschaft, in: “Logos”, XIII, Heft 2, 1924,
8. g1 f: Anm, 7, S, 153

Cf. Cassirer, op. ¢it.; 8. 9.

Cf. F. Mauthner, Worterbuch der Philosophie. Zweite vermebrte Auflage, 11, Leipzig 1924, S. 258.
Den Gegensatz “Natur und Kultur” — statt Natur und Geist — stellt auch H. Rickert, Die Gren-
zen der naturwissenschaftlichen Begriffshildung. Eine logische Einleitung in die historischen Wissen-
schaften (19o2), Tibingen 1913, S. VIII (Vorwort zur zweiten Auflage) deutlich heraus.

Cf. G. B. Vico, De Nostri Temporis Studiorum Ratione, Napoli 1709, S. 9.

Ibid., S. 10.

Cf. Rickert, op. cit., S. 6.

Cf. G. Simmel, Der Konflikt der modernen Kultur, Leipzig 1918, S. 7.

Cf. G. B. Vico, De Antiquissima Italorum Sapientia ex Linguae Latinae Originibus eruenda, Napoli
1710, Cap. I: De Vero, & Facto, S. 14.

Lbidem.

Cf. Cassirer, op.cit., S. 10.

Ibid., S. 126 (“Die “Tragédie der Kultur’”).

Cf. Vossler, op.cit., S. 205.






41

S e e S

T

i

S au RGN

J.J. Leibnitz, Inclutae Bibliothecae Norimbergensis Memorabilia, Niirnberg 1674.

Frontispiz aus

TAFEL 1

“Et visul et usui”



42

Sl
i
i

i

Tarer 11
Eine moderne Vorstellung der platonischen Akademie, Frontispiz aus

H. Vitalis, Lexicon Mathematicum, Rom 1690.



43

s

..w\\ 7
Bt i
PR o e
R R e,

’ i,
% A
S R A e

£45

Lk
S

AL
ST
S SR,
Tl

O S E
=5

_ Difciptinz
ui cupstts

ofCex

uaias

um
Cun

Rer

B3,

i

fas cogno
Gus b paet un

. Difcite nos.

TAFEL 111

Eine Aktualisierung des Mottos der platonischen Akademie im Titelblatt von

N. Tartaglia, La Nova Scientia ... con una gionta al terzo libro, Venedig 1550.



44

‘1¢L1 Srzdior] ‘UoorxoT-[ny2S $aedy ‘YOLISPIH g
‘Y11 Sroquanipg ‘erpeur 3o enbnue wnrolone ennoN ‘YOLIOPIH g
‘obL1 eua[ ‘€309[25 BOLIOISIY BIIYIOI[QIY “IOpNg “H) YD) - 2ANNG “H) g sne udrzidsnuo,] “I19p[1qayong

IA—ATL THAV],




45

COH‘ LIG VNZJ DE SUPERIORI.

TAFEL VII
Oratorium “L’Unione della Pieta colle Lettere”, anlisslich der Seligsprechung

Giuseppe Calasanzios in Florenz 1749 erschienen, Titelblatt.



46

N

TAFEL vIII

J.-H. Alstedt, Encyclopaedia, Herborn 1620, Titelblatt.



47

‘o1 [a11dey[

1

g=ag

ST (IIIA “FBL ¥e[q[aILT, 2yors) erpsedopLouy
sne stuowofeg [2dway sep Sunjaisie(y

XI TTAV],

4

PAISTY

.

H

.

[




TAFEL X

J. Gibbs, Bibliotheca Radcliviana, London 1747, Frontispiz.



49

TAFEL X1

Pub. Terentii Comoediae, Urbino (Mainardi) 1736, Titelblatt.



50

" hat tu detto

Come la cofa ﬁa. S Q__aﬁ che: tutto
: cbc fai

| Quas pro alimen
Hufie ornament;

gh Ol‘l men C

i :Vorranuo due talenti per la dote.
" Per verita quante ‘malvage

B mgmﬁe s'introducono dall’ufo!

Or mi convien lafciar qualunque cofa,

Per cercar uno, a cui faccia

De’ beni miei, che m acqulﬂa fudando

e ¢ aTTo

TAFEL XII

Ilustration der Terenz-Ausgabe, Urbino 1736, nach Vat. lat. 3868.




5 e mnocentc,
Efeh, Ox qm ti

chino afcolta accnocbe p01 non dica
per quai fono i miei coftumi,
fe Lo fo, Sins.E lo/fo inmodo, |

fcufe ftimero, che mi farai
armi, che Pingiuria
voglla mi fi faccia ¢ credimi,
Non perderd mai d’occhio il mio diritto,
¢ tu mi rifarai colle parole
he mi avrai fatto coll’opre.
re feufe: Non vorrei,
0 cid foffe , chlegli avyenne,
onforme indegno fei
'fa Effendo ﬁato intanto

dlto 5 ed apn quella porta.
aprirai. Efch. Pafla la dentro.
_mai vero, Efch. Parmenone

i , Troppo difcofto

voglio accanto.

e tien gh occhi fiffis

¢ altrove , on ﬁl pronto,
al primo cenno ;

Sann,

TAFEL X111

Hlustration der Terenz-Ausgabe, Urbino 1736, nach Vat. lat. 3868.



52

TAFEL X1V

L.J. D. Suckow, Erste Griinde der Biirgerlichen Baukunst,
Jena 1751, Titelblatt.



53

TAFEL XV
D. Gilly, Handbuch der Land-Bau-Kunst,
Berlin 1797, Titelblatt.



54

3

"65L1 pun 5.1 uopuo]
oSepny usIromz pun uslsIa Iap 1913g[qeL], ‘Axmbuy [eorydosoqyq v

~ IIAX ‘IAX THdAV],

2Ing "AA




55

TarerL xvira

Titelblatt der ersten Ausgabe von O. Wagner, Moderne Architektur, Wien 1896.






	Die Bibliothek und ihre Bücher - des Menschen Nahrung

