
Zeitschrift: Schweizerisches Jahrbuch für Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Annuaire Suisse d’histoire économique et sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 35 (2020)

Artikel: Eine heterogene Arbeiterklasse : rebellische Subjekte in der
anarchistischen Literatur Argentiniens am Anfang des 20. Jahrhunderts

Autor: Probst, Milo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-881003

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-881003
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


111

Milo Probst

Eine heterogene Arbeiterklasse

Rebellische Subjekte in der anarchistischen Literatur
Argentiniens am Anfang des 20. Jahrhunderts

A heterogeneous working class. Rebellious subjects in the anarchist literature
of Argentina at the beginning of the 20th century

Many social movements and protests of the present do not fit into the categories
of the post-war labor movement. As the historicity of traditional forms of political

identification and social conflicts become evident, historical research into
alternative forms of political imagination and subjectivity is relevant.

This article focuses on an often-neglected way of articulating rebellious subjects

at the beginning of the 20lh century. Based on an analysis of literary and political
texts, it shows how Argentinian anarchists imagined, represented, and addressed

political subjects. For anarchists, "class" did not describe exclusively industrial

workers, but a broad and heterogeneous entity. Therefore, many anarchists had

a conception of revolutionary subjects and class consciousness that differed
from teleological and deterministic views typical for of some orthodox strands

of Marxism.

Viele Protestbewegungen der Gegenwart passen nur noch bedingt in die Kategorien

der klassischen Arbeiterbewegung aus der Nachkriegszeit. Phänomene wie die

Prekarisierung von «Normalarbeitsverträgen», die Feminisierung der Lohnarbeit,
die Ausweitung des Dienstleistungssektors, die Massenarbeitslosigkeit sowie eine

Krise der Sozialdemokratie und der traditionellen Gewerkschaftsbewegung haben

das stereotypisierte Bild einer männlichen Industriearbeiterklasse aufgebrochen.

Gleichzeitig prägen andere soziale Gruppen die sozialen Bewegungen. So ist etwa
rund um den Globus eine feministische Protestwelle zu verzeichnen und in
ländlichen Gegenden führen bäuerliche und indigene Gruppen teils breit abgestützte

Widerstandskämpfe gegen die Enteignung natürlicher Ressourcen und für den

Schutz von Ökosystemen.

Vor diesem Hintergrund wird die Historizität des proletarischen Klassenbewusstseins

deutlich erkennbar. Die proletarische Identität, wie sie bis in die 1970er-Jahre die

Schweizerisches Jahrbuch für Wirtschafts- und Sozialgeschichte 35, S. 111-135.
© 2020 Chronos Verlag, Zürich, ISBN 978-3-0340-1606-3, ISSN 1664-6460



112

Vorstellungswelt zahlreicher Menschen geprägt hat, kann aus der Perspektive der

Gegenwart als Produkt einer semantischen und politischen Engführung beschrieben

werden, die andere Ausbeutungs- und Unterdrückungserfahrungen an den Rand

drängte. Mit Blick auf Deutschland bezeichnet Patrick Eiden-Offe deshalb den

stabilen Klassenbegriff in der Zeit zwischen etwa 1860 und 1960 als historischen

Sonderfall, der von Epochen eingeklammert wird, in denen heterogene und ambivalente

Identifikationsformen zur Disposition standen. Unsere Gegenwart sei in dieser

Hinsicht mit jener des deutschen Vormärz zu vergleichen, denn beide Zeiträume
würden sich durch «Widersprüche und Unvereinbarkeiten zwischen soziokulturellem
Klassenbewusstsein, politischem Klassenstandpunkt und ökonomisch bestimmtem
Klasseninteresse» auszeichnen.1

Der Marxismus spielte laut Patrick Eiden-Offe eine tragende Rolle im Prozess

der Engführung im dazwischenliegenden Zeitraum. Die normative proletarische
Identität, wie sie von einem orthodoxen Marxismus vertreten wurde, war Teil eines

linearen Geschichtsverständnisses, bei dem andere Gruppen als «primitive» oder
«vormoderne» Subjekte dargestellt und somit aus der Arbeiterklasse ausgeschlossen
wurden. Auch ein Teil der marxistisch geprägten Sozial- und Arbeitergeschichte sass

ähnlichen Modernisierungsnarrativen auf und setzte Kapitalismus, Nationalstaat,
moderne Demokratien und Entstehung der Arbeiterbewegung nach westeuropäischem
Vorbild in eins. Eine Kritik an dieser eurozentrischen Sichtweise wurde vonseiten der
Subaltern Studies bereits in den 1970er-Jahren formuliert.2 Ähnliches gilt auch für
die Frauen- und Geschlechtergeschichte3 und seit gut zwei Jahrzehnten richtet die
Global Labour History ihren Blick auf andere subalterne Subjekte sowie vielfältige
Formen des politischen Widerstands. Auf diese Weise wurden auch marxistische
Ansätze aktualisiert.4

Allerdings wurde in diesen Diskussionen der anarchistischen Strömung erstaunlich

wenig Beachtung geschenkt. Dies ist aus mehreren Gründen bemerkenswert: Erstens

war der Anarchismus zu Beginn des 20. Jahrhunderts global gesehen weitaus

wichtiger als ihr marxistischer Gegenpart.5 So drängt sich aus postkolonialer Per-

1 Patrick Eiden-Offe, Die Poesie der Klasse. Romantischer Antikapitalismus und die Erfindung des

Proletariats. Berlin 2017, S. 38.
2 Vgl. Ranajit Guha, Elementary Aspects of Peasant Insurgency in Colonial India, Delhi 1999;

Dipesh Chakrabarty, A Small History of Subaltem Studies, in: Henry Schwarz, Sangeeta Ray
(Hg.), A Companion to Postcolonial Studies, Maiden, MA, 2000, S. 467^485.

3 Vgl. zum Beispiel Joan Wallach Scott, Gender and the Politics of History, New York 1988,
insbesondere S. 68-90.

4 Vgl. Marcel van der Linden, Labour History: The Old, the New and the Global, in: African
Studies 66/2-3 (2007), S. 169-180; ders. et al. (Hg.), Über Marx hinaus. Arbeitsgeschichte und

Arbeitsbegriff in der Konfrontation mit den globalen Arbeitsverhältnissen des 21. Jahrhunderts,
Berlin 2011.

5 Vgl. Steven Hirsch, Lucien van der Walt, Anarchism and Syndicalism in the Colonial and
Postcolonial World, 1870-1940. The Praxis of National Liberation, Internationalism, and Social Revo-



113

spektive eine Beschäftigung mit dem Anarchismus geradezu auf. Zweitens zeichnete

sich die anarchistische Tradition mancherorts durch den Versuch aus, eine breite

Allianz zwischen verschiedenen subalternen Gruppen herzustellen. Und drittens
wurden Anarchisten und Anarchistinnen in der historischen Forschung häufig als

«vormoderne» Rebellen bezeichnet und demensprechend selbst mit eurozentristi-
schen und teleologischen Kategorien analysiert.6 Beschränkt man sich so nicht nur
auf westeuropäische Länder und nimmt man neben dem orthodoxen Marxismus
auch andere Traditionen der Arbeiterbewegung in den Blick, so ergibt sich

dementsprechend ein anderes Bild. Dann wird auch die Periode nach 1860 zu einer Zeit,
in der eine normative und stabile Klassenidentität aus verschiedenen Richtungen
herausgefordert wurde.

Im Sinne einer Historisierung des Klassenbegriffs muss diesen Dissonanzen eine

grössere Aufmerksamkeit geschenkt werden. Deshalb soll im Folgenden gezeigt
werden, wie im argentinischen Anarchismus «die Arbeiterklasse» als heterogenes

Konglomerat von unterschiedlichen aufrührerischen Subjekten imaginiert wurde.

Sozialrebellen und «Lumpenproletarier» gehörten genauso zum libertären «Volk»
wie klassische Industriearbeiter. Auf diese Weise brachen anarchistische Autoren
teilweise mit einem linearen Fortschrittsnarrativ, und sie visierten alternative Formen der

Modernisierung an, die - ohne einem teleologischen Stufenmodell zu folgen - eine

emanzipierte Gesellschaft auch in ruralen und angeblich «rückständigen»
Gesellschaften in die Realität umsetzen sollten. Eine solche Konzeption der aufständischen

Subjekte kann nicht als einfache lokale Anpassung einer universalistischen Doktrin

gelesen werden und muss vielmehr, so eine These dieses Beitrags, in transnationalen

Zusammenhängen gedacht werden. Dadurch erhält der hier vorgestellte Fall des

argentinischen Anarchismus eine Relevanz, die über den spezifischen geografischen
Raum hinausgeht.
Dieser Aufsatz stützt sich auf literarische Quellen aus dem Umfeld der anarchistischen

Bewegung Argentiniens. Folglich soll er keine soziologische Analyse der

Klassenkonfiguration der anarchistischen Bewegung Argentiniens liefern. Mir geht

es vielmehr um die Frage, wie emanzipatorische Subjekte mithilfe von literarischen

und politischen Texten imaginiert wurden. Wie es Patrick Eiden-Offe in Bezug

lution, Boston 2010; Lucien van der Walt. Michael Schmidt. Schwarze Flamme. Revolutionäre

Klassenpolitik im Anarchismus und Syndikalismus, Hamburg 2013; Barry Maxwell, Raymond
Craib (Hg.), No Gods, No Masters, No Peripheries. Global Anarchisms, Oakland 2015.

6 Sehr prägend für diese Interpretation war sicherlich Hobsbawms Arbeit über die Sozialrebellen.

Vgl. Eric J. Hobsbawm, Sozialrebellen. Archaische Sozialbewegungen im 19. und 20. Jahrhundert,

Neuwied am Rhein 1971. Diese Lesart hat aber eine längere Geschichte und geht auf die Anfänge
marxistischer Theoriebildung zurück. Vgl. Marcel van der Linden, Anarchismus, in: Wolfang Fritz

Haug (Hg.), Historisch-kritisches Wörterbuch des Marxismus (Bd. 1), Hamburg 1994, S. 210-215,
hier S. 214.



114

auf die Literatur des Deutschen Vormärz getan hat,7 möchte ich die ausgewählten

Quellen nicht nur als künstlerische Werke lesen, sondern auch als theoretische und

strategische Interventionen, in denen die Frage des historischen Fortschritts und der

emanzipatorischen Subjekte verhandelt wurde.

In einem ersten Schritt werde ich auf die Heterogenität des anarchistischen «Volks»

eingehen. Neben Unterdrückten und Ausgebeuteten aus dem städtischen Untergrund

gehörten auch ländliche Sozialrebellen und Outlaws dazu. Deshalb behandelt der

zweite Abschnitt die für den argentinischen Anarchismus spezifische Figur des

rebellischen Gauchos. Schliesslich soll der letzte Abschnitt zeigen, wie gewisse
anarchistische Autoren die agrarwirtschaftliche Modernisierung infrage stellten,
indem sie dem ungebremsten und entfremdenden kapitalistischen Fortschritt eine

bäuerliche und kommunale Utopie entgegenstellten.
Es gilt vorweg festzuhalten, dass es sich bei dem hier untersuchten politischen
Diskurs keineswegs um eine in sich geschlossene und stabile Doktrin handelte. Der

argentinische Anarchismus war durch heterogene Stimmen geprägt. Sozialdarwinistische

und rassistische Positionen koexistierten mit einer Solidarisierung mit Indi-

genen und Kolonisierten; misogyne Bilder und Aussagen füllten ebenso die Zeilen
anarchistischer Publikationen wie Aufrufe zur Befreiung der Frauen, zum Kampf
gegen ihre doppelte Ausbeutung und die «Sklaverei» der Ehe; zu lesen war sowohl
eine herablassende Haltung gegenüber der ländlichen Bevölkerung als auch eine

Aufwertung des rebellischen Geistes und der gesunden Lebenseinstellung ruraler

Arbeiter; die Modernisierung nach europäischem Vorbild wurde teils als notwendige
Voraussetzung der freien Gesellschaft bezeichnet, teils als gefährlicher historischer

Umweg, den es bei der Wiedererlangung eines Gleichgewichtes zwischen Mensch
und Natur oder Individuum und Kollektiv um jeden Preis zu vermeiden galt. Doch
diese Pluralität soll hier nicht vorschnell als Zeichen einer theoretischen oder
politischen Inkohärenz bewertet werden. Sie soll im Gegenteil als politisches Abtasten
einer spezifischen historischen Realität verstanden werden, wodurch verschiedene

Versatzstücke einer in Europa entstandenen Tradition übernommen, neu arrangiert
oder durch lokale Elemente angereichert wurden.

7 Eiden-Offe (Anm. 1), S. 34.



115

Die Zielgruppe der anarchistischen Bewegung:
ein heterogenes «Volk»

Im Zuge der Migrationsbewegung von Europa nach Südamerika breitete sich der
Anarchismus ab den 1870er-Jahren auch in der Region des Rio de la Plata aus.8 Besonders

Migrantinnen und Migranten aus Italien und Spanien sowie - in geringerem
Masse - aus Frankreich spielten eine wichtige Rolle beim Aufbau von ersten

Arbeiterorganisationen und bei der Gründung von libertären Bibliotheken, Zeitschriften
und Zeitungen. Dadurch war der argentinische Anarchismus in ein transnationales

Netzwerk eingebunden, das nicht durch institutionalisierte Beziehungen aufrechterhalten

wurde. Vielmehr spielten einzelne Persönlichkeiten sowie Periodika die Rolle

von Bindegliedern zwischen verschiedenen Gruppen.9 Dieses Netzwerk erstreckte

sich nicht nur über den Atlantik, sondern auch über andere lateinamerikanische
Länder. Insbesondere mit den Anarchistinnen und Anarchisten aus Montevideo
bestanden rege Austauschbeziehungen, sodass beide Ufer des Rio de la Plata faktisch

zu einem zusammenhängenden Gebiet anarchistischer Propaganda und Agitation
gezählt werden müssen.

Der argentinische Anarchismus hatte seine wichtigste Basis in städtischen Gebieten -
Buenos Aires und Rosario - und breitete sich innerhalb einer Arbeiterschaft aus, die

zu einem grossen Teil unqualifizierten Tätigkeiten nachging. Neben einigen grösseren

Industrien mit starker Arbeitsteilung und einem gewichtigen Anteil an Kinder- und

Frauenarbeit blieb die Heimarbeit beispielsweise im Textilsektor weiterhin sehr

wichtig. Rotation, Saisonabhängigkeit und Mobilität waren prägende Eigenschaften
dieses Arbeitsmarktes. Der regelmässige Wechsel zwischen landwirtschaftlichen und

industriellen Tätigkeiten war weit verbreitet. Gerade diese Eigenschaften erschwerten,

so Lucas Poy, eine Segmentierung des Arbeitsmarktes und boten Voraussetzungen

für Solidarisierungen innerhalb der lohnabhängigen Klasse.10

8 Für einen Überblick zum argentinischen Anarchismus vgl. Gonzalo Zaragoza Rovira, Anarquismo
argentino, 1876-1902, Madrid 1996; Geoffroy de Laforcade, Federative Futures. Waterways,
Resistance Societies, and the Subversion ofNationalism in the Early 20th-century Anarchism of the

Rio de la Plata Region, in: Estudios Interdisciplinarios de América Latina y el Caribe 22/2 (2013);
Juan Suriano, Paradoxes of Utopia. Anarchist Culture and Politics in Buenos Aires, 1890-1910,
Oakland 2010; laacov Oved, Influencia del anarquismo espanol sobre la formacion del anarquismo

argentino, in: Estudios Interdisciplinarios de América Latina y el Caribe 2/1 (2015), www7.tau.
ac.il/ojs/index.php/eial/article/view/1287/1313 (10.1.2019); ders.,The Uniqueness ofAnarchism
in Argentina, in: Estudios Interdisciplinarios de América Latina y el Caribe 8/1 (2014), www7.
tau.ac.il/ojs/index.php/eial/article/view/1126/1156 (16. 10. 2018). Für eine kritische Diskussion
des Forschungsstandes vgl. Alejandro Agustfn Nieto, Notas criticas en torno al sentido comün

historiografico sobre «el anarquismo argentino», in: A Contracorriente 7/3 (2010), S. 219-248.
9 Vgl. Davide Turcato, Italian Anarchism as a Transnational Movement, 1885-1915,in: International

Review of Social History 52/3 (2007), S. 407^-44.
10 Vgl. Lucas Poy, Los origenes de la clase obrera argentina. Huelgas, sociedades de resistencia y

militancia polftica en Buenos Aires, 1888-1896, Buenos Aires 2014, S. 17-40.



116

Ab Ende der 1880er-Jahre war eine erste Welle von Arbeitskämpfen zu verzeichnen,

die jedoch von der einschneidenden Wirtschaftskrise von 1889/90 unterbrochen

wurde. Eine Konsequenz der Krise war, dass die Grenzen der sozialen Integration

migrantischer Arbeitskräfte deutlich zutage traten.11 Ein neuer Zyklus der Agitation
und Organisiemng setzte Mitte der 1890er-Jahre ein und gipfelte Ende des Jahrzehnts

in grossen Streiks, damnter 1896 ein erster Generalstreik. Der gewerkschaftlich
orientierten Strömung des Anarchismus gelang es, sich innerhalb der Arbeiterbewegung

zu etablieren. Mit der 1904 gegründeten anarchosyndikalistischen Gewerkschaft

Federaciön obrera regional argentina (FORA) und ihrer Tageszeitung La Protesta

avancierte die anarchistische Bewegung Argentiniens um die Jahrhundertwende zu

einem der wichtigsten Zentren des globalen Anarchismus.

Die Zielgruppe der anarchistischen Bewegung war um ein Vielfaches grösser als

die idealtypische männliche Industriearbeiterklasse. So appellierten libertäre Texte

häufig an ein diffuses «Volk» anstatt an eine klar definierte Arbeiterklasse.

Beschäftigungslose, Frauen, Prostituierte, Soldaten, Häftlinge, Bohémiens, Landarbeiter

und Bauern wurden ebenfalls dazu aufgerufen, sich der anarchistischen Bewegung
anzuschliessen, und es gab gezielte Versuche, diese Gruppen für die Bewegung zu

gewinnen.12 Somit verwies der Begriff des «Volkes» im Unterschied zu einer auf
ökonomische Ausbeutung beschränkten «Klasse» auf ein Kollektiv, das sich aus

dem Widerstand gegen unterschiedliche Unterdrückungs- und Ausbeutungsformen
zusammensetzte.

Da sich der Anarchismus nicht nur für ökonomische Fragen interessierte, sondern

ein breites Verständnis unterschiedlicher Formen der Unterdrückung vertrat,13 nahmen

Publikationen über die «Frauenfrage» einen wichtigen Stellenwert ein. In den

libertären Appellen an die Frauen wurde häufig ihre doppelte Ausbeutung angeprangert,

so zum Beispiel in folgendem Zitat aus La Questione Sociale von November
1894: «Die Questione Sociale verteidigt die Interessen aller Unterdrückten, deshalb

vor allem auch jene von euch, Frauen, die ihr in der aktuellen Gesellschaft doppelt

tyrannisiert werdet. Tatsächlich seid ihr Sklavinnen sowohl im sozialen als auch im
privaten Leben. Wenn ihr Arbeiterinnen seid, habt ihr zwei Tyrannen: den Mann und
den Arbeitgeber.»14

11 Vgl. Poy (Anm. 10), S. XXXIX.
12 Vgl. Suriano (Anm. 8), insbesondere Kapitel 2.
13 José Moya, Italians in Buenos Aires's Anarchist Movement: Gender Ideology and Women's

Participation, 1890-1910, in: Donna R. Gabaccia, Franca Iacovetta (Hg.), Women, Gender, and

Transnational Lives. Italian Workers of the World, Toronto 2002, S. 189-216, hier S. 202.
14 La Redazzione. Alle donne, in: La Questione Sociale, 5, 15. November 1894. S. 3. Im Original:

«La Questione Sociale difende la causa di tutti gli oppressi, e quindi anche, e sopratutto, la causa
di voi, donne, doppiamente tirannegiate nella société présente. Infati voi siete schiave nella vita
sociale ed in quella privata. Se operaie, avete due tiranni: il maschio e il padrone.»



117

Obwohl solche Appelle an Frauen teilweise mit einer paternalistischen Haltung
einhergingen, blieben Frauen nicht passive Rezipientinnen des libertären Diskurses.

Einigen Anarchistinnen gelang es, sich innerhalb der anarchistischen Bewegung einen

Raum für die Verbreitung ihrer eigenen Ansichten zu erobern. Bestes Beispiel für
den hier behandelten Untersuchungszeitraum ist die Zeitschrift La Voz de la Mujer
[die Stimme der Frau], die zwischen Januar 1896 und Januar 1897 in neun Ausgaben
erschienen ist und für die ausschliesslich Frauen schrieben. Die Autorinnen dieser

Zeitschrift schufen darin eine neue Form der politischen Intervention, welche den

Kampf gegen Ausbeutung am Arbeitsplatz mit dem Kampf für neue partnerschaftliche

und sexuelle Beziehungsformen verband.15 Sie äusserten sich somit nicht

nur zu frauenspezifischen Themen, sondern versuchten auch, einen umfassenden

emanzipatorischen Diskurs zu prägen. An dem Punkt stiessen die Anarchistinnen
auch auf die grössten Widerstände seitens männlicher Genossen, wie die zahlreichen

Polemiken in der Voz de la Mujer bezeugen.16

Gerade weil auch Frauen und Kinder in die anarchistische Bewegung integriert
werden sollten, setzten Anarchisten und Anarchistinnen auf reichhaltige kulturelle
Aktivitäten wie Theater, Festivitäten und alternative Bildungseinrichtungen.17 Ziel

war es, eine alternative Kultur mit eigenständigen Formen der Soziabilität zu schaffen.

Eine sinnvolle und instruktive Gestaltung der Freizeit wurde angestrebt, nicht zuletzt

auch, um die Arbeiter von als schädlich erachteten Tätigkeiten wie dem Spielen, dem

Alkoholkonsum oder dem Besuch von Bordellen fernzuhalten.

Literarische Texte gehörten zu den zentralen Säulen dieser anarchistischen Kultur,
die weitaus mehr Personen als nur die gebildeten Anarchistinnen und Anarchisten

erreichten. Mit den regelmässig durchgeführten Abendveranstaltungen sollten breite

Schichten mit der libertären Kultur in Kontakt gebracht werden. Dort wurden nicht

nur politische Reden gehalten oder doktrinäre Schulungen durchgeführt, sondern

es wurden auch Gedichte rezitiert, Theaterstücke präsentiert oder Lieder gesungen.

Entsprechend ist es schwierig, genaue Informationen über die Verbreitung
anarchistischer Literatur zu erhalten, da die Auflagezahlen der Publikationen nur eine

begrenzte Aussagekraft haben.

15 Vgl. Laura Fernandez Cordero, The Anarchist Wager of Sexual Emancipation in Argentina,
1900-1930, in: Geoffroy de Laforcade, Kirwin Shaffer, In Defiance of Boundaries. Anarchism in
Latin American History, Gainesville 2015, S. 302-325, hier S. 207.

16 Vgl. Laura Fernandez Cordero, Amor y anarquismo. Experiencias pioneras que pensaron y ejer-
cieron la libertad sexual, México D. F. 2017.

17 Vgl. Suriano (Anm. 8); Geoffroy de Laforcade, Migrants transnationaux et anarchisme en Amérique
latine, fin du XIXe siècle-début du XXe siècle, in: Revue d'histoire du XIXe siècle 51 (2016),
S. 107-123; Joël Delhom, L'anarchisme latino-américain, la littérature et les arts, ou comment
rendre populaire la culture savante et savante la culture populaire, in: Amerika. Mémoires, identités,

territoires 6 (2012), https://journals.openedition.Org/amerika/2889#quotation (11.6. 2018).



118

Diese Entwicklung der anarchistischen Literatur stand auch im Kontext einer
zunehmenden Alphabetisierung, eines allgemeinen Aufblühens des argentinischen Presse-

und Verlagswesens sowie einer Professionalisierung schriftstellerischer Tätigkeiten.18

Zahlreiche Schriftsteller und Künstler wandten sich um die Jahrhundertwende

anarchistischen Ideen zu und begannen, ein libertäres Kunstverständnis zu entwickeln,
das ästhetische Darstellung und politische Intervention in einen engen Dialog bringen
sollte. So entstanden verschiedene literarische Periodika, die ihre Sympathie mit
revolutionären und sozialkritischen Werten offen zeigten und weit über das anarchistische

Milieu von Bedeutung waren.
Dazu gehörte die Wochenzeitschrift Martin Fierro, die den Untertitel «populäre
illustrierte Zeitschrift für Kritik und Kunst» trug und zwischen März 1904 und

Februar 1905 in 48 Ausgaben erschien.19 Herausgeber und Redaktor von Martin
Fierro war der Schriftsteller Alberto Ghiraldo (um 1875-1946). Seine ersten Werke

erschienen im Buenos Aires der 1890er-Jahre, wo er sich rasch als sozialkritischer,
zunächst der sozialistischen Bewegung nahestehender Autor einen Namen machte.

Prägend für seine künstlerische Ausdrucksform war die Bekanntschaft mit dem

modernistischen Schriftsteller aus Nicaragua, Rubén Dario (1967-1916), der sich

1893 in Argentinien niederliess. Der Kontakt mit dem italienischen Anarchisten
und Kriminologen Pietro Gori (1865-1911) brachte Ghiraldo schliesslich in
anarchistische Kreise, von denen er sich jedoch ab 1914 aufgrund eines Zerwürfnisses
immer mehr distanzierte. Sein Werk umfasst verschiedene Theaterstücke, Gedichte,

Erzählungen sowie politische Schriften.20

Dank eines breiten Netzwerkes an Autoren und einer eigenständigen künstlerischen

Ausdrucksform avancierte Martin Fierro zu einer tonangebenden literarischen
Zeitschrift, die auch über ihren kurzen Erscheinungszeitraum hinaus sehr einflussreich
blieb. Ihre politische und künstlerische Programmatik wird in einer Art Manifest
ausformuliert, in dem es heisst, es gelte die Form zu finden, «in die sich die Kunst
giessen lassen muss, um dem Volk die Wahrheit und Schönheit zu bringen».21 Die

Herausgeber distanzieren sich in solchen Worten explizit von einer Konzeption der

Kunst als Selbstzweck und mfen Kunstschaffende zu ihrer politischen Verantwortung,
die darin bestehe, das Volk mit seinen Wünschen, Leidenschaften und Idealen zu

repräsentieren. Den «Armen, Bescheidenen, allen Traurigen, die mit Hass und Groll

18 Vgl. Pablo Ansolabehere, Literatura y Anarquismo en Argentina (1879-1919), Dissertation, Uni-
versidad de Buenos Aires 2008, S. 32.

19 Ab dem 10. Oktober 1904 erschien sie als wöchentliches Beiheft zur anarchistischen Tageszeitung
La Protesta, welche unter allen libertären Periodika Argentiniens die grösste Kontinuität und

Auflage hatte.

20 Zur Biografie Ghiraldos vgl. Armando V. Minguzzi, Introducciön. Ideas y Figuras: estrategias
intelectuales y dualidades polémicas, in: ders. (Hg.), La revista Ideas y Figuras de Buenos Aires
a Madrid (1909-1919). Estudios e Indices, La Plata 2014, S. 5-30, hier S. 8-12.

21 La Direcciön, Queremos, in: Martin Fierro 1,3.3. 1904.



119

in der Brust umherirren», soll die «Kraft der Solidarität», die sich am «menschlichen

Horizont» erhebt, nähergebracht werden. Dadurch könne dem «nationalen Denken»

eine Plattform geboten werden, wobei allerdings - dem libertären Universalismus

folgend - sogleich präzisiert wird, dass «jeder dazu beitragen kann, der dieses Land
bewohnt».22 Dadurch zeigt sich ein doppelter Anspruch zwischen einer avantgardistischen

künstlerischen Ausdrucksform einerseits und dem Ziel, sich mit dem Volk

zu vereinen, andererseits.23

Dieses Volk wurde allerdings nicht als homogene Einheit imaginiert, wie ein Gedicht

Alberto Ghiraldos verdeutlicht:

«Mit mir die Hungrigen und Traurigen!
Mit mir die Verdammten und Nackten!

Mit mir die wahnsinnig gewordenen Frauen, weil sie sahen

Wie ihre Kinder Ungemach litten
Mit mir die bleichen und schwächlichen Kinder
Deren Blut die Dickbäuche aussaugten!

Mit mir die abgezehrte Kanaille
Die in den Höhlen der Vorstadt heulen

Mit mir die Prostituierten und Diebe!

Mit mir die Leprösen und Schmutzigen!
Mit mir jene die weinen und sich herumschleppen!

Alle vom Brotstück Entfernten!

[•••]
Ich bin der Troubadour deines Elends,

Volk! Und diese Stimme, die auf der ganzen Welt

wie eine Rebellion brüllend wiederhallt
ist deine Stimme;

[...]
Wie ein Schrei aus allen Vesuven

Zum erlösenden Kampf aufrufend

Gegen alle Barbaren der Welt.»24

Das lyrische Ich sieht sich als paternalistischer «Troubadour» des Volkselends,

der verschiedenen Gruppen einer städtischen Unterschicht - Kinder, Prostituierte,

22 Ebd.
23 Armando V. Minguzzi, La revista Martin Fierro de Alberto Ghiraldo (1904-1905): pasiones y

controversias de una publicaciön libertaria, o. D., S. 14, http://americalee.cedinci.org/wp-content/
uploads/2016/07/MARTIN-FIERRO_ESTUDIO .pdf 12. 1. 2019).

24 Alberto Ghiraldo, Clarin, in: Martin Fierro 35, 7. 11. 1904. Die Übersetzung aller spanischen

Quellenzitate stammt von mir.



120

«Lepröse» usw. - eine Stimme verleiht.25 In der Forschung wurde diese Heterogenität
zuweilen als Hinweis auf den mangelnden theoretischen Reifegrad des Anarchismus
bewertet.26 Sie kann aber auch als Versuch gedeutet werden, die «Barbarisierung»
eines pöbelhaften Volkes durch den herrschenden Diskurs zu hinterfragen und

demgegenüber dem angeblich «Primitiven» eine emanzipatorische politische Kraft zu

entlocken. Während die argentinischen Eliten diese Bevölkerungsgruppen häufig
mit klassistischen, rassistischen und misogynen Kategorien marginalisierten und

pathologisierten, wendeten die Anarchisten dieselben Begriffe gegen die
Herrschenden. Letztgenannte werden im Gedicht als «Barbaren» bezeichnet. Auf diese

Weise wurde Widerstand gegen Unterdrückung und Versklavung, so «irrational» und

angeblich «barbarisch» er auch sein mochte, in eine dialektische Beziehung zu einer

anarchistischen Doktrin gestellt, die sich als rational und wissenschaftstreu verstand.

In einer Zeit des Bevölkerungswachstums, der Politisierung der städtischen Armut
und der Kriminalität sowie einer Verbreitung von Diskursen der moralischen und

physiologischen Dekadenz sowohl in linken als auch in rechten Zusammenhängen
versuchten sich die libertären Schriftsteller in Beschreibungen des städtischen

Untergrunds und populärer Formen der Sozialität, welche dem Populären eine regenerative
Kraft entlocken sollten.27

Daraus darf jedoch keineswegs geschlossen werden, dass anarchistische Autoren
immun gegenüber solchen sozialdarwinistischen Diskursen blieben. Ganz im Gegenteil.

Neben sozialistischen Autoren gab es auch zahlreiche Anarchisten, welche sich

ins «anthropometrische Kabinett» wagten, von wo aus sie selbst beobachtet wurden,
wie es Geli treffend formuliert hat.28 Dass Ghiraldo in den 1890er-Jahren selbst

Lombrosos Kriminologie rezipierte, verdeutlich, dass «die anarchistische Kosmovision

weniger als systematisch organisierte Ideologie und vielmehr als Raum der

Durchmischung» verstanden werden muss.29

25 Vgl. Ansolabehere (Anm. 18), S. 28.
26 So zum Beispiel von Suriano (Anm. 8), S. 48.
27 Vgl. Carina Peraldi, Cafés, suburbios y vida licenciosa. Actores, costumbres y escenarios emer-

gentes de la vida cotidiana en Buenos Aires a través de Ideas y Figuras, in: Armando V. Minguzzi
(Hg.), La revista Ideas y Figuras de Buenos Aires a Madrid (1909-1919): Estudios e Indices, La
Plata 2014, S. 43-56. Dekadenzdiskurse sowie die lombrosianische Kriminologie wurden im
argentinischen Anarchismus intensiv und kontrovers diskutiert. Vgl. Martin Albornoz, Pietro Gori
en la Argentina (1898-1902): anarquismo y cultura, in: Paula Bruno (Hg.), Visitas culturales en la
Argentina, 1898-1936, Buenos Aires 2014, S. 23^17.

28 Patricio Andrés Geli, Los anarquistas en el gabinete antropométrico. Anarquismo y criminologla
en la sociedad argentina del 1900, in: Entrepasados. Revista de Historia 2/2 (1992), S. 7-24. hier
S. 22.

29 Ebd., S. 22.



121

Der anarchistische Gaucho: Zwischen Kreolisierung
und Universalismus

Der argentinische Anarchismus war vornehmlich eine urbane Bewegung, die stark

durch migrantische Bevölkerungsgruppen geprägt wurde. Im Zusammenhang mit
dem Versuch, eine spezifisch regionale Ausdrucksform zu finden und die libertären
Ideale an die kulturellen und sozialen Eigenheiten des Landes anzupassen, fand

jedoch auch eine Beschäftigung mit ruralen Bevölkerungsgruppen statt. In diesen

Kontext ist die literarische Faszination für Outlaws, Gauchos, aufständische Indios
und andere Sozialrebellen in der anarchistischen Literatur jener Zeit zu stellen. Alle
diese literarischen Figuren teilen viele Eigenschaften der Sozialrebellen, wie sie

von Eric Hobsbawm typologisiert wurden.30 Sie sind häufig Übergangsfiguren,
deren Widerstand aus einem tragischen Zusammenstoss zwischen dem Alten und

dem Neuen erwächst. Delinquenz, Rache, Ehrenhaftigkeit und alternative Normvorstellung

gehören zu den Charakterzügen der Sozialrebellen in der anarchistischen

Literatur. Die Mythenhaftigkeit solcher Figuren kann als Mittel zur Kontrastbildung
verstanden werden, welche die Mangelhaftigkeit der neuen Ordnung verdeutlicht.31

In diesem Zusammenhang ist auch die schriftstellerische Auseinandersetzung mit
der Figur des Gauchos zu sehen. Um die Aneignung dieser Figur im anarchistischen

Diskurs zu verstehen, ist aber zunächst ein kleiner Exkurs nötig.
Die Entstehung der anarchistischen Bewegung verlief parallel zu einem Globalisie-

rungsprozess in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts, wodurch Argentinien auf

neuartige Weise in globale Wirtschaftskreisläufe eingebunden wurde. Unter britischer

Kontrolle wurde die argentinische Völkswirtschaft nach der Unabhängigkeit von
1810 immer stärker abhängig vom Export von Wolle, Fleisch und Getreide. Diese

wirtschaftliche Entwicklung beruhte auf dem Ausbau der staatlichen Kontrolle über

die grossen Ländereien der argentinischen Pampa. War das argentinische Hinterland in
Kolonialzeiten aufgrund der fehlenden Rohstoffvorkommen von geringem Interesse

gewesen, so änderte sich dies im Laufe des 19. Jahrhunderts. Im Zuge zahlreicher

Kriege gegen Indios sowie bürgerkriegsähnlichen Konflikten konstituierte sich

allmählich ein Nationalstaat mit klar definierten Grenzen und militärischen und

polizeilichen Kontrollinstanzen.32

Die Nationalstaatbildung und die ökonomische Erschliessung des Hinterlands wurden

von einem Diskurs begleitet, der in der angeblich aus Europa stammenden

«Zivilisation» das Gegenstück zur autochthonen und ruralen «Barbarei» sah. Für diesen

30 Vgl. Hobsbawm (Anm. 6).
31 Eiden-Offe (Anm. 1), S. 274.
32 Vgl. den exzellenten Überblick in Silvio R. Duncan Baretta, John Markoff, Civilization and

Barbarism, Cattle Frontiers in Latin America, in: Fernando Coronil, Julie Skurski (Hg.), States of
Violence, Ann Arbor 2005, S. 33-82.



122

Diskurs prägend war das 1845 erschienene Werk Domingo Sarmientos Barbarei und

Zivilisation. Das Leben des Facundo Quiroga. Die städtischen Eliten stellten sich

als Agenten einer europäischen Modernisierung dar, welche Wohlstand, Aufklärung
und Ausbruch aus der «Barbarei» versprach. Bis ins 20. Jahrhundert hinein waren
diese Dichotomien zwischen Barbarei und Zivilisation, Moderne und Primitivität
oder Nationalstaat und hobbesscher Anarchie ein prägendes Organisationsprinzip
des herrschenden Diskurses.33

Um die Jahrhundertwende indes erfuhren diese Dichotomien eine Umkehrung,
ohne als Gegensatzpaare aufgelöst zu werden. Mit den sozioökonomischen

Spannungen, welche die politische und wirtschaftliche Entwicklung des Landes mit sich

brachte, sowie einer aufstrebenden Arbeiterbewegung, die vornehmlich aus armen,
migrantischen und südeuropäischen Arbeitern und Arbeiterinnen bestand, wurden die

europäischen Migranten und Migrantinnen zu bedrohlichen Figuren stilisiert, welche

im Verruf standen, die moralische Stabilität durch Kriminalität, mangelnde Hygiene
oder körperliche Dekadenz in Gefahr zu bringen. Durch die Linse rassistischer und

geschlechterspezifischer Stereotype wurde die Migration von einem Mittel zur
Aufwertung der argentinischen «Rasse» zu einer Bedrohung derselben.34

Damit einher ging eine Umdeutung der Figur des Gauchos. War der Gaucho in der

Literatur des 19. Jahrhunderts noch ein Symbol für die Barbarei des Inlandes sowie

für die Faulheit und Primitivität der meist nomadisch lebenden kreolischen

Bevölkerungsgruppen der Pampa gewesen, wurde dieselbe Figur nun zu einem Nationalhelden,

der die Bevölkerung von der um sich greifenden sozialen und politischen
Dekadenz befreien sollte.35 Bezeichnenderweise setzte diese Umkehrung ein, als

die Pampa definitiv «befriedet» worden war und die sozialen Konflikte zwischen
dem Grossgrundbesitz und einer nomadisch lebenden Bevölkerung zuungunsten
der Letztgenannten entschieden worden waren.36 Zum Zeitpunkt, als der Gaucho

auch in konservativen Kreisen als nationales Symbol Anklang fand, war dessen

nomadische Lebensform in der Pampa weitgehend verschwunden. Dabove bringt
es mit folgender Formulierung auf den Punkt: «[...] the state is paying eternal

homage to those whom it purposefully eliminated in order to achieve its monopoly

33 Für einen ausführlichen Überblick über dieses Thema in der lateinamerikanischen Literatur vgl.
Juan Pablo Dabove, Nightmares of the Lettered City. Banditry and Literature in Latin America,
1816-1929, Pittsburgh 2007.

34 Vgl. Jeane Delaney, Making Sense of Modernity: Changing Attitudes toward the Immigrant and
the Gaucho in Turn-of-the-Century Argentina, in: Comparative Studies in Society and History 38/3

(1996), S. 434-459.
35 Ebd.; Carlos Altamirano, Beatriz Sarlo, La Argentina del Centenario. Campo intelectual, vida

literaria y temas ideologicos, in: Hispamérica. Revista de literatura 25 (1980), S. 33-60, hier S. 51.
36 Vgl. Richard W. Slatta, Rural Criminality and Social Conflict in Nineteenth-Century Buenos Aires

Province, in: The Hispanic American Historical Review 60/3 (1980), S. 450^172.



123

of violence [...] and then expropriating the voices of these victims in order to sing
the patriotic songs [,..].»37
Verschiedene im literarischen Feld tätige Anarchisten erhoben ebenfalls Anspruch auf
die Figur des Gauchos. Alberto Ghiraldo war dabei federführend, wie der Name seiner

Zeitschrift Martin Fierro bereits illustriert. Dieser geht auf ein gleichnamiges Gaucho-

Gedicht von José Hernandez aus dem Jahr 1872 zurück, in dem die Geschichte des

rechtschaffenen und respektablen Gauchos Martin Fierro erzählt wird, der zum
Militärdienst gezwungen wird. Aufgrund von Desertion und eines Mordes wird der

ursprünglich ergebene und unterwürfige Landbewohner zu einem Outlaw, der sich

zum Schutz vor der Staatsgewalt in von Indios kontrolliertes Gebiet zurückzieht, wo
er sich der Disziplinierung durch den sich ausbreitenden Agrarkapitalismus zunächst

zu entziehen vermag. Hernandez' Martin Fierro ist damit auch eine Erzählung über die

sozialen Folgen der wirtschaftlichen «Modernisierung» in der argentinischen Pampa.

Da der argentinische Dichter in einer Fortsetzung des Gedichts schlussendlich die

Unterwerfung Martin Fierros unter die herrschende Ordnung künstlerisch umsetzte,
wurde dieses Werk, je nach Gewichtung der beiden Teile, sowohl von konservativen
als auch von sozialkritischen Strömungen vereinnahmt.38

Nicht verwunderlich ist, dass die Anarchisten vor allem an den widerständigen
Charakterzügen Martin Fierros Gefallen fanden. So heisst es bereits im oben besprochenen

Manifest der Zeitschrift: «Martin Fierro ist das Symbol einer Epoche unseres

Lebens, die Verkörperung unserer Bräuche, Institutionen, unseres Glaubens, unserer
Laster und Tugenden, er ist der Schrei einer Klasse, die gegen die sie unterdrückenden

oberen Schichten der Gesellschaft kämpft, er ist der Protest gegen die

Ungerechtigkeit, er ist die männliche und ironische Herausforderung an jene, die

Recht zu sprechen und zu regieren beanspruchen, ohne die Bedürfnisse derjenigen

zu kennen, die produzieren und leiden, er ist das lebendige, ergreifende, natürliche

und stereotype Bild eines Volkes.»39

Damit unterschied sich der Gaucho der Anarchisten massgeblich vom Gaucho des

konservativen und nationalistischen Diskurses, wie er sich um die Jahrhundertwende

durchsetzte. Der anarchistische Gaucho war ein «gewordener» Krimineller, der Opfer
der Umstände ist, die er meist ohne Strategie, ausschliesslich angetrieben durch seine

Instinkte und seinen inneren Hass gegenüber bestehenden Institutionen und

Moralvorstellungen zu bekämpfen beginnt. Aus der «männlichen Herausforderung» an die

Unterdrücker ist zudem zu entnehmen, dass es sich bei diesen Figuren ausschliesslich

um Männer handelte, die zahlreiche geschlechtsspezifische Stereotype verkörperten.

37 Dabove (Anm. 33), S. 28 f.
38 Dabove (Anm. 33), Kapitel 9

39 La Direcciön (Anm. 21).



124

Die Seiten von Martin Fierro sind voll von solchen männlichen Figuren der instinktiven

Rebellion.40 Trotz markanter Unterschiede lässt sich feststellen, dass alle diese

Figuren einem Prozess gegenüberstehen, der beide Aspekte der «ursprünglichen
Akkumulation» umfasst, wie sie von Marx beschrieben wurde: die Disziplinierung der

Arbeitstätigen zum einen und die Kommodifizierung des Bodens zum anderen.41 In
einem Text wird beispielsweise die Geschichte des «Parias» Juan Alzao beschrieben,

der nach der Rückkehr aus dem Militärdienst merkt, wie er «Heimat und Eigentum»
miteinander verwechselt hat.42 Vor ihm in der Pampa türmen sich überall «stählerne

Hecken» auf und die Polizei treibt ihn immer weiter auf seiner endlosen «Odyssee».
Die «eisernen Fäden» versperren ihm aber stets den Weg und erscheinen als «Ketten

seiner Seele und Fesseln seines freien Willens».43

Widerstand wird meistens als individueller Akt dargestellt, durch den sich die Akteure

der Disziplinierung durch Arbeit oder Militär entziehen und sich so von den devoten

Mitmenschen als willensstarke Individuen abheben. Genau wie die Desertion wird
auch die Arbeitsverweigerung zu einem Akt der individuellen Rebellion. Gadea Espl
schildert auf diese Weise die Geschichte eines «Kreolen», der die Arbeitsbedingungen
als Landarbeiter nicht mehr akzeptiert und die Auszahlung seines Lohnes verlangt,
weil «er lieber ausruhen möchte, statt auf diese Weise zu arbeiten.»44 Der Kreole
belässt es aber nicht dabei und setzt das ganze Feld mitsamt seinen Dreschmaschinen

in Brand, was laut Erzähler als beispielhaftes Lehrstück für die Zukunft unauslöschlich

in Erinnerung bleiben werde.45 Obwohl Anarchisten die Maschinenzerstörung
als strategisches Mittel meistens ablehnten, wird hier eine Kontinuität zwischen
Anarchismus und Maschinensturm gestiftet.
Die anarchistischen Gaucho-Erzählungen sind als Aufruf an die kreolischen

Bevölkerungsgruppen zu verstehen, sich ihren aus Europa stammenden Geschwistern
anzuschliessen und im Anarchismus den Horizont der Zukunft zu entdecken. In
der berühmten Carta Gaucha. Escrita pa [sie] los gauchos [Brief eines Gauchos.

40 Folgende unvollständige Auswahl: Angel E. Blanco, De los payadores, in: Martin Fierro 42,26.12.
1904; MarcoNereo,ElMatrero,in: Martin Fierro 2.10.3.1904; Alberto Castro, El paria, in: Martin
Fierro 33,24. 10.1904; Francisco Grandmontagne.La patria de Juan Alzao, in: Martin Fierro 18,

7. 7. 1904; Victor Arreguin, Los Ultimos charrüas, in: Martin Fierro 10,5. 5. 1904; Marco Nereo,
Santos Vega en lacârcefin: Martin Fierro 3,17.3.1904; Marco Nereo, Vendetta, in: Martin Fierro
4,24.3. 1904.

41 Michael Perelman, The Invention of Capitalism. Classical Political Economy and the Secret

History of Primitive Accumulation, Durham 2000; Karl Marx, Das Kapital. Kritik der politischen
Ökonomie (Bd. 1), Berlin 2008, Kapitel 24.

42 Zum Zusammenhang zwischen Disziplinierung und Proletarisierung vgl. Ricardo D. Salvatore, Sto¬

ries of Proletarianization in Rural Argentin, 1820-1860, in: Dispositivo 19/46 (1994), S. 197-216.
43 Grandmontagne (Anm. 40).
44 Arnaldo Gadea Espl, Del ambiente, in: Suplemento de «la Protesta» 6 (10. 1908), S. 151 f., hier

S. 152.

45 Ebd.



125

Geschrieben für die Gauchos]46 aus dem Jahr 1922 ruft der sich zum Anarchismus
bekennende Erzähler die ruralen Bevölkerungsgruppen, die er wahlweise als

«Gauchos», «Arme», «Kreolen», «Bauern» oder «Arbeiter» adressiert, dazu auf, den von
oben geschürten Rassismus gegenüber den Migranten zu überwinden. Das im regionalen

Dialekt gehaltene Plädoyer für die Verbrüderung klingt wie folgt: «Wenn ich

mich an diese Menschen [seine anarchistischen Lehrer] erinnere, schäme ich mich

dafür, sie Gringos zu nennen Von ihnen lernte ich, dass die wirklichen Gringos
alle Armen jedweder Nation sind und dass wir Argentinier, ignorant wie wir sind,
sie verachten.»47

Indem die Zentralität der anarchistischen Doktrin hervorgehoben wird, werden

zugleich auch die Grenzen einer primitiven und impulsiven Widerstandsform
ausgelotet, die nur in Verbindung mit der rationellen anarchistischen Doktrin fruchtbar

wird. Wie dieses Sozialrebellentum auf Grenzen stösst, wird eindrücklich im
bekanntesten Theaterstück Ghiraldos thematisiert. Alma Gaucha aus dem Jahr 1909

stellt die Geschichte eines armen Gauchos namens Cruz dar, der aus dem Militär
flüchtet und dadurch in einen Konflikt mit der Staatsgewalt gerät, der schliesslich
in seiner Verurteilung zum Tod endet.48 Cruz wird als stolzer, prinzipientreuer und

freiheitsliebender Mensch inszeniert, der als Sohn eines Gauchos, der seinerzeit

mit den Indios gegen die conquistadores kämpfte, die historische Kontinuität mit
anderen Widerständen repräsentiert. Es entging Ghiraldos Zeitgenossen nicht, wie
in diesem Drama die konservative Deutung des Gaucho-Kultes umgestülpt wurde.
So heisst es in einer Rezension von Juan Pablo Echagüe aus der Zeitung El Pais:

«Mehr als einen Gaucho als Prototyp der nationalen Seele hat Herr Ghiraldo einen

organischen Rebellen gezeichnet [...]. Unser Gaucho ist nicht wie diese mürrische

und trübsinnige Persönlichkeit, die er inszeniert. Viele Einzelheiten verraten es: sein

unveränderbar aufmüpfiger Anschein; seine Irreligiosität; seine Unnachgiebigkeit,
sein provokativer und fürchterlicher Hochmut. Nein, das ist nicht unser Gaucho.

Das ist vielmehr eine symbolische Figur, mit der der Autor vielleicht seine eigenen

Rebellionen verkörpert hat ...»49

Nun ist Alma Gaucha aber auch die Geschichte des Scheiterns einer althergebrachten

Widerstandsform, welche nur in Verbindung mit dem Neuen - dem Anarchismus -
die Zeit überdauern kann. Ghiraldos Theaterstück beschreibt den Moment, in dem

die Staatlichkeit sich durchgesetzt hat und es kein rechtsfreies Aussen mehr gibt, in

46 Juan Cruzado, Carta gaucha. Escrita pa los gauchos, Montevideo o. D. Die hier zitierte Ausgabe
ist undatiert, laut Tarcus stammt die erste Ausgabe aus dem Jahr 1922, vgl. Horacio Tarcus (Hg.),
Diccionario biogrâfico de la izquierda argentina. De los anarquistas a la «nueva izquierda»
1870-1976, Buenos Aires 2007, S. 713.

47 Cruzado (Anm. 46), S. 3. Der Name des Autors ist das Pseudonym des Sohns niederländischer

Migranten, Luis Ireneo Woollands. Vgl. Tarcus (Anm. 46), S. 712 f.
48 Alberto Ghiraldo, Alma gaucha. Drama en très actos y seis cuadros, Buenos Aires 1907.

49 Ebd., Anhang.



126

das sich der Outlaw zurückziehen kann.50 Die Hoffnung besteht somit nicht in der

Reaktivierung einer unwiederbringlichen Vergangenheit, sondern in einer spezifischen

Artikulation zwischen dem Alten und dem Neuen. Das angeblich «Barbarische»

und Rückständige wurde dergestalt in einen produktiven Dialog mit der Gegenwart

gestellt. Ein Resultat dieser Integration des Gauchos in die anarchistische Kultur war
eine Kritik an den nationalistischen Fortschritts- und Modernisierungserzählungen.
Die für den herrschenden Diskurs konstitutive Dichotomie zwischen Zivilisation
und Barbarei wurde dabei umgedreht. Als Illustration dessen soll erneut ein längeres

Zitat aus Martin Fierro dienen:

«Was bedeutet Zivilisation? Für fast jeden bedeutet es, elektrische Strassenbahnen,

Untergrundbahnen, Häuser mit Gas- und Wasseranschluss auf allen Stockwerken,
Theater, Museen, Restaurants, Fabriken, Werkstätten, Dampfschiffe etc. zu haben.

Es bedeutet auch, Kriege mit Kanonenschüssen anstatt mit Pfeilen und Bögen zu

führen; und alle zehn Jahre eine Weltausstellung durchzuführen, deren grösste
Attraktion ein Spektakel mit armen Frauen ist, die ihren Bauch tanzen lassen, um
ihn zu ernähren.

Die Zivilisation ist ein geistiger Zustand von Menschen, die sich durch eine

jahrhundertealte Erfahrung verbessert haben, die Barbarei ihrer brutalen Vorfahren
zurückweisen und in gegenseitigem Respekt leben. Wo lässt sich auf der Erde ein

zivilisiertes Volk finden? Nirgendwo. Das gibt es nicht und kann es nicht geben,
denn überall befinden sich die Individuen in einer Beziehung der Unterwerfung oder

Feindschaft [...].
Trotz Kinematografen, Telefonen, Röntgenstrahlen etc., ein sozialer Zustand, der als

notwendige Bestandteile die Sklaverei, die Prostitution, die Ignoranz und die Gewalt

hat, ist keine Zivilisation. Das ist eine komplizierte und verfeinerte Barbarei, aber

nichts mehr als eine Barbarei.

Welch unglaubliche Ironie ist es, diesen Barbaren zuzuschauen, wie sie sich über
andere Barbaren lustig machen; den Frauen mit Ringen an den Ohren zuzuhören,
wie sie Frauen mit Ringen an der Nase lächerlich machen [...]!
Es gibt noch keine zivilisierten Völker; aber in allen Völkern Individuen, welche die

Zivilisation anstreben.»51

Am Inhalt der angeblichen Zivilisation werden im zitierten Textausschnitt
grundlegende Zweifel geäussert. Technologische Erneuerungen könnten nicht als Massstäbe

des Fortschritts genommen werden, solange sich am «geistigen Zustand» und
den zwischenmenschlichen Beziehungen nichts ändere. So wurde der «europäischen

Moderne» in Form von technologischen Erneuerungen, Kolonialismus und

Eroberung nur begrenzt fortschrittliche Eigenschaften beigemessen und den Eliten

50 Dabove (Anm. 33), Kapitel 11.

51 Ohne Autor, Civilizaciön, in: Martin Fierro 20,21. 7. 1904.



127

das Recht abgesprochen, im Namen der «Zivilisation» Fortschritt und Moderne zu

bringen. Entsprechend steht in der Zeitung El Oprimido (Der Unterdrückte) aus

Lujän in einem Kommentar zu den Arbeitsbedingungen in einer Zuckerplantage
in Tucumân: «Das ist das zivilisatorische Werk, welches die Kapitalisten überall

vollführen; deshalb schicken die englischen, französischen und italienischen

Bourgeois ihre Soldaten nach Afrika, indem sie tausende Indigene töten, ohne

Erbarmen verbrennen und plündern. Um zu zivilisieren? Nein, um Geld zu
verdienen.»52 Parallelen zur konservativen und nationalistischen Fortschrittskritik,
die um die Jahrhundertwende in der argentinischen «Tradition» ein Antidot gegen
den Zusammenbruch der Ordnung suchte, bestehen somit nur oberflächlich.53 Im
Unterschied nämlich zu den konservativen Schriftstellern sahen die anarchistischen

Autoren den einzigen Weg zur Behebung der sozialen Misere in einer radikalen und
revolutionären Umwälzung.54
Auch an diesem Punkt gilt es festzuhalten, dass eine solche Kritik an der
kolonialen Unterdrückung andere offen rassistische Diskurse nicht ausschloss.55

Entsprechend stiess auch die oben beschriebene Integration des Sozialrebellen in den

anarchistischen Diskurs Argentiniens nicht nur auf Zustimmung. Eine prominente
Gegenstimme war Félix Basterra mit seinem berühmten Werk El crepüsculo de los

gauchos (Der Untergang der Gauchos). Dieser prominente, in Spanien geborene
Journalist und Schriftsteller wurde mithilfe der berüchtigten Ley de Residencia aus

Argentinien ausgewiesen.56 Sein Werk wurde deshalb in Montevideo veröffentlicht.57

Darin wird die soziale Ungleichheit, die moralische Dekadenz und die Korruption der

argentinischen Eliten auf die Vorherrschaft eines «barbarischen» Elements im Inland

zurückgeführt. «Bis heute», heisst es bei Basterra, «stehen sich in Argentinien zwei

unterschiedliche, unvereinbare und gegnerische Zivilisationen gegenüber [...], die

eine ist die spanische, europäische, zivilisierte, die andere die barbarische, amerikanische,

fast indigene.»58 Der Text ist folglich ein Aufruf zur moralischen Läuterung
durch die Ausrottung des Kreolischen, was laut Basterra nur durch die anarchistische

Arbeiterkultur geschehen kann.

52 Ohne Autor, Desde Tucumân, in: El Oprimido, 9.9. 1894, S. 3.

53 Zum Thema des Nationalismus in der argentinischen Literatur Anfang des 20. Jahrhunderts vgl.
Altamirano (Anm. 26).

54 Hier bestehen Parallelen zu einem sozialkritischen und antikapitalistischen Romantizismus. Vgl.
Michael Löwy, Robert Sayre, Romanticism against the Tide of Modernity, Durham 2001; Eiden-
Offe (Anm. 1), insbesondere S. 27-33.

55 Als Beispiel vgl. Georges Engerrand, Las razas actuales, in: La Obra. Publicaciön quincenal
ilustrada 1/2 (Juli 1915).

56 Das 1902 erlassene Gesetz ermöglichte die Ausweisung von ausländischen Staatsangehörigen und

initiierte eine Repressionswelle gegen anarchistische Aktivisten und Publikationen. Vgl. Oved,
Uniqueness (Anm. 8).

57 Tarcus (Anm. 36), S. 51 f.
58 Félix B. Basterra, El crepusculo de los gauchos, Montevideo 1903, S. 87.



128

Bislang wurde dieser Unterschied zwischen Basterra und Ghiraldo als unvereinbarer

Konflikt zwischen einem abstrakten Universalismus und dem Versuch einer

lokalen Anpassung oder «Kreolisierung» des libertären Gedankenguts gelesen.59

Allerdings greift eine solche Deutung meines Erachtens zu kurz.60 Denn auch die

«Kreolisierung» ist in einen transnationalen Kontext zu stellen, in dem Schriften

ausgetauscht wurden und Kategorien und Begriffe an lokale Symbole angepasst

wurden, ohne jedoch die Beziehung zu einem globalen Bezugsrahmen vollständig zu

kappen. Der anarchistische Gaucho kann somit vielmehr als Verkörperung eines im
anarchistischen Diskurs immer wieder auftauchenden Outlaws interpretiert werden,
der schon von klassischen Autoren wie Bakunin bewundert wurde. Die Heterogenität
libertärer Subjekte ist Teil einer transnationalen anarchistischen Kultur und beschränkt

sich keineswegs nur auf den argentinischen Raum.61 In diesem Sinne ist auch die

folgende Definition des Gauchos zu verstehen, die der Autor einer traditionellen
«Payada»62 seinem Gedicht anfügt: «Für den Autor ist das Wort Gaucho nur eines

Mannes würdig, der in allen Bereichen gewandt ist: er kann in der Pampa geboren
worden sein oder nicht, er kann einigermassen gebildet sein oder nicht, aber niemals

kann er aufhören, in seinen Taten genauso unerschrocken wie erhaben zu sein.»63

Was einen Gaucho laut diesem Autor auszeichnet, sind abstrakte, raumentbundene

Charakterzüge. Dadurch wird diese Figur multifunktional einsetzbar und kann in
transnationale Zusammenhänge gestellt werden.

Sehr eindrücklich wird dieser transnationale Bezugsrahmen durch einen weiteren

Artikel aus Martin Fierro verdeutlicht. In der Ausgabe vom 23. Juni 1904 wird ein

Ausschnitt aus einem Werk des Anthropologen Elie Reclus (1827-1904) abgedruckt.
Thema des Textes ist die Eebensform der «Eskimos». Deren Zusammenleben sei

59 Minguzzi (Anm. 20), S. 50-54.
60 Sie zeugt auch von einer schematischen Gegenüberstellung von Lokalität und Universalität. Für

methodologische Überlegungen dazu siehe Constance Bantman, Bert Altena (Hg.), Reassessing
the Transnational Turn. Scales of Analysis in Anarchist and Syndicalist Studies, Oakland 2017;
Angelika Epple, Lokalität und die Dimensionen des Globalen, in: Historische Anthropologie 21/1

(2013), S. 4-25.
61 Vgl. Peter Bescherer, Anarcho-Populismus gestern und heute - Lässt sich vom anarchistischen

Umgang mit dem Lumpenproletariat lernen?, in: Ne znam. Zeitschrift für Anarchismusforschung 1

(2015), S. 21-38. Dolgoff schreibt dazu: «[...] Bakunin believed that revolution would be sparked
by people with <the devil in them>; by the <unchaining of the evil passions) of those Marx called
the Lumpenproletariat. Bakunin's Lumpenproletariat, however, was broader than Marx's, since

it included all the submerged classes: unskilled, unemployed, and poor workers, poor peasant
proprietors, landless agricultural laborers, oppressed racial minorities, alienated and idealistic
youth, déclassé intellectuals, and <bandits> [...].» Sam Dolgoff, Preface, in: Sam Dolgoff (Hg.),
Bakunin on Anarchy. Selected Works by the Activist-Founder of World Anarchism, New York
1972, S. 3-21, hier S. 13 f.

62 Payadas sind ursprünglich improvisierte Gesänge in Versform, die in Wettkämpfen zwischen zwei
oder mehreren Sängern vorgetragen werden.

63 Carlos Sunguez y Acha, Gaucho, in: Martin Fierro 13,2.6. 1904.



129

laut Autor gemeinschaftlich und solidarisch organisiert und ihre Konflikte würden

friedlich mittels «poetischer Kämpfe» ausgetragen. Genau darin sehen die

Herausgeber von Martin Fierro auch den grössten Wert des Textes. In einer Fussnote

erklären sie: «Abgesehen von dem dokumentarischen Wert dieser Arbeit, ist es

erstaunlich, die Analogie zwischen den darin beschriebenen poetischen Duellen
und den kreolischen Payadas zu beobachten, die mit grosser Häufigkeit auf der

Bühne unserer Pampas stattfinden.»64 Die Lebensform des Gauchos wird zu einem

Beispiel unter anderen für eine friedliche Form der Konfliktlösung, die in
verschiedenen Weltgegenden anzutreffen ist und so das lineare Fortschrittsnarrativ
aufbricht. Dementsprechend muss, so meine These, die Auseinandersetzung mit
dem Gaucho als Inkarnation eines romantischen Sozialrebellen auch in den Kontext
einer transnational geführten Beschäftigung mit ethnologischen Schriften gestellt
werden, die herkömmliche evolutionistische Geschichtsnarrative sowie rassistische

Kategorisierungen problematisierte 65

So ist es nicht erstaunlich, dass eine Kritik an Basterras Werk auch von der östlichen
Seite des Atlantiks kam - nämlich vom bekannten Geografen Elisée Reclus, dem

Bruder Elies. Dieser schrieb in einem Kommentar: «Ich frage mich auch, ob Sie ganz

richtig liegen in Bezug auf die Indigenen. Die Kontraste sind nicht ganz so deutlich,
wie es die zwei Wörter <Zivilisation> und <Barbarei> darstellen. Die Barbarei, so

scheint mir, wurde vor allem von den Spaniern vertreten, die dorthin gingen, um zu

verfluchen, zu unterdrücken, zu massakrieren; und es ist immer noch ihr Geist der

göttlichen, unfehlbaren, religiösen und romanischen Autorität, die ihnen, selbst in

ihrer vollkommenen Unwissenheit, die Vorstellung ermöglicht, dass sie gegenüber
dem Ausländer Recht haben.»66

Trotz einer immer wieder anzutreffenden Kritik an der «Ausrottung» der Indigenen

durch den Kolonialismus blieb die Auseinandersetzung mit den Indigenen im

argentinischen Anarchismus marginal.67 Darin unterschied sich der argentinische
Anarchismus von Anarchismen aus Peru oder Bolivien, die sich von Beginn an

mit der «Indigenenfrage» befassten.68 Bezeichnenderweise war es dann auch die

geografisch weit entfernte mexikanische Revolution von 1910, welche bei Anarchis-

64 Elias Reclus, Los primitivos. Duelos entre esquimales, in: Martin Fierro 15, 23. 6. 1904.

65 Philippe Pelletier, Géographie, anthropologie et anarchie au XIXe siècle, in: Journal des anthro¬

pologues 152-153 (2018), S. 35-56; Antonio Ferraz de Oliveira, Kropotkin's commune and the

politics of history, in: Global Intellectual History 3/2 (2018), S. 156-177.
66 Zitiert nach Carina Peraldi, Imâgenes en conflicto. Las representaciones del pasado rural como

instrumente de pugna polltica al interior del movimiento anarquista argentino, 1900-1910, in:

A Contracorriente 10/1 (2012), S. 451-471, Fn. 17.

67 Vgl. Carlos Taibo, Anarquistas de ultramar. Anarquismo, indigenismo, descolonizaciôn, Madrid
2018,S.91.

68 Vgl. Ivanna Margarucci, Eduardo Godoy Sepûlveda, Anarquismos en confluencia. Chile y Bolivia
durante la primera mitad del siglo XX, Santiago de Chile 2018; Steven J. Hirsch, Anarchism,
the Subaltern, and Repertoires of Resistance in Northern Peru, 1898-1922, in: Barry Maxwell,



130

tinnen und Anarchisten aus Argentinien ein grösseres Interesse für die Lebensform

der Indigenen weckte.

Ein bäuerlicher «Kommunalismus» gegen die kapitalistische
Modernisierung

Die Affinität zwischen «primitiven Rebellen» und Anarchisten wird auch in Pierre

Quiroules utopischer Erzählung La ciudad anarquista americana. Obra de

construction revolucionaria (Die anarchistische amerikanische Stadt. Das Werk eines

revolutionären Aufbaus) dargestellt. Pierre Quiroule war das Pseudonym eines in

Frankreich geborenen Anarchisten mit Namen José Falconnet (1867-1983). Bereits

als Kind kam er nach Argentinien, wo er sich Anfang der 1890er-Jahre der anarchistischen

Bewegung anschloss und zu Beginn des 20. Jahrhunderts zu einem wichtigen
Journalisten avancierte.69 Seine Geschichte handelt von einer postrevolutionären Zeit,
in der die Menschen aus den schädlichen und ungesunden Städten geflüchtet sind, um
sich in freien und solidarischen Dorfgemeinschaften niederzulassen. Eine deutliche

Fortschrittskritik kommt zur Sprache, so zum Beispiel, wenn der Autor davor warnt,
eine emanzipatorische Politik auf den bestehenden Institutionen aufbauen zu wollen.
Zur Erlangung des menschlichen Glücks brauche es vielmehr eine «Gegenbewegung»

zur «Zivilisation und zum modernen Fortschritt», was keineswegs eine Abkehr von

jeglicher technologischen Innovation bedeute.70 Die Hauptfigur der Erzählung, ein

«Physiker», der aufgrund seines Alters auch die vorrevolutionäre Periode miterlebt

hat, stellt die produktive Synthese vom Alten und Neuen dar, die sich unter anderem

in seiner Kleidungsform äussert. Trotz seiner Anpassung an die neuen Kleidungssitten
ruft sein Aussehen «den klassischen Bewohner der Wüste» und die «legendäre Figur
des ungebändigten Gauchos der argentinischen Pampas» in Erinnerung.71

Bemerkenswert in dieser Erzählung ist auch die Umkehrung der geografischen Räume

und ihrer zeitlichen Verortung. Es ist bekannt, dass klassische Modernisierungsnarra-
tive unterschiedliche Räume auf unterschiedlichen Entwicklungsstufen ansiedelten,

wobei Europa zur Norm des Fortschritts erhoben wurde. Die Reise von Europa in
andere Weltregionen war so stets auch eine Reise in die Vergangenheit.72 In Quiroules

Werk wird diese Ordnung umgedreht: Die freie Gesellschaft ist in Südamerika

Raymond Craib (Hg.), No Gods, No Masters. No Peripheries. Global Anarchisms, Oakland 2015,
S.215-232.

69 Vgl. Tarcus(Anm. 46), S. 541-543.
70 Pierre Quiroule, La ciudad anarquista americana. Obra de construcciön revolucionaria. Con el

piano de la ciudad libertaria, Buenos Aires 1914, S. 9.

71 Ebd., S. 31.
72 Vgl. Michael C. Frank, Überlebsel. Das Primitive in Anthropologie und Evolutionstheorie des

19. Jahrhunderts, in: Nicola Gess (Hg.), Literarischer Primitivismus, Berlin 2013, S. 159-187.



131

angesiedelt und ihren Anwohnern ist es überlassen, die Arbeiter Europas in ihrem

Kampf gegen das alte kapitalistische System zu unterstützen.

«Primitive» Rebellen waren wichtige Bestandteile des literarischen Repertoires von
Pierre Quiroule. In Teoria social constructiva del campesino argentino (Konstruktive
Sozialtheorie des argentinischen Bauern) greift er auf die in anarchistischen Texten

beliebte Form des Dialogs zurück, der meist zwischen einer skeptischen und einer

vom Anarchismus überzeugten Person geführt wird. In Bezug auf den utopischen
Inhalt unterscheidet sich dieser Text nicht massgeblich von Ciudad anarquista.
Hervorzuheben gilt es indes, dass in diesem Dialog zwischen einem Städter und einem

Landbewohner die im Anarchismus üblichen Konnotationen umgestülpt werden.

Nun ist es der Landbewohner, der eine umfassendere und kohärentere Konzeption
einer alternativen Gesellschaft ausformulieren kann. Nur auf der Grundlage einer

Kollektivierung aller Produktionsmittel und der Fusion von Stadt und Land könne

laut dieser Idealvorstellung ein wirklich freies Zusammenleben errichtet werden. Die

Trennung von Stadt und Land wird somit als ideologisches Mittel der Bourgeoisie
angesehen, um die Arbeitenden zu spalten.

Auch bei Pierre Quiroules Schriften muss die transnationale Dimension stärker
als bislang in den Vordergrund gerückt werden. Sie zeigt sich zum Beispiel durch

seine theoretische Nähe zu anderen berühmten europäischen Anarchisten wie Pjotr

Kropotkin, Gustav Laudauer oder Elisée Reclus. Auch sie setzten auf die emanzi-

patorische Kraft ruraler Dorfgemeinschaften, deren Verschwinden sie abzuwenden
versuchten.73 Ein weiterer theoretischer Strang, der erkennbare Spuren in Quiroules
Schriften hinterlassen hat, ist jener des romantischen Sozialismus aus England, wie

er von Autoren wie Edward Carpenter und William Morris vertreten wurde. Schon

Ende des 19. Jahrhunderts erschienen in der anarchistischen Presse Argentiniens
Schriften dieser beiden Autoren.74 Der wohl erste Übersetzer eines Textes Carpenters

war der libertäre Schriftsteller Julio Molina y Vedia, der auch für die Zeitschrift
Martin Fierro schrieb.75 Abgesehen von ideengeschichtlichen Verwandtschaften - so

etwa die Aufhebung des Stadt-Land-Gegensatzes oder die Zusammenführung von
Hand- und Kopfarbeit - bestanden auch indirekte persönliche Kontakte zwischen

Quiroule und den englischen romantischen Sozialisten. So schrieb Pierre Quiroule
für die Tageszeitung La Protesta, als der aus Irland stammende Arzt John Creaghe

ihr Redaktor war.76 Eine wichtige Etappe in Creaghes politischer Laufbahn war sein

73 Vgl. Kristin Ross, Communal Luxury. The Political Imaginary of the Paris Commune, London

2015, Kapitel 3.

74 Vgl. Luigi Fabbri, Biografîa de William Morris, in: Ciencia Social. Revista de Sociologi'a Artes y
Letras 2/9 (April 1899), S. 129-131.

75 Vgl. Edward Carpenter, La Civilizaciön. Sus causas y sus remedios, in: Ciencia Social. Revista
de Sociologfa Artes y Letras 1/1 (April 1897), S. 5-8.

76 Vgl. Tarcus (Anm. 46), S. 542; Suriano (Anm. 8), S. 138.



132

Aufenthalt in Sheffield, der Hochburg des romantischen Sozialismus in England,

Anfang der 1890er-Jahre.77

Die Infragestellung der agrarwirtschaftlichen Modernisierung Argentiniens gehörte

zu einem zentralen Aspekt des argentinischen Anarchismus. Sinnbildlich hierfür
steht auch das Titelbild der siebten Ausgabe von Martin Fierro, auf dem unter dem

Titel «Die Kornkammer der Welt» eine vierköpfige Familie zu sehen ist, die gebückt,

augenscheinlich gegen den Wind und das Wetter ankämpfend vorwärtsschreitet.
Ihre Kleidung ist zerlumpt, ihre Gesichter ausgemergelt. Die Bildunterschrift mit
dem Wortlaut «die Zukunft der Gringos» soll mit der Hoffnung auf Wohlstand der

migrantischen Arbeitskräfte aufräumen und deren armselige Lebensrealität

wahrheitsgetreu darstellen.78

Seltener ging die anarchistische Kritik an der agrarwirtschaftlichen Modernisierung
mit einer Aufwertung ländlicher Wissensformen einher. Mit Ironie schildert so der

Autor Arturo Reynal O'Connor die wissenschaftliche Erkundung der argentinischen

Pampa. Bewaffnet mit Geräten, Büchern und Instrumenten begeben sich die
Wissenschaftler in die Natur, um die Flora und Fauna zu erforschen. Doch sie sind im
Unterschied zum Bauern, bei dem sie die Nacht verbringen, unfähig den kommenden

Regen vorauszusehen. «Das ist die moderne Wissenschaft», schliesst der Text. «Ihre

Milliarden Bücher fänden keinen Platz in der Pampa, und neben einigen elementaren

Wahrheiten, wurde nichts entdeckt [,..].»79
Indem das Gemeinschaftliche als emanzipatorischer Horizont und Messlatte des

wirklichen Fortschritts definiert wurde, wurde auch der angeblich vom Westen

vorgegebene und durch die argentinischen Eliten durchgesetzte Modernisierungspfad
bis in die 1920er-Jahre problematisiert. So konnte der Anarchosyndikalist Emilio
Lopez Arango (1893-1929) auch noch in den 1920er-Jahren schreiben, dass in der

bäuerlichen Kommune die Lösung des ökonomischen Problems stecke. Nur wenn

man sich wieder dem «Kommunalismus» auf dem Land zuwende, könne man das

kommunistische Prinzip davor bewahren, dass es durch Industrialismus, Urbanismus
und Fortschrittsfetischismus zunehmend in Vergessenheit gerate.80 Den Marxismus

dagegen kritisierte Arrango, indem er ihm ökonomischen Determinismus und ein

teleologisches Geschichtsbild vorwarf.81 Zweierlei gilt es dabei zu beachten: Einerseits

richtete sich diese Kritik an eine spezifische Form des Marxismus, die sich in

77 Vgl. Alan O'Toole, With the Poor People of the Earth. A Biography of Doctor John Creaghe of
Sheffield & Buenos Aires, London 2005; Andrew Lee, The Red Flag of Anarchy. A History of
Socialism & Anarchism in Sheffield 1874-1900, Sheffield 2017; Sheila Rowbotham, Rebel
Crossings. New Women, Free Lovers and Radicals in Britain and the United States, London 2016.

78 Martin Fierro 7,14.4. 1904.
79 Arturo Reynal O'Connor, Tipos del campo, in: Martin Fierro 12, 26. 5. 1904.

80 Vgl. Carlos M. Rama, Angel J. Cappelletti, El anarquismo en América Latina, Caracas 1990,
S. 101 f.

81 Vgl. Emilio Lopez Arango, El problema de la tierra y la cuestiön campesina, in: Certamen Inter-



133

Argentinien Ende des 19. Jahrhunderts herausbildete. Dieser Marxismus war meist
radikal szientistisch und vertrat ein deterministisches Verständnis der historischen

Entwicklung.82 Andererseits haben verschiedene Forschungsarbeiten gezeigt, dass

in heterodoxen Lesarten des Marxismus aus derselben Zeit vergleichbare Zweifel an

der Homogenität der industriellen Arbeiterklasse geäussert wurden.83

Schlussbetrachtungen

Als um die Jahrtausendwende überall in Lateinamerika heterogene soziale

Bewegungen gegen die Politiken des Washington-Konsens entstanden, wurden nicht nur
politische, sondern auch historiografische Gewissheiten destabilisiert. In Argentinien
betraten insbesondere durch die Bewegung der Piqueteros von 2001 politische
Subjekte die Bühne, die bis zu jenem Zeitpunkt nur punktuell vom Radar der institutionellen

und gewerkschaftlichen Linken erfasst worden waren.84 Das plebejische Moment
dieser Kämpfe aktualisierte Charakterzüge sozialer Widerstandsbewegungen, die

von bestehenden geschichtswissenschaftlichen Narrativen einer Vorgeschichte der

modernen Arbeiterbewegung zugeordnet worden waren. Im Zuge dessen wurden

auch Erzählungen über den argentinischen Anarchismus problematisiert, die den

Bedeutungsverlust dieser politischen Strömung auf dessen Unfähigkeit zurückführten,

mit der sozialen und politischen Modernisierung Schritt zu halten.85

Mit einigen Jahren Verzögerung finden in westlichen Ländern nun vergleichbare
Debatten statt. Die Bewegung der Gelbwesten in Frankreich hat diesen Diskussionen

einen erneuten Schub verliehen.86 Anstatt die Gegenwart als Zeit des Niedergangs
des Klassenkonflikts zu sehen, diagnostizieren Sophie Béroud et al. deshalb vielmehr

nacional de la Protesta, 1927, S. 100-111. Diese Kritik am Marxismus geht aber bis auf die Anfänge
der anarchistischen Bewegung in den 1870er-Jahren zurück.

82 Vgl. HoracioTarcus, Marx en la Argentina. Sus primeros lectores obreros, intelectuales y cientfficos,
Buenos Aires 2013, insbesondere S. 21-60.

83 Vgl. Kevin B.Anderson, Marx at the Margins. On Nationalism, Ethnicity, and Non-Western Socie¬

ties, Chicago 2010; Harry Harootunian, Marx After Marx. History and Time in the Expansion of
Capitalism, 2015.

84 Vgl. Raul Zibechi, Subterranean Echos: Resistance and Politics «desde el Sötano», in: Socialism
and Democracy 19/3 (2005), S. 13-39.

85 Für eine umfangreiche Kritik an diesen Erzählungen vgl. Nieto (Anm. 8).
86 Bei der medialen Analyse des Protestgeschehens ist die Prominenz von Historikerinnen des späten

18. und frühen 19. Jahrhunderts auffallend. Vgl. Samuel Hayat, Les Gilets Jaunes, l'économie
morale et le pouvoir, 5.12.2018, https://samuelhayat.wordpress.com/2018/12/05/les-gilets-jaunes-
leconomie-morale-et-le-pouvoir(14. 8.2019); Michelle Riot-Sarcey, Les Gilets Jaunes ou l'enjeu
démocratique, in: AOC, 12. 12. 2018; Sophie Wahnich, «La structure des mobilisations actuelles

correspond à celle des sans-culottes», Interview auf médiapart.fr, 4. 12.2018, www.mediapart.fr/
journal/culture-idees/041218/sophie-wahnich-la-structure-des-mobilisations-actuelles-correspond-
celle-des-sans-culottes (14. 8. 2019).



134

das Ende der Hegemonie der Arbeiterklasse über populäre Klassen. Ungewohnte
Aktionsformen, neue Subjektivitäten und andersartige Konfliktlinien kommen so

ans Tageslicht, die in Zeiten der Vorherrschaft der organisierten Arbeiterbewegung
als «protopolitisch» oder «infrapolitisch» angesehen worden sind.87

Da die Hegemonie der Arbeiterbewegung nun auf diese Weise historisch geworden
ist, sollte sie auch gegen den Strich gebürstet werden. Im Sinne Walter Benjamins

gilt es deshalb auch Konzeptionen aufständischer Subjekte aus der Vergangenheit

zu heben, die sich nicht durchgesetzt haben.88 Dazu gehört die literarische

Vorstellungswelt des argentinischen Anarchismus, wie ich sie in diesem Aufsatz

herausgearbeitet habe. Ein Blick auf die heterogene libertäre Arbeiterklasse erlaubt

es, teleologische und homogenisierende Narrative aufzubrechen und zu zeigen,
dass auch die Epoche eines angeblich stabilen Klassenbegriffs untergründige
Dissonanzen kannte.

Die Heterogenität rebellischer Subjekte im argentinischen Anarchismus ist indes

nicht als eine ebenbürtige Inklusion aller Gruppen zu verstehen. Vielmehr sind die

Appelle an verschiedene Fraktionen der Ausgebeuteten und Unterdrückten auch in

ihrer Widersprüchlichkeit und Inkompatibilität zu betrachten. Um nur ein Beispiel
zu nennen: Während Frauen in der anarchistischen Bewegung von Buenos Aires eine

wichtige Rolle spielten, bediente der libertäre Gaucho-Kult zugleich männliche und

misogyne Stereotype. Vielleicht liegt hierin auch die Erklärung dafür, dass in der

Zeitschrift La Voz de la Mujer keinerlei Spuren dieses Gaucho-Kultes zu finden sind.

Festzuhalten gilt es nichtsdestotrotz, dass mit Blick auf die anarchistische Tradition
und aus einer transnationalen Perspektive der Idealtypus einer weissen und männlichen

Industriearbeiterklasse in den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts nicht

gefestigt war. Auch das eurozentrische Modernisierungsnarrativ stand zur Debatte.

Insbesondere Bauern und Landarbeiter sollten mit gezielten Propagandaschriften in
den Kampf für eine herrschaftsfreie Welt eingebunden werden.
Ein weiteres Anliegen dieses Beitrags war die Eingliederung des argentinischen
Anarchismus in einen transnationalen Kontext. Die Konzeption aufständischer Subjekte
in Argentinien war keine rein partikulare und lokale Abwandlung einer universalistischen

Doktrin, sondern stets Teil von länderübergreifend geführten Debatten. So

lassen sich ähnliche Ansichten auch in westeuropäischen Ländern finden, wie das

Beispiel Errico Malatestas (1853-1932) verdeutlicht. Dieser Aktivist, der Ende der
1880er-Jahre in Argentinien den Aufbau anarchistischer Gewerkschaften massgeblich

mitgestaltete, hielt 1907 am Internationalen Anarchistischen Kongress in Amsterdam

87 Sophie Béroud, Paul Bouffartigue, Henri Eckert et al., En quête des classes populaires. Un essai

politique, Paris 2016, S. 207.
88 Vgl. Walter Benjamin, Über den Begriff der Geschichte, in: ders.: Erzählen. Schriften zur Theorie

der Narration und zur literarischen Prosa. Ausgewählt und mit einem Nachwort von Alexander
Honold, Frankfurt am Main 2007, S. 129-140, insbesondere S. 132.



135

eine berühmte Rede zur Gewerkschaftsfrage. Darin schlägt er eine Klassendefinition

vor, welche sich explizit gegen den Industriearbeiterkult richtete - hier repräsentiert
durch den Gewerkschaftsführer der französischen CGT, Pierre Monatte:
«Dieses ständig wachsende Proletariat der Arbeitslosen aber, das für die Gewerkschaften

nicht zählt oder von ihnen lediglich als Hindernis betrachtet wird, dürfen

wir Anarchisten nicht vergessen [...].
Der Hauptirrtum Monattes und aller revolutionären Syndikalisten beruht meiner

Meinung nach auf einer zu stark vereinfachten Vorstellung vom Klassenkampf. Es

ist dies die Vorstellung, nach der die wirtschaftlichen Interessen aller Arbeiter - der

Arbeiterklasse - identisch sind, die Vorstellung, nach der es genügt, dass die Arbeiter
die Verteidigung ihrer eigenen Interessen in die Hand nehmen, um damit gleichzeitig
auch die Interessen des gesamten Proletariats gegen die Unternehmer zu verteidigen.
Meiner Ansicht nach sieht die Wirklichkeit sehr viel anders aus. Die Arbeiter
unterliegen ebenso wie die Bourgeoisie, wie die ganze Welt dem Gesetz des allgemeinen
Wettbewerbs [...]. Es gibt also keine Klassen im eigentlichen Wortsinn, weil es kein
Klasseninteresse gibt.»89

Obwohl Malatesta die ökonomische Grundlage der Unterdrückung nicht vernachlässigte

und in den Arbeitskonflikten zentrale Momente des Klassenkampfes sah,

durfte aus seiner Sicht der Kampf gegen Kapitalismus und staatliche Unterdrückung
nicht auf soziologisch eindeutig definierte Gruppen reduziert werden. Für ihn waren
«Arbeiter alle, welche auf den Sturz der bürgerlichen Ordnung hinarbeiten».90 Klas-
senbewusstsein entstünde aus politischen Werten und Zukunftsvorstellungen, nicht

zwingend und unmittelbar aus Unterdrückungserfahrungen.91 Diese anarchistische

Strategie zur politischen Artikulation verschiedener rebellischer Subjekte sollte von
einem arroganten Blick der Nachwelt befreit werden - denn allzu lange schon ist
die Geschichte des Anarchismus als eine für immer in den Tiefen der Vergangenheit

begrabene Vorgeschichte einer nationalstaatlich organisierten Industriearbeiterklasse

geschrieben worden.

89 Errico Malatesta, Anarchistische Interventionen, Münster 2014, S. 88.

90 Zitiert nach Davide Turcato, Making Sense of Anarchism. Errico Malatestas Experiments with
Revolution, 1889-1900, Basingstoke 2012, S. 31.

91 Vgl. ebd., S. 34.




	Eine heterogene Arbeiterklasse : rebellische Subjekte in der anarchistischen Literatur Argentiniens am Anfang des 20. Jahrhunderts

