Zeitschrift: Schweizerisches Jahrbuch fur Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Annuaire Suisse d’histoire économique et sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 35 (2020)

Artikel: Eine heterogene Arbeiterklasse : rebellische Subjekte in der
anarchistischen Literatur Argentiniens am Anfang des 20. Jahrhunderts

Autor: Probst, Milo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-881003

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-881003
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

111

Milo Probst

Eine heterogene Arbeiterklasse

Rebellische Subjekte in der anarchistischen Literatur
Argentiniens am Anfang des 20. Jahrhunderts

A heterogeneous working class. Rebellious subjects in the anarchist literature
of Argentina at the beginning of the 20" century

Many social movements and protests of the present do not fit into the categories
of the post-war labor movement. As the historicity of traditional forms of polit-
ical identification and social conflicts become evident, historical research into
alternative forms of political imagination and subjectivity is relevant.

This article focuses on an often-neglected way of articulating rebellious subjects
at the beginning of the 20" century. Based on an analysis of literary and political
texts, it shows how Argentinian anarchists imagined, represented, and addressed
political subjects. For anarchists, “class” did not describe exclusively industrial
workers, but a broad and heterogeneous entity. Therefore, many anarchists had
a conception of revolutionary subjects and class consciousness that differed
from teleological and deterministic views typical for of some orthodox strands
of Marxism.

Viele Protestbewegungen der Gegenwart passen nur noch bedingt in die Katego-
rien der klassischen Arbeiterbewegung aus der Nachkriegszeit. Phinomene wie die
Prekarisierung von «Normalarbeitsvertrigen», die Feminisierung der Lohnarbeit,
die Ausweitung des Dienstleistungssektors, die Massenarbeitslosigkeit sowie eine
Krise der Sozialdemokratie und der traditionellen Gewerkschaftsbewegung haben
das stereotypisierte Bild einer minnlichen Industriearbeiterklasse aufgebrochen.
Gleichzeitig prigen andere soziale Gruppen die sozialen Bewegungen. So ist etwa
rund um den Globus eine feministische Protestwelle zu verzeichnen und in lénd-
lichen Gegenden fiithren béuerliche und indigene Gruppen teils breit abgestiitzte
Widerstandskdmpfe gegen die Enteignung natiirlicher Ressourcen und fiir den
Schutz von Okosystemen.

Vor diesem Hintergrund wird die Historizitit des proletarischen Klassenbewusstseins
deutlich erkennbar. Die proletarische Identitét, wie sie bis in die 1970er-Jahre die

Schweizerisches Jahrbuch fiir Wirtschafts- und Sozialgeschichte 35, S. 111-135.
© 2020 Chronos Verlag, Ziirich, ISBN 978-3-0340-1606-3, ISSN 1664-6460



112

Vorstellungswelt zahlreicher Menschen geprigt hat, kann aus der Perspektive der
Gegenwart als Produkt einer semantischen und politischen Engfiihrung beschrieben
werden, die andere Ausbeutungs- und Unterdriickungserfahrungen an den Rand
dringte. Mit Blick auf Deutschland bezeichnet Patrick Eiden-Offe deshalb den
stabilen Klassenbegriff in der Zeit zwischen etwa 1860 und 1960 als historischen
Sonderfall, der von Epochen eingeklammert wird, in denen heterogene und ambiva-
lente Identifikationsformen zur Disposition standen. Unsere Gegenwart sei in dieser
Hinsicht mit jener des deutschen Vormirz zu vergleichen, denn beide Zeitriume
wiirden sich durch «Widerspriiche und Unvereinbarkeiten zwischen soziokulturellem
Klassenbewusstsein, politischem Klassenstandpunkt und 6konomisch bestimmtem
Klasseninteresse» auszeichnen.!

Der Marxismus spielte laut Patrick Eiden-Offe eine tragende Rolle im Prozess
der Engfiihrung im dazwischenliegenden Zeitraum. Die normative proletarische
Identitit, wie sie von einem orthodoxen Marxismus vertreten wurde, war Teil eines
linearen Geschichtsverstéindnisses, bei dem andere Gruppen als «primitive» oder
«vormoderne» Subjekte dargestellt und somit aus der Arbeiterklasse ausgeschlossen
wurden. Auch ein Teil der marxistisch geprigten Sozial- und Arbeitergeschichte sass
dhnlichen Modernisierungsnarrativen auf und setzte Kapitalismus, Nationalstaat,
moderne Demokratien und Entstehung der Arbeiterbewegung nach westeuropéischem
Vorbild in eins. Eine Kritik an dieser eurozentrischen Sichtweise wurde vonseiten der
Subaltern Studies bereits in den 1970er-Jahren formuliert.? Ahnliches gilt auch fiir
die Frauen- und Geschlechtergeschichte?® und seit gut zwei Jahrzehnten richtet die
Global Labour History ihren Blick auf andere subalterne Subjekte sowie vielfiltige
Formen des politischen Widerstands. Auf diese Weise wurden auch marxistische
Ansitze aktualisiert.*

Allerdings wurde in diesen Diskussionen der anarchistischen Stromung erstaunlich
wenig Beachtung geschenkt. Dies ist aus mehreren Griinden bemerkenswert: Ers-
tens war der Anarchismus zu Beginn des 20. Jahrhunderts global gesehen weitaus
wichtiger als ihr marxistischer Gegenpart.> So dringt sich aus postkolonialer Per-

1 Patrick Eiden-Offe, Die Poesie der Klasse. Romantischer Antikapitalismus und die Erfindung des
Proletariats, Berlin 2017, S. 38.

2 Vgl. Ranajit Guha, Elementary Aspects of Peasant Insurgency in Colonial India, Delhi 1999;
Dipesh Chakrabarty, A Small History of Subaltern Studies, in: Henry Schwarz, Sangeeta Ray
(Hg.), A Companion to Postcolonial Studies, Malden, MA, 2000, S. 467—485.

3 Vgl. zum Beispiel Joan Wallach Scott, Gender and the Politics of History, New York 1988,
insbesondere S. 68-90.

4 Vgl. Marcel van der Linden, Labour History: The Old, the New and the Global, in: African
Studies 66/2-3 (2007), S. 169-180; ders. et al. (Hg.), Uber Marx hinaus. Arbeitsgeschichte und
Arbeitsbegriff in der Konfrontation mit den globalen Arbeitsverhiltnissen des 21. Jahrhunderts,
Berlin 2011.

5 Vgl. Steven Hirsch, Lucien van der Walt, Anarchism and Syndicalism in the Colonial and Post-
colonial World, 1870-1940. The Praxis of National Liberation, Internationalism, and Social Revo-



113

spektive eine Beschiftigung mit dem Anarchismus geradezu auf. Zweitens zeichnete
sich die anarchistische Tradition mancherorts durch den Versuch aus, eine breite
Allianz zwischen verschiedenen subalternen Gruppen herzustellen. Und drittens
wurden Anarchisten und Anarchistinnen in der historischen Forschung héufig als
«vormoderne» Rebellen bezeichnet und demensprechend selbst mit eurozentristi-
schen und teleologischen Kategorien analysiert.® Beschrinkt man sich so nicht nur
auf westeuropiische Lénder und nimmt man neben dem orthodoxen Marxismus
auch andere Traditionen der Arbeiterbewegung in den Blick, so ergibt sich dement-
sprechend ein anderes Bild. Dann wird auch die Periode nach 1860 zu einer Zeit,
in der eine normative und stabile Klassenidentitit aus verschiedenen Richtungen
herausgefordert wurde.

Im Sinne einer Historisierung des Klassenbegriffs muss diesen Dissonanzen eine
grossere Aufmerksamkeit geschenkt werden. Deshalb soll im Folgenden gezeigt
werden, wie im argentinischen Anarchismus «die Arbeiterklasse» als heterogenes
Konglomerat von unterschiedlichen aufrithrerischen Subjekten imaginiert wurde.
Sozialrebellen und «Lumpenproletarier» gehorten genauso zum libertidren «Volk»
wie klassische Industriearbeiter. Auf diese Weise brachen anarchistische Autoren teil-
weise mit einem linearen Fortschrittsnarrativ, und sie visierten alternative Formen der
Modernisierung an, die — ohne einem teleologischen Stufenmodell zu folgen — eine
emanzipierte Gesellschaft auch in ruralen und angeblich «riickstdndigen» Gesell-
schaften in die Realitdt umsetzen sollten. Eine solche Konzeption der aufstindischen
Subjekte kann nicht als einfache lokale Anpassung einer universalistischen Doktrin
gelesen werden und muss vielmehr, so eine These dieses Beitrags, in transnationalen
Zusammenhingen gedacht werden. Dadurch erhilt der hier vorgestellte Fall des
argentinischen Anarchismus eine Relevanz, die iiber den spezifischen geografischen
Raum hinausgeht.

Dieser Aufsatz stiitzt sich auf literarische Quellen aus dem Umfeld der anarchis-
tischen Bewegung Argentiniens. Folglich soll er keine soziologische Analyse der
Klassenkonfiguration der anarchistischen Bewegung Argentiniens liefern. Mir geht
es vielmehr um die Frage, wie emanzipatorische Subjekte mithilfe von literarischen
und politischen Texten imaginiert wurden. Wie es Patrick Eiden-Offe in Bezug

lution, Boston 2010; Lucien van der Walt, Michael Schmidt, Schwarze Flamme. Revolutionire
Klassenpolitik im Anarchismus und Syndikalismus, Hamburg 2013; Barry Maxwell, Raymond
Craib (Hg.), No Gods, No Masters, No Peripheries. Global Anarchisms, Oakland 2015.

6 Sehr prigend fiir diese Interpretation war sicherlich Hobsbawms Arbeit iiber die Sozialrebellen.
Vel. Eric J. Hobsbawm, Sozialrebellen. Archaische Sozialbewegungen im 19. und 20. Jahrhundert,
Neuwied am Rhein 1971. Diese Lesart hat aber eine lingere Geschichte und geht auf die Anfinge
marxistischer Theoriebildung zuriick. Vgl. Marcel van der Linden, Anarchismus, in: Wolfang Fritz
Haug (Hg.), Historisch-kritisches Worterbuch des Marxismus (Bd. 1), Hamburg 1994, S.210-215,
hier S. 214.



114

auf die Literatur des Deutschen Vormirz getan hat,” mochte ich die ausgewéhlten
Quellen nicht nur als kiinstlerische Werke lesen, sondern auch als theoretische und
strategische Interventionen, in denen die Frage des historischen Fortschritts und der
emanzipatorischen Subjekte verhandelt wurde.

In einem ersten Schritt werde ich auf die Heterogenitit des anarchistischen «Volks»
eingehen. Neben Unterdriickten und Ausgebeuteten aus dem stiddtischen Untergrund
gehorten auch lindliche Sozialrebellen und Outlaws dazu. Deshalb behandelt der
zweite Abschnitt die fiir den argentinischen Anarchismus spezifische Figur des
rebellischen Gauchos. Schliesslich soll der letzte Abschnitt zeigen, wie gewisse
anarchistische Autoren die agrarwirtschaftliche Modernisierung infrage stellten,
indem sie dem ungebremsten und entfremdenden kapitalistischen Fortschritt eine
biuerliche und kommunale Utopie entgegenstellten.

Es gilt vorweg festzuhalten, dass es sich bei dem hier untersuchten politischen
Diskurs keineswegs um eine in sich geschlossene und stabile Doktrin handelte. Der
argentinische Anarchismus war durch heterogene Stimmen geprégt. Sozialdarwinis-
tische und rassistische Positionen koexistierten mit einer Solidarisierung mit Indi-
genen und Kolonisierten; misogyne Bilder und Aussagen fiillten ebenso die Zeilen
anarchistischer Publikationen wie Aufrufe zur Befreiung der Frauen, zum Kampf
gegen ihre doppelte Ausbeutung und die «Sklaverei» der Ehe; zu lesen war sowohl
eine herablassende Haltung gegeniiber der lindlichen Bevolkerung als auch eine
Aufwertung des rebellischen Geistes und der gesunden Lebenseinstellung ruraler
Arbeiter; die Modernisierung nach europidischem Vorbild wurde teils als notwendige
Voraussetzung der freien Gesellschaft bezeichnet, teils als gefihrlicher historischer
Umweg, den es bei der Wiedererlangung eines Gleichgewichtes zwischen Mensch
und Natur oder Individuum und Kollektiv um jeden Preis zu vermeiden galt. Doch
diese Pluralitit soll hier nicht vorschnell als Zeichen einer theoretischen oder poli-
tischen Inkohdrenz bewertet werden. Sie soll im Gegenteil als politisches Abtasten
einer spezifischen historischen Realitit verstanden werden, wodurch verschiedene
Versatzstiicke einer in Europa entstandenen Tradition iibernommen, neu arrangiert
oder durch lokale Elemente angereichert wurden.

7 Eiden-Offe (Anm. 1), S. 34.



115

Die Zielgruppe der anarchistischen Bewegung:
ein heterogenes «Volk»

Im Zuge der Migrationsbewegung von Europa nach Siidamerika breitete sich der
Anarchismus ab den 1870er-Jahren auch in der Region des Rio de la Plata aus.® Beson-
ders Migrantinnen und Migranten aus Italien und Spanien sowie — in geringerem
Masse — aus Frankreich spielten eine wichtige Rolle beim Aufbau von ersten Arbei-
terorganisationen und bei der Griindung von libertdren Bibliotheken, Zeitschriften
und Zeitungen. Dadurch war der argentinische Anarchismus in ein transnationales
Netzwerk eingebunden, das nicht durch institutionalisierte Beziehungen aufrecht-
erhalten wurde. Vielmehr spielten einzelne Personlichkeiten sowie Periodika die Rolle
von Bindegliedern zwischen verschiedenen Gruppen.® Dieses Netzwerk erstreckte
sich nicht nur iiber den Atlantik, sondern auch iiber andere lateinamerikanische
Linder. Insbesondere mit den Anarchistinnen und Anarchisten aus Montevideo
bestanden rege Austauschbeziehungen, sodass beide Ufer des Rio de la Plata faktisch
zu einem zusammenhédngenden Gebiet anarchistischer Propaganda und Agitation
gezihlt werden miissen.

Der argentinische Anarchismus hatte seine wichtigste Basis in stidtischen Gebieten —
Buenos Aires und Rosario — und breitete sich innerhalb einer Arbeiterschaft aus, die
zu einem grossen Teil unqualifizierten Tétigkeiten nachging. Neben einigen grosseren
Industrien mit starker Arbeitsteilung und einem gewichtigen Anteil an Kinder- und
Frauenarbeit blieb die Heimarbeit beispielsweise im Textilsektor weiterhin sehr
wichtig. Rotation, Saisonabhéngigkeit und Mobilitit waren priagende Eigenschaften
dieses Arbeitsmarktes. Der regelméssige Wechsel zwischen landwirtschaftlichen und
industriellen Tatigkeiten war weit verbreitet. Gerade diese Eigenschaften erschwerten,
so Lucas Poy, eine Segmentierung des Arbeitsmarktes und boten Voraussetzungen
fiir Solidarisierungen innerhalb der lohnabhiingigen Klasse.!”

8 Fiir einen Uberblick zum argentinischen Anarchismus vgl. Gonzalo Zaragoza Rovira, Anarquismo
argentino, 1876-1902, Madrid 1996; Geoffroy de Laforcade, Federative Futures. Waterways,
Resistance Societies, and the Subversion of Nationalism in the Early 20th-Century Anarchism of the
Rio de la Plata Region, in: Estudios Interdisciplinarios de América Latina y el Caribe 22/2 (2013);
Juan Suriano, Paradoxes of Utopia. Anarchist Culture and Politics in Buenos Aires, 1890-1910,
Oakland 2010; Iaacov Oved, Influencia del anarquismo espaiiol sobre la formacion del anarquismo
argentino, in: Estudios Interdisciplinarios de América Latina y el Caribe 2/1 (2015), www7.tau.
ac.il/ojs/index.php/eial/article/view/1287/1313 (10. 1. 2019); ders., The Uniqueness of Anarchism
in Argentina, in: Estudios Interdisciplinarios de América Latina y el Caribe 8/1 (2014), www7.
tau.ac.il/ojs/index.php/eial/article/view/1126/1156 (16. 10. 2018). Fiir eine kritische Diskussion
des Forschungsstandes vgl. Alejandro Agustin Nieto, Notas criticas en torno al sentido comiin
historiogréfico sobre «el anarquismo argentino», in: A Contracorriente 7/3 (2010), S. 219-248.

9 Vgl. Davide Turcato, [talian Anarchism as a Transnational Movement, 1885—1915, in: International
Review of Social History 52/3 (2007), S. 407-444.

10 Vgl. Lucas Poy, Los origenes de la clase obrera argentina. Huelgas, sociedades de resistencia y
militancia politica en Buenos Aires, 1888—1896, Buenos Aires 2014, S. 17-40.



116

Ab Ende der 1880er-Jahre war eine erste Welle von Arbeitskdmpfen zu verzeichnen,
die jedoch von der einschneidenden Wirtschaftskrise von 1889/90 unterbrochen
wurde. Eine Konsequenz der Krise war, dass die Grenzen der sozialen Integration
migrantischer Arbeitskrifte deutlich zutage traten.'! Ein neuer Zyklus der Agitation
und Organisierung setzte Mitte der 1890er-Jahre ein und gipfelte Ende des Jahrzehnts
in grossen Streiks, darunter 1896 ein erster Generalstreik. Der gewerkschaftlich orien-
tierten Stromung des Anarchismus gelang es, sich innerhalb der Arbeiterbewegung
zu etablieren. Mit der 1904 gegriindeten anarchosyndikalistischen Gewerkschaft
Federacion obrera regional argentina (FORA) und ihrer Tageszeitung La Protesta
avancierte die anarchistische Bewegung Argentiniens um die Jahrhundertwende zu
einem der wichtigsten Zentren des globalen Anarchismus.

Die Zielgruppe der anarchistischen Bewegung war um ein Vielfaches grosser als
die idealtypische miénnliche Industriearbeiterklasse. So appellierten libertire Texte
haufig an ein diffuses «Volk» anstatt an eine klar definierte Arbeiterklasse. Beschif-
tigungslose, Frauen, Prostituierte, Soldaten, Héftlinge, Bohemiens, Landarbeiter
und Bauern wurden ebenfalls dazu aufgerufen, sich der anarchistischen Bewegung
anzuschliessen, und es gab gezielte Versuche, diese Gruppen fiir die Bewegung zu
gewinnen.'? Somit verwies der Begriff des «Volkes» im Unterschied zu einer auf
Okonomische Ausbeutung beschrinkten «Klasse» auf ein Kollektiv, das sich aus
dem Widerstand gegen unterschiedliche Unterdriickungs- und Ausbeutungsformen
zusammensetzte.

Da sich der Anarchismus nicht nur fiir 6konomische Fragen interessierte, sondern
ein breites Verstindnis unterschiedlicher Formen der Unterdriickung vertrat,' nah-
men Publikationen iiber die «Frauenfrage» einen wichtigen Stellenwert ein. In den
libertdren Appellen an die Frauen wurde héufig ihre doppelte Ausbeutung angepran-
gert, so zum Beispiel in folgendem Zitat aus La Questione Sociale von November
1894: «Die Questione Sociale verteidigt die Interessen aller Unterdriickten, deshalb
vor allem auch jene von euch, Frauen, die ihr in der aktuellen Gesellschaft doppelt
tyrannisiert werdet. Tatsdchlich seid ihr Sklavinnen sowohl im sozialen als auch im
privaten Leben. Wenn ihr Arbeiterinnen seid, habt ihr zwei Tyrannen: den Mann und
den Arbeitgeber.» !4

11 Vgl. Poy (Anm. 10), S. XXXIX.

12 Vgl. Suriano (Anm. 8), insbesondere Kapitel 2.

13 José Moya, Italians in Buenos Aires’s Anarchist Movement: Gender Ideology and Women'’s
Participation, 1890-1910, in: Donna R. Gabaccia, Franca Iacovetta (Hg.), Women, Gender, and
Transnational Lives. Italian Workers of the World, Toronto 2002, S. 189-216, hier S. 202.

14 La Redazzione, Alle donne, in: La Questione Sociale, 5, 15. November 1894, S. 3. Im Original:
«La Questione Sociale difende la causa di tutti gli oppressi, e quindi anche, e sopratutto, la causa
di voi, donne, doppiamente tirannegiate nella societa presente. Infati voi siete schiave nella vita
sociale ed in quella privata. Se operaie, avete due tiranni: il maschio e il padrone.»



117

Obwohl solche Appelle an Frauen teilweise mit einer paternalistischen Haltung
einhergingen, blieben Frauen nicht passive Rezipientinnen des libertdren Diskurses.
Einigen Anarchistinnen gelang es, sich innerhalb der anarchistischen Bewegung einen
Raum fiir die Verbreitung ihrer eigenen Ansichten zu erobern. Bestes Beispiel fiir
den hier behandelten Untersuchungszeitraum ist die Zeitschrift La Voz de la Mujer
[die Stimme der Frau], die zwischen Januar 1896 und Januar 1897 in neun Ausgaben
erschienen ist und fiir die ausschliesslich Frauen schrieben. Die Autorinnen dieser
Zeitschrift schufen darin eine neue Form der politischen Intervention, welche den
Kampf gegen Ausbeutung am Arbeitsplatz mit dem Kampf fiir neue partnerschaft-
liche und sexuelle Beziehungsformen verband.!> Sie dusserten sich somit nicht
nur zu frauenspezifischen Themen, sondern versuchten auch, einen umfassenden
emanzipatorischen Diskurs zu prigen. An dem Punkt stiessen die Anarchistinnen
auch auf die grossten Widerstinde seitens mannlicher Genossen, wie die zahlreichen
Polemiken in der Voz de la Mujer bezeugen.'®

Gerade weil auch Frauen und Kinder in die anarchistische Bewegung integriert
werden sollten, setzten Anarchisten und Anarchistinnen auf reichhaltige kulturelle
Aktivititen wie Theater, Festivititen und alternative Bildungseinrichtungen.!” Ziel
war es, eine alternative Kultur mit eigenstiandigen Formen der Soziabilitit zu schaffen.
Eine sinnvolle und instruktive Gestaltung der Freizeit wurde angestrebt, nicht zuletzt
auch, um die Arbeiter von als schidlich erachteten Tdtigkeiten wie dem Spielen, dem
Alkoholkonsum oder dem Besuch von Bordellen fernzuhalten.

Literarische Texte gehorten zu den zentralen Séulen dieser anarchistischen Kultur,
die weitaus mehr Personen als nur die gebildeten Anarchistinnen und Anarchisten
erreichten. Mit den regelméssig durchgefiihrten Abendveranstaltungen sollten breite
Schichten mit der libertiaren Kultur in Kontakt gebracht werden. Dort wurden nicht
nur politische Reden gehalten oder doktrindre Schulungen durchgefiihrt, sondern
es wurden auch Gedichte rezitiert, Theaterstiicke prisentiert oder Lieder gesungen.
Entsprechend ist es schwierig, genaue Informationen iiber die Verbreitung an-
archistischer Literatur zu erhalten, da die Auflagezahlen der Publikationen nur eine
begrenzte Aussagekraft haben.

15 Vgl. Laura Ferndndez Cordero, The Anarchist Wager of Sexual Emancipation in Argentina,
1900-1930, in: Geoffroy de Laforcade, Kirwin Shaffer, In Defiance of Boundaries. Anarchism in
Latin American History, Gainesville 2015, S. 302-325, hier S. 207.

16 Vgl. Laura Ferndndez Cordero, Amor y anarquismo. Experiencias pioneras que pensaron y ejer-
cieron la libertad sexual, México D. F. 2017.

17 Vgl.Suriano (Anm. 8); Geoffroy de Laforcade, Migrants transnationaux et anarchisme en Amérique
latine, fin du XIX® siecle-début du XX¢ siecle, in: Revue d’histoire du XIX* siecle 51 (2016),
S. 107-123; Joél Delhom, L’anarchisme latino-américain, la littérature et les arts, ou comment
rendre populaire la culture savante et savante la culture populaire, in: Amerika. Mémoires, identités,
territoires 6 (2012), https://journals.openedition.org/amerika/2889#quotation (11. 6. 2018).



118

Diese Entwicklung der anarchistischen Literatur stand auch im Kontext einer zuneh-
menden Alphabetisierung, eines allgemeinen Aufbliithens des argentinischen Presse-
und Verlagswesens sowie einer Professionalisierung schriftstellerischer Ttigkeiten.'®
Zahlreiche Schriftsteller und Kiinstler wandten sich um die Jahrhundertwende an-
archistischen Ideen zu und begannen, ein libertires Kunstverstindnis zu entwickeln,
das asthetische Darstellung und politische Intervention in einen engen Dialog bringen
sollte. So entstanden verschiedene literarische Periodika, die ihre Sympathie mit revo-
lutiondren und sozialkritischen Werten offen zeigten und weit iiber das anarchistische
Milieu von Bedeutung waren.

Dazu gehorte die Wochenzeitschrift Martin Fierro, die den Untertitel «populire
illustrierte Zeitschrift fiir Kritik und Kunst» trug und zwischen Mérz 1904 und
Februar 1905 in 48 Ausgaben erschien.!” Herausgeber und Redaktor von Martin
Fierro war der Schriftsteller Alberto Ghiraldo (um 1875-1946). Seine ersten Werke
erschienen im Buenos Aires der 1890er-Jahre, wo er sich rasch als sozialkritischer,
zunéchst der sozialistischen Bewegung nahestehender Autor einen Namen machte.
Pragend fiir seine kiinstlerische Ausdrucksform war die Bekanntschaft mit dem
modernistischen Schriftsteller aus Nicaragua, Rubén Dario (1967-1916), der sich
1893 in Argentinien niederliess. Der Kontakt mit dem italienischen Anarchisten
und Kriminologen Pietro Gori (1865-1911) brachte Ghiraldo schliesslich in an-
archistische Kreise, von denen er sich jedoch ab 1914 aufgrund eines Zerwiirfnisses
immer mehr distanzierte. Sein Werk umfasst verschiedene Theaterstiicke, Gedichte,
Erzihlungen sowie politische Schriften.?

Dank eines breiten Netzwerkes an Autoren und einer eigenstéindigen kiinstlerischen
Ausdrucksform avancierte Martin Fierro zu einer tonangebenden literarischen Zeit-
schrift, die auch iiber ihren kurzen Erscheinungszeitraum hinaus sehr einflussreich
blieb. Ihre politische und kiinstlerische Programmatik wird in einer Art Manifest
ausformuliert, in dem es heisst, es gelte die Form zu finden, «in die sich die Kunst
giessen lassen muss, um dem Volk die Wahrheit und Schénheit zu bringen» 2! Die
Herausgeber distanzieren sich in solchen Worten explizit von einer Konzeption der
Kunst als Selbstzweck und rufen Kunstschaffende zu ihrer politischen Verantwortung,
die darin bestehe, das Volk mit seinen Wiinschen, Leidenschaften und Idealen zu
reprasentieren. Den «Armen, Bescheidenen, allen Traurigen, die mit Hass und Groll

18 Vgl. Pablo Ansolabehere, Literatura y Anarquismo en Argentina (1879-1919), Dissertation, Uni-
versidad de Buenos Aires 2008, S. 32.

19 Abdem 10. Oktober 1904 erschien sie als wochentliches Beiheft zur anarchistischen Tageszeitung
La Protesta, welche unter allen libertdren Periodika Argentiniens die grosste Kontinuitit und
Auflage hatte.

20 Zur Biografie Ghiraldos vgl. Armando V. Minguzzi, Introduccién. Ideas y Figuras: estrategias
intelectuales y dualidades polémicas, in: ders. (Hg.), La revista Ideas y Figuras de Buenos Aires
a Madrid (1909-1919). Estudios e indices, La Plata 2014, S. 5-30, hier S. 8—12.

21 La Direccion, Queremos, in: Martin Fierro 1, 3. 3. 1904.



119

in der Brust umbherirren», soll die «Kraft der Solidaritét», die sich am «menschlichen
Horizont» erhebt, ndhergebracht werden. Dadurch konne dem «nationalen Denken»
eine Plattform geboten werden, wobei allerdings — dem libertidren Universalismus
folgend — sogleich prézisiert wird, dass «jeder dazu beitragen kann, der dieses Land
bewohnt» .22 Dadurch zeigt sich ein doppelter Anspruch zwischen einer avantgardis-
tischen kiinstlerischen Ausdrucksform einerseits und dem Ziel, sich mit dem Volk
zu vereinen, andererseits.>

Dieses Volk wurde allerdings nicht als homogene Einheit imaginiert, wie ein Gedicht
Alberto Ghiraldos verdeutlicht:

«Mit mir die Hungrigen und Traurigen!

Mit mir die Verdammten und Nackten!

Mit mir die wahnsinnig gewordenen Frauen, weil sie sahen
Wie ihre Kinder Ungemach litten

Mit mir die bleichen und schwéchlichen Kinder
Deren Blut die Dickbduche aussaugten!

Mit mir die abgezehrte Kanaille

Die in den Hohlen der Vorstadt heulen

Mit mir die Prostituierten und Diebe!

Mit mir die Leprosen und Schmutzigen!

Mit mir jene die weinen und sich herumschleppen!
Alle vom Brotstiick Entfernten!

[...]

Ich bin der Troubadour deines Elends,

Volk! Und diese Stimme, die auf der ganzen Welt
wie eine Rebellion briillend wiederhallt

ist deine Stimme;

L]

Wie ein Schrei aus allen Vesuven

Zum erlosenden Kampf aufrufend

Gegen alle Barbaren der Welt.»**

Das lyrische Ich sieht sich als paternalistischer «Troubadour» des Volkselends,
der verschiedenen Gruppen einer stidtischen Unterschicht — Kinder, Prostituierte,

22 Ebd.

23 Armando V. Minguzzi, La revista Martin Fierro de Alberto Ghiraldo (1904-1905): pasiones y
controversias de una publicacién libertaria, 0. D., S. 14, http://americalee.cedinci.org/wp-content/
uploads/2016/07/MARTIN-FIERRO_ESTUDIO pdf (12. 1. 2019).

24 Alberto Ghiraldo, Clarin, in: Martin Fierro 35, 7. 11. 1904. Die Ubersetzung aller spanischen
Quellenzitate stammt von mir.



120

«Leprose» usw. —eine Stimme verleiht.? In der Forschung wurde diese Heterogenitt
zuweilen als Hinweis auf den mangelnden theoretischen Reifegrad des Anarchismus
bewertet.?® Sie kann aber auch als Versuch gedeutet werden, die «Barbarisierung»
eines pobelhaften Volkes durch den herrschenden Diskurs zu hinterfragen und dem-
gegeniiber dem angeblich «Primitiven» eine emanzipatorische politische Kraft zu
entlocken. Wihrend die argentinischen Eliten diese Bevolkerungsgruppen haufig
mit klassistischen, rassistischen und misogynen Kategorien marginalisierten und
pathologisierten, wendeten die Anarchisten dieselben Begriffe gegen die Herr-
schenden. Letztgenannte werden im Gedicht als «Barbaren» bezeichnet. Auf diese
Weise wurde Widerstand gegen Unterdriickung und Versklavung, so «irrational» und
angeblich «barbarisch» er auch sein mochte, in eine dialektische Beziehung zu einer
anarchistischen Doktrin gestellt, die sich als rational und wissenschaftstreu verstand.
In einer Zeit des Bevolkerungswachstums, der Politisierung der stddtischen Armut
und der Kriminalitdt sowie einer Verbreitung von Diskursen der moralischen und
physiologischen Dekadenz sowohl in linken als auch in rechten Zusammenhéngen
versuchten sich die libertéren Schriftsteller in Beschreibungen des stidtischen Unter-
grunds und populédrer Formen der Sozialitit, welche dem Populdren eine regenerative
Kraft entlocken sollten.?’

Daraus darf jedoch keineswegs geschlossen werden, dass anarchistische Autoren
immun gegeniiber solchen sozialdarwinistischen Diskursen blieben. Ganz im Gegen-
teil. Neben sozialistischen Autoren gab es auch zahlreiche Anarchisten, welche sich
ins «anthropometrische Kabinett» wagten, von wo aus sie selbst beobachtet wurden,
wie es Geli treffend formuliert hat.”® Dass Ghiraldo in den 1890er-Jahren selbst
Lombrosos Kriminologie rezipierte, verdeutlich, dass «die anarchistische Kosmo-
vision weniger als systematisch organisierte Ideologie und vielmehr als Raum der
Durchmischung» verstanden werden muss.?’

25 Vgl. Ansolabehere (Anm. 18), S. 28.

26 So zum Beispiel von Suriano (Anm. 8), S. 48.

27 Vgl. Carina Peraldi, Cafés, suburbios y vida licenciosa. Actores, costumbres y escenarios emer-
gentes de la vida cotidiana en Buenos Aires a través de Ideas y Figuras, in: Armando V. Minguzzi
(Hg.), La revista Ideas y Figuras de Buenos Aires a Madrid (1909-1919): Estudios e indices, La
Plata 2014, S. 43-56. Dekadenzdiskurse sowie die lombrosianische Kriminologie wurden im
argentinischen Anarchismus intensiv und kontrovers diskutiert. Vgl. Martin Albornoz, Pietro Gori
en la Argentina (1898—1902): anarquismo y cultura, in: Paula Bruno (Hg.), Visitas culturales en la
Argentina, 1898-1936, Buenos Aires 2014, S. 23-47.

28 Patricio Andrés Geli, Los anarquistas en el gabinete antropométrico. Anarquismo y criminologia
en la sociedad argentina del 1900, in: Entrepasados. Revista de Historia 2/2 (1992), S. 7-24, hier
S.22.

29 Ebd.,S.22.



121

Der anarchistische Gaucho: Zwischen Kreolisierung
und Universalismus

Der argentinische Anarchismus war vornehmlich eine urbane Bewegung, die stark
durch migrantische Bevolkerungsgruppen geprigt wurde. Im Zusammenhang mit
dem Versuch, eine spezifisch regionale Ausdrucksform zu finden und die libertdren
Ideale an die kulturellen und sozialen Eigenheiten des Landes anzupassen, fand
jedoch auch eine Beschiftigung mit ruralen Bevolkerungsgruppen statt. In diesen
Kontext ist die literarische Faszination fiir Outlaws, Gauchos, aufstindische Indios
und andere Sozialrebellen in der anarchistischen Literatur jener Zeit zu stellen. Alle
diese literarischen Figuren teilen viele Eigenschaften der Sozialrebellen, wie sie
von Eric Hobsbawm typologisiert wurden.® Sie sind hiufig Ubergangsfiguren,
deren Widerstand aus einem tragischen Zusammenstoss zwischen dem Alten und
dem Neuen erwichst. Delinquenz, Rache, Ehrenhaftigkeit und alternative Normvor-
stellung gehoren zu den Charakterziigen der Sozialrebellen in der anarchistischen
Literatur. Die Mythenhaftigkeit solcher Figuren kann als Mittel zur Kontrastbildung
verstanden werden, welche die Mangelhaftigkeit der neuen Ordnung verdeutlicht.?!
In diesem Zusammenhang ist auch die schriftstellerische Auseinandersetzung mit
der Figur des Gauchos zu sehen. Um die Aneignung dieser Figur im anarchistischen
Diskurs zu verstehen, ist aber zunichst ein kleiner Exkurs nétig.

Die Entstehung der anarchistischen Bewegung verlief parallel zu einem Globalisie-
rungsprozess in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts, wodurch Argentinien auf
neuartige Weise in globale Wirtschaftskreislaufe eingebunden wurde. Unter britischer
Kontrolle wurde die argentinische Volkswirtschaft nach der Unabhiéngigkeit von
1810 immer stirker abhingig vom Export von Wolle, Fleisch und Getreide. Diese
wirtschaftliche Entwicklung beruhte auf dem Ausbau der staatlichen Kontrolle iiber
die grossen Landereien der argentinischen Pampa. War das argentinische Hinterland in
Kolonialzeiten aufgrund der fehlenden Rohstoffvorkommen von geringem Interesse
gewesen, so dnderte sich dies im Laufe des 19. Jahrhunderts. Im Zuge zahlreicher
Kriege gegen Indios sowie biirgerkriegsédhnlichen Konflikten konstituierte sich
allméhlich ein Nationalstaat mit klar definierten Grenzen und militirischen und
polizeilichen Kontrollinstanzen .*?

Die Nationalstaatbildung und die 6konomische Erschliessung des Hinterlands wurden
von einem Diskurs begleitet, der in der angeblich aus Europa stammenden «Zivi-
lisation» das Gegenstiick zur autochthonen und ruralen «Barbarei» sah. Fiir diesen

30 Vgl. Hobsbawm (Anm. 6).

31 Eiden-Offe (Anm. 1), S. 274.

32 Vgl. den exzellenten Uberblick in Silvio R. Duncan Baretta, John Markoff, Civilization and
Barbarism, Cattle Frontiers in Latin America, in: Fernando Coronil, Julie Skurski (Hg.), States of
Violence, Ann Arbor 2005, S. 33-82.



122

Diskurs pragend war das 1845 erschienene Werk Domingo Sarmientos Barbarei und
Zivilisation. Das Leben des Facundo Quiroga. Die stidtischen Eliten stellten sich
als Agenten einer europédischen Modernisierung dar, welche Wohlstand, Aufklidrung
und Ausbruch aus der «Barbarei» versprach. Bis ins 20. Jahrhundert hinein waren
diese Dichotomien zwischen Barbarei und Zivilisation, Moderne und Primitivitit
oder Nationalstaat und hobbesscher Anarchie ein prigendes Organisationsprinzip
des herrschenden Diskurses.*?

Um die Jahrhundertwende indes erfuhren diese Dichotomien eine Umkehrung,
ohne als Gegensatzpaare aufgeldst zu werden. Mit den soziodkonomischen Span-
nungen, welche die politische und wirtschaftliche Entwicklung des Landes mit sich
brachte, sowie einer aufstrebenden Arbeiterbewegung, die vornehmlich aus armen,
migrantischen und siideuropdischen Arbeitern und Arbeiterinnen bestand, wurden die
europdischen Migranten und Migrantinnen zu bedrohlichen Figuren stilisiert, welche
im Verruf standen, die moralische Stabilitédt durch Kriminalitit, mangelnde Hygiene
oder korperliche Dekadenz in Gefahr zu bringen. Durch die Linse rassistischer und
geschlechterspezifischer Stereotype wurde die Migration von einem Mittel zur Auf-
wertung der argentinischen «Rasse» zu einer Bedrohung derselben.?

Damit einher ging eine Umdeutung der Figur des Gauchos. War der Gaucho in der
Literatur des 19. Jahrhunderts noch ein Symbol fiir die Barbarei des Inlandes sowie
fiir die Faulheit und Primitivitit der meist nomadisch lebenden kreolischen Bevol-
kerungsgruppen der Pampa gewesen, wurde dieselbe Figur nun zu einem National-
helden, der die Bevolkerung von der um sich greifenden sozialen und politischen
Dekadenz befreien sollte.’® Bezeichnenderweise setzte diese Umkehrung ein, als
die Pampa definitiv «befriedet» worden war und die sozialen Konflikte zwischen
dem Grossgrundbesitz und einer nomadisch lebenden Bevoélkerung zuungunsten
der Letztgenannten entschieden worden waren.*® Zum Zeitpunkt, als der Gaucho
auch in konservativen Kreisen als nationales Symbol Anklang fand, war dessen
nomadische Lebensform in der Pampa weitgehend verschwunden. Dabove bringt
es mit folgender Formulierung auf den Punkt: «[...] the state is paying eternal
homage to those whom it purposefully eliminated in order to achieve its monopoly

33 Fiir einen ausfiihrlichen Uberblick iiber dieses Thema in der lateinamerikanischen Literatur vgl.
Juan Pablo Dabove, Nightmares of the Lettered City. Banditry and Literature in Latin America,
1816-1929, Pittsburgh 2007.

34 Vgl. Jeane Delaney, Making Sense of Modernity: Changing Attitudes toward the Immigrant and
the Gaucho in Turn-of-the-Century Argentina, in: Comparative Studies in Society and History 38/3
(1996), S. 434-459.

35 Ebd.; Carlos Altamirano, Beatriz Sarlo, La Argentina del Centenario. Campo intelectual, vida
literaria y temas ideoldgicos, in: Hispamérica. Revista de literatura 25 (1980), S. 33-60, hier S.51.

36 Vgl.Richard W. Slatta, Rural Criminality and Social Conflict in Nineteenth-Century Buenos Aires
Province, in: The Hispanic American Historical Review 60/3 (1980), S. 450—472.



123

of violence [...] and then expropriating the voices of these victims in order to sing
the patriotic songs [...].»"’

Verschiedene im literarischen Feld titige Anarchisten erhoben ebenfalls Anspruch auf
die Figur des Gauchos. Alberto Ghiraldo war dabei federfiihrend, wie der Name seiner
Zeitschrift Martin Fierro bereits illustriert. Dieser geht auf ein gleichnamiges Gaucho-
Gedicht von José Hernandez aus dem Jahr 1872 zuriick, in dem die Geschichte des
rechtschaffenen und respektablen Gauchos Martin Fierro erzihlt wird, der zum
Militardienst gezwungen wird. Aufgrund von Desertion und eines Mordes wird der
urspriinglich ergebene und unterwiirfige Landbewohner zu einem Outlaw, der sich
zum Schutz vor der Staatsgewalt in von Indios kontrolliertes Gebiet zuriickzieht, wo
er sich der Disziplinierung durch den sich ausbreitenden Agrarkapitalismus zunéchst
zu entziehen vermag. Hernandez’ Martin Fierro ist damit auch eine Erzidhlung iiber die
sozialen Folgen der wirtschaftlichen «Modernisierung» in der argentinischen Pampa.
Da der argentinische Dichter in einer Fortsetzung des Gedichts schlussendlich die
Unterwerfung Martin Fierros unter die herrschende Ordnung kiinstlerisch umsetzte,
wurde dieses Werk, je nach Gewichtung der beiden Teile, sowohl von konservativen
als auch von sozialkritischen Strdmungen vereinnahmt.*®

Nicht verwunderlich ist, dass die Anarchisten vor allem an den widerstindigen
Charakterziigen Martin Fierros Gefallen fanden. So heisst es bereits im oben bespro-
chenen Manifest der Zeitschrift: «Martin Fierro ist das Symbol einer Epoche unseres
Lebens, die Verkorperung unserer Brauche, Institutionen, unseres Glaubens, unserer
Laster und Tugenden, er ist der Schrei einer Klasse, die gegen die sie unterdrii-
ckenden oberen Schichten der Gesellschaft kampft, er ist der Protest gegen die
Ungerechtigkeit, er ist die minnliche und ironische Herausforderung an jene, die
Recht zu sprechen und zu regieren beanspruchen, ohne die Bediirfnisse derjenigen
zu kennen, die produzieren und leiden, er ist das lebendige, ergreifende, natiirliche
und stereotype Bild eines Volkes.»¥

Damit unterschied sich der Gaucho der Anarchisten massgeblich vom Gaucho des
konservativen und nationalistischen Diskurses, wie er sich um die Jahrhundertwende
durchsetzte. Der anarchistische Gaucho war ein «gewordener» Krimineller, der Opfer
der Umstidnde ist, die er meist ohne Strategie, ausschliesslich angetrieben durch seine
Instinkte und seinen inneren Hass gegeniiber bestehenden Institutionen und Moral-
vorstellungen zu bekidmpfen beginnt. Aus der «médnnlichen Herausforderung» an die
Unterdriicker ist zudem zu entnehmen, dass es sich bei diesen Figuren ausschliesslich
um Minner handelte, die zahlreiche geschlechtsspezifische Stereotype verkorperten.

37 Dabove (Anm. 33),S.28 f.
38 Dabove (Anm. 33), Kapitel 9.
39 La Direccién (Anm. 21).



124

Die Seiten von Martin Fierro sind voll von solchen minnlichen Figuren der instink-
tiven Rebellion.*® Trotz markanter Unterschiede ldsst sich feststellen, dass alle diese
Figuren einem Prozess gegeniiberstehen, der beide Aspekte der «urspriinglichen
Akkumulation» umfasst, wie sie von Marx beschrieben wurde: die Disziplinierung der
Arbeitstitigen zum einen und die Kommodifizierung des Bodens zum anderen.*! In
einem Text wird beispielsweise die Geschichte des «Parias» Juan Alzao beschrieben,
der nach der Riickkehr aus dem Militirdienst merkt, wie er «Heimat und Eigentum»
miteinander verwechselt hat.*> Vor ihm in der Pampa tiirmen sich iiberall «stdhlerne
Hecken» auf und die Polizei treibt ihn immer weiter auf seiner endlosen «Odyssee».
Die «eisernen Fiden» versperren ihm aber stets den Weg und erscheinen als «Ketten
seiner Seele und Fesseln seines freien Willens» .+

Widerstand wird meistens als individueller Akt dargestellt, durch den sich die Akteure
der Disziplinierung durch Arbeit oder Militir entziehen und sich so von den devoten
Mitmenschen als willensstarke Individuen abheben. Genau wie die Desertion wird
auch die Arbeitsverweigerung zu einem Akt der individuellen Rebellion. Gadea Espi
schildert auf diese Weise die Geschichte eines «Kreolen», der die Arbeitsbedingungen
als Landarbeiter nicht mehr akzeptiert und die Auszahlung seines Lohnes verlangt,
weil «er lieber ausruhen mochte, statt auf diese Weise zu arbeiten.»* Der Kreole
belisst es aber nicht dabei und setzt das ganze Feld mitsamt seinen Dreschmaschinen
in Brand, was laut Erzihler als beispielhaftes Lehrstiick fiir die Zukunft unauslésch-
lich in Erinnerung bleiben werde.*> Obwohl Anarchisten die Maschinenzerstorung
als strategisches Mittel meistens ablehnten, wird hier eine Kontinuitit zwischen
Anarchismus und Maschinensturm gestiftet.

Die anarchistischen Gaucho-Erzidhlungen sind als Aufruf an die kreolischen Bevol-
kerungsgruppen zu verstehen, sich ihren aus Europa stammenden Geschwistern
anzuschliessen und im Anarchismus den Horizont der Zukunft zu entdecken. In
der berithmten Carta Gaucha. Escrita pa [sic] los gauchos [Brief eines Gauchos.

40 Folgende unvollstindige Auswahl: Angel E. Blanco, De los payadores, in: Martin Fierro 42,26. 12.
1904; Marco Nereo, El Matrero, in: Martin Fierro 2, 10. 3. 1904; Alberto Castro, El paria, in: Martin
Fierro 33, 24. 10. 1904; Francisco Grandmontagne, La patria de Juan Alzao, in: Martin Fierro 18,
7.7.1904; Victor Arreguin, Los dltimos charriias, in: Martin Fierro 10, 5. 5. 1904; Marco Nereo,
Santos Vega en la cércel, in: Martin Fierro 3, 17. 3. 1904; Marco Nereo, Vendetta, in: Martin Fierro
4,24.3.1904.

41 Michael Perelman, The Invention of Capitalism. Classical Political Economy and the Secret
History of Primitive Accumulation, Durham 2000; Karl Marx, Das Kapital. Kritik der politischen
Okonomie (Bd. 1), Berlin 2008, Kapitel 24.

42 Zum Zusammenhang zwischen Disziplinierung und Proletarisierung vgl. Ricardo D. Salvatore, Sto-
ries of Proletarianization in Rural Argentin, 1820-1860, in: Dispositivo 19/46 (1994), S. 197-216.

43 Grandmontagne (Anm. 40).

44 Arnaldo Gadea Espi, Del ambiente, in: Suplemento de «la Protesta» 6 (10. 1908), S. 151 f., hier
S. 152.

45 Ebd.



125

Geschrieben fiir die Gauchos]* aus dem Jahr 1922 ruft der sich zum Anarchismus
bekennende Erzihler die ruralen Bevolkerungsgruppen, die er wahlweise als «Gau-
chos», «Arme», «Kreolen», «Bauern» oder «Arbeiter» adressiert, dazu auf, den von
oben geschiirten Rassismus gegeniiber den Migranten zu iiberwinden. Das im regio-
nalen Dialekt gehaltene Plddoyer fiir die Verbriiderung klingt wie folgt: «Wenn ich
mich an diese Menschen [seine anarchistischen Lehrer] erinnere, schame ich mich
dafiir, sie Gringos zu nennen ... Von ihnen lernte ich, dass die wirklichen Gringos
alle Armen jedweder Nation sind und dass wir Argentinier, ignorant wie wir sind,
sie verachten.»*

Indem die Zentralitit der anarchistischen Doktrin hervorgehoben wird, werden
zugleich auch die Grenzen einer primitiven und impulsiven Widerstandsform aus-
gelotet, die nur in Verbindung mit der rationellen anarchistischen Doktrin frucht-
bar wird. Wie dieses Sozialrebellentum auf Grenzen stosst, wird eindriicklich im
bekanntesten Theaterstiick Ghiraldos thematisiert. Alma Gaucha aus dem Jahr 1909
stellt die Geschichte eines armen Gauchos namens Cruz dar, der aus dem Militér
fliichtet und dadurch in einen Konflikt mit der Staatsgewalt gerit, der schliesslich
in seiner Verurteilung zum Tod endet.*® Cruz wird als stolzer, prinzipientreuer und
freiheitsliebender Mensch inszeniert, der als Sohn eines Gauchos, der seinerzeit
mit den Indios gegen die conquistadores kdampfte, die historische Kontinuitit mit
anderen Widerstinden représentiert. Es entging Ghiraldos Zeitgenossen nicht, wie
in diesem Drama die konservative Deutung des Gaucho-Kultes umgestiilpt wurde.
So heisst es in einer Rezension von Juan Pablo Echagiie aus der Zeitung El Pais:
«Mehr als einen Gaucho als Prototyp der nationalen Seele hat Herr Ghiraldo einen
organischen Rebellen gezeichnet [...]. Unser Gaucho ist nicht wie diese miirrische
und triibsinnige Personlichkeit, die er inszeniert. Viele Einzelheiten verraten es: sein
unverdnderbar aufmiipfiger Anschein; seine Irreligiositét; seine Unnachgiebigkeit,
sein provokativer und fiirchterlicher Hochmut. Nein, das ist nicht unser Gaucho.
Das ist vielmehr eine symbolische Figur, mit der der Autor vielleicht seine eigenen
Rebellionen verkorpert hat ...»%

Nun ist Alma Gaucha aber auch die Geschichte des Scheiterns einer althergebrachten
Widerstandsform, welche nur in Verbindung mit dem Neuen — dem Anarchismus —
die Zeit tiberdauern kann. Ghiraldos Theaterstiick beschreibt den Moment, in dem
die Staatlichkeit sich durchgesetzt hat und es kein rechtsfreies Aussen mehr gibt, in

46 Juan Cruzado, Carta gaucha. Escrita pa los gauchos, Montevideo o. D. Die hier zitierte Ausgabe
ist undatiert, laut Tarcus stammt die erste Ausgabe aus dem Jahr 1922, vgl. Horacio Tarcus (Hg.),
Diccionario biogréfico de la izquierda argentina. De los anarquistas a la «nueva izquierda»
1870-1976, Buenos Aires 2007, S. 713.

47 Cruzado (Anm. 46), S. 3. Der Name des Autors ist das Pseudonym des Sohns niederléndischer
Migranten, Luis Ireneo Woollands. Vgl. Tarcus (Anm. 46), S. 712 f.

48 Alberto Ghiraldo, Alma gaucha. Drama en tres actos y seis cuadros, Buenos Aires 1907.

49 Ebd., Anhang.



126

das sich der Outlaw zuriickziehen kann.>® Die Hoffnung besteht somit nicht in der
Reaktivierung einer unwiederbringlichen Vergangenheit, sondern in einer spezifischen
Artikulation zwischen dem Alten und dem Neuen. Das angeblich «Barbarische»
und Riickstdndige wurde dergestalt in einen produktiven Dialog mit der Gegenwart
gestellt. Ein Resultat dieser Integration des Gauchos in die anarchistische Kultur war
eine Kritik an den nationalistischen Fortschritts- und Modernisierungserzihlungen.
Die fiir den herrschenden Diskurs konstitutive Dichotomie zwischen Zivilisation
und Barbarei wurde dabei umgedreht. Als Illustration dessen soll erneut ein ldngeres
Zitat aus Martin Fierro dienen:

«Was bedeutet Zivilisation? Fiir fast jeden bedeutet es, elektrische Strassenbahnen,
Untergrundbahnen, Héuser mit Gas- und Wasseranschluss auf allen Stockwerken,
Theater, Museen, Restaurants, Fabriken, Werkstitten, Dampfschiffe etc. zu haben.
Es bedeutet auch, Kriege mit Kanonenschiissen anstatt mit Pfeilen und Bégen zu
fiihren; und alle zehn Jahre eine Weltausstellung durchzufiihren, deren grosste
Attraktion ein Spektakel mit armen Frauen ist, die ihren Bauch tanzen lassen, um
ihn zu ernédhren.

Die Zivilisation ist ein geistiger Zustand von Menschen, die sich durch eine jahr-
hundertealte Erfahrung verbessert haben, die Barbarei ihrer brutalen Vorfahren
zuriickweisen und in gegenseitigem Respekt leben. Wo lédsst sich auf der Erde ein
zivilisiertes Volk finden? Nirgendwo. Das gibt es nicht und kann es nicht geben,
denn tiberall befinden sich die Individuen in einer Beziehung der Unterwerfung oder
Feindschaft [...].

Trotz Kinematografen, Telefonen, Rontgenstrahlen etc., ein sozialer Zustand, der als
notwendige Bestandteile die Sklaverei, die Prostitution, die Ignoranz und die Gewalt
hat, ist keine Zivilisation. Das ist eine komplizierte und verfeinerte Barbarei, aber
nichts mehr als eine Barbarei.

Welch unglaubliche Ironie ist es, diesen Barbaren zuzuschauen, wie sie sich iiber
andere Barbaren lustig machen; den Frauen mit Ringen an den Ohren zuzuhdren,
wie sie Frauen mit Ringen an der Nase ldcherlich machen [...]!

Es gibt noch keine zivilisierten Volker; aber in allen Vélkern Individuen, welche die
Zivilisation anstreben »>!

Am Inhalt der angeblichen Zivilisation werden im zitierten Textausschnitt grund-
legende Zweifel gedussert. Technologische Erneuerungen kdnnten nicht als Mass-
stabe des Fortschritts genommen werden, solange sich am «geistigen Zustand» und
den zwischenmenschlichen Beziehungen nichts dndere. So wurde der «europii-
schen Moderne» in Form von technologischen Erneuerungen, Kolonialismus und
Eroberung nur begrenzt fortschrittliche Eigenschaften beigemessen und den Eliten

50 Dabove (Anm. 33), Kapitel 11.
51 Ohne Autor, Civilizacién, in: Martin Fierro 20, 21. 7. 1904.



127

das Recht abgesprochen, im Namen der «Zivilisation» Fortschritt und Moderne zu
bringen. Entsprechend steht in der Zeitung El Oprimido (Der Unterdriickte) aus
Lujan in einem Kommentar zu den Arbeitsbedingungen in einer Zuckerplantage
in Tucuman: «Das ist das zivilisatorische Werk, welches die Kapitalisten iiber-
all vollfiihren; deshalb schicken die englischen, franzosischen und italienischen
Bourgeois ihre Soldaten nach Afrika, indem sie tausende Indigene tGten, ohne
Erbarmen verbrennen und pliindern. Um zu zivilisieren? Nein, um Geld zu ver-
dienen.»? Parallelen zur konservativen und nationalistischen Fortschrittskritik,
die um die Jahrhundertwende in der argentinischen «Tradition» ein Antidot gegen
den Zusammenbruch der Ordnung suchte, bestehen somit nur oberflichlich.>3 Im
Unterschied nimlich zu den konservativen Schriftstellern sahen die anarchistischen
Autoren den einzigen Weg zur Behebung der sozialen Misere in einer radikalen und
revolutioniren Umwilzung >*

Auch an diesem Punkt gilt es festzuhalten, dass eine solche Kritik an der kolo-
nialen Unterdriickung andere offen rassistische Diskurse nicht ausschloss.> Ent-
sprechend stiess auch die oben beschriebene Integration des Sozialrebellen in den
anarchistischen Diskurs Argentiniens nicht nur auf Zustimmung. Eine prominente
Gegenstimme war Félix Basterra mit seinem berithmten Werk El crepiisculo de los
gauchos (Der Untergang der Gauchos). Dieser prominente, in Spanien geborene
Journalist und Schriftsteller wurde mithilfe der beriichtigten Ley de Residencia aus
Argentinien ausgewiesen.>® Sein Werk wurde deshalb in Montevideo veroffentlicht.’
Darin wird die soziale Ungleichheit, die moralische Dekadenz und die Korruption der
argentinischen Eliten auf die Vorherrschaft eines «barbarischen» Elements im Inland
zuriickgefiihrt. «Bis heute», heisst es bei Basterra, «stehen sich in Argentinien zwei
unterschiedliche, unvereinbare und gegnerische Zivilisationen gegeniiber [...], die
eine ist die spanische, europiische, zivilisierte, die andere die barbarische, amerika-
nische, fast indigene .»® Der Text ist folglich ein Aufruf zur moralischen Léuterung
durch die Ausrottung des Kreolischen, was laut Basterra nur durch die anarchistische
Arbeiterkultur geschehen kann.

52 Ohne Autor, Desde Tucumadn, in: El Oprimido, 9.9. 1894, S. 3.

53 Zum Thema des Nationalismus in der argentinischen Literatur Anfang des 20. Jahrhunderts vgl.
Altamirano (Anm. 26).

54 Hier bestehen Parallelen zu einem sozialkritischen und antikapitalistischen Romantizismus. Vgl.
Michael Lowy, Robert Sayre, Romanticism against the Tide of Modernity, Durham 2001; Eiden-
Offe (Anm. 1), insbesondere S. 27-33.

55 Als Beispiel vgl. Georges Engerrand, Las razas actuales, in: La Obra. Publicacién quincenal
ilustrada 1/2 (Juli 1915).

56 Das 1902 erlassene Gesetz ermdglichte die Ausweisung von auslidndischen Staatsangehdérigen und
initiierte eine Repressionswelle gegen anarchistische Aktivisten und Publikationen. Vgl. Oved,
Uniqueness (Anm. 8).

57 Tarcus (Anm. 36), S.51 f.

58 Félix B. Basterra, El creptisculo de los gauchos, Montevideo 1903, S. 87.



128

Bislang wurde dieser Unterschied zwischen Basterra und Ghiraldo als unverein-
barer Konflikt zwischen einem abstrakten Universalismus und dem Versuch einer
lokalen Anpassung oder «Kreolisierung» des libertiren Gedankenguts gelesen.”
Allerdings greift eine solche Deutung meines Erachtens zu kurz.% Denn auch die
«Kreolisierung» ist in einen transnationalen Kontext zu stellen, in dem Schriften
ausgetauscht wurden und Kategorien und Begriffe an lokale Symbole angepasst
wurden, ohne jedoch die Beziehung zu einem globalen Bezugsrahmen vollstdndig zu
kappen. Der anarchistische Gaucho kann somit vielmehr als Verkorperung eines im
anarchistischen Diskurs immer wieder auftauchenden Outlaws interpretiert werden,
der schon von klassischen Autoren wie Bakunin bewundert wurde. Die Heterogenitit
libertdrer Subjekte ist Teil einer transnationalen anarchistischen Kultur und beschréankt
sich keineswegs nur auf den argentinischen Raum.%' In diesem Sinne ist auch die
folgende Definition des Gauchos zu verstehen, die der Autor einer traditionellen
«Payada»® seinem Gedicht anfiigt: «Fiir den Autor ist das Wort Gaucho nur eines
Mannes wiirdig, der in allen Bereichen gewandt ist: er kann in der Pampa geboren
worden sein oder nicht, er kann einigermassen gebildet sein oder nicht, aber niemals
kann er aufhoren, in seinen Taten genauso unerschrocken wie erhaben zu sein.»%?
Was einen Gaucho laut diesem Autor auszeichnet, sind abstrakte, raumentbundene
Charakterziige. Dadurch wird diese Figur multifunktional einsetzbar und kann in
transnationale Zusammenhinge gestellt werden.

Sehr eindriicklich wird dieser transnationale Bezugsrahmen durch einen weiteren
Artikel aus Martin Fierro verdeutlicht. In der Ausgabe vom 23. Juni 1904 wird ein
Ausschnitt aus einem Werk des Anthropologen Elie Reclus (1827-1904) abgedruckt.
Thema des Textes ist die Lebensform der «Eskimos». Deren Zusammenleben sei

59 Minguzzi (Anm. 20), S. 50-54.

60 Sie zeugt auch von einer schematischen Gegeniiberstellung von Lokalitit und Universalitit. Fiir
methodologische Uberlegungen dazu siehe Constance Bantman, Bert Altena (Hg.), Reassessing
the Transnational Turn. Scales of Analysis in Anarchist and Syndicalist Studies, Oakland 2017,
Angelika Epple, Lokalitit und die Dimensionen des Globalen, in: Historische Anthropologie 21/1
(2013), S. 4-25.

61 Vgl. Peter Bescherer, Anarcho-Populismus gestern und heute — Lisst sich vom anarchistischen
Umgang mit dem Lumpenproletariat lernen?, in: Ne znam. Zeitschrift fiir Anarchismusforschung 1
(2015), S.21-38. Dolgoff schreibt dazu: «[...] Bakunin believed that revolution would be sparked
by people with <the devil in them>; by the <unchaining of the evil passions> of those Marx called
the Lumpenproletariat. Bakunin’s Lumpenproletariat, however, was broader than Marx’s, since
it included all the submerged classes: unskilled, unemployed, and poor workers, poor peasant
proprietors, landless agricultural laborers, oppressed racial minorities, alienated and idealistic
youth, déclassé intellectuals, and <bandits> [...].» Sam Dolgoff, Preface, in: Sam Dolgoff (Hg.),
Bakunin on Anarchy. Selected Works by the Activist-Founder of World Anarchism, New York
1972,S.3-21, hier S. 13 f.

62 Payadas sind urspriinglich improvisierte Gesidnge in Versform, die in Wettkimpfen zwischen zwei
oder mehreren Séngern vorgetragen werden.

63 Carlos Suriguez y Acha, Gaucho, in: Martin Fierro 13, 2. 6. 1904.



129

laut Autor gemeinschaftlich und solidarisch organisiert und ihre Konflikte wiirden
friedlich mittels «poetischer Kdmpfe» ausgetragen. Genau darin sehen die Her-
ausgeber von Martin Fierro auch den grossten Wert des Textes. In einer Fussnote
erkldren sie: «Abgesehen von dem dokumentarischen Wert dieser Arbeit, ist es
erstaunlich, die Analogie zwischen den darin beschriebenen poetischen Duellen
und den kreolischen Payadas zu beobachten, die mit grosser Hiufigkeit auf der
Biihne unserer Pampas stattfinden.»® Die Lebensform des Gauchos wird zu einem
Beispiel unter anderen fiir eine friedliche Form der Konfliktlosung, die in ver-
schiedenen Weltgegenden anzutreffen ist und so das lineare Fortschrittsnarrativ
aufbricht. Dementsprechend muss, so meine These, die Auseinandersetzung mit
dem Gaucho als Inkarnation eines romantischen Sozialrebellen auch in den Kontext
einer transnational gefiihrten Beschiftigung mit ethnologischen Schriften gestellt
werden, die herkommliche evolutionistische Geschichtsnarrative sowie rassistische
Kategorisierungen problematisierte.%°

So ist es nicht erstaunlich, dass eine Kritik an Basterras Werk auch von der 6stlichen
Seite des Atlantiks kam — nimlich vom bekannten Geografen Elisée Reclus, dem
Bruder Elies. Dieser schrieb in einem Kommentar: «Ich frage mich auch, ob Sie ganz
richtig liegen in Bezug auf die Indigenen. Die Kontraste sind nicht ganz so deutlich,
wie es die zwei Worter <Zivilisation> und <Barbarei> darstellen. Die Barbarei, so
scheint mir, wurde vor allem von den Spaniern vertreten, die dorthin gingen, um zu
verfluchen, zu unterdriicken, zu massakrieren; und es ist immer noch ihr Geist der
gottlichen, unfehlbaren, religiosen und romanischen Autoritét, die ihnen, selbst in
ihrer vollkommenen Unwissenheit, die Vorstellung erméglicht, dass sie gegeniiber
dem Auslinder Recht haben.»®

Trotz einer immer wieder anzutreffenden Kritik an der «Ausrottung» der Indige-
nen durch den Kolonialismus blieb die Auseinandersetzung mit den Indigenen im
argentinischen Anarchismus marginal.®” Darin unterschied sich der argentinische
Anarchismus von Anarchismen aus Peru oder Bolivien, die sich von Beginn an
mit der «Indigenenfrage» befassten.®® Bezeichnenderweise war es dann auch die
geografisch weit entfernte mexikanische Revolution von 1910, welche bei Anarchis-

64 Elias Reclus, Los primitivos. Duelos entre esquimales, in: Martin Fierro 15, 23. 6. 1904.

65 Philippe Pelletier, Géographie, anthropologie et anarchie au XIX*® si¢cle, in: Journal des anthro-
pologues 152-153 (2018), S. 35-56; Anténio Ferraz de Oliveira, Kropotkin’s commune and the
politics of history, in: Global Intellectual History 3/2 (2018), S. 156-177.

66 Zitiert nach Carina Peraldi, Imédgenes en conflicto. Las representaciones del pasado rural como
instrumento de pugna politica al interior del movimiento anarquista argentino, 1900-1910, in:
A Contracorriente 10/1 (2012), S. 451-471,Fn. 17.

67 Vgl. Carlos Taibo, Anarquistas de ultramar. Anarquismo, indigenismo, descolonizacién, Madrid
2018,S.91.

68 Vgl.Ivanna Margarucci, Eduardo Godoy Sepiilveda, Anarquismos en confluencia. Chile y Bolivia
durante la primera mitad del siglo XX, Santiago de Chile 2018; Steven J. Hirsch, Anarchism,
the Subaltern, and Repertoires of Resistance in Northern Peru, 1898-1922, in: Barry Maxwell,



130

tinnen und Anarchisten aus Argentinien ein grosseres Interesse fiir die Lebensform
der Indigenen weckte.

Ein bauerlicher kKommunalismus» gegen die kapitalistische
Modernisierung

Die Affinitit zwischen «primitiven Rebellen» und Anarchisten wird auch in Pierre
Quiroules utopischer Erzdhlung La ciudad anarquista americana. Obra de con-
struccion revolucionaria (Die anarchistische amerikanische Stadt. Das Werk eines
revolutiondren Aufbaus) dargestellt. Pierre Quiroule war das Pseudonym eines in
Frankreich geborenen Anarchisten mit Namen José Falconnet (1867-1983). Bereits
als Kind kam er nach Argentinien, wo er sich Anfang der 1890er-Jahre der anarchis-
tischen Bewegung anschloss und zu Beginn des 20. Jahrhunderts zu einem wichtigen
Journalisten avancierte. Seine Geschichte handelt von einer postrevolutiondren Zeit,
in der die Menschen aus den schadlichen und ungesunden Stidten gefliichtet sind, um
sich in freien und solidarischen Dorfgemeinschaften niederzulassen. Eine deutliche
Fortschrittskritik kommt zur Sprache, so zum Beispiel, wenn der Autor davor warnt,
eine emanzipatorische Politik auf den bestehenden Institutionen aufbauen zu wollen.
Zur Erlangung des menschlichen Gliicks brauche es vielmehr eine «Gegenbewegung»
zur «Zivilisation und zum modernen Fortschritt», was keineswegs eine Abkehr von
jeglicher technologischen Innovation bedeute.” Die Hauptfigur der Erzihlung, ein
«Physiker», der aufgrund seines Alters auch die vorrevolutionire Periode miterlebt
hat, stellt die produktive Synthese vom Alten und Neuen dar, die sich unter anderem
in seiner Kleidungsform dussert. Trotz seiner Anpassung an die neuen Kleidungssitten
ruft sein Aussehen «den klassischen Bewohner der Wiiste» und die «legendire Figur
des ungebindigten Gauchos der argentinischen Pampas» in Erinnerung.”!

Bemerkenswert in dieser Erzdhlung ist auch die Umkehrung der geografischen Raume
und ihrer zeitlichen Verortung. Es ist bekannt, dass klassische Modernisierungsnarra-
tive unterschiedliche Rdume auf unterschiedlichen Entwicklungsstufen ansiedelten,
wobei Europa zur Norm des Fortschritts erhoben wurde. Die Reise von Europa in
andere Weltregionen war so stets auch eine Reise in die Vergangenheit.”? In Quirou-
les Werk wird diese Ordnung umgedreht: Die freie Gesellschaft ist in Stidamerika

Raymond Craib (Hg.), No Gods, No Masters, No Peripheries. Global Anarchisms, Oakland 2015,
S.215-232.

69 Vgl. Tarcus (Anm. 46), S. 541-543.

70 Pierre Quiroule, La ciudad anarquista americana. Obra de construccién revolucionaria. Con el
plano de la ciudad libertaria, Buenos Aires 1914, S.9.

71 Ebd.,S.31.

72 Vgl. Michael C. Frank, Uberlebsel. Das Primitive in Anthropologie und Evolutionstheorie des
19. Jahrhunderts, in: Nicola Gess (Hg.), Literarischer Primitivismus, Berlin 2013, S. 159-187.



131

angesiedelt und ihren Anwohnern ist es iiberlassen, die Arbeiter Europas in ihrem
Kampf gegen das alte kapitalistische System zu unterstiitzen.

«Primitive» Rebellen waren wichtige Bestandteile des literarischen Repertoires von
Pierre Quiroule. In 7eoria social constructiva del campesino argentino (Konstruktive
Sozialtheorie des argentinischen Bauern) greift er auf die in anarchistischen Texten
beliebte Form des Dialogs zuriick, der meist zwischen einer skeptischen und einer
vom Anarchismus tiberzeugten Person gefiihrt wird. In Bezug auf den utopischen
Inhalt unterscheidet sich dieser Text nicht massgeblich von Ciudad anarquista. Her-
vorzuheben gilt es indes, dass in diesem Dialog zwischen einem Stadter und einem
Landbewohner die im Anarchismus iiblichen Konnotationen umgestiilpt werden.
Nun ist es der Landbewohner, der eine umfassendere und kohérentere Konzeption
einer alternativen Gesellschaft ausformulieren kann. Nur auf der Grundlage einer
Kollektivierung aller Produktionsmittel und der Fusion von Stadt und Land kénne
laut dieser Idealvorstellung ein wirklich freies Zusammenleben errichtet werden. Die
Trennung von Stadt und Land wird somit als ideologisches Mittel der Bourgeoisie
angesehen, um die Arbeitenden zu spalten.

Auch bei Pierre Quiroules Schriften muss die transnationale Dimension stirker
als bislang in den Vordergrund geriickt werden. Sie zeigt sich zum Beispiel durch
seine theoretische Nihe zu anderen beriihmten europiischen Anarchisten wie Pjotr
Kropotkin, Gustav Laudauer oder Elisée Reclus. Auch sie setzten auf die emanzi-
patorische Kraft ruraler Dorfgemeinschaften, deren Verschwinden sie abzuwenden
versuchten.” Ein weiterer theoretischer Strang, der erkennbare Spuren in Quiroules
Schriften hinterlassen hat, ist jener des romantischen Sozialismus aus England, wie
er von Autoren wie Edward Carpenter und William Morris vertreten wurde. Schon
Ende des 19. Jahrhunderts erschienen in der anarchistischen Presse Argentiniens
Schriften dieser beiden Autoren.” Der wohl erste Ubersetzer eines Textes Carpen-
ters war der libertédre Schriftsteller Julio Molina y Vedia, der auch fiir die Zeitschrift
Martin Fierro schrieb.” Abgesehen von ideengeschichtlichen Verwandtschaften — so
etwa die Aufthebung des Stadt-Land-Gegensatzes oder die Zusammenfiihrung von
Hand- und Kopfarbeit — bestanden auch indirekte personliche Kontakte zwischen
Quiroule und den englischen romantischen Sozialisten. So schrieb Pierre Quiroule
fiir die Tageszeitung La Protesta, als der aus Irland stammende Arzt John Creaghe
ihr Redaktor war.’® Eine wichtige Etappe in Creaghes politischer Laufbahn war sein

73 Vgl. Kristin Ross, Communal Luxury. The Political Imaginary of the Paris Commune, London
2015, Kapitel 3.

74 Vgl. Luigi Fabbri, Biografia de William Morris, in: Ciencia Social. Revista de Sociologia Artes y
Letras 2/9 (April 1899), S. 129-131.

75 Vgl. Edward Carpenter, La Civilizacion. Sus causas y sus remedios, in: Ciencia Social. Revista
de Sociologia Artes y Letras 1/1 (April 1897), S. 5-8.

76 Vgl. Tarcus (Anm. 46), S. 542; Suriano (Anm. 8), S. 138.



132

Aufenthalt in Sheffield, der Hochburg des romantischen Sozialismus in England,
Anfang der 1890er-Jahre.”’

Die Infragestellung der agrarwirtschaftlichen Modernisierung Argentiniens gehorte
zu einem zentralen Aspekt des argentinischen Anarchismus. Sinnbildlich hierfiir
steht auch das Titelbild der siebten Ausgabe von Martin Fierro, auf dem unter dem
Titel «Die Kornkammer der Welt» eine vierkopfige Familie zu sehen ist, die gebiickt,
augenscheinlich gegen den Wind und das Wetter ankdmpfend vorwirtsschreitet.
Ihre Kleidung ist zerlumpt, ihre Gesichter ausgemergelt. Die Bildunterschrift mit
dem Wortlaut «die Zukunft der Gringos» soll mit der Hoffnung auf Wohlstand der
migrantischen Arbeitskréifte aufriumen und deren armselige Lebensrealitit wahr-
heitsgetreu darstellen.’®

Seltener ging die anarchistische Kritik an der agrarwirtschaftlichen Modernisierung
mit einer Aufwertung lindlicher Wissensformen einher. Mit Ironie schildert so der
Autor Arturo Reynal O’Connor die wissenschaftliche Erkundung der argentinischen
Pampa. Bewaffnet mit Gerdten, Biichern und Instrumenten begeben sich die Wis-
senschaftler in die Natur, um die Flora und Fauna zu erforschen. Doch sie sind im
Unterschied zum Bauern, bei dem sie die Nacht verbringen, unfihig den kommenden
Regen vorauszusehen. «Das ist die moderne Wissenschaft», schliesst der Text. «Ihre
Milliarden Biicher fianden keinen Platz in der Pampa, und neben einigen elementaren
Wahrheiten, wurde nichts entdeckt [...].»"

Indem das Gemeinschaftliche als emanzipatorischer Horizont und Messlatte des
wirklichen Fortschritts definiert wurde, wurde auch der angeblich vom Westen vor-
gegebene und durch die argentinischen Eliten durchgesetzte Modernisierungspfad
bis in die 1920er-Jahre problematisiert. So konnte der Anarchosyndikalist Emilio
Lopez Arango (1893—-1929) auch noch in den 1920er-Jahren schreiben, dass in der
biuerlichen Kommune die Losung des 6konomischen Problems stecke. Nur wenn
man sich wieder dem «Kommunalismus» auf dem Land zuwende, koénne man das
kommunistische Prinzip davor bewahren, dass es durch Industrialismus, Urbanismus
und Fortschrittsfetischismus zunehmend in Vergessenheit gerate. 8 Den Marxismus
dagegen kritisierte Arrango, indem er ihm 6konomischen Determinismus und ein
teleologisches Geschichtsbild vorwarf.?! Zweierlei gilt es dabei zu beachten: Einer-
seits richtete sich diese Kritik an eine spezifische Form des Marxismus, die sich in

77 Vgl. Alan O’Toole, With the Poor People of the Earth. A Biography of Doctor John Creaghe of
Sheffield & Buenos Aires, London 2005; Andrew Lee, The Red Flag of Anarchy. A History of
Socialism & Anarchism in Sheffield 1874—1900, Sheffield 2017; Sheila Rowbotham, Rebel Cros-
sings. New Women, Free Lovers and Radicals in Britain and the United States, London 2016.

78 Martin Fierro 7, 14. 4. 1904.

79 Arturo Reynal O’Connor, Tipos del campo, in: Martin Fierro 12, 26. 5. 1904.

80 Vgl. Carlos M. Rama, Angel J. Cappelletti, El anarquismo en América Latina, Caracas 1990,
S. 101 f.

81 Vgl. Emilio Lépez Arango, El problema de la tierra y la cuestién campesina, in: Certamen Inter-



133

Argentinien Ende des 19. Jahrhunderts herausbildete. Dieser Marxismus war meist
radikal szientistisch und vertrat ein deterministisches Verstdndnis der historischen
Entwicklung 32 Andererseits haben verschiedene Forschungsarbeiten gezeigt, dass
in heterodoxen Lesarten des Marxismus aus derselben Zeit vergleichbare Zweifel an
der Homogenitiit der industriellen Arbeiterklasse gedussert wurden.®3

Schlussbetrachtungen

Als um die Jahrtausendwende iiberall in Lateinamerika heterogene soziale Bewe-
gungen gegen die Politiken des Washington-Konsens entstanden, wurden nicht nur
politische, sondern auch historiografische Gewissheiten destabilisiert. In Argentinien
betraten insbesondere durch die Bewegung der Piqueteros von 2001 politische Sub-
jekte die Biihne, die bis zu jenem Zeitpunkt nur punktuell vom Radar der institutionel-
len und gewerkschaftlichen Linken erfasst worden waren.?* Das plebejische Moment
dieser Kdmpfe aktualisierte Charakterziige sozialer Widerstandsbewegungen, die
von bestehenden geschichtswissenschaftlichen Narrativen einer Vorgeschichte der
modernen Arbeiterbewegung zugeordnet worden waren. Im Zuge dessen wurden
auch Erzdhlungen iiber den argentinischen Anarchismus problematisiert, die den
Bedeutungsverlust dieser politischen Stromung auf dessen Unfihigkeit zuriickfiihrten,
mit der sozialen und politischen Modernisierung Schritt zu halten.®®

Mit einigen Jahren Verzogerung finden in westlichen Lindern nun vergleichbare
Debatten statt. Die Bewegung der Gelbwesten in Frankreich hat diesen Diskussionen
einen erneuten Schub verlichen.®® Anstatt die Gegenwart als Zeit des Niedergangs
des Klassenkonflikts zu sehen, diagnostizieren Sophie Béroud et al. deshalb vielmehr

nacional de la Protesta, 1927, S. 100-111. Diese Kritik am Marxismus geht aber bis auf die Anfinge
der anarchistischen Bewegung in den 1870er-Jahren zuriick.

82 Vgl. Horacio Tarcus, Marx en la Argentina. Sus primeros lectores obreros, intelectuales y cientificos,
Buenos Aires 2013, insbesondere S. 21-60.

83 Vgl.Kevin B. Anderson, Marx at the Margins. On Nationalism, Ethnicity, and Non-Western Socie-
ties, Chicago 2010; Harry Harootunian, Marx After Marx. History and Time in the Expansion of
Capitalism, 2015.

84 Vgl. Rail Zibechi, Subterranean Echos: Resistance and Politics «desde el S6tano», in: Socialism
and Democracy 19/3 (2005), S. 13-39.

85 Fiir eine umfangreiche Kritik an diesen Erzéhlungen vgl. Nieto (Anm. 8).

86 Beider medialen Analyse des Protestgeschehens ist die Prominenz von HistorikerInnen des spiten
18. und friihen 19. Jahrhunderts auffallend. Vgl. Samuel Hayat, Les Gilets Jaunes, I’économie
morale et le pouvoir, 5. 12. 2018, https://samuelhayat.wordpress.com/2018/12/05/les-gilets-jaunes-
leconomie-morale-et-le-pouvoir (14. 8. 2019); Michelle Riot-Sarcey, Les Gilets Jaunes ou I’enjeu
démocratique, in: AOC, 12. 12. 2018; Sophie Wahnich, «La structure des mobilisations actuelles
correspond a celle des sans-culottes», Interview auf médiapart.fr, 4. 12. 2018, www.mediapart.fr/
journal/culture-idees/041218/sophie-wahnich-la-structure-des-mobilisations-actuelles-correspond-
celle-des-sans-culottes (14. 8. 2019).



134

das Ende der Hegemonie der Arbeiterklasse iiber populdre Klassen. Ungewohnte
Aktionsformen, neue Subjektivititen und andersartige Konfliktlinien kommen so
ans Tageslicht, die in Zeiten der Vorherrschaft der organisierten Arbeiterbewegung
als «protopolitisch» oder «infrapolitisch» angesehen worden sind.*’

Da die Hegemonie der Arbeiterbewegung nun auf diese Weise historisch geworden
ist, sollte sie auch gegen den Strich gebiirstet werden. Im Sinne Walter Benjamins
gilt es deshalb auch Konzeptionen aufstindischer Subjekte aus der Vergangen-
heit zu heben, die sich nicht durchgesetzt haben.®® Dazu gehort die literarische
Vorstellungswelt des argentinischen Anarchismus, wie ich sie in diesem Aufsatz
herausgearbeitet habe. Ein Blick auf die heterogene libertire Arbeiterklasse erlaubt
es, teleologische und homogenisierende Narrative aufzubrechen und zu zeigen,
dass auch die Epoche eines angeblich stabilen Klassenbegriffs untergriindige
Dissonanzen kannte.

Die Heterogenitit rebellischer Subjekte im argentinischen Anarchismus ist indes
nicht als eine ebenbiirtige Inklusion aller Gruppen zu verstehen. Vielmehr sind die
Appelle an verschiedene Fraktionen der Ausgebeuteten und Unterdriickten auch in
ihrer Widerspriichlichkeit und Inkompatibilitit zu betrachten. Um nur ein Beispiel
zu nennen: Wihrend Frauen in der anarchistischen Bewegung von Buenos Aires eine
wichtige Rolle spielten, bediente der libertire Gaucho-Kult zugleich ménnliche und
misogyne Stereotype. Vielleicht liegt hierin auch die Erkldrung dafiir, dass in der
Zeitschrift La Voz de la Mujer keinerlei Spuren dieses Gaucho-Kultes zu finden sind.
Festzuhalten gilt es nichtsdestotrotz, dass mit Blick auf die anarchistische Tradition
und aus einer transnationalen Perspektive der Idealtypus einer weissen und ménn-
lichen Industriearbeiterklasse in den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts nicht
gefestigt war. Auch das eurozentrische Modernisierungsnarrativ stand zur Debatte.
Insbesondere Bauern und Landarbeiter sollten mit gezielten Propagandaschriften in
den Kampf fiir eine herrschaftsfreie Welt eingebunden werden.

Ein weiteres Anliegen dieses Beitrags war die Eingliederung des argentinischen An-
archismus in einen transnationalen Kontext. Die Konzeption aufstiandischer Subjekte
in Argentinien war keine rein partikulare und lokale Abwandlung einer universalis-
tischen Doktrin, sondern stets Teil von ldnderiibergreifend gefiihrten Debatten. So
lassen sich dhnliche Ansichten auch in westeuropdischen Landern finden, wie das
Beispiel Errico Malatestas (1853—1932) verdeutlicht. Dieser Aktivist, der Ende der
1880er-Jahre in Argentinien den Aufbau anarchistischer Gewerkschaften massgeblich
mitgestaltete, hielt 1907 am Internationalen Anarchistischen Kongress in Amsterdam

87 Sophie Béroud, Paul Bouffartigue, Henri Eckert et al., En quéte des classes populaires. Un essai
politique, Paris 2016, S. 207.

88 Vgl. Walter Benjamin, Uber den Begriff der Geschichte, in: ders.: Erziihlen. Schriften zur Theorie
der Narration und zur literarischen Prosa. Ausgewihlt und mit einem Nachwort von Alexander
Honold, Frankfurt am Main 2007, S. 129140, insbesondere S. 132.



135

eine beriihmte Rede zur Gewerkschaftsfrage. Darin schlédgt er eine Klassendefinition
vor, welche sich explizit gegen den Industriearbeiterkult richtete — hier repréasentiert
durch den Gewerkschaftsfiihrer der franzésischen CGT, Pierre Monatte:

«Dieses stindig wachsende Proletariat der Arbeitslosen aber, das fiir die Gewerk-
schaften nicht zéhlt oder von ihnen lediglich als Hindernis betrachtet wird, diirfen
wir Anarchisten nicht vergessen [...].

Der Hauptirrtum Monattes und aller revolutiondren Syndikalisten beruht meiner
Meinung nach auf einer zu stark vereinfachten Vorstellung vom Klassenkampf. Es
ist dies die Vorstellung, nach der die wirtschaftlichen Interessen aller Arbeiter — der
Arbeiterklasse — identisch sind, die Vorstellung, nach der es geniigt, dass die Arbeiter
die Verteidigung ihrer eigenen Interessen in die Hand nehmen, um damit gleichzeitig
auch die Interessen des gesamten Proletariats gegen die Unternehmer zu verteidigen.
Meiner Ansicht nach sieht die Wirklichkeit sehr viel anders aus. Die Arbeiter unter-
liegen ebenso wie die Bourgeoisie, wie die ganze Welt dem Gesetz des allgemeinen
Wettbewerbs [...]. Es gibt also keine Klassen im eigentlichen Wortsinn, weil es kein
Klasseninteresse gibt.»%

Obwohl Malatesta die 6konomische Grundlage der Unterdriickung nicht vernach-
lassigte und in den Arbeitskonflikten zentrale Momente des Klassenkampfes sah,
durfte aus seiner Sicht der Kampf gegen Kapitalismus und staatliche Unterdriickung
nicht auf soziologisch eindeutig definierte Gruppen reduziert werden. Fiir ihn waren
«Arbeiter alle, welche auf den Sturz der biirgerlichen Ordnung hinarbeiten».*® Klas-
senbewusstsein entstiinde aus politischen Werten und Zukunftsvorstellungen, nicht
zwingend und unmittelbar aus Unterdriickungserfahrungen.®! Diese anarchistische
Strategie zur politischen Artikulation verschiedener rebellischer Subjekte sollte von
einem arroganten Blick der Nachwelt befreit werden — denn allzu lange schon ist
die Geschichte des Anarchismus als eine fiir immer in den Tiefen der Vergangenheit
begrabene Vorgeschichte einer nationalstaatlich organisierten Industriearbeiterklasse
geschrieben worden.

89 Errico Malatesta, Anarchistische Interventionen, Miinster 2014, S. 88.

90 Zitiert nach Davide Turcato, Making Sense of Anarchism. Errico Malatestas Experiments with
Revolution, 1889-1900, Basingstoke 2012, S. 31.

91 Vgl.ebd.,S. 34.






	Eine heterogene Arbeiterklasse : rebellische Subjekte in der anarchistischen Literatur Argentiniens am Anfang des 20. Jahrhunderts

