
Zeitschrift: Schweizerisches Jahrbuch für Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Annuaire Suisse d’histoire économique et sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 35 (2020)

Artikel: "I, we, you" : Frauengesundheitsbewegung in Indien und der Schweiz :
eine geteilte Protestgeschichte

Autor: Suter, Anja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-881002

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-881002
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


85

Anja Suter

«I, we, you»: Frauengesundheitsbewegung
in Indien und der Schweiz
Eine geteilte Protestgeschichte

«I, we, you»: Women's health movement in India and Switzerland. A shared

history of protest

Starting out from a song that was written and performed by activists of the

Indian women's health movement, and based on the fact that this song found
its way to a library in Switzerland this article examines the "shared history" of
the women's health movements in Switzerland and India, their connections,
divisions and asymmetries. Of particular interest is the question to what extent
the women's health movement in Switzerland was shaped by the critique and

analysis of Indian feminists. Lying the focus on the 1970s and 1980s, the period
in which women's health movements were formed in a transnational space, I
assume that their activism was a specific form of protest, for which the song
quoted above stands as an example.

«I sing you all a song
about a wondrous new device

the nations Tsic] latest contraceptive plan
the funny little object they call the I.U.D.
has recently been changed to fit a man.

Chorus: It's the I. P.D., the I.P.D.
It may not feel too good to you
but it is not hurting me,
so every time the pain begins

to fill your eyes with tears

remember I put up with it for years.
[...]

Schweizerisches Jahrbuch für Wirtschafts- und Sozialgeschichte 35, S. 85-109.
© 2020 Chronos Verlag, Zürich, ISBN 978-3-0340-1606-3, ISSN 1664-6460



86

Now, some people are never satisfied

so scientists are working once again

they have found now something better

than the good old I.P.D.
It's called the morning after pill-for-men.

Chorus: It's the pill that's better

than the I.P.D.
It may not be too safe but we will just
have to wait and see

so set aside your worries
and put away your fears

and remember we put up with it for years.»1

Dieser Song, «The I.P.D.», kursierte in den 1980er-Jahren unter Frauen in Indien.
Er wurde an Demonstrationen, an Kundgebungen und Informationsveranstaltungen
gesungen.2 «I.U.D.» steht für «Intrauterine Device», umgangssprachlich und in

Deutsch: «die Spirale», die der Frau als Kontrazeptivum in die Gebärmutter

eingesetzt wird. Das «I.P.D.» wäre demzufolge das intra penile device - die Spirale
für den Mann.
Das Lied findet sich auf der Aufschlagsseite eines schmalen, braunen Buches, das

im Sommer 1987 in Indien, im damaligen Bombay, erschienen ist. Das Buch trägt
den Titel In Search of Our Bodies. A Feminist Look on Health, Women and
Reproduction in India3 und wurde von einem Kollektiv von Frauen herausgegeben. Es war
das Produkt eines viertägigen Workshops zu Frauen und Gesundheit, der ein Jahr

zuvor in Bombay stattgefunden hatte. Das Buch ist in der Bibliothek der S.N.D.T.
Women's University in Mumbai zu finden. Es kann aber auch über die ethnologische
Bibliothek in Bern bestellt werden. Dass dem so ist, lässt sich, so sei hier vermutet,
auf transnationale Kontakte innerhalb der Frauenbewegung zurückführen. Denn

spätestens seit Anfang der 1980er-Jahre gab es einen direkten Draht zwischen

Frauengesundheitsaktivistinnen in Indien und solchen in der Schweiz.

Im folgenden Beitrag geht es um diese geteilte Geschichte zwischen Frauen in Indien
und Frauen in der Schweiz, um feministische Debatten und Aktionen rund um den

weiblichen Körper, Gesundheit, Sexualität und Reproduktion. Dabei verstehe ich

1 «The I.P.D.», Eröffnungssong in: Kamakshi Bhate et al. (Hg.), In Search of Our Bodies. A Feminist
Look on Women, Health and Reproduction in India, Bombay 1987.

2 Diese Information gab mir Prof. Vibhuti N. Patel, ein Gründungsmitglied des SHAKTI-Kollektivs
und Mitherausgeberin von In Search ofOur Bodies, in einem Gespräch, das wir bei ihr zu Hause

in Andheri West, Mumbai, führten. Gespräch mit V. Patel, Mumbai, 12. 11. 2018.
3 Bhate et al. (Anm. 1).



87

«geteilte Geschichte» mit Shalini Randeria im zweifachen Sinne des Wortes: als

eine Geschichte, die Frauen in Indien und in der Schweiz miteinander verbindet;
als eine Geschichte aber auch, die sie zuweilen voneinander trennt.4 Inspiriert von
diesem für die postkoloniale Forschung entwickelten Konzept, wird im Folgenden
der Blick auf Verbindungen, Gemeinsamkeiten, Asymmetrien und Brüche dieser
beiden Frauengesundheitsbewegungen gerichtet. Ausgehend von der Tatsache, dass

der oben zitierte Song aus Bombay seinen Weg nach Bern fand, interessiert hier
insbesondere, inwiefern Kritik und Debatten indischer Feministinnen Analysen und

Handlungen feministischer Gruppen in der Schweiz prägten.
Im Fokus des Artikels stehen in zeitlicher Hinsicht die 1970er- und 1980er-Jahre, die

Zeitspanne also, in der sich die Frauengesundheitsbewegungen in einem transnationalen

Raum als Protestbewegungen formierten. Dabei gehe ich davon aus, dass es

sich hier um eine spezifische Form des Protests5 handelte, für die der oben zitierte
Song «The I.P.D.» beispielhaft steht: Er beginnt mit der subjektiven körperlichen
Erfahrung einer Ich-Erzählerin, die sich im Laufe des Songs zu einem Kollektiv formt
und sich schliesslich, als Kollektiv, gegen aussen wendet und Forderungen stellt.
Dieser Prämisse folgend, wird erstens der Frage nachgegangen, wie Feministinnen
in Indien und in der Schweiz der 1970er- und 1980er-Jahre Sexualität und Körper in
ihre politische Analyse einbrachten. Zweitens soll dargelegt werden, wie in diesem

Prozess der Analyse kollektive Sprechpositionen entwickelt wurden, um drittens auf
die postulierten gesundheitspolitischen Forderungen der Feministinnen einzugehen.

Sehen, «Ich»

Die Geschichte des Körpers, so schreibt Barbara Duden, ist auch eine Geschichte des

Sehens und des Tastens.6 Neue Ein-Sichten in und über den menschlichen Körper
hatten stets zu neuen Formen geführt, wie über diesen Körper gesprochen werden

konnte und auch wurde. Dies gilt im besonderen Masse für den Frauenkörper - und

zwar längst nicht nur bezüglich des autoritativen Sehens und Sprechens männlicher

4 Zum Begriff «geteilte Geschichte» Shalini Randeria, Geteilte Geschichte und verwobene Moderne,
in: Jörn Rüsen et al. (Hg.), Zukunftsentwürfe. Ideen für eine Kultur der Veränderung, Frankfurt
am Main 1999, S. 87-96. Sebastian Conrad, Shalini Randeria, Einleitung: Geteilte Geschichten.

Europa in einer postkolonialen Welt, in: dies. (Hg.), Jenseits des Eurozentrismus. Postkoloniale
Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt am Main 2002, S. 9-49, hier
S. 17 f.

5 Für den hier verwendeten Begriff «Protest» stütze ich mich auf die vier Kriterien Öffentlichkeit,
Kollektivität, direkte Aktion, Konfliktdimension, wie sie Manfred Gailus dargelegt hat. Manfred
Gailus, Was macht eigentlich die historische Protestforschung?, in: Mitteilungsblatt des Instituts
für soziale Bewegungen 34 (2005), S. 127-154.

6 Barbara Duden, Der Frauenleib als öffentlicher Ort. Vom Missbrauch des Begriffs Leben, Frankfurt
am Main 2016.



88

Ärzte, Physiologen, Literaten, Philosophen oder Geistlicher.7 In den feministischen

Bewegungen der 1970er- und 1980er-Jahre wurde der weibliche Körper auf neue

Weise «entdeckt»: An unterschiedlichen Orten der Welt, auf verschiedenen

Kontinenten, gründeten Frauen im Laufe der 1970er- und 1980er-Jahre Gruppen, in
denen sie sich mit Fragen zu Sexualität und Gesundheit von Frauen mit dem eigenen

Körper, dem Zyklus, mit Verhütung, Schwangerschaft und reproduktiven Technologien

befassten. In solchen zur «Selbsthilfe» gegründeten Gruppen wurden auch

gynäkologische «Selbstuntersuchungen» organisiert: Ausgerüstet mit Spekulum und

Spiegel, inspizierten Frauen ihre Vagina, von den Schamlippen bis zum Muttermund.
Die Betonung auf «Selbst» war dabei zentral: Frauen wollten ihre Körper in eigener

Regie unter die Lupe nehmen, sprich nicht vermittelt über den Blick eines männlichen

Partners oder Experten (dem Arzt, Gynäkologen oder auch Psychologen).8

Ein im Zusammenhang mit feministischen Selbstuntersuchungen einflussreiches

Buch war - und ist auch heute noch - die 1971 vom Boston Women's Health Book
Collective herausgegebene Publikation Our Bodies Ourselves, die aus einem Selbst-

untersuchungs- und Selbsthilfe-Workshop von Frauen aus Boston (USA) hervorging.9
Das Buch fand in kürzester Zeit weltweite Beachtung: Es wurde in mindestens
31 Sprachen übersetzt, sechsmal gründlich überarbeitet und neu aufgelegt und mehr
als vier Millionen Mal verkauft.10 Das Buch provozierte aber auch Kritik: Feministinnen

aus Lateinamerika, Süd- und Ostasien, Südeuropa sowie Nord-, West- und

Südafrika kritisierten die US-amerikanische, vornehmlich weiss-mittelständische

Perspektive, aus der Our Bodies Ourselves geschrieben wurde, und erarbeiteten eine

für die jeweilige Region anschlussfähige Publikation."

7 Zur Geschichte des weiblichen Körpers in der Wissenschaft Duden (Anm. 6); Claudia Honegger,
Die Ordnung der Geschlechter. Die Wissenschaften vom Menschen und das Weib, 1750-1850,
Frankfurt, New York 1991; Esther Fischer-Homberger, Krankheit Frau. Und andere Arbeiten
zur Medizingeschichte der Frau, Bern/Stuttgart/Wien 1979. Für eine schöne populärhistorische
Umsetzung Liv Strömquist, Der Ursprung der Welt, Berlin 2017.

8 Für den gesamten Abschnitt Krishna Soman, Women's Health and Rights to Health in Independent

India. An Overview, in: Nirmala Banerjee et al. (Hg.), Mapping the Field. Gender Relations
in Contemporary India (Vol. 1), Kolkata 2011, S. 237-264; Sari Tudiver, The Strength of Links.
International Women's Health Networks in the Eighties, in: Lakshmi Menon (Hg.), Organizing
Strategies in Women's Health. An Information and Action Handbook, Manila 1994 [Centre for
Women's Development Studies Library, New Delhi]; Jennifer Nelson, More Than Medicine.
A History of the Feminist Women's Health Movement, New York 2015, S. 102-115 ; Kathy Davis,
The Making of Our Bodies Ourselves. How Feminism Travels Across Borders, Durham 2007; Rina
Nissim, Eine zeitgemässe Hexe. Frauen und Gesundheit - zur weltweiten Selbsthilfebewegung,
Berlin 2018.

9 Boston Women's Health Club Collective (Hg.), Our Bodies Ourselves. A Book by and for Women,
New York 1973.

10 Davis (Anm. 8), S. 1-11; Sara Hayden, Feminist activists today should still look to «Our Bodies,
Ourselves», in: The Conversation, 2.5.2018, https://theconversation.com/feminist-activists-today-
should-still-look-to-our-bodies-ourselves-95503 (3. 8. 2018).

11 Davis (Anm. 8), S. 66-81,217-219.



89

Der Titel des Buches aus Bombay, In Search of Our Bodies, lädt dazu ein, dieses

als Adaption von Our Bodies Ourselves zu lesen. Als Inspirationsquelle mag die

Bostoner Publikation durchaus gedient haben: Die Frauen, die den Workshop in

Bombay organisierten, waren in direktem Kontakt mit dem Women's Health Book
Collective; sie hatten Our Bodies Ourselves selber gelesen und Kopien davon in

Bombay verteilt.12 Doch in In Search of Our Bodies selbst wird das Bostoner Buch

lediglich im Literaturverzeichnis erwähnt und an keiner Stelle steht geschrieben,
dass es adaptiert wird. Hingegen könnte es durchaus als Antwort auf das Bostoner
Buch gelesen werden, wird doch bereits auf der ersten Seite der Bombayer Publikation

betont, dass es sich hier um eine an den lokalen Realitäten orientierte Analyse
der indischen Frauengesundheitsbewegung handle: «However, the women's health

movement in countries like India differs from the women's health movement in
the west, and it thus becomes important to develop our own understanding and

perspective [...].»13
Das SHAKTI-Kollektiv,14 das In Search ofOur Bodies herausgab, hatte sich im Jahr

1986 gegründet, um einen überregionalen Workshop zu Gesundheit und Sexualität

von Frauen in Indien zu organisieren.15 Der S HAKTI-Workshop war nicht der erste

zu diesem Thema, der in Bombay stattfand.16 Doch es war einer der grösseren: Aus
sieben indischen Bundesstaaten und zehn verschiedenen Städten und Dörfern reisten

35 im Gesundheitswesen tätige Aktivistinnen und Frauen nach Bombay. Und es war
der erste solche Workshop in Bombay, aus dem eine Publikation mit einer Auflage
von 1000 Exemplaren resultierte.17

Die Auseinandersetzung mit dem weiblichen Körper hatte unter indischen Feministinnen

in den späten 1970er-Jahren Auftrieb erhalten.18 Verschiedene Ereignisse waren
hierfür ausschlaggebend. 1975, im Jahr, das die UNO zum Jahr der Frau deklarierte,
veröffentlichte das von der indischen Regierung errichtete Committee on the Status

12 Gespräch mit V. Patel. Mumbai, 12. 11. 2018.
13 Bhate et al. (Anm. 1), S. 1.

14 Shakti (Hindi/Sanskrit) bedeutet Kraft, (kosmische) Macht, Mut, Fähigkeit oder Vermögen und

ist im Hinduismus die Bezeichnung der höchsten weiblichen Gottheit («Mutter Gottes»). Vgl.
«sakti», in: Aryendra Sharma, Hans Vermeer, Hindi-Deutsches Wörterbuch (Bd. 3), Heidelberg
1987, S. 1425 f; «sakti», in: Jeffrey D. Long, Historical Dictionary of Hinduism, Lanham 2011,
S. 261. Das SHAKTI-Kollektiv schrieb seinen Namen stets in Grossbuchstaben, weshalb ich hier
diese Schreibweise übernehme.

15 Gespräch mit V. Patel, Mumbai, 12. 11.2018.
16 Bereits 1981 hatte an der SNDT Women's University ein Workshop zu Frauengesundheit und

Reproduktion stattgefunden, der aber weit weniger Teilnehmerinnen hatte: «Workshop On Women
Health and Reproduction. April 17-19, 1981, Bombay», in: SNDT Women's University, Juhu

Campus, Library, Conference Papers: CF - 84.

17 Gespräch mit V. Patel, Mumbai, 12. 11. 2018.
18 Vgl. für den gesamten Abschnitt Samita Sen, Nandita Dhawan, Feminisms and the Politics of Gen¬

der. A History of the Indian Women's Movements, in: Nirmala Banerjee et al. (Anm. 8), S. 1-39,
S. 12-20; Geraldine Forbes, Women in Modern India, Cambridge 2008, S. 243-254.



90

of Women einen Bericht zur ökonomischen, gesundheitlichen und sozialen Situation

von Frauen in Indien.19 Der Bericht brachte unter anderem in Zahlen zutage,

was viele Feministinnen in Indien bereits seit Jahrzehnten kritisierten: dass es um
die Situation von Frauen in allen zentralen gesellschaftlichen Bereichen schlecht

stehe - vom Bildungswesen über die Arbeitswelt und die Gesundheit bis hin zur
politischen Partizipation.
Kurze Zeit nach Erscheinen des Berichts wurden in den Bundesstaaten Andhra
Pradesh und Maharashtra beinahe zeitgleich mehrere Polizeibeamte freigesprochen, die

nachweislich zwei junge Frauen vergewaltigt hatten und gegen die erst auf Druck
massiver Proteste von Angehörigen und solidarischen Frauen Strafverfahren eröffnet
wurden. Die Männer wurden erstinstanzlich schuldig gesprochen, höhere Instanzen

hoben jedoch die Strafen - im einen Fall sechs Jahre später - wieder auf.20 Zugleich
kamen mehrere Fälle von Femiziden ans Licht: Neu verheiratete Frauen wurden von

Mitgliedern der neuen Familie ermordet, weil die Familie der Frau die geforderte

Mitgift {dowry) nicht bezahlen konnte.21 Die Freisprüche der Polizeibeamten und

die (iovvrv-Morde lösten eine weitere, breite Welle des Protests aus, aus der mehrere

lokale Frauenorganisationen hervorgingen, die sich dem Kampf gegen Gewalt an

Frauen und für die Selbstbestimmung der Frau über ihren Körper widmeten.22

Diese Proteste fielen in die Zeit kurz nach dem Ende der diktatorischen Regierung
unter Premierministerin Indira Gandhi. Während des von ihr ausgerufenen Ausnahmezustandes

(«Emergency», 1975-1977) hatte Indira Gandhi Gewerkschaften, linke
Parteien und Organisationen entweder zerschlagen oder in den Untergrund getrieben
und in einem schockierenden «Familienplanungsprogramm» Tausende von Männern
und Frauen zwangssterilisieren lassen.23

Die Erfahrungen aus der Ära der Emergency und die Entrüstung ob der ungestraften

Vergewaltigungen und der dowry-Morde führte gegen Ende der 1970er-Jahre zu einer

Vielzahl neuer Frauenorganisationen, die den Akzent ihrer politischen Arbeit auf die
direkte und strukturelle Gewalt, mit der sich Frauen konfrontiert sahen, legten und
die explizit das Recht der Frau auf Selbstbestimmung über den eigenen Körper und
die eigene Sexualität propagierten. Für viele dieser Organisationen bedeutete dies

auch, dass sie unabhängig von etablierten Parteien oder Gewerkschaften arbeiteten;

19 Government of India, Ministry of Education and Social Welfare, Department of Social Welfare
(Hg.), Towards Equality. Report of the Committee on the Status of Women in India, New Delhi
1975.

20 Sen/Dhawan (Anm. 18), S. 16 f.; Forbes (Anm. 18), S. 244 f.
21 Ebd.
22 So zum Beispiel in Delhi die Organisation Saheli. Vgl. dazu Saheli (Hg.), Twenty five years of

hope, action, protest, song, togetherness, laughter, tears, dance, strength & feminist struggle. Saheli
1981-2001, New Delhi 2001, S. 1-56; Soman (Anm. 8), S. 238.

23 Sen/Dhawan (Anm. 18), S. 15. Auf die Praxis der Zwangssterilisierungen, auch zur Zeit der

Emergency, wird weiter unten noch eingegangen.



91

sie verbanden die Gründung ihrer Organisation mit einem klaren Statement ihrer
Autonomie.24

Die Auseinandersetzung mit Sexualität und dem Körper der Frau war auch für
Feministinnen in der Schweiz zentral: Eine der ersten Subgruppen, die die im Umfeld der

1968er-Bewegung entstandene Zürcher Frauenbefreiungsbewegung (FBB) gründete,

war die Arbeitsgruppe «Sexualität und Aufklärung» 25 Kurz darauf, im September
1972, ging aus dieser Arbeitsgruppe die schweizweit erste Informations- und

Beratungsstelle für Frauen (Infra) hervor. Die Zürcher Infra bot Frauen zu regelmässigen
Zeiten unentgeltlich Beratung zu Verhütung, Schwangerschaftsabbruch, alternativer

Medizin, Erziehung sowie zu juristischen Fragen.26 Das Angebot stiess von
Anbeginn auf riesige Nachfrage. In den Jahren darauf folgten in sieben Schweizer
Städten ähnliche Einrichtungen.27 Dabei Hessen sich auch die Feministinnen in der
Schweiz vom US-amerikanischen Women's Health Movement animieren: Frauen

aus den USA wurden in die Schweiz eingeladen, um von ihren Erfahrungen und

Projekten zu erzählen;28 Our Bodies Ourselves wurde in Gruppen diskutiert, und

Feministinnen aus der Schweiz reisten in die USA, um sich über die Arbeit der

dortigen Frauengesundheitszentren zu informieren.29 Sechs Jahre nach Gründung
der Infra im Mai 1978 wurde auch in der Schweiz das erste Gesundheitszentrum

für Frauen eröffnet: das Dispensaire des femmes in Genf.30 Das Dispensaire, von
Frauen des Mouvement de libération des femmes (MLF) getragen, entwickelte sich

zu einem wichtigen Referenzpunkt der Frauengesundheitsbewegung der Schweiz und

zu einem Ort der Vernetzung mit Frauenorganisationen weltweit. Ich werde weiter

unten darauf zurückkommen.
Welche Wirkungs-, ja Sprengkraft die Erfahrung haben konnte, sich mit dem eigenen

Körper zu befassen, beschrieb die ehemalige FBB-Frau Helen Pinkus-Rymann
Jahre später in einem Interview: «Ein Ereignis, welches mich sehr berührte war, als

wir in der Selbstuntersuchungsgruppe unseren Muttermund anschauten. Das war

24 Zur Entstehung autonomer Frauenorganisationen ebd.. S. 14-16; Saheli (Anm. 20), S. 1-56.
25 Zur FBB und zur Infra vgl. Sara Bernasconi, Anja Suter, Aus der Sponti-Aktion wird ein Virus.

Die Frauenbefreiungsbewegung FBB, in: Erika Hebeisen, Elisabeth Joris, Angela Zimmermann,
Zürich 68. Kollektive Aufbrüche ins Ungewisse, Baden 2008, S. 182-193.

26 Vgl. den Info-Flyer «Infra: Informationsstelle für Frauen», in: Schweizerisches Sozialarchiv
(SozArch), Ar 465.10.1, FBB 063, Teil 2.

27 In Bern, Basel, Frauenfeld, Genf, Lugano, St. Gallen und Uster. Ausführlich dazu Leena Schmitter,
Politiken der Reproduktion. Die Frauenbewegung und die Liberalisierung des Schwangerschaftsabbruchs

in der Schweiz, 1971-2002, Dissertation, Universität Bern, 2014, S. 78.
28 «Die Selbsthilfeklinik von Los Angeles in Genf», in: Zeitung der Frauen, Nr. 1, o. O., o. J. [Genf

1973], [S. 9-13], in: SozArch, Ar 465.10.1, FBB 063, Teil 1.

29 Nissim (Anm. 8), S. 23 f.
30 Zur Gründung des Dispensaires vgl. Kristina Schulz, Leena Schmitter, Sarah Kiani, Frauenbewe¬

gung. Die Schweiz seit 1968, Zürich 2014, S. 67 f., 217. Zur Organisation des täglichen Betriebes
im Dispensaire vgl. Nissim (Anm. 8), S. 59-74.



92

verrückt! Etwas, das bisher nur mein Arzt gesehen hatte. Das war Wiedereroberung

von verlorenem Terrain!»31 Pinkus-Rymann war bei weitem nicht alleine: Für viele

Frauen war diese Form der «Entdeckung» des eigenen Körpers ein zentraler

biografischer Wendepunkt - sowohl bezüglich ihrem Selbstverständnis als Frau in der

Gesellschaft wie auch bezüglich ihrer politischen Tätigkeit. Denn im Gegensatz zu
den oft von Männern dominierten Politgruppen konnten in den neu entstandenen

Frauenorganisationen Themen verhandelt werden, die direkt mit dem Alltag der

Frauen zu tun hatten.32 Nebst der Sexualität und dem Erleben des eigenen Körpers
wurde hier auch über Beziehungen zu Männern gesprochen, sei es in der Politgruppe
oder in der Fiebesbeziehung, sowie die Stellung der Frau in der Familie oder die

Situation am Arbeitsplatz thematisiert.33

Workshops zu «self-examination» oder «fertility awareness», in denen Frauen mit
dem Spekulum die eigene Vagina und die Cervix anschauen konnten, wurden auch

in Indien organisiert.34 Aus den Erfahrungen solcher Workshops entstanden

Publikationen, in denen Selbstuntersuchungen propagiert und - wie auch in Broschüren
und Flyern der Schweizer Feministinnen -35 die weiblichen Geschlechtsorgane
teils detailliert abgebildet und beschrieben wurden. Im Gegensatz zu In Search of
Our Bodies wurde bei diesen später entstandenen Publikationen ein direkter Bezug

zur Bostoner Publikation Our Bodies Ourselves gemacht.36 Die Bücher waren so

gefragt, dass sie zuweilen mehrfach aufgelegt werden mussten. Im Impressum der

31 Bernasconi/Suter (Anm. 25), S. 186.

32 Für die Zürcher FBB vgl. Bernasconi/Suter (Anm. 25), S. 184, 186 f.; Barbara Kunz, Auch das

Private ist politisch. 68erinnen in Bewegung, in: Erika Hebeisen, Elisabeth Joris, Angela
Zimmermann, Zürich 68. Kollektive Aufbrüche ins Ungewisse, Baden 2008, S. 29-39, hier S. 33-39.
Für Genf vgl. Carole Villiger, «Notre ventre, leur loi!» Le mouvement de libération des femmes
de Genève, Genf 2009, S. 17-37, 57-62. Für einen gesamtschweizerischen Überblick Elisabeth
Joris, Heidi Witzig (Hg.), Frauengeschichte(n). Dokumente aus zwei Jahrhunderten zur Situation
der Frauen in der Schweiz, Zürich 2001, S. 473-483.

33 Bernasconi/Suter (Anm. 25), S. 186 f.; Villiger (Anm. 32), S. 51 ff.; Joris/Witzig (Anm. 32),
S. 473^180.

34 C. Sathyamala, Women's Health Movement in Independent India, in: Amiya Kumar Bagchi, Krishna
Soman, Maladies, Preventives and Curatives. Debates in Public Health in India, New Delhi 2005,
S. 96-108, hier S. 98.

35 In der Fraue-Zitig beispielsweise Fraue-Zitig 4 (1976), S. 3, 21; Fraue-Zitig 7 (1977), S. 14; in
der Zeitung der Zürcher Genossenschaft Frauen-Ambulatorium: Periodisches Blatt, 1,1981-1989,
1988, in: SozArch,Ar465.15.6,FBB 011; Gruppe Selbsthilfe/Selbstuntersuchung (FBB):
«Verhütungsmittel», [Broschüre], o. O. [Zürich] 1977, in: SozArch, Ar 465.11.4, Mappe 071/2, Frauen-
Ambi: Fachliches aus Projektzeit, ca. 1980-1981.

36 Vgl. Sabala and Kranti, Na Shariram Nadhi. My Body is Mine, Bombay 1995, S. 1. Chayanika/
Swatija/Kamaxi, We and Our Fertility. The Politics of Technological Intervention, Mumbai 1999,
S. 47. Dieses Buch war zuerst in Hindi erschienen und wurde erst in einem zweiten Schritt ins
Englische übersetzt. 1991 erschien in Hyderabad in Telugu «A Hundred Thousand Questions
about Women's Health». Das Buch wurde Anfang der 2000er-Jahre so überarbeitet, dass es 2004
als gesamtindische Version in englischer Sprache unter dem Titel «Taking Charge of Our Bodies.
A Health Handbook for Women» herauskam. Vgl. dazu Davis (Anm. 8), S. 53-58,217.



93

jeweiligen Ausgaben wurde überdies explizit zur Verbreitung und Vervielfältigung
aufgerufen, sofern dies auf ein lokales Bedürfnis stosse.37 Und viele dieser Publikationen

sind in englischer Sprache erschienen oder wurden aus einer Regionalsprache
ins Englische übersetzt, sodass das Wissen innerhalb Indiens überregional gestreut
werden konnte.38

Selbstuntersuchungen standen in der indischen Frauengesundheitsbewegung jedoch
weniger im Zentrum als bei den Feministinnen in der Schweiz. Weit wichtiger waren
Themen wie durch Armut verursachte Unter- oder Fehlernährung, Infektionen,
Arbeitsüberlastung - oder schlicht der fehlende Zugang zu einer medizinischen

Grundversorgung und der Möglichkeit, im Spital respektive in sicheren und
hygienischen Räumen zu gebären.39

Auch im Workshop des Bombayer SHAKTI-Kollektivs von 1986 hatten diese Themen

Priorität. Selbstuntersuchungen wurden in diesem keine durchgeführt.40 Beim
Durchblättern von In Search of Our Bodies fällt überdies auf, dass hier auch keine

Abbildungen weiblicher Geschlechtsteile gezeigt werden. Und doch stehen Frauenkörper

auch hier im Zentrum: dargestellt als ganze Körper, mal nackt, mal nicht - und

meist in einem gesellschaftlichen Zusammenhang. Der Blick in In Search of Our
Bodies wurde folglich in erster Linie auf die sozialen und ökonomischen Umstände

gerichtet, in denen sich Frauen in Indien in der Zeit befanden; sowohl in den Texten

als auch in den Illustrationen.41 Denn der Workshop, so heisst es in der Einleitung
des Buches, hatte zum Ziel, die seit der Unabhängigkeit von der indischen Regierung
in Fünfjahresplänen angeordneten wirtschaftlichen Programme aus feministischer

Perspektive zu analysieren. Das Zusammenkommen, der Erfahrungsaustausch über

professionelle und individuelle Unterschiede der Teilnehmerinnen hinweg, sollte
den Frauen die Möglichkeit bieten, gemeinsam Strategien zu entwickeln, wie die

37 Sabala and Kranti (Anm. 36), Impressum; Chayanika/Swatija/Kamaxi (Anm. 36), Impressum.
38 Denn auch wenn die Sprache der ehemaligen Kolonialmacht und (damals wie heute) der Mittel¬

schicht, so ist Englisch doch noch vor Hindi die Sprache, die auf dem Subkontinent den

überregionalen Austausch ermöglicht. Gemäss Vibhuti Patel sei auch das der Grund gewesen, weshalb
In Search of Our Bodies in englischer Sprache erschienen sei, auch wenn im der Publikation

vorausgegangenen Workshop nebst Englisch Hindi, Marathi und Gujarati gesprochen worden sei.

Gespräch mit V. Patel, Mumbai, 12. 11. 2018, und E-Mail-Verkehr mit V. Patel, 7. 1. 2019.
39 Sathyamala (Anm. 34), S. 98.
40 Zumindest sind im gesamten Buch keine solchen erwähnt.
41 Vgl. die folgenden Kapitel in «In Search of Our Bodies» (Bhate et al., Anm. 1): «Introduction»

(S. 1-5); «The Social Trap» (ManishaGupte,S.6-12); «The Double Burden: Occupational Health
of Self-Employed Women» (Mirai Chatterjee, S. 44-47); «Reconstructing Sexual Relations»

(Gabriele Dietrich, S. 58-64); «Towards an Understanding» (S. 84-107). Das Titelbild zeigt zwei

sitzende, nackte Frauen, die Illustrationen zwischen den Kapiteln zeigen Frauenfiguren bei der

Arbeit ausser Haus, bei der Arbeit im Haus, Frauen, die wortwörtlich ein Haus auf ihren Schultern

tragen, Frauen bei der Diskussion an einem grossen ovalen Tisch, eine schwangere Frau, die eine

Spritze in den Bauch verabreicht bekommt.



94

This book is seen as a contribution to the discussions
on the women health movemnt In India. This exciting
and Informative collection brings together papers and
discussions which were held at a SHAKT1 Work Shop
"Feminist Perspective on Women and Health Reprodur
tlon in India". Tt focuses on how social norms grea
effects women's health creating a sordid picture of
excess female mortality. Some of the International and
government programmes aimed at improving womens
health arc analysed and criticised from a feminist
perspective. Also the problems of women health workers
at a grass root level. The specific problems of women
workers in the Informal sector and how their health Is
affected Is high lighted. The current family planning
programme and the research on contraceptives arc
seen as antl women. A few of the movements which
have developed in India for taking back our bodies arc
described. And finally a paper on sexuality. The discussions

of the conference opens up the conflicts and
dilemmas In developing a women's health movement
In Third World countries.

Abb. 1: Titelblatt von In Search of Our Bodies, Bombay 1987.

staatlichen Programme neu strukturiert werden könnten, damit sie Frauen und ihrer
Gesundheit zugutekämen.42

In Workshops und Selbsterfahrungsgruppen dieser Art schufen sich Frauen in den

1970er- und 1980er-Jahren also einen von männlichen Politgenossen oder Partnern

unabhängigen Raum der feministischen Selbsthilfe und Analyse.43 Das Entdecken

des individuellen Körpers - wenn auch mit unterschiedlicher Gewichtung - ging für
die Feministinnen in Indien wie auch in der Schweiz mit der Analyse patriarchaler
Strukturen und gesellschaftlicher Machtverhältnisse einher. Das «Sehen» war hier

42 Bhate et al. (Anm. 1), S. 2.
43 Im europäischen und US-amerikanischen Kontext war der Begriff der «Autonomie» zentral. Mit

«Autonomie» wurde zum einen die Unabhängigkeit von Parteien und Gewerkschaften (respektive
aller organisierten politischen Organe) sowie die Unabhängigkeit von Männern markiert. Diese von
der Subjektivität ausgehende Form des Politisierens wurde bereits damals als «identitär» kritisiert.
Zu Konzept und Kritik der Autonomie in der Frauenbewegung vgl. Brigitte Studer, 1968 und die

Formung des feministischen Subjekts, Wien 2011, S. 38^12,46-48.



95

im besten Sinne ein doppeltes: das Sehen des Körpers an sich, das immer zugleich
ein Sehen des eigenen Körpers war - und das Sehen des Frauenkörpers in seiner

gesellschaftlichen Bedingtheit.

Sprechen, «Wir»

Die Selbsthilfegruppen und Selbstuntersuchungen dienten folglich nicht bloss oder

gar weniger zur individuellen Selbstfindung. Das Zusammenkommen in Frauenrunden

ermöglichte es den Teilnehmenden vielmehr, subjektiv erfahrene Situationen im
Austausch mit anderen Frauen zu reflektieren. Durch das Sprechen über den jeweils eigenen

Körper und über die Machtverhältnisse, mit denen sich Frauen konfrontiert sahen,

wurden individuelle Erlebnisse zu geteilten Erfahrungen erhoben, was den Frauen die

Möglichkeit bot, trotz der vielen unterschiedlichen Lebensumstände als Kollektiv in
Wir-Form aufzutreten.44 Hatte das «Sehen» das Potenzial zur «Wiedereroberung» von
«verlorenem Terrain», so hatte das Zusammenkommen, der gemeinsame Austausch
über das Gesehene und Erlebte das Potenzial, Banden zu bilden - in den Worten der
Teilnehmerin eines Selbstuntersuchungsworkshops in Genf: «Indem wir uns und
die anderen Frauen der Gruppe untersuchten, waren wir nicht mehr isoliert, sondern

konnten gemeinsam eine Identität als Frau entwickeln.»45 Wie dieses «Kollektivsubjekt»

hergestellt wurde, über welche Themen und in welchen Begriffen Kollektivität
mobilisiert wurde, soll in der Folge diskutiert werden.46

Auffallend an den Texten der Frauenbewegungen der 1970er-Jahre ist die Semantik
der «Befreiung».47 An beiden Orten, in Indien wie in der Schweiz, wurde die Kritik

44 Zur Historisierung von Erfahrung vgl. Joan Wallach Scott, Phantasie und Erfahrung, in: Feminis¬
tische Studien 2 (2001), S. 74-88.

45 «Die Selbsthilfeklinik von Los Angeles in Genf», in: Zeitung der Frauen (Anm. 28). Vgl. auch

Leena Schmitter, «Erlebte Solidarität». Die Frauengesundheitsbewegung der 1970er-Jahre als

imaginierte transnationale Gemeinschaft, in: Traverse. Zeitschrift für Geschichte 23/2 (2016),
S. 75-86, hier S. 80 f.

46 Bezüglich der Konstruktion von Identität und Kollektivität in feministischen Bewegungen Joan

Wallach Scott, Fantasy Echo. History and the Construction of Identity, in: Critical Inquiry 27 (2001),
S. 284-304, hier S. 287. Zum «feministischen Kollektivsubjekt» vgl. Geneviève Fraisse, Vom
Individuum Frau zum Subjekt des Feminismus, in: dies., Geschlecht und Moderne. Archäologien
der Gleichberechtigung, hg. von Eva Horn, Frankfurt am Main 1995, S. 143-163, hier S. 145.

47 Die autonomen feministischen Bewegungen in der Schweiz, den USA, Frankreich oder England,
die sich im Zuge der 1968er-Bewegung gründeten, trugen die Befreiung - und somit ihr politisches
Programm - bereits im Namen («Frauenbefreiungsbewegung», «Women's Liberation Movement»,
«Mouvement de libération des femmes»). Mit dieser Selbstbenennung stellten die Frauen einen
bewussten Bezug zu den Befreiungsbewegungen der (ehemals) kolonisierten Länder und der

Bürgerrechtsbewegung in den USA her. Der Befreiungsbegriff war zu der Zeit jedoch nicht nur von
Feministinnen, sondern von vielen sozialen Bewegungen beansprucht worden, mit Brigitte Studer

gesprochen war er «derArchetyp des Kollektivsubjekts der Emanzipation». Studer (Anm. 43), S. 32.

Zur Namensfindung der Zürcher FBB Bernasconi/Suter (Anm. 25), S. 183 f. Mit dem Diskurs



96

marxistischer Feministinnen aufgegriffen, gemäss der die Frau im Kapitalismus
gleich mehrfach ausgebeutet und fremdbestimmt ist: als (unterbezahlte) Arbeiterin,
als (unbezahlte) Flausfrau und Reproduktionskraft sowie als (meist nicht bezahltes)

Objekt der sexuellen Befriedigung der Männer. In der Analyse der Aktivistinnen
der Frauengesundheitsbewegungen wurde nun aber der Körper der Frau - und nicht

allein deren Arbeitskraft - ins Zentrum gerückt und zum Kernstück der Emanzipation

erhoben: Erst die Kontrolle über ihren eigenen Körper ermögliche es einer

Frau, sich vom Joch des Patriarchats und des Kapitalismus vollständig zu befreien.

In den Worten der indischen Feministinnen: «When a woman's body is invaded,
she has lost the final control over her existence. [...] Taking charge of one's own
body therefore becomes a crucial feminist issue. Taking charge not in a military or
proprietory sense but as a conscious refusal to subjugate onseself to the slavery of
patrarchy, of capitalism and of destiny.»48

Ein konkreter Gegenstand, mit dem sich Feministinnen sowohl in Indien als auch

in der Schweiz intensiv beschäftigten und über den die «Befreiung» der Frau zu
einem grossen Teil verhandelt wurde, war das Thema Schwangerschaft respektive
die Möglichkeiten zur freien Entscheidung, eine Schwangerschaft zu verhüten oder

abzubrechen.

In der Schweiz war der Kampf um den straffreien Schwangerschaftsabbruch das

erste überregional bearbeitete und über mehrere Jahre im Zentrum stehende Thema
der Frauenbewegung nach 1968 49 Um diesen Kampf landesweit zu koordinieren,
wurde 1974 gar eine Zeitung, die Zeitung der Frauen lanciert, die in französischer,
deutscher und italienischer Sprache erschien. Die Titelseite dieser Erstausgabe zeigt
eine liegende, schwangere Frau, auf deren Bauch ein Mensch kauert.50 Ober- und

unterhalb der Illustration heisst es in dicken Lettern: «Wem gehört der Bauch dieser
Frau? Den Ärzten? Dem Staat? Den Bossen? Den Männern? Den Kirchen?» Für die

Herausgeberinnen der Zeitung war die Antwort klar: «Nein, er gehört ihr selbst.» Die
rhetorisch gestellte Frage war eine bewusste Provokation: Sie sollte zum einen vor
Augen führen, dass Frauen in der sie umgebenden Gesellschaft in keiner Weise frei
über ihre Körper, ihre Sexualität und somit über ihre Leben verfügen könnten. Zum
anderen sollte sie zeigen, dass diese Fremdbestimmung nicht hingenommen werden

müsse: Durch feministische Organisation zur Selbsthilfe könnten Frauen dieser

Abhängigkeiten entkommen. Der Slogan, «mein Bauch gehört mir», «Notre ventre,
leur loi», der in den 1970er-Jahren sowohl zur Chiffre als auch zur einenden Parole

der «Befreiung» in der feministischen Bewegung in Frankreich setzte sich Aline Oloff eingehend
auseinander: Aline Oloff, Die Sprache der Befreiung. Frauenbewegung im postkolonialen Frankreich,

Bielefeld 2018.
48 Gupte (Anm. 41), S. 7. Zur Schweiz vgl. Schmitter (Anm. 27), S. 75.
49 Vgl. Schmitter (Anm. 27) sowie Schulz/Schmitter/Kiani (Anm. 23), S. 36 f., 55.
50 Titelblatt, Zeitung der Frauen (Anm. 28).



97

trouerbibî'Othek -,

mott^nga'- ûï 27 / —
8O05 Zürich
toWjfor. Gl 2719688

WEM GEHtiRT DER

BRUCH DIESER FRAU?

DER AEBZTEN um 9*A&? 238 BOSSER DEN KAERBEBB BEB KIHOKB

§û?Ç, ^SSHOH^H IHR 5ELBST
zsimnre im «um; sa i osbffsï von zdbioh saw

S!,!®» MDSAffiTäIKSH Jt!3I3ÜR0
BAS3I, OHUS
nie.iiro

IHBHHBHHh SHlBBll -, - v •' •• WÊÊÈÊÈÈ

Abb. 2: Titelblatt der 1973 erschienenen Deutschschweizer Erstausgabe

der Zeitung der Frauen.

des Kampfs um den straflosen Schwangerschaftsabbruch wurde, war folglich in der

Semantik der «Befreiung» weniger Ausdruck eines individuellen Besitzanspruchs
als vielmehr eine politische und im Verständnis der Feministinnen für alle Frauen

relevante Forderung, die auf die komplette Selbstbestimmung der Frau über sich und

ihren Körper und somit auf die Emanzipation der Frau auf allen gesellschaftlichen
Ebenen zielte. In der Zeitung der Frauen hiess es: «Wir wollen unserer Gattin-und-
Mutter-Rolle den Garaus machen, indem wir aufhören, ja zu sagen dazu, dass unser

Körper zum Instrument herabgemindert wird: Instmment, das dazu dienen soll, Arbeit



98

zu produzieren, Kinder zu produzieren, Vergnügen für den Mann zu produzieren,
Waren durch zusätzliche Arbeit in der Fabrik zu produzieren. [...] WIR WOLLEN
NICHT DIE GLEICHBERECHTIGUNG SONDERN DIE BEFREIUNG.»51

Die Themen Schwangerschaft und Abtreibung waren auch für Feministinnen in
Indien essenziell. Die Ausgangslage war hingegen eine andere: Das Abbrechen

einer Schwangerschaft war in Indien bereits seit Anfang der 1970er-Jahre legal.52

Doch das 1971 verabschiedete Gesetz wurde von den Frauengesundheitsaktivistinnen

nicht als feministische Errungenschaft gefeiert. Ein Grund dafür war, dass

der Schwangerschaftsabbruch häufig zur gezielten Geschlechtsauslese eingesetzt
wurde (und auch heute noch wird): Durch Ultraschall oder Amniozentese

(Fruchtwasserpunktion) erkannte weibliche Föten wurden (werden) häufig abgetrieben.53

Der wohl gravierendste Unterschied zur Debatte im Westen war jedoch, dass die

Themen Abtreibung und Schwangerschaft in Indien nicht unabhängig von der
staatlichen Familienplanungspolitik verhandelt werden konnten.54 Diese Politik, die

1952, knapp fünf Jahre nach der Unabhängigkeit Indiens, auch auf Druck westlicher

Regierungen und entwicklungspolitischer Organisationen eingeführt wurde, hatte die

Bevölkerungszahl Indiens zum Problem und Hindernis für die wirtschaftliche und

ökologische Entwicklung des Landes erklärt.55 Von Teilen der indischen Ober- und

Mittelschicht getragen wurde dieser malthusianische Diskurs der «Überbevölkerung»

zur Zeit des Kalten Krieges, zu einer Zeit folglich, als sich die USA und Europa mit
Befreiungskämpfen in ehemaligen Kolonien konfrontiert sahen, insbesondere von
amerikanischen und europäischen NGOs und Stiftungen sowie von unterschiedlichen

Abteilungen der UNO vorangetrieben.56 Das «Neue Indien», das mit Jawaharlal

51 Zeitung der Frauen (Anm. 28), S. 6 f., Hervorhebung im Original; vgl. auch Schmitter (Anm. 27),
S. 81 f.; Villiger (Anm. 32), S. 25-40.

52 Mausumi Manna, Approach Towards Birth Control. Indian Women in the Early 20th Century, in:
The Indian Economic and Social History Review 1 (1995), S. 35-51; Nivedita Menon, Sexuality,

Caste, Governmentality. Contests over «Gender» in India, in: Feminist Review 91 (2009),
S. 94-112, hier S. 106 f.

53 Soman (Anm. 8), S. 255 f.; Mary E. John, Sex Ratios and Sex Selection in India. History and the

Present, in: Leela Fernandes (Hg.), Routledge Handbook of Gender in South Asia, London 2014,
S. 291-304; Vibhuti Patel, Campaign against Amniocentesis, in: Bhate et al. (Anm. 1), S. 70-74.

54 Gupte (Anm. 41), S. 10 f.
55 Raul Nair, The Construction of a «Population Problem» in Colonial India 1919-1947, in: The

Journal of Imperial and Commonwealth History 2 (2011), S. 227-247; Alison Bashford, Global
Population. History, Geopolitics, and Life on Earth, New York 2014.

56 Federführend in der Verwissenschaftlichung des «Überbevölkerungsdiskurs» war zum einen das

1936 von Eugeniker Frederick Osborn gegründete Office of Population Research (OPR) der Princeton

University, das mit alarmistischen Berichten zur weltweiten Bevölkerungsentwicklung - vor
allem mit Blick auf Staaten ausserhalb der USA - den Diskurs massgeblich prägte; zum anderen
die 1952 vom Philanthropen und Millionenerben John D. Rockefeiler III ins Leben gerufene NGO
Population Council. Als private Spender finanzierten sowohl die Rockefeller als auch die Ford
Foundation demografische Studien und Projekte zur Reduktion der Bevölkerungszahl überwiegend

in Gebieten ehemaliger Kolonialimperien. Innerhalb der UNO wurde das Thema gleich von



99

Nehru einen Premierminister hatte, der sich offen für einen staatlichen Sozialismus

aussprach, wurde zu einem der Hot Spots der bevölkerungspolitischen Unternehmungen

westlicher Regierungen und Organisationen.57 Auch in der Schweiz wurde das

Thema «Überbevölkerung» seit Ende der 1960er-Jahre medial intensiv bewirtschaftet
und private Organisationen wie der Verein Schweizerische Arbeitsgemeinschaft für

Bevölkerungsfragen (SAfB, heute EcoPop) sympathisieren seit den 1970er-Jahren

offen mit bevölkerungspolitischen Massnahmen in Ländern ausserhalb Europas.58

Die verschiedenen Organisationen und Stiftungen, die sich für die Reduktion der

Bevölkerung in Indien einsetzten, hatten zwar unterschiedliche Agenden und je nach

Perspektive ging es eher darum, «die Dritte Welt vor sich selber zu retten»59 oder

die Welt vor einem Dritten Weltkrieg.60 Das gemeinsame, neokoloniale Ziel bestand

letztlich darin, die Geburtenrate der schlechter situierten Bewohnerinnen und somit

das revolutionäre Potenzial des Subkontinents zu reduzieren; dies durchaus auch

unter Ausübung von Zwang.61

Vielen Frauen, die sich einer Abtreibung unterziehen oder sich auch nur über

Verhütungsmittel informieren wollten, wurde dies bloss gewährt, sofern sie sich eine

Spirale einsetzen Hessen. Die Spirale, das I.U.D., um das es im eingangs zitierten

Song geht, prägte eine ganze Generation von Frauen in Indien: Von Anfang der

mehreren unterschiedlichen Organisationen bewirtschaftet: von der Population Division, die dem

Department of Social Affairs angehörte, von der World Health Organisation (WHO), die ihre Büros

in der Schweiz in Genf hatte, von der Food and Agricultural Organisation (FAO) und von der United
Nations Educational, Scientific and Cultural Organization (UNESCO), die in den ersten beiden

Jahren 1946-1948 vom Biologen und Eugeniker Julian Huxley geleitet wurde. Erst 1967 wurde
der United Nations Fund for Population Activities (UNFPA) ins Leben gerufen, um UN-Gelder
für Staaten bereitzuhalten, die Bevölkerungsprogramme einrichteten. Zu den UN-Büros, dem

UN Fund for Population Activities und ihrer Rolle in der globlen bevölkerungspolitischen Arena

vgl. Bashford (Anm. 55), S. 270-278; Matthew Connelly, Fatal Misconception. The Struggle to
Control World Population, Cambridge 2008, S. 232 f. Zu Gründung und Wirken des OPR Bashford

(Anm. 55), S. 270.
57 Zu Diskurs und Politik um «Bevölkerung» in Indien Nair (Anm. 55); Sarah Hodges, Reproductive

Health in India. History, Politics, Controversies, Hyderabad 2006; Mohan Rao, From Population
Control to Reproductive Health. Malthusian Arithmetic, New Delhi 2004; Sanjam Ahluwalia,
Reproductive Restraints. Birth Control in India, 1877—1947, New Delhi 2008; Shalini Randeria,
Die sozio-ökonomische Einbettung reproduktiver Rechte. Frauen und Bevölkerungspolitik in

Indien, in: Feministische Studien 1 (1995), S. 119-132.
58 Zur Schweizer Debatte um «Überbevölkerung» Balthasar Glättli, Pierre-Alain Nikiaus, Das Volk

und sein Land. Kultur und Natur, in: dies. (Hg.), Die unheimlichen Ökologen. Sind zu viele
Menschen das Problem? Zürich 2014, S. 99-115.

59 Bashford (Anm. 55), S. 342.

60 Der Soziologe und Demograf Dudley Kirk, einer der einflussreichen Agitatoren der «Überbevöl-

kerungs»-Theorie der Nachkriegszeit, vertrat diese These. Vgl. Dudley Kirk, Population Changes
and the Postwar World, in: American Sociological Review 1 (1944), S. 28-35, hier S. 35.

61 Bashford (Anm. 55), S. 268; Shalini Randeria, Staatliche Interventionen, Bevölkerungskontrolle
und Gender. Indien und China im Vergleich, in: Cornelia Klinger, Gudrun-Axeli Knapp, Birgit
Sauer (Hg.), Achsen der Ungleichheit. Zum Verhältnis von Klasse, Geschlecht und Ethnizität,
Frankfurt am Main 2007, S. 235-256.



100

1960er- bis Mitte der 1970er-Jahre war das I.U. D. das am stärksten propagierte und

am meisten eingesetzte Verhütungsmittel.62 Doch spätestens ab Mitte der 1970er-Jahre

wurde der Fokus auf sogenannt permanente Verhütungsmethoden gelegt: Es war
der Beginn der Emergency-Ära unter Premierministerin Indira Gandhi, während

deren auf Anordnung von Sanjay Gandhi, Indira Gandhis Sohn, über zehn Millionen

Frauen und Männer - zum überwiegenden Teil Männer und Angehörige der

unteren Kasten - zwangssterilisiert wurden. Bei diesen Operationen verloren mehr

als 1700 Menschen ihr Leben.63 Zwangssterilisierungen waren auch schon vor der

Emergency-Ära durchgeführt worden. Doch die Zahl der Operationen, die Form der

Zwangsausübung und vor allem der Fokus auf das Sterilisieren von Männern war
neu. Kurz nachdem Indira Gandhi das Ende der Emergency verkündet hatte (1977),
wurde sie abgewählt. Kritische Medienberichte zu den Zwangssterilisierungen spielten

hierbei eine wichtige Rolle. Nach einer kurzen Pause unter der neuen Regierung
wurde die Praxis der Zwangssterilisierungen wieder aufgenommen; in den Fokus

gerieten nun wieder hauptsächlich Frauen.64

Das Recht aufAbtreibung, eine Forderung, welche die autonomen Frauenbewegungen

in Europa und den USA so stark miteinander verband, stellte die indischen
Feministinnen folglich vor eine besondere Herausforderung. Zwar wurde das Recht auf

kostenfreie, sichere und nicht gesundheitsschädigende Abtreibung sowie das Recht

auf ungehinderten Zugang zu sicheren und nicht gesundheitsgefährdenden Kontrazeptiva

auch seitens der indischen Feministinnen gefordert, doch vor dem Hintergrund
der «sex-selection» und der staatlich verordneten, von westlichen Regierungen und

Organisationen finanzierten und befeuerten Familienplanungsprogramme brachte es

die Frauen an «die dünne Grenze» zwischen Wahl und Zwang.65 Die Erfahrungen

von Frauen, die in den Publikationen der indischen Frauengesundheitsbewegung
artikuliert wurden, und das «Wir», das darauf aufgebaut wurde, war folglich ein

anderes als dasjenige, das sich in den Publikationen der Frauenbewegungen der

Schweiz formte. Wie es in der Einleitung von In Search of Our Bodies heisst: «Our

perspectives have to take into account the contexts of colonialism and imperialism
which partly determines what exists in our countries and what one needs to do. On the

62 Zugleich nahm auch die Zahl der Sterilisierungen zu. Vgl. zur Entwicklung in den 1960er-Jahren

Leela Visaria, Rajani R. Ved, India's Family Planning Programme. Policies, Practices and
Challenges, New Delhi 2016, S. 16-24; Sanjam Ahluwalia, Daksha Parmar, From Gandhi to Gandhi.

Contraceptive Technologies and Sexual Politics in Postcolonial India, 1947-1977, in: Rickie
Solinger, Mie Nakachi (Flg.), Reproductive States. Global Perspectives on the Invention and

Implementation of Population Policy, Oxford 2016, S. 124-155, hier S. 135-147.
63 Zur Familienplanungspolitik zur Zeit der «Emergency» in Indien Rebecca J. Williams, Storming

the Citadels of Poverty. Family Planning under the Emergency in India, 1975-1977, in: The Journal
of Asian Studies 2 (2014). Zu den Zahlen Ahluwalia/Parmar (Anm. 62).

64 Williams (Anm. 63); T. K. Sundari Ravindran, Women and the politics of population and develop¬
ment in India, in: Reproductive Health Matters 1 (1993), S. 26-38, hier S. 30 f.

65 Gupte (Anm. 41), S. 12.



101

1

Who determines women's health?
In the past half decade the women's movement In India has generated.

directed and participated In a number of campaigns directly or
Indirectly concerning women's health and reproduction. In The Social
TTap". Manlsha locates the roots of women's problems in the context
of a capitalist patriarchal society. What appear as independent
problems are reallydifferent lacets ofthe consequences ofwomen's
sociopolitical role in the familyand In society. Taking charge of our bodies
is k crucial political issue.

Abb. 3: Illustration aus In Search ofOur Bodies zum einleitenden Kapitel «Who determines

Women's Health?». Ebd., S. 5.

one hand colonialism destroyed our own indigenous structures in the health system

creating an attitude of second class status while imperialism continues the economic

dependency eg. many drugs are dumped into developing countries, through aid-linked

family planning programmes as well.»66

Das «Wir», auf das die indische Frauengesundheitsbewegung rekurrierte, war also

eines, das sich nicht nur gegen die patriarchalen Strukturen in Familie, Community,

Gesundheitswesen, bei der Arbeit oder in der Politik wandte. Es war ein «Wir»,
das nach knapp vier Jahrzehnten der Unabhängigkeit auf ein noch stark von den

Strukturen und Verwüstungen des Kolonialismus geprägtes Regime reagierte - ein

Regime, das gerade auch über die GesundheitsVersorgung indischer Frauen den

direkten Zugriff auf die lokale Bevölkerung erprobte.67 Und es war ein «Wir», das

66 Bhate et al. (Anm. 1), S. 1.

67 Zur Kolonialgeschichte der medizinischen und gesundheitlichen Versorgung von Frauen in Indien

Samiksha Sehrawat, Feminising Empire. The Association of Medical Women in India and the

Campaign to Found a Women's Medical Service, in: Social Scientist 5/6 (2013), S. 65-81; Sarah



102

sich gegen neokoloniale Ansprüche wehren musste: gegen eine staatlich verordnete

und mittels Zwang durchgesetzte Bevölkerungspolitik, in der multinationale Pharma-

firmen, Nichtregierungsorganisationen und Stiftungen aus Europa und den USA eine

Schlüsselrolle spielten. Und genau hierin entdeckten Feministinnen in der Schweiz

wiederum einen Anknüpfungspunkt für sich.

Fordern, «Ihr»

Anfang Juni 1981: Über 500 Frauen aus 35 Ländern und sechs Kontinenten reisen

nach Genf, um an einem dreitägigen Vernetzungstreffen zu «Women and Health»

teilzunehmen. Zu diesem Treffen eingeladen hatte das Genfer Dispensaire des femmes

zusammen mit dem Netzwerk ISIS - International Women's Information and

Communication Service.68 In einem vollen Programm mit Workshops, Plenarsitzungen
und Vorträgen wird über die Arbeit in unterschiedlichen Frauengesundheitsprojekten
berichtet, Wissen ausgetauscht, werden Strategien diskutiert, wie gemeinsam Druck
auf Regierungen und internationale Organisationen wie die WHO ausgeübt werden

kann, damit sich die Situation für Frauen bezüglich Gesundheit zum Besseren
entwickle.69

Es war das dritte internationale Vernetzungstreffen in Europa, das unter diesem

Titel stattfand, doch es war das erste in der Schweiz und das erste, an dem der

überwiegende Teil der Teilnehmerinnen nicht aus einem europäischen oder
nordamerikanischen Land anreiste.70 Eines der zentralen Themen dieser Konferenzen

war der Zwangscharakter von Familienplanungsprogrammen: Frauen aus Indien,

Bangladesch, Brasilien, Costa Rica, Puerto Rico, Ägypten, Südafrika, den USA und

England kritisierten die zwangsverordneten, rassistisch und klassistisch motivierten

Familienplanungsprogramme in ihren Staaten und begannen sich dagegen zu wehren.

Hodges, Towards a History of Reproduction in Modern India, in: dies. (Hg.). Reproductive Health
in India. History, Politics, Controversies, New Delhi 2006, S. 1-21; Géraldine Forbes, Medical
Careers and Health Care for Indian Women: patterns of control, in: Women's History Review 4

(1994), S. 515-530.
68 Vgl. ISIS International Bulletin 20 (1981), ganzes Heft.
69 «Internationales Treffen vom 6.-8. Juni 1981 in Genf: <Frauen und Gesundheit») [Protokoll von

Sabine Mörgeli], in: SozArch, Ar 465.11.4, Mappe 071/2, Handakten Sabine Mörgeli,
Frauenambulatorium, Unterlagen aus Projektzeit, ca. 1980-1981.

70 Vgl. Rina Nissim, Action-Oriented Research on Alternative Medicine. Shodhini in India, in:
Lakshmi Menon (Hg.), Organizing Strategies in Women's Health. An Information and Action
Handbook. Manila 1994, S. 81; ISIS International Bulletin 20 (1981), ganzes Heft. Das erste Treffen

fand 1977 in Rom statt, das zweite 1980 in Hannover. Vgl. LaRainne Abad-Sarmiento, Need
for International Discourse and Solidarity. Organizing the Sixth International Women and Health

Meeting, in: Lakshmi Menon (Hg.), Organizing Strategies in Women's Health. An Information
and Action Handbook, Manila 1994, S. 12 f.



103

Dabei richteten sie den Fokus ihrer Kritik auch unmissverständlich auf die westlichen

Pharmafirmen, Regierungen und NGOs, die von einer solchen Politik profitierten
und diese vorantrieben.71 In den internationalen Vernetzungstreffen brachten sie diese

Kritik seit Ende der 1970er-Jahre ein.72 Ab Anfang der 1980er-Jahre wurde sie von
feministischen Kreisen in der Schweiz aufgegriffen.
Am 8. März 1986, am internationalen Tag der Frau, wird in Zürich eine Broschüre

verteilt, die mit dem Slogan schliesst: «Gegen den Zwang zur Mutterschaft: Recht auf

Abtreibung! Gegen den Zwang zur Abtreibung: Recht auf Schwangerschaft, Recht
auf alle Kinder!»73 Unterzeichnet ist die Broschüre von der Zürcher Frauengruppe

Antigena, thematisiert werden darin die neuen Gen- und Reproduktionstechnologien,
verstanden als patriarchale Unterwerfungstechniken und Angriffe gegen den weiblichen

Körper. Die Frauen der Gruppe Antigena kamen aus dem Umfeld der autonomen

Jugendbewegung. Bereits seit Anfang der 1980er-Jahre,also noch vor der offiziellen
Gründung der Gruppe, setzten auch sie sich mit Fragen zu Gewalt gegen Frauen, zur
weiblichen Sexualität und mit den neu aufkommenden Gen- und Reproduktionstechnologien

auseinander.74 Zum Entschluss, sich explizit der globalen Dimension von

Bevölkerungspolitik zu widmen, kam es, nachdem zwei der Zürcher Aktivistinnen
an einer Tagung in Amsterdam teilgenommen hatten: Unter dem Eindruck der in
Amsterdam formulierten Kritik von Frauen aus Lateinamerika, Afrika und Asien, die

die neokoloniale Dimension der bevölkerungspolitischen Agenda westlicher Staaten,

Firmen und Organisationen anprangerten, wurde 1985 die Frauengruppe Antigena
gegründet.75 Von Anfang an war es das erklärte Ziel dieser Gruppe, Fragen bezüglich

71 Vgl. «Workshop Reports», in: ISIS International Bulletin 20 (1981), S. 5-12.
72 Bereits im Jahr 1978 widmete sich das ISIS-Organ mit einer ganzen Nummer dem Thema

Frauen und Gesundheit, wobei Verhütung, Familienplanung und die Macht der internationalen
Pharmakonzerne die Hauptthemen waren: ISIS International Bulletin 7 (1978). In dieser Nummer

berichtet die Bangladeshi Organisation Gonoshasthaya («People's Health Centre») über die

Familienplanungsprogramme in Bangladesch und kritisiert den Zwangscharakter der Programme
und die meist unhygienischen und unsensiblen Verhältnisse in den Gesundheitszentren, in denen

Sterilisationen vorgenommen wurden. Vgl. «family planning in bangladesh - instrument of freedom

or oppression», in: ISIS International Bulletin 7 (1978), S. 23 f.
73 «All we need is Zoff», Flugschrift der Frauengruppe Antigena, März 1986, S. 7, in: SozArch, Ar

437.32.2, Position Antigena, ca. 1987-1996, Mappe 1 von 2. Vgl. auch Gespräch mit B. Thurnher
und R. Flury, Zürich, 19. 8. 2018.

74 Die Papiere dieser Gruppe vor der Gründung von Antigena sind zu finden in: SozArch, Ar 437.30.7,
Broschüren/Material zur Bevölkerungspolitik, ca. 1976—1995.

75 Gespräch mit B. Thurnher und R. Flury, Zürich, 19.8.2018. Die Eindrücke aus der Tagung wurden
auch in einem Artikel für die Wochenzeitung zusammengefasst: Laura Zimmermann, Barbara Thumher,

«Auf dem Rücken der Frauen», in: WOZ, 10. 8. 1984. Organisiert wurde die internationale

Tagungswoche in Amsterdam vom Women's Global Network on Reproductive Rights (WGNRR).
Die Broschüre zur Tagung in Amsterdam ist in den Archivalien der Gruppe Antigena zu finden:
Women's Global Network on Reproductive Rights (Hg.), Divided in Culture, United in Struggle.
Report of the International Tribunal and Meeting on Reproductive Rights, Amsterdam 22-28 July



104

Abb. 4: Die Broschüre

Strategische Operationen

gegen Frauenkörper war
die erste Textsammlung
zum Thema
Bevölkerungspolitik der
Deutschschweizer Feministinnen,

die sich später als

Frauengruppe Antigena
formierten. Linolschnitt
Jürg Wehren.

der Entwicklung und der Verwendung von Gen- und Reproduktionstechnologien in
einen globalen, bevölkerungspolitischen Zusammenhang zu stellen.76

Die Diskussion um Gen- und Reproduktionstechnologien war in der Schweiz zu
der Zeit in vollem Gang, nachdem die Zeitschrift Beobachter im Oktober 1985 eine

Völksinitiative lanciert hatte, die eine landesweite Regulierung der neuen Technologien

verlangte. Die Initiative veranlasste Feministinnen aus unterschiedlichen

politischen Parteien dazu, sich intensiv mit dem Thema auseinanderzusetzen.77

1984, Amsterdam 1986, in: SozArch, Ar 437.30.6, Broschüren/Material zur Bevölkerungspolitik,
ca.1988-1994.

76 Gespräch mit B.Thurnher und R. Flury, Zürich, 19. 8. 2018. Vgl. auch Papier zur Geschichte der

Frauengruppe Antigena, «Geschichte» [5. 7. 1996], S. 1, in: Privatarchiv B. Thurnher.
77 Vgl. Anita Fetz, Florianne Koechlin, Ruth Mascarin, Vorwort zur 3., überarbeiteten und erwei-



105

Während gewisse Feministinnen in England und den USA Reproduktionstechnologien

als emanzipatorischen Fortschritt feierten,78 waren Frauen in Deutschland
und in der Schweiz gegenüber den neuen Techniken weit skeptischer eingestellt:
Sie sahen darin eine weitere Möglichkeit patriarchal-kapitalistischer Ausbeutung
des Frauenkörpers und zuweilen gar eine Fortführung der nationalsozialistischen
Euthanasie- und Rassenpolitik.79

In der Schweiz wurden Mitte der 1980er-Jahre gleich mehrere feministische
Netzwerke ins Leben gerufen, die sich kritisch mit Gen- und Reproduktionstechnologien
auseinandersetzten.80 Zusammen mit den Genferinnen des MLF waren die Frauen

der Antfgena aber eine der wenigen Gruppen, die sich in ihrer Analyse bezüglich
Reproduktionstechnologien und Bevölkerungspolitik stark von Initiativen und Kritik

von Feministinnen aus Asien, Lateinamerika und Afrika antreiben Hessen.81 Die
Feministinnen in Genf waren sowohl über das Dispensaire des femmes als auch

über das Netzwerk ISIS, das eine Genfer Zentrale besass, international vernetzt. Im
Austausch mit Aktivistinnen aus Indien, Bangladesch, Brasilien, Zentralamerika und

Deutschland wurden Kampagnen gegen die bevölkerungspolitischen Unternehmungen

der UNO und der Weltbank geführt sowie über die Wirkungen von hormonellen

Langzeitkontrazeptiva und die an Frauen ausgeführten Testprogramme informiert.82

terten Auflage, in: dies. (Hg.), Gene, Frauen und Millionen. Ein Diskussionsbeitrag zu Gen- und

Fortpflanzungstechnologien, Zürich 1988, S. 7-9; Schmitter (Anm. 27), S. 191 f.
78 Das wohl berühmteste Plädoyer kam von der US-amerikanischen Feministin und Mitbegründerin

der New York Radical Women (1967) Shulamith Firestone: Shulamith Firestone, The Dialectic of
Sex. The Case for Feminist Revolution, New York 1970.

79 Vgl. Anita Fetz, Reproduktionstechnologien. Den Preis bezahlen die Frauen, in: Fetz/Koechlin/
Mascarin (Anm. 77), S. 12-29; «All we need is Zoff» (Anm. 73).

80 Das Netzwerk Mutterschaft ohne Zwang (MoZ) und die Nationale Organisation feministischer
Frauen gegen Gen- und Reproduktionstechnologie (Nogerete) hatten sich den Themen
Schwangerschaftsabbruch und den neuen Gen- und Reproduktionstechnologien verschrieben. Das Thema

Bevölkerungspolitik wurde innerhalb dieser Netzwerke ebenfalls aufgegriffen, aber nicht zentral
behandelt. Für die MoZ vgl. Mutterschaft ohne Zwang: Dokumentation MOZ, Juni 1985 bis
September 1987, in: SozArch, Ar 201.168.1, MOZ 1985-1991. Für Nogerete vgl. Schmitter (Anm. 27),
S. 191 ff.

81 Für die Frauen des Genfer MLF sei das Buch Population Target von Bonnie Mass eine «Augenöff-
nerin» gewesen, wie Rina Nissim, ehemalige Aktivistin des MLF erzählte. Gespräch mit R. Nissim,
28. 8. 2018; Bonnie Mass, Population Target. The Political Economy of Population Control in
Latin America. Toronto 1976.

82 Beispielsweise vorbereitend auf die bevölkerungspolitische Konferenz der UNO in Kairo, 1994:

Flugblatt Antfgena, «Frauen gegen Bevölkerungspolitik gegen Frauen gegen Bevölkerungspolitik»,
[gelb, o. J., o. O.], in: SozArch, Ar 437.32.2, Papers, Artikel, Stellungsnahmen etc. der Gruppe

Antfgena, Mappe 1 von 2, Untermappe: Diverse Flyer/Artikel/Positionspapiere. Zur Weltbank

Regula Flury, Barbara Thurnher, Anna Sax, Kredite gegen Fruchtbarkeit. Die Bevölkerungspolitik
der Weltbank, in: Arbeitsgruppe Strukturanpassung und Frauen (Hg.), Von der Vernicht(s)ung der

Frauen. Zur Wirtschaftspolitik und -theorie von IWF und Weltbank, Bern 1992, S. 4(M-7. Bezüglich
der Kampagnen gegen Langzeitkontrazeptiva Frauengruppe Antigena, «Strategische Operationen

gegen Frauenkörper: Familienplanung und Zwangssterilisation, hier und <3. Welt>», Broschüre,



106

In den Fokus dieser Kampagnen kamen folglich auch Regierungen und multinationale

Organisationen, die das Testen und Verteilen dieser Langzeitkontrazeptiva
ermöglichten, sowie die Pharmaunternehmen, die von dieser Politik profitierten und diese

mit vorantrieben.83

Die Kritik an multinationalen Pharmafirmen und deren Einfluss auf Ärztinnen
und Spitäler, insbesondere in den Bereichen der Empfängnisverhütung und der

Gynäkologie war charakteristisch für die Frauengesundheitsbewegungen. Eine der

ersten grossen Kampagnen der indischen Frauengesundheitsbewegung forderte das

landesweite Verbot der schädlichen, hochdosierten Östrogen-Progesteron-Präparate

(«EP-Drugs»), die Frauen als Schwangerschaftstest, zur Abtreibung oder zum
Aufschub der Menstruationsblutung verabreicht wurden. In vielen Ländern des Westens

war der Vertrieb solcher EP-Drugs bereits strafbar. Nach sechs Jahren der Kampagne
und der gerichtlichen Vorstösse wurden EP-Drugs auch in Indien verboten.84

Um sich aus der Abhängigkeit der Allopathie, der Ärzteschaft und der Pharmafirmen

befreien zu können, wurden alternative Heilmethoden und Selbstuntersuchung

propagiert: In der Deutschschweizer Fraue-Zitig wurde gezeigt, wie frau ihre Brust
untersuchen kann,85 in der Zeitung Periodisches Blatt, dem Organ der Infra, wurden

Massage- und Shiatsutechniken vorgestellt und von in Vergessenheit geratenen,

pflanzlichen Heilmitteln berichtet, die Frauen beispielsweise bei Menstruationsbeschwerden

helfen würden.86 In Indien beschäftigte sich die Organisation Shodhini87

mit alternativen Heilmitteln, veranstaltete Forschungsreisen und Seminare und
produzierte Artikel und Studienbücher, um diese interessierten Frauen und solchen, die

schlechten Zugang zu Gesundheitseinrichtungen hatten, zur Verfügung zu stellen.88

o. O., o. J. [Zürich 1983], in: SozArch, Ar. 437.30.7, Broschüren/Material zur Bevölkerungspolitik,
ca.1976-1995.

83 Vgl. Flugblatt Antlgena, «Frauen gegen Bevölkerungspolitik gegen Frauen gegen Bevölkerungs¬
politik» (Anm. 82); Frauengruppe Antlgena, «Gen- und Reproduktionstechnologie in der

sogenannten <Dritten Welt»>, in: Pressedossier Tagung «<Drehscheibe Frauenkörper> : Informationen
und Standpunkte zur Pränataldiagnostik», Zürich, Volkshaus, 8.6.1991, in: SozArch, Ar 201.168.2,
Akten 1991-1992; Flury/Thurnher/Sax (Anm. 82); Frauengruppe Antlgena, Die Abschaffung der

Armen, in: Emanzipation. Die feministische Zeitung für kritische Frauen 10 (1991), S. 3-8.
84 Vgl. Lakshmi Menon, Till We Have Won. Capaign to Ban High-Dose Estrogen Progesterone Drugs,

in: dies. (Hg.), Organizing Strategies in Women's Health. An Information and Action Handbook.
Manila (Isis International) 1994, S. 117-120; Sathyamala (Anm. 34), S. 99 f.

85 Fraue-Zitig 3 1976), S. 19.

86 Vgl. die Ausgaben von Periodisches Blatt 1 (1981-1989, 1988), in: SozArch, Ar 465.15.6, FBB
011.

87 Shodh (Hindi) bedeutet Suche, Forschung, Untersuchung; shodhini bedeutet demnach Forschung
von Frauen, Forschung durch Frauen. Vgl. «shodh», in: Sharma/Vermeer (Anm. 14), S. 1455; vgl.
auch Nissim (Anm. 8), S. 96.

88 N.B.Sarojini, The barefoot gynaecologists, in: Humanscape 1 (2001), S. 29-31, gesichtet in Centre
for Women's Development Studies Library, New Delhi (Collected Articles); Shodhini (Hg.), Touch

me, Touch-me-not. Women, Plants and Healing, New Delhi 1997.



107

In ihren eigenen Worten bezeichneten sich die Frauen der Organisation als «The

Barefoot Gynaecologists»89 - eine gynäkologische Bewegung «von unten».
Diese geteilten Interessen der Frauengesundheitsbewegungen in Indien und der

Schweiz führten zu einem direkten Dialog zwischen Feministinnen und Barfuss-

gynäkologinnen aus Indien und solchen aus der Schweiz: Über die internationalen
Konferenzen entstand ein gegenseitiger Informations- und Wissenstransfer bezüglich
alternativer Medizin, Selbsthilfe und der Kampagnen der jeweiligen Organisationen.
Mitte der 1980er-Jahre reiste die gelernte Pflegefachfrau und Aktivistin des Genfer

Dispensaire, Rina Nissim, für fünf Jahre nach Indien, um mit Shodhini und weiteren

Frauengesundheitsorganisationen zu arbeiten und von ihnen zu lernen.90

Die Hauptadressatin der Kampagnen der indischen Frauengesundheitsbewegung

war jedoch die indische Regierung.91 Deren Aufgabe sei es, anstelle der

Familienplanungsprogramme, die sich gegen die Frauen richteten, in den Städten und in den

ländlichen Gebieten Gesundheitszentren für Frauen einzurichten, in denen Frauen zu
allen Fragen betreffend ihre Gesundheit Beratung und Behandlung fänden.92 Die an

die Regierung gestellte Forderung, allen Frauen und Männern den Zugang zu sichern

und nichtgesundheitsschädigende Verhütungsmittel zu gewähren, wurde mit dem

Postulat verknüpft, dass jede Frau alleine über das Austragen oder Abbrechen einer

Schwangerschaft entscheiden dürfe.

Dieses Postulat schlug sich auch in der Politik der Frauen von Antfgena nieder. In
ihrer Flugschrift vom 8. März 1986 wurde das in den 1970er-Jahren von der

Frauenbewegung eingeforderte Recht auf Abtreibung erneut aufgegriffen, um auf dessen

Komplexität im aktuellen nationalen wie internationalen Kontext einzugehen: «Wir
stellen fest, dass es neben dem weiterexistierenden Zwang zur Mutterschaft nun genau

so einen Zwang zur Abtreibung gibt: [...] gegenüber Ausländerinnen, Subproletarie-
rinnen, <behinderten> Frauen oder Frauen mit <behinderten> Kindsvätern, gegenüber
<Asozialen>. [...] Dies führt uns zur Meinung, dass, wer <Recht aufAbtreibung> sagt,

gleichzeitig <Recht auf Schwangerschaft» sagen muss. Dass, wer gegen den

gesellschaftlichen Zwang zur Mutterschaft kämpft, auch gegen die Bevölkerungspolitik
der Auslese hier und der Ausmerze im Trikont kämpfen muss.»93

Wie in diesem Zitat deutlich wird, verbanden die Frauen von Antfgena bevöl-

kerungsreduzierende Unternehmungen in asiatischen, afrikanischen und latein-

89 Sarojini (Anm. 88), S. 29.

90 Nissim (Anm. 70), S. 81 f.
91 Dieser Fokus wurde später auch kritisiert: KalpanaRam,NaaShariramNaadhi,My Body is Mine:

The Urban Women's Health Movement in India and its Negotiation of Modernity, in: Women's
Studies International Forum 6 (1998), S. 617-631.

92 Bhate et al. (Anm. 1), S. 103-106; Balasubrahmanyan Vimal, Finger in the Dyke. The Fight to

Keep Injectables out of India, in: Kathleen McDonnell (Hg.), Adverse Effects. Women and the

Pharmaceutical Industry, Penang 1986, S. 137-158, hier S. 138 f.
93 Frauengruppe Antfgena, «All we need is Zoff» (Anm. 73), S. 6 f.



108

amerikanischen Ländern mit in der Schweiz praktizierten bevölkerungspolitischen
Zwangsmassnahmen.94 Es waren aber die von westlichen Pharmafirmen, Stiftungen,

Regierungen und Nichtregierungsorganisationen kräftig unterstützten

Familienplanungsprogramme ausserhalb Europas, die zum zentralen Themen- und Agitationsfeld
der Gruppe wurden. Der Slogan «mein Bauch gehört mir» der Frauenbewegung der

1970er-Jahre veränderte sich für die Frauen der Antfgena im Zuge dieser

Auseinandersetzung zur doppelten Forderung: nach dem Recht auf Abtreibung und dem

Recht auf Schwangerschaft.95

«I, we, you»: Eine geteilte Geschichte

Zurück zum eingangs vorgestellten Song «The I. P. D.». Ich habe als Einstieg diesen

Song gewählt, weil er drei zentrale Motive des hier thematisierten feministischen
Protests anklingen lässt. Erstens beginnt er mit einer subjektiven Erfahrung: Eine

Ich-Erzählerin schildert ihre Erfahrung mit dem I. U. D. und formiert sich über deren

Mitteilung zu einem «Wir»: Durch das Konstatieren einer geteilten Erfahrung wird
ein Kollektiv hervorgebracht, welches sich sodann direkt an ein männliches Gegenüber

(«you») richtet und dieses dazu auffordert, sich, ohne zu klagen, der neuesten

Verhütungsmittel anzunehmen: des intra penile device und der Pille für den Mann.
So wie in diesem Song aus einer subjektiven Erfahrung ein Kollektiv entwickelt

wird, das zu einer feministischen Forderung findet, so taten es auch die

Frauengesundheitsbewegungen, sowohl in Indien wie auch in der Schweiz.

Zweitens: Als Song, als Lied, das an Demonstrationen und Protestaktionen gesungen
wurde, beansprucht dieser Text eine Öffentlichkeit, was ihn ohne Zweifel zu einem

Protestsong macht. Mit der ironischen Wendung des Songs - es gab damals wie
heute weder die in den Penis einsetzbare «Spirale» noch die Verhütungspille für den
Mann96 - kann das Lied als eine direkte Form des feministischen «talking back»

gelesen werden: Das hier konstituierte Kollektiv von Frauen antwortet auf die von

94 Einen Forschungsüberblick bezüglich der Geschichte von Zwangssterilisierungen in der Schweiz
bietet Marietta Meier, Zwangssterilisationen in der Schweiz. Zum Stand der Forschungsdebatte, in:

Traverse. Zeitschrift für Geschichte 11/1 (2004), S. 130-146; zur Westschweiz Geneviève Heller,
Gilles Jeanmonod, Jacques Gasser, Rejetées, rebelles, mal adaptées. Débats sur l'eugénisme,
Pratiques de la stérilisation non volontaire en Suisse romande au XXe siècle, Genf 2002; zum Kanton
Zurich Roswitha Dubach, Verhütungspolitik. Sterilisationen im Spannungsfeld von Psychiatrie,
Gesellschaft und individuellen Interessen in Zürich (1890-1970), Zürich 2013; Thomas Huonker,
Anstaltseinweisungen, Kindswegnahmen, Eheverbote, Sterilisationen, Kastrationen. Fürsorge,
Zwangsmassnahmen, «Eugenik» und Psychiatrie in Zürich zwischen 1890 und 1970, Zürich 2002.

95 Papier zur Geschichte der Frauengruppe Antfgena, «Geschichte» [5.7.1996], S. 1, in: Privatarchiv
B. Thurnher.

96 An einer «Pille für den Mann» wird zwar seit Jahrzehnten geforscht, doch kam bis heute noch
keine solche auf den Markt. Die Marktzulässigkeit scheiterte nicht zuletzt mit dem Argument der



109

Pharmazie und Politik propagierten Verhütungsmittel und bevölkerungspolitischen
Massnahmen, die weder Hormonpräparate noch Kupferdrähte für Männer vorsehen,
und fordert Männer wie Pharmaindustrie dazu auf, die Entwicklung von Verhütungsmitteln

und die Politik der Familienplanung nicht weiterhin zulasten der Frauen und

ihrer Gesundheit zu verfolgen.
Drittens: Der Song, der an indischen Protestbewegungen gesungen wurde, fand
über das Buch In Search of Our Bodies seinen Weg in eine Berner Bibliothek. Er

zeugt von einem Interesse in der Schweiz an den Diskussionen und Kämpfen von
Frauengesundheitsaktivistinnen in Indien. Er zeugt von einer geteilten Geschichte

feministischer Debatten und feministischen Handelns rund um das Thema
Frauengesundheit zwischen Indien und der Schweiz. Eine Geschichte, so hoffe ich gezeigt

zu haben, die Feministinnen in der Schweiz in ihrer politischen Analyse und Praxis

massgeblich prägte. Eine Geschichte aber auch, die von Dialogen, Transfers,
Gemeinsamkeiten und Adaptionen ebenso geformt ist wie von Ungleichheiten, Abgrenzungen
und Asymmetrien.

zu starken Nebenwirkungen. Vgl. Luise Strothmann, Sohini Chattopadhyay, Die Pille für den

Mann. Da kommt noch was, in: TAZ, 22. 8. 2018.




	"I, we, you" : Frauengesundheitsbewegung in Indien und der Schweiz : eine geteilte Protestgeschichte

