
Zeitschrift: Schweizerisches Jahrbuch für Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Annuaire Suisse d’histoire économique et sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 34 (2020)

Artikel: L'Afrique dans l'histoire impériale et transnationale : historiographie
multisite et caractère impérieux de la théorie

Autor: Zimmermann, Andrew

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-881027

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-881027
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


267

Andrew Zimmerman

L'Afrique dans l'histoire impériale
et transnationale
Historiographie multisite et caractère impérieux de la théorie1

Africa in imperial and transnational history
Multi-sited historiography and the necessity of theory

A multi-sited, but nonetheless locally grounded, transnational history breaks

with older modes of imperial history that treated Africa as little more than a

setting for the history of colonizers. More recently, critical approaches to imperial
history have pointed to, but not adequately pursued, the treatment of colonizer
and colonized as coeval subjects of history and objects of analysis. Historians

of Africa and the diaspora, however, moved beyond imperial history decades

ago, and these fields provide important resources and models for transnational

historians. Transnational history, nonetheless, always risks reproducing the

boundaries between colonizer and colonized that it seeks to overcome. The need

to think outside of empire from within a world structured by empires requires
that historians embrace critical theory, but in a manner consistent with the

groundedness of multi-sited historiography.

Je n'ai commencé à étudier l'histoire africaine que lorsque j'ai décidé d'opérer un

tournant dans mes recherches, passant de l'histoire de l'impérialisme allemand à

l'histoire transnationale allemande. Je me suis alors intéressé de manière égale aux

historiographies et aux archives des trois régions dont j'étudiais les enchevêtrements,
à savoir l'Afrique de l'Ouest, l'Allemagne et le sud des États-Unis.2 Ce tournant

signifiait que mon histoire transnationale n'était pas particulièrement allemande. Elle

1 Je tiens à remercier Johanna K. Bockman, JessicaA. Krug et Paul S. Landau pour leurs commentaires
utiles sur des versions antérieures du présent article. E-mail de l'auteur: azimmer@gwu.edu.

2 Ce projet a donné lieu à la publication suivante: Andrew Zimmerman, Alabama in Africa. Booker
T. Washington, the German Empire, and the Globalization of the New South, Princeton (NJ) 2010.
Mon travail sur l'histoire impériale était intitulé Anthropology and Antihumanism in Imperial
Germany, Chicago 2001.

Schweizerisches Jahrbuch für Wirtschafts- und Sozialgeschichte 34, S. 267-279.
© 2020 Chronos Verlag, Zürich, ISBN 978-3-0340-1522-6, ISSN 1664-6460



268

n'était cependant pas particulièrement non allemande pour autant, et j'espère avoir

pu contribuer à l'historiographie de l'Allemagne, de même qu'à celles de l'Afrique
de l'Ouest et des États-Unis, et ce dans des proportions équivalentes. L'histoire
transnationale ne rompt pas avec les historiographies nationales ou régionales. Elle

s'y réfère pleinement, établit des dialogues entre elles et cherche à alimenter
chacune au moyen de démarches qui auraient peut-être été impossibles en se focalisant

uniquement sur l'une ou l'autre d'entre elles.

Par conséquent, l'histoire transnationale implique non pas une perspective globale
généralisée mais plutôt une historiographie multisite critique, reposant sur un ou

plusieurs concepts théoriques, et qui a beaucoup à apprendre d'approches similaires

en anthropologie et en sociologie. De même, écrire une histoire transnationale portant
notamment sur l'Afrique durant la période de la colonisation européenne implique une

rupture: il s'agit de rompre non seulement avec le principe d'une histoire axée sur la

nation ou sur une région spécifique, mais surtout avec un modèle dépassé d'histoire

impériale dans lequel les acteurs étaient catégorisés en tant que colons ou colonisés

d'une façon qui faisait primer les actions des premiers sur celles des seconds.

L'histoire africaine devint un champ d'étude vers la fin des années 1950 et dans

les années 1960, lorsque des historiens, suivant les mouvements indépendantistes
africains, se distancièrent de l'histoire impériale qui décrivait l'histoire du continent

comme s'il s'agissait de celle des colons.3 Les histoires nationales africaines résultant
de ce changement de perspective inclurent à la fois des acteurs africains et européens

et ne considérèrent plus la «découverte» du continent par les Européens comme
le commencement de l'histoire africaine.4 Cette nouvelle perspective a peut-être
favorisé l'émergence de bonnes politiques dans les États africains durant la période

postcoloniale. Elle a en tout cas permis de revisiter l'histoire pour le meilleur, en

traitant tous les acteurs de façon égale, sans partir du principe que l'histoire est

redevable d'explications différentes envers les Africains, les Européens ou d'autres

groupes de population.
Les historiens africains n'ignorèrent pas l'impérialisme européen dans les cas où il
était pertinent. De fait, je ne peux me rappeler meilleures études sur l'empire colonial

allemand, par exemple, que celles réalisées par des africanistes dont le travail

portait précisément sur des régions colonisées par l'Allemagne. En voici quelques

exemples: l'étude de Jan-Bart Gewald sur le Sud-Ouest africain allemand,5 les

3 Frederick Cooper, Conflict and connection. Rethinking colonial African history, in: The American
Historical Review 99/5 (1994), pp. 1516-1545. Cooper critique également les limites des histoires
nationales qui ont découlé de ces premières manœuvres de décolonisation.

4 Richard Reid, Past and Presentism. The «Precolonial» and the Foreshortening of African History,
in: The Journal of African History 52/2 (2011), pp. 135-155.

5 Jean Bart Gewald, Herero Heroes. A Socio-Political History of the Herero of Namibia, 1890-1923,
Athènes (OH) 1999.



269

ouvrages rédigés par le département d'histoire de l'Université de Lomé, au Togo,

sous la direction de Nicoue Lodjou Gayibor,6 les travaux de Sandra Greene, Dennis

Laumann, Pierre Ali Napo, Paul Nugent et Peter Sebald sur le Togo allemand,7 ceux
de Jonathon Glassman, G. C. K. Gwassa, John Iliffe, Isaria N. Kimambo, Michelle

Moyd, Thaddeus Sunseri et Marcia Wright sur l'Afrique orientale allemande8 ainsi

que ceux de Ralph A. Austen, Jonathan Derrick et Andreas Eckert sur le Cameroun
allemand.9 Il ne s'agit pas forcément de portraits de colonies dans leur ensemble,

mais plutôt d'éclairages jetés sur des processus se déroulant dans le cadre d'une
situation coloniale, sans être pleinement caractérisés par celle-ci. Rares sont les

travaux sur le colonialisme allemand, rédigés par des spécialistes de la civilisation
allemande, qui comportent des références aux études mentionnées ci-dessus ou à

d'autres ouvrages pertinents écrits par des africanistes.10 Cela souligne l'une des

6 Nicoé Lodjou Gayibor (éd.), Histoire des Togolais, vol. I. Des origines à 1884, Lomé 1997; Nicoé

Lodjou Gayibor, Le Togo sous domination coloniale (1884-1960), Lomé 1997.

7 Sandra E. Greene, Sacred Sites and the Colonial Encounter. A History of Meaning and Memory in
Ghana, Bloomington (IN) 2002; D.H. Laumann, Remembering and forgetting the German occupation

of the Central Volta region of Ghana, thèse de doctorat non publiée, University de Californie,
Los Angeles 1999; Napo Ali, Le Togo à Tépoque allemande (1884—1914),5vol., thèse de doctorat

non publiée, Sorbonne 1996; Paul Nugent, Smugglers, Secessionists and Loyal Citizens on the

Ghana-Togo Frontier. The Life of the Borderlands since 1914, Athènes (OH) 2002; Peter Sebald,

Togo 1814-1914. Eine Geschichte der deutschen «Musterkolonie» auf der Grundlage amtlicher

Quellen, Berlin 1988.
8 Jonathan Glassman, Feasts and Riot. Revelry. Rebellion, and Popular Consciousness on the Swahili

Coast, 1856-1888, Portsmouth (NH) 1995; Gilbert Clément Kamana Gwassa, African Methods
of Warfare during the Maji Maji War, 1905-1907, in: Bethwell A. Ogot (éd.), War and Society
in Africa, Londres 1972, pp. 123-148; John Iliffe, Tanganyika under German Rule, 1905-1912,
Cambridge 1969; Isaria N. Kimambo, Penetration and Protest in Tanzania. The Impact of the World
Economy on the Pare, 1860-1960, Athènes (OH) 1991; Michelle R. Moyd, Becoming Askari.
African Soldiers and Everyday Colonialism in German East Africa, 1850-1918, thèse de doctorat

non publiée, Université Cornell 2008; Michelle R. Moyd, Making the Household, Making the

State. Colonial Military Communities and Labor in German East Africa, in: International Labor
and Working-Class History 80/1 (2011), pp. 53-76; Thaddeus Sunseri, Vilimani. Labor Migration
and Rural Change in Early Colonial Tanzania, Portsmouth (NH) 2002; Thaddeus Sunseri, Wielding
the Ax. State Forestry and Social Conflict in Tanzania, 1820-2000, Athènes (OH) 2009; Marcia
Wright, Local Roots of Policy in German East Africa, in: The Journal ofAfrican History 9/4 (1968),

pp. 621-630.
9 Ralph A. Austen, Jonathan Derrick, Middlemen of the Cameroons Rivers. The Duala and their

Hinterland, c. 1600-c. 1960, Cambridge 1999.

10 Deux exceptions importantes à mentionner sont les travaux de Nina Berman, qui mène un projet
de terrain au Kenya dans le cadre de ses études transnationales, et ceux de Michelle Moyd, qui
contribuent de façon essentielle à l'histoire allemande et à celle de l'Afrique orientale. Voir Nina
Berman, Impossible Missions? German Economie, Military, and Humanitarian Efforts in Africa,
Lincoln (NE) 2004; Nina Berman, Yusuf's Choice. East African Agency during the German Colonial
Period in Abdulrazak Gurnah's Novel Paradise, in: English Studies in Africa 56/1 (2013), pp. 51-64;
Nina Berman, Klaus Mühlhahn, Patrice A. Nganang (éd.), German Colonialism Revisited. African,
Asian, and Oceanic Experiences, Ann Arbor 2014; Moyd, Becoming Askari (voir note 7); Moyd,
Making the Household (voir note 7).



270

principales différences entre histoire transnationale et histoire impériale. Bon nombre

d'européanistes dont le travail concerne des sujets liés à l'Afrique doivent encore
franchir le cap et s'écarter de l'histoire impériale, contre laquelle une grande partie
de l'histoire africaine s'est bâtie.

Une majorité d'européanistes ayant réussi cette rupture sont eux-mêmes issus du

domaine de l'histoire impériale. Leur réflexion critique sur le savoir colonial les a

aidés à surmonter les dichotomies sur lesquelles reposait alors l'histoire impériale, y
compris les oppositions suivantes: moderne v.v. primitif, histoire vs. tradition, savoir

vs. culture, politique vs. tribalisme ou encore cosmopolitisme vs. autochtonie." Leur

critique de l'impérialisme s'est mue en critique de l'histoire impériale, nombre d'entre

eux ayant répondu à l'appel de Frederick Cooper et d'Ann Laura Stoler de «traiter

métropoles et colonies dans un seul et même champ d'analyse».12 L'histoire impériale

critique a ainsi elle-même ouvert l'une des voies menant au-delà de l'histoire

impériale, vers l'histoire transnationale.

Loin de moi l'intention de suggérer que l'histoire impériale fait simplement office

d'étape intermédiaire sur le chemin de l'histoire transnationale. En effet, la politique
impériale est indissociable de la politique européenne; les richesses et la main-
d'œuvre extraites d'Afrique et d'autres régions extraterritoriales ont été constitutives

du développement capitaliste européen. De même, les expériences et les connaissances

accumulées durant le colonialisme, ainsi que les représentations coloniales,
ont largement contribué à forger les cultures et les identités européennes. Comme l'a
observé Frantz Fanon il y a un demi-siècle, «l'Europe est littéralement une création du
tiers-monde».13 Des ouvrages tels que Imperial Leather d'Anne McClintock, ou plus
récemment Magic Lantern Empire de John Short, montrent de quelle façon l'empire
constitue un élément des luttes de genre, de classes ou des luttes raciales internes à

l'Europe.14 Les excellents travaux portant sur ce domaine sont trop nombreux pour
être cités ici, d'autant qu'il y en a toujours de nouveaux. Cesser de faire de l'histoire

impériale rendrait l'étude de l'histoire européenne tout bonnement impossible, sans

11 À noter, parmi les travaux précurseurs de cette historiographie impériale critique, les ouvrages
d'anthropologues tels que Johannes Fabian, Time and the Other. How Anthropology Makes Its
Object, New York 1983; Sidney W. Mintz, Sweetness and Power. The Place of Sugar in Modern

History, New York 1985; Eric Wolf, Europe and the People Without History, Berkeley (CA) 1982;

ainsi que ceux du spécialiste littéraire Edward W. Said, Orientalism, New York 1978. Depuis lors,
les historiens ont produit une vaste littérature critique. Voir en guise d'exemples les titres cités
dans les notes 11, 13, 14 à 16 et 18.

12 Frederick Cooper, Ann L. Stoler, Tensions of Empire. Colonial Cultures in a Bourgeois World,
Berkeley (CA) 1997, p. 4.

13 Frantz Fanon, Les damnés de la terre, Paris 2002 (publ. orig. 1961), p. 99.

14 Anne McClintock, Imperial Leather. Race, Gender, and Sexuality in the Colonial Contest, New
York 1995; John Phillip Short, Magic Lantern Empire. Colonialism and Society in Germany, Ithaca

(NY) 2012.



271

compter que l'histoire impériale européenne constitue également une composante

importante de certaines périodes de l'histoire africaine.

Bien que l'étude des empires en tant qu'éléments de l'histoire européenne contribue
de façon significative à cette dernière, elle présente parfois l'histoire des régions
colonisées par l'Europe d'une façon moins réelle que l'histoire européenne, même si

ce n'est en aucun cas l'intention de la plupart des spécialistes de l'histoire impériale.
Aussi, la formulation de Fanon mentionnée ci-dessus s'inverse-t-elle en quelque

sorte, en particulier dans certaines études culturelles sur l'impérialisme, «l'Europe est

littéralement une création du tiers-monde» se transformant alors en «le tiers-monde

est une création littéraire de l'Europe».15 L'œuvre monumentale et révolutionnaire
d'Edward Said, Orientalism, a poussé de nombreux historiens dans cette direction,
alors même que cette approche avait été conçue au départ comme une sorte de

défrichage idéologique pour les aider à réfléchir de manière plus précise à l'histoire
militaire, politique et économique du Moyen-Orient à l'époque de l'impérialisme,
et en particulier du sionisme.16 Toutefois, lorsqu'une telle approche culturaliste
devient une fin en soi, elle occulte non seulement l'histoire africaine, mais aussi

l'histoire militaire, politique et économique en tant que processus cognitifs européens

fantasmagoriques.
Dans une analyse qui comprend un examen approfondi de la Namibie sous le régime
allemand, George Steinmetz a non seulement appliqué l'approche culturaliste de Said,

mais l'a également développée d'une manière extraordinairement sophistiquée pour
soutenir que la nature de l'expérience coloniale avait été élaborée par une politique
autochtone, elle-même façonnée principalement par l'ethnographie précoloniale.17 Le

livre de Steinmetz, peut-être précisément parce qu'il s'agit de l'étude culturaliste la

plus astucieuse de l'impérialisme qui existe à ce jour, révèle la différence fondamentale

entre histoire impériale et histoire transnationale, en ne traitant l'histoire de la

Namibie et celle des autres régions colonisées qu'indirectement, en tant qu'éléments

d'analyse de l'histoire européenne.

L'histoire globale, même si elle promet de prendre en compte plus sérieusement

les régions autres que l'Europe et les États-Unis, risque néanmoins de reproduire la

vision du monde adoptée par l'histoire impériale. Steven Feierman a laissé entendre

que l'histoire africaine ne se contente pas d'élargir, mais perturbe fondamentalement

15 Sumit Sarkar a fait une observation similaire lorsqu'il s'est plaint que l'angle des études subalternes

avait changé, passant de l'histoire des sociétés indiennes aux «critiques du savoir-pouvoir du

colonialisme occidental». Sumit Sarkar, The Decline of the Subaltem in Subaltem Studies, in:

Sumit Sarkar, Writing Social History, Delhi 1997, pp. 82-108.
16 Voir en particulier le premier ouvrage d'Edward W. Said sur ce sujet, The Arab portrayed, in:

Ibrahim Abu-Lughod (éd.), The Arab-Israeli Confrontation of June 1967. An Arab Perspective,
Evanston (IL) 1970, pp. 1-9.

17 George Steinmetz, The Devil's Handwriting. Precoloniality and the German Colonial State in

Qingdao, Samoa, and Southwest Africa, Chicago 2007.



272

les anciens récits eurocentriques de l'histoire mondiale. Il estime que «l'étude de

l'histoire africaine nous pousse à aller au-delà des formes de représentation historique
dans lesquelles l'énergie qui anime l'histoire trouve son origine en Europe, tandis

que l'histoire africaine [...] fournit une couleur locale, un cadre pittoresque pour
le drame central».18 Des membres du collectif d'études subalternes, dont Dipesh
Chakrabarty est peut-être le plus virulent, ont fait des remarques similaires sur la
difficulté de séparer l'histoire universelle de l'eurocentrisme qui en était autrefois
le socle.19 Selon Feierman, les versions sciemment anti-eurocentriques de l'histoire
globale incluent, elles aussi, l'histoire africaine dans des termes qui reproduisent
l'exclusion dont l'Afrique faisait auparavant l'objet dans les récits eurocentriques.

Que cette appréciation peu encourageante quant à la possibilité d'une histoire globale

post-eurocentrique soit exacte ou non, l'histoire transnationale, du moins telle que
je la conçois, n'est pas une tentative de faire de l'histoire globale. L'histoire
transnationale reste en effet liée à des lieux spécifiques, même si elle met en lumière les

causes et les impacts éloignés qu'a l'histoire de ces lieux.
Si l'histoire africaine a une relation tendue avec les récits rédigés par l'histoire globale

comme par l'histoire impériale, elle pourrait jouir d'une place particulièrement
privilégiée dans l'histoire transnationale. En effet, les historiens spécialistes de l'Afrique et
de la diaspora africaine ont produit des écrits d'histoire transnationale qui dépassent les

frontières et les catégories des empires européens, et ce bien avant que les historiens,
de manière générale, ne s'y intéressent de plus près.20 Si l'on se concentre trop sur
les failles évidentes des concepts de Melville Herskovits sur la «rétention africaine»

aux Amériques, l'on risque de passer à côté du caractère déterminant et précoce de

cette approche transrégionale. J. Lorand Matory et Stephan Palmié, parmi d'autres

spécialistes de l'Afrique et de la diaspora, révèlent un champ d'étude très en avance

sur beaucoup d'autres en ce qui concerne le développement d'approches
transnationales.21 Tous deux vont bien au-delà de l'idée selon laquelle l'Afrique serait une

«source» statique des cultures afro-américaines et démontrent des liens continus et
dynamiques, à la fois matériels et imaginaires, entre l'Afrique et les Amériques. Tout

historien intéressé par les approches transnationales, quelle que soit la région concer¬

ts Steven Feierman, African Histories and the Dissolution of World History, in: Robert H. Bates,
Valentin Yves Mudimbe et Jean O'Barr (éd.), Africa and the Disciplines. The Contributions of
Research in Africa to the Social Sciences and Humanities, Chicago 1993, pp. 167-212, p. 197.

19 Dipesh Chakrabarty, Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical Difference,
Princeton (NJ) 2000. Voir également Ranajit Guha, The Prose of Counter-Insurgency, in: Ranajit
Guha, Gayatri C. Spivak (éd.), Selected Subaltem Studies, New York 1988, pp. 45-86.

20 Robin D. G. Kelley, «But a Local Phase of a World Problem». Black History's Global Vision,
1883-1950, in: The Journal of American History 86/3 (1999), pp. 1045-1077.

21 J. Lorand Matory, Black Atlantic Religion. Tradition, Transnationalism, and Matriarchy in the
Afro-Brazilian Candomblé, Princeton (NJ) 2005; Stephan Palmié, Wizards and Scientists.
Explorations in Afro-Cuban Modernity and Tradition, Durham (NC) 2002.



273

née, ferait bien de s'inspirer des approches de ces chercheurs et d'autres spécialistes
de l'histoire africaine. En raison de son contraste avec l'historiographie impériale et

globale, précisément, l'historiographie africaine se prête particulièrement bien aux

approches transnationales, qu'elle illustre parfaitement.
En adaptant le concept d'ethnographie multisite (multi-sited ethnography) développé

par George E. Marcus et d'autres anthropologues, l'historien Sebastian Conrad

a appelé de ses vœux la création d'une «historiographie multisite» (multi-sited
historiography).22 Cette pratique sera familière aux spécialistes de l'Afrique que la

recherche a par exemple menés à la fois en Allemagne et en Tanzanie, au Brésil et en

Angola ou encore aux États-Unis et en Afrique du Sud. Marcus a proposé l'ethnographie

multisite comme moyen pour les ethnographes de rendre compte des relations

entretenues entre les régions étudiées et les processus politiques, économiques et

culturels à l'échelle transrégionale, voire mondiale, sans considérer ces macroprocessus

comme un contexte externe statique, identifiable à travers la théorie sociale

ou les archives impériales de la métropole.

L'ethnographie multisite, comme l'explique Marcus, produit des ethnographies du

système mondial en examinant des thèmes dont l'explication suppose une recherche

dans plusieurs sites interreliés au sein de ce système. Il ne s'agit pas d'une comparaison

conventionnelle juxtaposant des sites dans le cadre de catégories statiques,
mais plutôt d'une étude de sites donnés, interconnectés les uns aux autres. Il n'est

évidemment pas nécessaire que ces interconnexions passent par des métropoles

européennes. Selon Marcus, le global ne constitue pas le contexte dans lequel le local

prend place, mais plutôt une «dimension émergente» de l'ethnographie multisite.23

De même, les historiens transnationaux intègrent la dimension multisite dans leur
travail d'archives et d'autres formes de recherche historique. Tandis que Marcus

place les archives métropolitaines et la théorie macrosociale sur un même niveau, je
considère plutôt ces archives au même titre que celles de tout autre endroit. L'élément

central réside ici dans le fait que les facteurs mondiaux et impériaux, de même

que d'autres facteurs transrégionaux, ne constituent ni des contextes statiques ni

des forces déterminantes du niveau local, mais plutôt une «dimension émergente»
de régions données. L'ouvrage de Matory Black Atlantic Religion est un excellent

exemple de cette approche.

22 Sebastian Conrad, Globalisation and the Nation in Imperial Germany, trad. Sorcha O'Hagan, Cam¬

bridge 2010, p. 22; George E. Marcus, Ethnography in/of the World System. The Emergence of
Multi-Sited Ethnography, in: Annual Review ofAnthropology 24,1995, pp. 95-117. Voir également

George E. Marcus, Multi-Sited Ethnography. Five or Six Things I Know About it Now, in: Simon
Coleman, Pauline von Hellermann (éd.), Multi-Sited Ethnography. Problems and Possibilities in
the Translocation of Research Methods, New York 2011, pp. 16-32.

23 Marcus, Ethnography in/of the World System (voir note 21), p. 99.



274

Il convient de souligner que si Marcus met en garde contre la mobilisation de la
théorie, et notamment des fondements théoriques du système capitaliste mondial, en

tant que contexte immobile et externe à la recherche multilocale qu'il préconise, il
ne prône pas pour autant un retournement empirique contre la théorie ni ne suggère
d'abandonner la tentative de comprendre le système capitaliste mondial. Au lieu de

cela, il propose la recherche multisite comme un moyen pour les ethnographes (et,

j'ajouterais, les historiens) d'employer leurs méthodes de recherche spécialisées de

façon à contribuer à notre compréhension du système capitaliste mondial. Comme la
dénomination de son concept le suggère, il préconise de passer d'une ethnographie
située dans le système mondial à une ethnographie du système mondial. Marcus
estime que les spécialistes du local et du concret, comme les historiens et les

ethnographes, devraient participer à la construction de la théorie et non se contenter de

l'utiliser (ou non).

Il est particulièrement urgent d'adopter une telle approche, engagée sur le plan

théorique, en histoire transnationale, qui traite de domaines dont les connexions sont

caractérisées par une inégalité des relations de pouvoir, comme les études portant sur
les colons européens en Afrique. Grâce à mon expérience personnelle, acquise au fil
de présentations de mon travail devant des spécialistes de l'histoire africaine,
européenne ou américaine, je suis particulièrement bien placé pour dire, avec beaucoup
de regret, que l'esprit de Hugh Trevor-Roper est présent, voire bien vivant, chez de

nombreux historiens non spécialistes de l'Afrique. Même les eurocentristes les plus
fervents rougiraient probablement devant la façon infâme dont Trevor-Roper rejette
l'histoire africaine, qu'il qualifie d'étude des «girations peu enrichissantes de tribus

barbares dans des coins [sz'c] pittoresques mais insignifiants du globe».24 La réponse

typique d'un non-spécialiste de l'Afrique consisterait cependant à explorer les discours

racistes européens étayant cette affirmation plutôt qu'à étudier l'histoire africaine que
ces propos cherchent à dissimuler. D'un côté, la situation est conforme à l'ordre des

choses dans notre profession: les historiens de l'Europe étudient les Européens et les

historiens de l'Afrique les Africains. Le racisme est un élément essentiel de la culture

européenne et, par conséquent, un sujet digne d'étude et de critique. D'un autre côté,

cette structure qui régit notre discipline reproduit, et donc n'explique que de façon

inadéquate, les structures impériales de la connaissance.

D'une autre façon, on peut estimer que si certains spécialistes de l'Europe et des

États-Unis peinent à reconnaître que l'histoire africaine est souvent importante pour
leurs propres sujets de recherche, tant pis pour eux. De même, on peut imaginer que
les spécialistes de l'Afrique ne traitant pas l'histoire selon l'approche transnationale

n'ont pas à s'inquiéter; du moins jusqu'à ce que vienne le temps pour les facultés de

créer de nouvelles chaires, ou jusqu'à ce que les étudiants souhaitent - même s'ils ne

24 Hugh Trevor-Roper, The Rise of Christian Europe, Londres 1965, p. 9.



275

le savent pas toujours - davantage de cours en histoire africaine. Néanmoins, si aux
États-Unis la majorité des professeurs d'histoire non spécialistes de l'Afrique (c'est-à-
dire 95 % d'entre eux) est incapable de discerner l'histoire africaine dans les histoires

transnationales, cela signifie que l'histoire africaine sera interprétée comme de l'histoire

impériale, où l'Afrique sert avant tout de cadre à l'histoire européenne.25

Il est évident que le défi méthodologique que s'imposent les historiens qui cherchent à

écrire une histoire transnationale incluant l'Afrique (et de nombreuses autres régions)
est fondé sur les inégalités politiques et économiques mondiales actuelles. En

évoquant l'orientalisme cinq ans avant Edward Said, en 1963 - année notoirement plus

optimiste -, le sociologue égyptien Anouar Abdel-Malek affirmait que la passivité
attribuée aux Arabes par une grande partie des chercheurs occidentaux prendrait fin
avec la victoire des luttes anticoloniales au Moyen-Orient, en Asie, en Afrique et en

Amérique latine.26 Pourtant, la critique théorique de l'orientalisme et d'autres formes

eurocentriques du savoir persiste, à l'image de la philosophie qui, d'après Theodor W.

Adorno en 1966, «paraissait autrefois obsolète, [mais] perdure parce que le moment
de réaliser ceci a été manqué» - ou peut-être parce que ce moment n'est pas encore
arrivé. Quoi qu'il en soit, la philosophie (ou la théorie) fournit aux historiens
transnationaux des ressources essentielles pour écrire des récits qui expliquent plutôt que
reproduisent les inégalités mondiales.27 Ce sont là des ressources dont tout historien
devrait faire usage, avec une urgence particulière en ce qui concerne les spécialistes
de l'histoire transnationale.
Si l'empirisme présente de nombreux atouts pour l'histoire, y compris pour l'histoire
multisite, il contribue aussi, en partie, à reproduire les hiérarchies impériales dans

notre discipline: les historiens, tout comme leurs objets d'étude, vivent dans un
monde structuré par toute une série de hiérarchies, qu'il est aisé de considérer comme
naturelles pour le passé, comme le fait automatiquement le pouvoir hégémonique

pour le présent. Parfois, ces inégalités importantes ont des effets spécifiques sur les

archives que les historiens utilisent: les documents rédigés sur les Européens par des

Européens, archivés par des Européens, peuvent ainsi sembler contenir des vérités

empiriquement plus fiables que des documents provenant d'archives africaines ou

que des sources historiques orales.28 Une telle naïveté épistémologique n'a sa place
dans aucun domaine de l'histoire, mais elle est particulièrement néfaste lorsqu'elle
réifie les stmctures inégalitaires au lieu de les expliquer.

25 Cf. Figure 3, Proportion of Listed Faculty Specializing in Geographic Region, 1975 to 2005. in:
Robert B.Townsend, What's in a Label? Changing Patterns of Faculty Specialization Since 1975,
in: Perspectives. Newsletter of the American Historical Association 45/1 (2007), p. 7.

26 Anouar Abdel-Malek, Orientalism in Crisis, in: Diogenes 11/44 (1963), pp. 103-140.
27 Theodor W. Adorno, Negative Dialectics, trad. E. B. Ashton, New York 1973 (publ. orig. 1966),

p. 3.
28 Neil Kodesh, History From the Healer's Shrine. Genre, Historical Imagination, and Early Ganda

History, in: Comparative Studies in Society and History 49/3 (2007), pp. 527-552.



276

La théorie nous aide sur ce point parce qu'elle remet en question l'impact immédiat
de l'expérience empirique, une caractéristique qui a poussé certains historiens à

rejeter cette théorie. Pourtant, en reliant l'empirisme à la théorie, nous nous forçons
aussi à sortir de ce que Joan Scott a critiqué, à juste titre, comme la «preuve de

l'expérience».29 L'expérience inclut en effet les perceptions immédiates, qui sont

toujours conditionnées idéologiquement, des historiens et des individus qu'ils
étudient. La théorie met donc à la portée de l'historien, à tout le moins, le «dérèglement
de tous les sens», qu'Arthur Rimbaud recommandait à un autre poète.30

Les approches transnationales contribuent également à surmonter le risque, évoqué

par Dipesh Chakrabarty et bien d'autres, que la théorie impose des catégories

eurocentriques à toute histoire locale à laquelle elle est appliquée, que celle-ci soit

européenne ou non. Cela n'a pas pour autant dissuadé Chakrabarty d'utiliser la théorie,

et son travail est l'un des exemples majeurs du recours conscient et critique à la
théorie.31 Cette dernière ne vient pas vraiment de nulle part, mais plutôt d'endroits

précis. Aussi l'historiographie multisite permet-elle de réunir sur un seul et même plan

historique ce que d'autres approches distingueraient comme la théorie abstraite et la
réalité concrète. La théorie, à l'instar du global dans l'approche de Marcus, devient

«une dimension émergente» de l'historiographie multisite, plutôt qu'un schéma de

référence qui se situerait au-dessus de l'histoire.
Deux perspectives théoriques très utiles, l'économie politique marxiste et les

approches biopolitiques associées à Michel Foucault et à d'autres, ont émergé
des rencontres transnationales, qui m'intéressent particulièrement, entre l'Europe,
l'Afrique et les Amériques. Nous ne pouvons rejeter ni l'une ni l'autre de ces

perspectives théoriques en les considérant comme des artefacts non généralisables de la
modernité européenne. En revanche, nous pouvons suivre les historiens spécialistes
de l'Afrique et des sociétés de la diaspora africaine en situant cette modernité dans

une histoire atlantique fondée non pas sur la société industrielle britannique mais

plutôt sur les luttes contre l'esclavage et d'autres formes de contrainte, en Europe
mais aussi en Afrique et aux Amériques.32 Tant l'économie politique que l'analyse
de la biopolitique possèdent des origines avérées en Afrique et dans les sociétés de

29 Joan W. Scott, The Evidence of Experience, in: Critical Inquiry 17 (1991), pp. 773-797.
30 Arthur Rimbaud à Paul Demny, 15. 5. 1871, in: Seth Whidden (éd.), Rimbaud: Complete Works,

Selected Letters. A Bilingual Edition, trad. Wallace Fowlie, Chicago 2005, p. 377.
31 Chakrabarty (voir note 18). Pour lire une réplique qui défend la théorie, voir Vivek Chibber,

Postcolonial Theory and the Specter of Capital, Londres 2012. Ma défense de la théorie diffère de

celle de Chibber.
32 Cette littérature est trop vaste pour être citée ici. Les ouvrages particulièrement importants à mes

yeux sont Ian Baucom, Specters of the Atlantic. Finance Capital, Slavery, and the Philosophy of
History, Durham (NC) 2005; Peter Linebaugh, Marcus Rediker, The Many-Headed Hydra.
Sailors, Slaves, Commoners, and the Hidden History of the Revolutionary Atlantic, Londres 2000; et
Palmié (voir note 20). A lire avant tout la définition que Palmié donne de la modernité atlantique,
en p. 15.



277

la diaspora africaine. Il ne s'agit d'ailleurs pas de théories européennes construites

sur une «matière première» africaine, mais bien de théories élaborées au travers

d'échanges qui incluent Européens, Africains et Américains, et qui continuent de se

développer dans cette perspective.
Le fétiche, un concept fondamental dans le marxisme tout comme dans la psychanalyse,

a déjà fait l'objet d'un traitement exemplaire de la part de William Pietz.

Selon lui, le concept de fétiche est né de la rencontre entre des «systèmes sociaux

radicalement différents» (féodalité chrétienne, dynasties africaines, capitalisme
marchand) sur la côte ouest de l'Afrique dès le début du XVIe siècle, une rencontre que
le concept de fétiche aurait participé à médier.33 L'esclavage est resté un médiateur

particulièrement important entre l'Afrique, l'Europe et les Amériques, non seulement

sur le plan économique mais aussi en ce qui concerne la politique et la culture. Karl
Marx est resté activement engagé sur le thème de l'esclavage, du moins à partir des

années 1840, lorsqu'il fustigea le socialiste français Pierre-Joseph Proudhon pour
avoir parlé d'esclavage salarial plutôt que d'esclavage à proprement parler au Brésil,
au Suriname et aux États-Unis.34 L'intérêt de Marx pour la lutte contre l'esclavage
aux États-Unis, en particulier pendant la guerre de Sécession, a façonné bon nombre
de ses concepts et ses stratégies politiques. La politique anti-esclavagiste afro-américaine

doit donc être considérée comme une contribution africaine au marxisme,
bien avant que ces contributions ne deviennent trop nombreuses pour être citées

individuellement.35

L'origine de l'analyse de la biopolitique, issue de la rencontre, par l'intermédiaire
de l'esclavage, entre l'Europe, l'Afrique et les Amériques,36 peut faire l'objet d'une

remarque similaire. Le concept central est ici la mort sociale. Bien que critiquée,
à juste titre, comme une explication incomplète, voire trompeuse de l'esclavage,
la notion de mort sociale a néanmoins émergé des discussions transatlantiques sur

l'esclavage et demeure une composante importante de la théorie sociale atlantique.

33 William Pietz, The Problem of the Fetish, I, in: RES. Anthropology and Aesthetics 9 (1985),

pp. 5-17, pp. 6-7. Voir également William Pietz, The Problem of the Fetish, II: The Origin of the

Fetish, in: RES. Anthropology and Aesthetics 16 (1987), pp. 23^15; William Pietz, The Problem
of the Fetish, Ilia: Bosman's Guinea and the Enlightenment Theory of Fetishism, in: RES. Anthropology

and Aesthetics 16 (1988), pp. 105-123; Emily S. Apter, William Pietz (éd.), Fetishism as

Cultural Discourse, Ithaca (NY) 1993.

34 Lettre de Karl Marx, Bruxelles, à Pawel Wassiljewitsch Annenkow, Paris, 28. 12. 1846, in: Karl
Marx, Friedrich Engels, Gesamtausgabe, III/2, Berlin 1972, pp. 70-80.

35 J'explore actuellement dans mes propres recherches la relation entre le marxisme et la lutte contre

l'esclavage. Sur ce sujet, voir également Kevin Anderson, Marx at the Margins. On Nationalism,
Ethnicity, and Non-Western Societies,Chicago 2010. En guise d'ouvrage conséquent sur la tradition
au sens plus large, voir Cedric J. Robinson, Black Marxism. The Making of the Black Radical

Tradition, Chapel Hill (NC), 2000 (publ. orig. 1983).
36 Nous ne possédons pas, à ce jour, de compte rendu de ce processus qui équivaudrait à celui que

Pietz a produit sur le fétiche. Je travaille actuellement sur ce sujet.



278

Le débat d'Orlando Patterson, devenu désormais incontournable, sur les origines de

l'esclavage et de la mort sociale s'inspire de la dialectique du maître et de l'esclave,
tirée de la Phénoménologie de l'esprit de Hegel, publiée en 1832 ;37 Susan Buck-Morss

a identifié dans le texte de Hegel une tentative du dialecticien allemand de comprendre
la révolution haïtienne.38 Hegel n'était toutefois pas le premier à relier l'esclavage
à la mort. L'idée selon laquelle l'esclavage serait une forme de mort ou de mort en

suspension apparaît également dans la figure du zombie, courante au Dahomey, à

Haïti, et dans d'autres parties du monde atlantique qui ont connu l'esclavage.39 Les

théoriciens Giorgio Agamben (Italie) et Achille Mbembe (Cameroun) sont

probablement les auteurs ayant exprimé de la façon la plus explicite la manière dont
certaines formes de pouvoir social peuvent être comprises, à travers les concepts de vie

simple (bare life) ou de vie politiquement non qualifiée [politically unqualified life),

comme des formes de mort vivante. L'œuvre du Haïtien René Depestre et les écrits

d'Européens comme Hannah Arendt, Primo Levi, Michel Foucault et de nombreux

autres ont également alimenté ces réflexions.40 De même que l'économie politique
marxiste, l'analyse de la biopolitique fournit des méthodes et des concepts importants

pour l'élaboration d'histoires transnationales incluant l'Afrique, en partie parce que
la biopolitique apparaît également dans l'histoire africaine. Ces théories offrent des

approches en vue d'une histoire de l'Atlantique. Elles constituent aussi des sources

primaires de cette histoire et des points de vue potentiellement non impérialistes et

anti-impérialistes.
Que ce soit comme une approche de l'histoire ou de la théorie, le transnationalisme

a beaucoup à offrir aux historiens de l'Europe et d'autres nations colonisatrices qui,
à la suite de leurs collègues spécialistes de l'histoire africaine, cherchent à rompre
avec l'histoire impériale. Il est peut-être moins évident de discerner ce que le
transnationalisme peut offrir aux spécialistes qui travaillent déjà sur l'histoire africaine.

37 Orlando Patterson, Slavery and Social Death. A Comparative Study, Cambridge (MA) 1982. À
titre de critique importante de ce concept, qui souligne néanmoins le caractère central de la mort
dans l'esclavage, voir Vincent Brown, Social Death and Political Life in the Study of Slavery,
in: The American Historical Review 114/5 (2009). pp. 1231-1249. Encore plus influent que la

Phénoménologie de l'esprit de Hegel, l'ouvrage d'Alexandre Kojève, Introduction to the Reading
of Hegel. Lectures on the Phenomenology of Spirit, in: Allan Bloom (éd.), trad. James H. Nichols,
Ithaca 1980 (publ. orig. 1947).

38 Susan Buck-Morss, Hegel and Haiti, in: Critical Inquiry 26/4 (2000), pp. 821-865.
39 Voir en particulier Joan Dayan, Haiti, History, and the Gods, Berkeley (CA) 1995, pp. 36—39.

40 Giorgio Agamben, Homo Sacer. Sovereign Power and Bare Life, trad. Daniel Heller-Roazen,
Palo Alto (CA), 1998 [publ. orig. 1995]; Achille Mbembe, Necropolitics, trad. Libby Meintjes,
in: Public Culture 15/1 (2003), pp. 11-AO; René Depestre, Hadriana dans tous mes rêves, Paris

1988; Joan Dayan, France Reads Haiti. An Interview with René Depestre, in: Yale French Studies

83 (1993), pp. 136-153; Hannah Arendt, The Human Condition, 2e éd., Chicago 1998 (publ. orig.
1958); Michel Foucault, L'Histoire de la sexualité, vol. 1 : La volonté de savoir, Paris 1976; Primo

Levi, Survival in Auschwitz. The Nazi Assault on Humanity, trad. Stuart Woolf, New York 1993

(publ. orig. 1958).



279

Bon nombre d'africanistes étaient transnationalistes plusieurs dizaines d'années

déjà avant que d'autres historiens universitaires ne commencent à se décrire en ces

termes. Le transnationalisme offre de nouvelles possibilités de collaboration entre

les spécialistes de l'histoire africaine, européenne, ou d'autres régions du monde.

Cependant, comme nous l'enseigne l'histoire de l'impérialisme, la collaboration ne

profite pas toujours de manière égale à toutes les parties. Je ne préconiserai jamais

que l'histoire africaine, ou tout autre sous-domaine de l'histoire, soit dissous dans

un moule transnational généralisé. Cela non seulement parce que de nombreux
chercheurs non spécialistes de l'Afrique continuent, malgré les avancées significatives
contre l'eurocentrisme, à marginaliser l'histoire africaine, mais aussi dans l'intérêt
de l'histoire transnationale elle-même. En effet, je n'aurais pas pu faire de travail
transnational sans l'apport des historiens de l'Afrique (ainsi que des Amériques et
de l'Europe). Toutefois, les spécialistes de l'histoire transnationale devraient aussi

tenter de collaborer plutôt qu'agir en touristes. Ils peuvent contribuer à l'histoire
africaine de diverses manière: au travers de nouvelles connaissances provenant des

archives européennes, américaines ou autres; en ouvrant des terrains pour lesquels
les méthodes historiographiques de diverses sous-disciplines peuvent s'enrichir
mutuellement; ou en servant d'agents doubles et triples, «espionnant» chaque sous-

discipline impliquée pour le bénéfice des autres, ainsi que, évidemment, pour leur

propre bénéfice.

Première publication: Andrew Zimmerman, Africa in Imperial and Transnational History:
Multi-Sited Historiography and the Necessity of Theory, in: The Journal of African History
54/3 (2013), pp. 331-340. Copyright bei Cambridge University Press.

Traduction: Marion Beetschen, avec des modifications de l'auteur.




	L'Afrique dans l'histoire impériale et transnationale : historiographie multisite et caractère impérieux de la théorie

