
Zeitschrift: Schweizerisches Jahrbuch für Wirtschafts- und Sozialgeschichte =
Annuaire Suisse d’histoire économique et sociale

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und Sozialgeschichte

Band: 34 (2020)

Artikel: Afrika in imperialer und transnationaler Geschichte : multi-sited
historiography und die Notwendigkeit von Theorie

Autor: Zimmermann, Andrew

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-881026

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-881026
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


253

Andrew Zimmerman

Afrika in imperialer und transnationaler
Geschichte

Multi-Sited Historiography und die Notwendigkeit von Theorie1

Africa in imperial and transnational history
Multi-sited historiography and the necessity of theory

A multi-sited, but nonetheless locally grounded, transnational history breaks

with older modes of imperial history that treated Africa as little more than a

setting for the history of colonizers. More recently, critical approaches to imperial
history have pointed to, but not adequately pursued, the treatment of colonizer
and colonized as coeval subjects of history and objects of analysis. Historians
of Africa and the diaspora, however, moved beyond imperial history decades

ago, and these fields provide important resources and models for transnational
historians. Transnational history, nonetheless, always risks reproducing the

boundaries between colonizer and colonized that it seeks to overcome. The need

to think outside of empire from within a world structured by empires requires
that historians embrace critical theory, but in a manner consistent with the

groundedness of multi-sited historiography.

Als ich in meiner Forschungsarbeit von der Geschichte des deutschen Imperialismus
zur transnationalen deutschen Geschichte überging, begann ich, die Historiografien
und Archive aller drei Regionen, deren Verflechtungen ich untersuchte - Westafrika,
Deutschland und die südlichen Vereinigten Staaten -, gleichwertig in meine
Studien einzubeziehen.2 Dieser Wechsel bedeutete, dass meine transnationale deutsche

Geschichte nicht spezifisch deutsch war. Sie war aber auch nicht spezifisch undeutsch,

1 Ich möchte Johanna K. Bockman, Jessica A. Krug und Paul S. Landau für ihre hilfreichen
Kommentare zu früheren Versionen dieses Artikels danken. E-Mail-Adresse des Autors: azimmer@gwu.
edu.

2 Aus diesem Projekt entstand A. Zimmerman, Alabama in Africa. Booker T. Washington, the German

Empire, and the Globalization of the New South, Princeton NJ 2010. Meine Veröffentlichung über

imperiale Geschichte: Anthropology and Antihumanism in Imperial Germany, Chicago 2001.

Schweizerisches Jahrbuch für Wirtschafts- und Sozialgeschichte 34, S. 253-265.
© 2020 Chronos Verlag, Zürich, ISBN 978-3-0340-1522-6, ISSN 1664-6460



254

und ich hoffe, dass ich zur deutschen Historiografie ebenso und gleichermassen

beigetragen habe wie zur afrikanischen und US-amerikanischen. Transnationale
Geschichte setzt sich nicht über nationale oder regionale Historiografien hinweg.
Stattdessen befasst sie sich ausführlich mit ihnen, setzt sie zueinander in Beziehung
und versucht, zu jeder in einer Art und Weise beizutragen, zu der separate Betrachtungen

dieser Historiografien wohl nicht imstande wären.
Transnationale Geschichte nimmt daher nicht eine pauschale globale Perspektive

ein, sondern vielmehr die einer von Kritik und Theorie durchdrungenen multi-sited

historiography, die viel von vergleichbaren Ansätzen in der Anthropologie und der

Soziologie lernen kann. Wer transnationale Geschichte über Afrika zur Zeit der

europäischen Kolonialisierung schreibt, setzt sich auch nicht über eine Geschichte

mit Fokus auf die Nation oder auf eine spezifische Region hinweg, wohl aber über
eine ältere Form von imperialer Geschichte, die handelnde Personen auf eine Art und

Weise in Kolonisierende und Kolonisierte aufteilte, die die agency Ersterer gegenüber
der agency Letzterer privilegierte.
Afrikanische Geschichte wurde in den späten 1950er- und 1960er-Jahren zu einem

Forschungsfeld, als Historikerinnen und Historiker, inspiriert von afrikanischen

Unabhängigkeitsbewegungen, sich von einer Art von imperialer Geschichte abwandten,
die die Geschichte des Kontinents als die seiner Kolonisatorinnen und Kolonisatoren
darstellte.3 Die daraus entstandenen nationalen Geschichten Afrikas berücksichtigten

afrikanische Akteurinnen und Akteure in gleichem Mass wie europäische und

begriffen die europäische «Entdeckung» nicht als Stunde null der afrikanischen
Geschichte.4 Dies führte vielleicht zu guter Politik in postkolonialen afrikanischen
Staaten. Aber es brachte auch eine bessere Geschichte hervor, die alle Akteurinnen
und Akteure eines bestimmten Zeitraums gleich behandelte, ohne unterschiedliche

Erklärungspflichten für Afrikanerinnen und Afrikaner, Europäerinnen und Europäer
und andere Gruppen vorauszusetzen.

Afrikahistorikerinnen und -historiker haben den europäischen Imperialismus in
den Fällen, in denen er relevant war, kaum ignoriert. Ich kann mir keine besseren

Studien über das deutsche Übersee-«Empire» vorstellen als zum Beispiel jene von
Afrikanistinnen und Afrikanisten, die zu Gebieten forschen, die zufälligerweise
auch deutsche Kolonien waren. Hier nur einige Beispiele: Jan-Bart Gewald über

Deutsch-Südwestafrika;5 die Bände, welche vom Historischen Institut der Univer-

3 F. Cooper, Conflict and connection: rethinking colonial African history, in: The American Historical
Review 99/5 (1994), S. 1516-1545. Cooper kritisiert auch die Einschränkungen der

Nationalgeschichten, die aus diesem anfänglichen Entkolonialisierungsprozess hervorgingen.
4 R. Reid, Past and presentism: the «precolonial» and the foreshortening of African history, in: The

Journal of African History 52/2 (2011), S. 135-155.
5 J.-B. Gewald, Herero Heroes. A Socio-Political History of the Herero of Namibia, 1890-1923,

Athens OH 1999.



255

sität Lomé, Togo, unter der Leitung von Nicoué Lodjou Gayibor verfasst wurden;6

die Arbeiten von Sandra Greene, Dennis Laumann, Pierre Ali Napo, Paul Nugent
und Peter Sebald über Deutsch-Togo;7 Jonathon Glassman, G. C. K. Gwassa, John

Iliffe, Isaria N. Kimambo, Michelle Moyd, Thaddeus Sunseri und Marcia Wright
über Deutsch-Ostafrika;8 Ralph A. Austen, Jonathan Derrick und Andreas Eckert
über Deutsch-Kamerun.9 Nicht alle diese Werke sind Darstellungen ganzer Kolonien.

Einige beleuchten vielmehr Prozesse, die in einer kolonialen Situation stattfinden,
ohne gänzlich von dieser geprägt zu sein. Nur wenige Arbeiten über den deutschen

Kolonialismus, die von Deutsche-Studien-Spezialistinnen und -Spezialisten verfasst

wurden, beziehen diese und andere relevante Arbeiten von Afrikanistinnen und

Afrikanisten ein.10 Dies zeigt den Hauptunterschied zwischen transnationaler und

imperialer Geschichte auf. Viele Europaspezialistinnen und -Spezialisten, die in
ihren Arbeiten afrikanische Themen streifen, haben den Bruch mit der imperialen

6 N.L. Gayibor (Hg.), Histoire des Togolais, Bd. 1 : Des origines à 1884, Lomé 1997; N.L.Gayibor,
Le Togo sous domination coloniale (1884-1960), Lomé 1997.

7 S. E. Greene, Sacred Sites and the Colonial Encounter. A History of Meaning and Memory in Ghana,

Bloomington IN 2002; D. H. Laumann, Remembering and Forgetting the German Occupation of
the Central Volta Region of Ghana, unveröffentlichte Doktorarbeit, University of California, Los

Angeles 1999; P.A. Napo, Le Togo à l'époque allemande (1884-1914), 5 Bände, unveröffentlichte
Doktorarbeit, Sorbonne, Paris 1996; P. Nugent, Smugglers, Secessionists and Loyal Citizens on
the Ghana-Togo Frontier. The Life of the Borderlands since 1914, Athens OH 2002; P. Sebald,

Togo 1884—1914. Eine Geschichte der deutschen «Musterkolonie» auf der Grundlage amtlicher
Quellen, Berlin 1988.

8 J. Glassman, Feasts and Riot. Revelry,Rebellion, and Popular Consciousness on the Swahili Coast,

1856-1888, Portsmouth NH 1995; G.C. K. Gwassa, African methods of warfare during the Maji
Maji War, 1905-1907, in: B.A. Ogot (Hg.), War and Society in Africa, London 1972, S. 123-148;
J. Iliffe, Tanganyika under German Rule, 1905-1912, Cambridge 1969; I. N. Kimambo, Penetration

and Protest in Tanzania. The Impact of the World Economy on the Pare, 1860-1960, Athens OH
1991 ; M. R. Moyd, Becoming Askari. African Soldiers and Everyday Colonialism in German East

Africa, 1850-1918, unveröffentlichte Doktorarbeit, Cornell University, Ithaca NY 2008; M. Moyd,
Making the household, making the state. Colonial military communities and labor in German East

Africa, in: International Labor and Working-Class History 80/1 (2011), S. 53-76; T. R. Sunseri, Vili-
mani. Labor Migration and Rural Change in Early Colonial Tanzania, Portsmouth NH 2002; T. R.

Sunseri, Wielding the Ax. State Forestry and Social Conflict in Tanzania, 1820-2000, Athens OH
2009; M. Wright, Local roots of policy in German East Africa, in: The Journal of African History
9/4 (1968), S. 621-630.

9 R. A. Austen, J. Derrick, Middlemen of the Cameroons Rivers. The Duala and their Hinterland,
c. 1600 - c. 1960, Cambridge 1999.

10 Zwei wichtige Ausnahmen bilden die Arbeit von Nina Berman, die ein mehrjähriges Feldforschungs¬

projekt in Kenia als Teil ihrer transnationalen Studien weiterführt, und diejenige von Michelle
Moyd, die einen wichtigen Beitrag sowohl zur deutschen als auch zur afrikanischen Geschichte

darstellt. Siehe N. Berman, Impossible Missions? German Economic, Military, and Humanitarian
Efforts in Africa, Lincoln NE 2004; dies., Yusuf's choice. East African agency during the German

colonial period in Abdulrazak Gurnah's novel Paradise, in: English Studies in Africa 56/1 (2013),
S. 51-64; dies., K. Mühlhahn, P. Nganang (Hg.), German Colonialism Revisited. African, Asian,
and Oceanic Experiences, Ann Arbor 2014; Moyd 2008 (wie Anm. 8); Moyd 2011 (wie Anm. 8).



256

Geschichte noch nicht vollzogen, während sich ein grosser Teil der afrikanischen

Geschichtsforschung gerade dadurch definiert hat.

Viele Europaspezialistinnen und -Spezialisten, die sich erfolgreich von der imperialen

Geschichte losgelöst haben, kommen selber aus der imperialen Geschichte. Ihre

kritische Reflexion kolonialen Wissens half jene Gegensatzpaare zu untergraben, auf

denen die ältere imperiale Geschichte auch beruhte: einschliesslich modern/primitiv,
Geschichte/Tradition, Wissen/Kultur, Politik/Tribalismus und kosmopolitisch/auto-
chthon.11 Ihre Imperialismuskritik ging über in eine Kritik der imperialen Geschichte,

indem viele von ihnen auf die Forderung von Frederick Cooper und Ann Faura Stoler

eingingen, «Metropole und Kolonie innerhalb eines einzigen analytischen Feldes zu
betrachten».12 Die kritische imperiale Geschichte selbst wies einen der Wege über

die imperiale Geschichte hinaus zur transnationalen Geschichte.

Damit will ich jedoch nicht den Eindruck erwecken, dass die imperiale Geschichte

lediglich als Durchgangsstation auf dem Weg zu einer transnationalen Geschichte

dienen soll. Der Grossteil europäischer Politik lässt sich nicht von der imperialen
Politik trennen. Der Reichtum und die Arbeit, die aus Afrika und anderen
extraterritorialen Regionen extrahiert wurden, bildeten eine grundlegende Komponente für
die Entwicklung des europäischen Kapitalismus. Erfahrungen, Kenntnisse und

Darstellungen aus den Kolonien waren von essenzieller Bedeutung für die Entstehung

europäischer Kulturen und Identitäten. Wie Frantz Fanon vor einem halben

Jahrhundert feststellte, ist Europa «buchstäblich die Kreation der Dritten Welt».13 Werke

wie Imperial Letter von Anne McClintock oder - neueren Datums - Magic Lantern

Empire von John Short zeigen, wie «Empire» als Komponente von Geschlechter-,

«race»- und Klassenkämpfen innerhalb Europas funktionierte.14 Es gab und gibt
mehr hervorragende Arbeiten dieser Art, als hier aufgezählt werden kann. Ohne die

imperiale Geschichte wäre die Erforschung der europäischen Geschichte praktisch

unmöglich. Die imperiale europäische Geschichte bildet darüber hinaus auch einen

wichtigen Teil verschiedener Zeiträume der afrikanischen Geschichte.

Doch obwohl Studien über «Empires» als Elemente der europäischen Geschichte

einen wichtigen Beitrag zu ebendiesem Forschungsfeld leisten, stellen sie manchmal

11 Wegbereitend für diese kritische imperiale Geschichtsschreibung waren Arbeiten der Anthropologen
J. Fabian, Time and the Other. Flow Anthropology Makes Its Object, New York 1983; S.W. Mintz,
Sweetness and Power. The Place of Sugar in Modern History, New York 1985; und E. R. Wolf,
Europe and the People Without History, Berkeley CA 1982; sowie des Literaturtheoretikers E. W.

Said, Orientalism, New York 1978. Seither haben Historikerinnen und Historiker eine enorme
Menge an kritischer Literatur veröffentlicht. Vgl. zum Beispiel die in den Anmerkungen 12,14,
15-17 und 19 zitierten Werke.

12 F. Cooper, A. L. Stoler, Tensions of Empire. Colonial Cultures in a Bourgeois World, Berkeley CA
1997,S. 4.

13 F. Fanon, The Wretched of the Earth [1961], übers, von R. Philcox, New York 2004, S. 58.

14 A. McClintock, Imperial Leather. Race, Gender, and Sexuality in the Colonial Contest, New York
1995; J. P. Short, Magic Lantern Empire. Colonialism and Society in Germany, Ithaca NY 2012.



257

die Geschichte der von Europa kolonialisierten Regionen weniger real dar als die

europäische Geschichte, auch wenn dies keineswegs die Absicht der meisten
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler ist, die über imperiale Geschichte schreiben.

In gewisser Weise findet eine Umkehrung des oben zitierten Satzes von Fanon

statt, insbesondere in einigen kulturwissenschaftlichen Untersuchungen über den

Imperialismus: Aus «Europa ist buchstäblich die Kreation der Dritten Welt» wird
«Die Dritte Welt ist die literarische Kreation Europas».15 Das monumentale und

bahnbrechende Werk Orientalism von Edward Said hat viele Wissenschaftlerinnen

und Wissenschaftler in diese Richtung geführt, obwohl es in erster Linie als eine Art
ideologische Bodenräumung geschrieben wurde, um Forscherinnen und Forschem

zu helfen, sich genauer mit der Militär-, der Politik- und der Wirtschaftsgeschichte
des Nahen Ostens auseinanderzusetzen, insbesondere im Zeitalter von Imperialismus
und Zionismus.16 Wird ein solcher kulturalistischer Ansatz jedoch zum Selbstzweck,
verwischt er nicht nur die afrikanische Geschichte, sondern auch die Militär-, die

Politik- und die Wirtschaftsgeschichte, die dadurch zu phantasmagorischen europäischen

Denkfiguren werden.

George Steinmetz hat in einer Studie, die eine ausführliche Analyse von Namibia

unter deutscher Herrschaft beinhaltet, Saids kulturalistischen Ansatz nicht nur
angewendet, sondern auch auf sehr raffinierte Weise weiterentwickelt, um zu
argumentieren, dass das Wesen der kolonialen Erfahrung von einer einheimischen Politik

geprägt war, die ihrerseits hauptsächlich von einer vorkolonialen Ethnografie

geformt worden war.17 Gerade weil das Buch von Steinmetz bis dato vielleicht die

scharfsinnigste kulturalistische Studie über den Imperialismus ist, deckt es den tief
greifenden Unterschied zwischen imperialer und transnationaler Geschichte auf,
denn es behandelt die Geschichte Namibias und anderer kolonialisierter Regionen

nur indirekt, als Teile einer Analyse europäischer Geschichte.

Globalgeschichte kann dazu tendieren, das Weltbild der imperialen Geschichte zu

reproduzieren, obwohl sie eine ernsthaftere Berücksichtigung von Regionen ausserhalb

Europas und der USA verheisst. Steven Feierman hat angedeutet, dass die

afrikanische Geschichte die bisherigen eurozentrischen Narrative der Weltgeschichte
nicht einfach erweitert, sondern radikal aufbricht. «Die Untersuchung afrikanischer

Geschichte», schreibt er, «zwingt uns, über jene Formen historischer Darstellung

15 Sumit Sarkar argumentierte ähnlich, als er bemängelte, dass subalterne Studien ihren Fokus von der

Geschichte der indischen Gesellschaften auf «die Kritik des westlich-kolonialen Machtwissens»

verlegt hätten. S. Sarkar, The decline of the subaltern in Subaltern Studies, in: Writing Social

History, Delhi 1997, S. 82-108.
16 Vgl. insbesondere die erste Arbeit von E. W. Said zu diesem Thema: «The Arab portrayed», in:

I. Abu-Lughod (Hg.), The Arab-Israeli Confrontation of June 1967. An Arab Perspective, Evan-
ston IL 1970, S. 1-9.

17 G. Steinmetz,The Devil's Handwriting. Precoloniality and the German Colonial State in Qingdao,
Samoa, and Southwest Africa, Chicago 2007.



258

hinauszugehen, in denen die treibende Kraft der Erzählung europäischen Ursprungs
ist, während die afrikanische Geschichte [...] als pittoresker Hintergrund bloss das

Lokalkolorit zum Hauptdrama liefert.»18 Mitglieder des Subaltern Studies Collective

- vielleicht am nachdrücklichsten Dipesh Chakrabarty - haben in ähnlicher Form

festgehalten, wie schwierig es ist, die Universalgeschichte vom Eurozentrismus zu
trennen, der sie einst prägte.19 Feierman behauptet, dass selbst bewusst antieurozen-

trische Formen von Globalgeschichte die afrikanische Geschichte in einer Art und

Weise einbezögen, die die Ausklammerungen des Kontinents in früheren eurozen-
trischen Narrativen widerspiegelten. Ob diese düstere Einschätzung zum Potenzial

einer posteurozentrischen Globalgeschichte zutrifft oder nicht, die transnationale

Geschichte - zumindest so, wie ich sie verstehe - ist kein Versuch, Globalgeschichte

neu zu schreiben. Transnationale Geschichte bleibt vielmehr an spezifische Standorte

gebunden, selbst wenn sie zeigt, dass die Geschichte dieser Orte weit entfernte

Ursachen und Folgen hat.

Während das Verhältnis der afrikanischen Geschichte zu den Narrativen der

Globalgeschichte und der imperialen Geschichte angespannt ist, dürfte die afrikanische

in der transnationalen Geschichte einen bevorzugten Platz einnehmen. Afrika- und

Diasporaforscherinnen und -forscher schrieben denn auch transnationale Geschichte

jenseits der Handlungsrahmen und Kategorien der europäischen «Empires», lange
bevor sie zu einem Desiderat in der allgemeinen Geschichtswissenschaft geworden
ist.20 Wenn wir uns zu sehr auf die Schwachstellen des Konzepts «afrikanische
Retentionen» in den beiden Amerikas von Melville Herskovits konzentrieren,
riskieren wir, die Bedeutung dieses frühen, seiner Zeit vorauseilenden transnationalen

Ansatzes zu übersehen. Neben anderen Afrika- sowie Diasporawissenschaftlerinnen
und -Wissenschaftlern legen J. Lorand Matory und Stephan Palmié ein Forschungsfeld

frei, das für die Entwicklung transnationaler Ansätze vielen anderen deutlich voraus
ist.21 Beide Forscher sehen Afrika nicht als statische «Quelle» für afroamerikanische

Kulturen. Stattdessen weisen sie permanente dynamische Beziehungen - sowohl
materieller als auch imaginärer Art - zwischen Afrika und den beiden Amerikas
nach. Historikerinnen und Historiker, die sich für transnationale Ansätze in Bezug

18 S. Feierman, African histories and the dissolution of world history, in: R. H. Bates, V. Y.Mudimbe,
J. O'Barr (Hg.), Africa and the Disciplines. The Contributions of Research in Africa to the Social
Sciences and Humanities, Chicago 1993, S. 167-212, insbesondere S. 197.

19 D. Chakrabarty, Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical Difference, Prince¬

ton NJ 2000. Vgl. auch R.Guha, The prose of counter-insurgency, in: R. Guha.G.C. Spivak (Hg.),
Selected Subaltern Studies, New York 1988, S. 45-86.

20 R. D. G. Kelley, «But a local phase of a world problem». Black history's global vision, 1883-1950,
in: The Journal of American History 86/3 (1999), S. 1045-1077.

21 J. L. Matory, Black Atlantic Religion. Tradition, Transnationalism, and Matriarchy in the Afro-
Brazilian Candomblé, Princeton NJ 2005; S. Palmié, Wizards and Scientists. Explorations in
Afro-Cuban Modernity and Tradition, Durham NC 2002.



259

auf irgendeine Region interessieren, täten gut daran, von den Zugängen dieser und

anderer Afrikaexpertinnen und -experten zu lernen. Gerade weil sie in Kontrast zur
imperialen und zur globalen Geschichtsschreibung steht, eignet sich die afrikanische

Historiografie besonders gut und ist exemplarisch für transnationale Ansätze.

Der Historiker für transnationale Geschichte Sebastian Conrad, der das Konzept
der multi-sited ethnography unter anderem vom Anthropologen George E. Marcus

übernommen hat, plädierte für eine multi-sited historiographyP Die Praxis dieses

Ansatzes dürfte Afrikanistinnen und Afrikanisten vertraut sein, da ihre Forschung
sie - zum Beispiel - sowohl nach Deutschland als auch nach Tansania oder sowohl
nach Brasilien als auch nach Angola oder sowohl in die USA als auch nach
Südafrika geführt hat. Marcus schlug die multi-sited ethnography als einen Weg vor, der

Ethnografinnen und Ethnografen helfen sollte, die Beziehungen der Regionen, die

sie untersuchten, als transregionale oder sogar globale politische, wirtschaftliche und

kulturelle Vorgänge zu erfassen, ohne diese Makroprozesse als statischen externen

Kontext zu behandeln, wie er über Sozialtheorie oder die imperialen Archive der

Metropole erkennbar ist.

Wie Marcus erklärt, bringt die multi-sited ethnography Ethnografien des Weltsystems

hervor, indem Themen betrachtet werden, deren Erklärung sich nur durch eine

Untersuchung mehrerer miteinander verbundener Orte im Weltsystem erschliesst.

Dabei gehe es nicht um konventionelle Vergleiche, bei denen die Orte anhand

statischer Kategorien einander gegenübergestellt werden, sondern vielmehr um die

Untersuchung von spezifischen miteinander verknüpften Orten. Diese Verbindungen
müssen natürlich nicht über europäische Metropolen laufen. Für Marcus ist das Globale

nicht der Kontext, in dem das Lokale stattfindet, sondern vielmehr eine «emer-

gente Dimension» der multi-sited ethnographyP Historikerinnen und Historiker der

transnationalen Geschichte betreiben in ähnlicher Weise Archivarbeit oder andere

Formen von Forschung mit einem multi-sited-Ansatz. Während Marcus die Archive
der Metropolen auf dieselbe Ebene stellt wie die makrosoziale Theorie, würde ich sie

stattdessen einfach als die Archive eines weiteren Orts behandeln. Wichtig ist hier,
dass globale, imperiale und andere transregionale Faktoren weder statische Kontexte
für das Lokale noch die allein bestimmenden Kräfte sind, die auf das Lokale wirken,
sondern viel eher «emergente Dimensionen» spezifischer Orte. Matorys Buch Black
Atlantic Religion ist ein hervorragendes Beispiel für einen solchen Ansatz.

22 S. Conrad, Globalisation and the Nation in Imperial Germany, übers, von S. O'Hagan, Cambridge
2010, S. 22; G. E. Marcus, Ethnography in/of the world system. The emergence of multi-sited
ethnography, in: Annual Review of Anthropology 24 (1995), S. 95-117. Vgl. ders., Multi-sited
ethnography: five or six things I know about it now, in: S. Coleman, P. von Hellermann (Hg.),
Multi-Sited Ethnography. Problems and Possibilities in the Translocation of Research Methods,
New York 2011, S. 16-32.

23 Marcus 1995 (wie Anm. 22), S. 99.



260

Marcus warnt zwar davor, Theorie und insbesondere theoretische Darstellungen des

kapitalistischen Weltsystems - die er als statischen externen Kontext betrachtet - in
der von ihm propagierten multilokalen Forschung anzuwenden. Dennoch plädiert
er weder für eine empirische Wende gegen Theorie noch empfiehlt er, man solle

darauf verzichten, das kapitalistische Weltsystem zu verstehen versuchen.
Stattdessen präsentiert er Ethnografinnen und Ethnografen (und meiner Meinung nach

auch Historikerinnen und Historikern) die multi-sited-Forschung als einen Weg, mit
fachspezifischen Untersuchungsmethoden einen Beitrag zu unserem Verständnis
des kapitalistischen Weltsystems zu leisten. Er tritt ein für einen Wandel von einer

Ethnografie im Weltsystem zu einer Ethnografie des Weltsystems. Spezialistinnen
und Spezialisten mit konkretem lokalem Bezug wie Historikerinnen und Ethnografen,

schlägt Marcus vor, sollten sich an der Bildung von Theorie beteiligen, anstatt sie

bloss anzuwenden (oder abzulehnen).
Ein derartiger theoriebasierter Ansatz drängt sich insbesondere für eine transnationale

Geschichtsschreibung auf, die von Regionen handelt, deren Beziehungen
durch ungleiche Machtverhältnisse charakterisiert sind. Dazu zählen Studien, die

sich unter anderem mit europäischen Kolonisatorinnen und Kolonisatoren in Afrika
befassen. Aufgrund meiner eigenen Erfahrungen bei Präsentationen meiner Arbeiten

vor Expertinnen und Experten in afrikanischer, europäischer oder US-amerikanischer
Geschichte kann ich - zu meinem grossen Bedauern - versichern, dass bei vielen
Nicht-Afrika-Historikerinnen und -Historikern der Geist von Hugh Trevor-Roper
weiterlebt, ja gar aufblüht. Die berüchtigte Herabwürdigung der afrikanischen Geschichte

als Untersuchung von «nutzlos rotierenden wilden Stämmen in malerischen, aber

unbedeutenden Ecken der Welt»24 würde wohl selbst dem grössten Eurozentriker die

Schamröte ins Gesicht treiben. Doch die typische Antwort von Nicht-Afrika-Historikerinnen

und -Historikern darauf wäre, man müsse die rassistischen Diskurse in

Europa untersuchen, die dieser Aussage zugrunde liegen, und nicht die afrikanische

Geschichte, die sie zu verschleiern sucht. Einerseits sollte es in unserem Beruf so
sein: Europahistoriker erforschen Europäer und Afrikahistoriker erforschen Afrikaner.
Rassismus ist ein essenzieller Teil der europäischen Kultur und daher ein wesentliches

Thema für Untersuchungen und Kritik. Andererseits reproduziert gerade diese

disziplinare Stmktur die imperialen Wissensstmkturen und vermag sie deswegen nur
unzureichend zu erklären.

Dass einige Europaspezialisten und Amerikanistinnen Mühe haben, die Bedeutung
afrikanischer Geschichten für ihre eigenen Forschungsthemen zu erkennen, ist
teilweise einfach ihr Pech - und vielleicht brauchen sich Afrikanistinnen und Afrikanisten,

die sich nicht mit transnationaler Geschichte befassen, keine Sorgen zu machen

(ausser wenn es für die Institutionen Zeit wird, neue Hochschulfächer zu schaffen,

24 H. Trevor-Roper, The Rise of Christian Europe, London 1965, S. 9.



261

und Studierende — selbst wenn es ihnen nicht immer bewusst ist - sich mehr Kurse
in afrikanischer Geschichte wünschen). Aber weil viele der Nicht-Afrika-Historikerinnen

und -Historiker - die in den USA 95 % aller Geschichtsprofessorinnen und

-Professoren ausmachen - nicht imstande sind, afrikanische Geschichte innerhalb der

transnationalen Geschichte wahrzunehmen, lesen sie diese als imperiale Geschichte,
wobei Afrika vor allem als Hintergrund für europäische Erzählungen dient.25

Die methodologische Herausforderung, eine transnationale Geschichte zu schreiben,
die Afrika (und viele weitere Regionen) umfasst, hat augenscheinlich eine strukturelle
Basis in den anhaltenden weltweiten politischen und wirtschaftlichen Ungleichheiten.
Der ägyptische Forscher Anouar Abdel-Malek schrieb über Orientalismus bereits
15 Jahre vor Edward Said, und er meinte, dass die Passivität, welche die westliche
Wissenschaft Araberinnen und Arabern oft zuschreibt, mit dem Sieg der antikolonialen

Kämpfe im Nahen Osten, in Afrika und in Lateinamerika ein Ende haben würde.26

Doch die theoretische Kritik des Orientalismus und anderer eurozentrischer Wissensformen,

wie die Philosophie in Theodor W. Adornos Urteil von 1966, «die einmal
überholt schien, erhält sich am Leben, weil der Augenblick ihrer Verwirklichung
versäumt ward» - oder weil dieser Moment vielleicht noch nicht gekommen ist.27 In

jedem Fall bietet Philosophie - oder Theorie - Historikerinnen und Historikern von
transnationaler Geschichte Hilfsmittel, um in ihrer Forschung globale Ungleichheiten
nicht zu reproduzieren, sondern vielmehr zu erklären. Diese Hilfsmittel sollten alle

Historikerinnen und Historiker berücksichtigen, doch wer sich mit transnationaler

Geschichte beschäftigt, für den oder die sind sie dringend notwendig.
Trotz aller Vorteile, die der empirische Ansatz der Geschichtsschreibung - auch der

multi-sited historiography - bringt, trägt er doch dazu bei, imperiale Hierarchien in
unserer Disziplin zu reproduzieren: Historikerinnen und Historiker, wie auch ihre

Subjekte, leben in einer durch eine Reihe von Hierarchien strukturierten Welt, und

es ist einfach, diese in der Vergangenheit als natürlich gegeben anzusehen, so wie es

die vorherrschende Macht notwendigerweise in der Gegenwart tut. In einigen Fällen
haben diese grossen Ungleichheiten spezifische Auswirkungen auf die Archive, die

von Historikerinnen und Historikern genutzt werden. So scheinen Dokumente von
und über Europäerinnen und Europäer, archiviert von solchen, die empirisch
zuverlässigeren Wahrheiten zu enthalten als Dokumente aus afrikanischen Archiven oder

gar Quellen der Oral History.28 Eine solche epistemologische Naivität hat in keinem

25 Vgl. Abb. 3: Proportion of listed faculty specializing in geographic region, 1975 to 2005, in: R. B.
Townsend, What's in a label? Changing patterns of faculty specialization since 1975, in: Perspectives.

Newsletter of the American Historical Association 45/1 (2007), S. 7.

26 A. Abdel-Malek, Orientalism in crisis, in: Diogenes 11/44 (1963), S. 103-140.
27 T. W. Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt am Main 1966, S. 13.

28 N. Kodesh, History from the healer's shrine: genre, historical imagination, and early Ganda history,
in: Comparative Studies in Society and History 49/3 (2007), S. 527-552.



262

historischen Fachgebiet Platz, doch sie ist in besonderem Masse verheerend, wenn
sie Strukturen der Ungleichheit verdinglicht, statt sie zu erklären.

Theorie hilft uns hier, weil sie die Unmittelbarkeit von empirischer Erfahrung infrage
stellt - ein Attribut, das einige Historikerinnen und Historiker dazu veranlasst hat,
Theorie abzulehnen. Doch wenn wir Empirie mit Theorie verknüpfen, zwingen wir
uns auch, uns ausserhalb dessen zu bewegen, was Joan Scott zu Recht als «Evidenz

der Erfahrung»29 kritisiert hat. Diese Erfahrung schliesst die unmittelbare Wahrnehmung

von Historikerinnen und Historikern sowie die der von ihnen untersuchten

Individuen mit ein - und diese Erfahrung ist immer ideologisch konditioniert. Theorie

macht Historikerinnen und Historiker zumindest empfänglich für die «überlegte
Verwirrung aller Sinne», die Arthur Rimbaud einem befreundeten Dichter nahegelegte.30

Transnationale Ansätze können zudem helfen, einer Gefahr vorzubeugen, auf die

Dipesh Chakrabarty und viele andere hingewiesen haben: dass nämlich Theorie allen

lokalen Geschichten, auf die sie angewendet wird - ob europäischen oder anderen -,
eurozentrische Kategorien aufzwingt. Dies hat Chakrabarty nicht davon abgehalten,

Theorie anzuwenden, und seine Arbeit ist eines der wichtigsten Beispiele für einen

reflektierten und kritischen Umgang mit Theorie.31 Theorie kommt nicht einfach aus

dem Nichts, sondern von spezifischen Orten, und eine multi-sited historiography
kann deshalb auf einer einzigen historischen Ebene zusammenbringen, was andere

Ansätze eher in abstrakte Theorie und konkrete Wirklichkeit auseinanderdividieren.

Theorie, wie das Globale in der Darstellung von Marcus, wird zu einer «emergenten
Dimension» der multi-sited historiography und nicht zu einem Hauptprinzip, das

über der Geschichte steht.

Zwei sehr hilfreiche Theoriegebäude - die marxistische politische Ökonomie und die

von Michel Foucault und anderen vertretene Biopolitik -, die sich aus den überaus

transnationalen Begegnungen zwischen Europa, Afrika und den beiden Amerikas

herausbildeten, interessieren mich speziell. Wir müssen keines dieser beiden Theoriegebäude

als nicht generalisierbare Artefakte einer europäischen Moderne verwerfen.

Stattdessen können wir Historikerinnen und Historikern folgen, die sich mit Afrika
und afrikanischen Diasporagemeinschaften auseinandersetzen, um diese Moderne

in einer atlantischen Geschichte zu verorten, deren Basis nicht in der industriellen
Gesellschaft Grossbritanniens liegt, sondern vielmehr in Kämpfen gegen die Sklaverei

und andere Formen der Unterdrückung - nicht nur in Europa, sondern auch in Afrika

29 J. W. Scott, The evidence of experience, in: Critical Inquiry 17 (1991), S. 773-797.
30 Arthur Rimbaud and Paul Demeny, 15. Mai 1871, in: Rimbaud, Complete Works, Selected Letters.

A Bilingual Edition, hg. von S. Whidden, übers, von W. Fowlie, Chicago 2005, S. 377.

31 Chakrabarty (wie Anm. 19). Für eine Antwort, die Theorie befürwortet, vgl. V. Chibber, Postco¬

lonial Theory and the Specter of Capital, London 2012. Meine Verteidigung von Theorie weicht

von derjenigen Chibbers ab.



263

und den beiden Amerikas.32 Sowohl die politische Ökonomie als auch die Biopolitik
haben nachweisbare Wurzeln in Afrika und afrikanischen Diasporagesellschaften.
Mehr noch: Sie waren keine aus afrikanischem «Rohmaterial» geformten europäischen

Theorien. Vielmehr entwickelten sie sich - und entwickeln sich noch - in

Dialogen, die Europäerinnen, Afrikaner und Amerikanerinnen einschliessen.

Der Fetisch - nicht nur im Marxismus, sondern auch in der Psychoanalyse ein

Kernkonzept - war bereits Gegenstand einer beispielhaften Untersuchung von William
Pietz. Das Konzept des Fetischismus entstand, laut Pietz, im 16. Jahrhundert und

vermittelte gleichzeitig das Zusammentreffen «radikal unterschiedlicher sozialer

Ordnungen» an der Küste Westafrikas ab dem 16. Jahrhundert - «des christlichen
Feudalismus, der afrikanischen Verwandtschaft und des merkantilistisch-kapitalis-
tischen Systems».33 Die Sklaverei hatte auch in der Folge eine besonders wichtige
Vermittlungsfunktion zwischen Afrika, Europa und den beiden Amerikas, nicht nur
in der Ökonomie der Ausbeutung, sondern auch in Politik und Kultur. Karl Marx
beschäftigte sich aktiv mit der Frage der Sklaverei - zumindest ab den 1840er-Jahren,
als er den französischen Sozialisten Pierre-Joseph Proudhon scharf kritisierte, weil
dieser von Lohnsklaverei statt von eigentlicher Sklaverei in Brasilien, Surinam und

in den Vereinigten Staaten sprach.34 Marx' Interesse am Kampf gegen die Sklaverei
in den USA - vor allem während des Sezessionskriegs - formte viele seiner Konzepte
und politischen Strategien. Die afroamerikanische Antisklavereipolitik muss deshalb

als afrikanischer Beitrag zum Marxismus gewertet werden, auch wenn sie aus einer
Zeit stammt, bevor die afrikanischen Beiträge zum Marxismus zu zahlreich wurden,
um sie einzeln aufführen zu können.35

In ähnlicher Weise lässt sich argumentieren, dass die biopolitische Analyse ihren

Ursprung in Begegnungen, vermittelt durch Sklaverei, zwischen Europa, Afrika und

32 Die Literatur ist zu umfangreich, um hier vollumfänglich zitiert werden zu können. Wichtig für
mich sind I. Baucom, Specters of the Atlantic. Finance Capital, Slavery, and the Philosophy of
History, Durham NC 2005; P. Linebaugh, M. Rediker, The Many-Headed Hydra. Sailors, Slaves,
Commoners, and the Hidden History of the Revolutionary Atlantic, London 2000; Palmié (wie
Anm. 21). Vgl. insbesondere Palmiés Definition von atlantischer Moderne auf S. 15.

33 W. Pietz, The problem of the fetish, I, in: RES. Anthropology and Aesthetics 9 (1985), S. 5-17,
insbesondere S. 6 f. Vgl. auch ders., The problem of the fetish, II. The origin of the fetish, in: RES.

Anthropology and Aesthetics 13 (1987), S. 23^15; ders., The problem of the fetish, Ilia. Bosnian's
Guinea and the Enlightenment theory of fetishism, in: RES. Anthropology and Aesthetics 16 1988),
S. 105-123; E. S. Apter, W. Pietz (Hg.), Fetishism as Cultural Discourse, Ithaca NY 1993.

34 Brief von Karl Marx, Brüssel, an Pawel Wassiljewitsch Annenkow, Paris, 28. Dez. 1846, in: Karl
Marx, Friedrich Engels Gesamtausgabe III/2, Berlin 1972, S. 70-80.

35 In meiner eigenen Forschung untersuche ich laufend die Beziehung zwischen dem Marxismus und
dem Kampf gegen die Sklaverei. Zu diesem Thema vgl. auch K. Anderson, Marx at the Margins.
On Nationalism, Ethnicity, and Non-Western Societies, Chicago 2010. Für eine wichtige Arbeit
über die breitere Tradition vgl. C. J. Robinson, Black Marxism. The Making of the Black Radical
Tradition [1983], Chapel Hill NC 2000.



264

den beiden Amerikas hatte.36 Der zentrale Begriff ist hier der «soziale Tod». Obwohl

er zu Recht als unvollständige und sogar irreführende Erklärung für die Sklaverei

kritisiert wird, entsprang er nichtsdestotrotz transatlantischen Diskussionen über die
Sklaverei und ist nach wie vor ein wichtiger Bestandteil atlantischer Sozialtheorie.
Orlando Pattersons Publikation Slavery and Social Death - mittlerweile ein

Standardwerk - ortet die Wurzeln des Konzepts in der Dialektik von Herr und Knecht
in Hegels Phänomenologie des Geistes von 1832.37 Susan Buck-Morss wiederum
sah in Hegels Text den Versuch des deutschen Dialektikers, mit der Haitianischen

Revolution klarzukommen.38 Hegel war jedoch nicht der Erste, der die Sklaverei

mit dem Tod verknüpfte. Die Vorstellung von Sklaverei als einer Form des Todes

oder des suspendierten Todes erscheint auch in der Figur des Zombies in Dahomey,
Haiti und anderen Orten der atlantischen Sklaverei.39 Das Verständnis bestimmter

Formen von sozialer Macht durch das Konzept des nackten Lebens, von politisch
unqualifiziertem Leben als einer Form von belebtem Tod, haben zwei Theoretiker —

der Italiener Giorgio Agamben und der Kameruner Achille Mbembe - vielleicht am
deutlichsten zum Ausdruck gebracht. Dieses Thema behandeln aber auch die Werke
des Haitianers René Depestre und Werke von Europäerinnen und Europäern wie
Hannah Arendt, Primo Levi, Michel Foucault und vielen anderen.40 Wie die politische
Ökonomie des Marxismus liefert auch die biopolitische Analyse wichtige Methoden

und Konzepte zur Ausarbeitung von transnationaler Geschichte, die auch Afrika
umfassen, zum Teil, weil sie afrikanischer Geschichte entsprang. Diese Theorien

ermöglichen Ansätze für eine atlantische Geschichte, sind zugleich Primärquellen
für ebendiese und bieten zudem atlantische Sichtweisen mit grossem Potenzial für
nicht- oder antiimperiale Ansätze.

Transnationalismus hat sowohl als historischer als auch als theoretischer Ansatz
Historikerinnen und Historikern, die sich mit Europa oder anderen kolonisierenden Staa-

36 Es gibt noch keine Darstellung dieses Prozesses, die derjenigen von William Pietz über den Fetisch

gleichwertig ist. Ich beschäftige mich aktuell mit diesem Thema.
37 O. Patterson, Slavery and Social Death. A Comparative Study, Cambridge MA 1982. Eine wichtige

Kritik dieses Konzepts, die nichtsdestotrotz die grosse Bedeutung des Todes in der Sklaverei
herausstreicht, ist V. Brown, Social death and political life in the study of slavery, in: The American
Historical Review 114/5 (2009), S. 1231-1249. Noch wirkungsvoller als Hegels Phänomenologie
des Geistes war A. Kojève, Introduction to the Reading of Hegel. Lectures on the Phenomenology
of Spirit [1947], hg. von A. Bloom, übers, von J. H. Nichols Jr., Ithaca NY 1980.

38 S. Buck-Morss, Hegel and Haiti, in: Critical Inquiry 26/4 (2000), S. 821-865.
39 Vgl. insbesondere J. Dayan, Haiti, History, and the Gods, Berkeley CA 1995, S. 36-39.
40 G. Agamben, Homo Sacer. Sovereign Power and Bare Life [1995], übers, von D. Heller-Roazen,

Palo Alto CA 1998; J.-A. Mbembe, Necropolitics, übers, von L. Meintjes,in: Public Culture 15/1

(2003), S. 11-40; R. Depestre, Hadriana dans tous mes rêves. Roman, Paris 1988; J. Dayan, France
reads Haiti: an interview with René Depestre, in: Yale French Studies 83 (1993), S. 136-153;
H. Arendt, The Human Condition [1958], Chicago 21998; M. Foucault, The History of Sexuality.
Vol. 1: An Introduction [1976], übers, von R. Hurley, New York 1990; P. Levi, Survival in Auschwitz.

The Nazi Assault on Humanity [1958], übers. S. Woolf, New York 1993.



265

ten beschäftigen, einiges zu bieten, insofern sie - ebenso wie ihre Kolleginnen und

Kollegen der afrikanischen Geschichte - mit der imperialen Geschichtsschreibung
brechen. Was Transnationalismus Afrikaspezialistinnen und -Spezialisten zu bieten

hat, mag weniger offensichtlich sein. Viele von ihnen waren bereits Transnationalis-
tinnen und Transnationalisten Jahrzehnte bevor andere Vertreterinnen und Vertreter

der Geschichtswissenschaft begannen, sich so zu bezeichnen. Transnationalismus

eröffnet neue Möglichkeiten der Zusammenarbeit zwischen Afrika-, Europa- sowie

anderen Historikerinnen und Historikern. Doch wie uns die imperiale Geschichte

zeigt, ist eine Zusammenarbeit nicht immer für alle Parteien von gleichem Nutzen.
Ich würde nie dafür eintreten, dass die afrikanische Geschichte oder irgendein anderes

historisches Teilgebiet sich in eine allgemeine transnationale Matrix auflösen sollte.
Dies nicht nur, weil viele Nicht-Afrika-Historikerinnen und -Historiker - trotz
deutlicher Fortschritte in der Loslösung vom Eurozentrismus - afrikanische Geschichten

weiterhin marginalisieren, sondern auch um der transnationalen Geschichte willen:
Wenn ich nicht von den Afrikanisten gelernt hätte (ebenso wie von den Amerikanistinnen

und den Europaspezialisten), hätte ich nicht auf transnationaler Ebene arbeiten

können. Andererseits sollten Historikerinnen und Historiker der transnationalen
Geschichte ebenfalls die Zusammenarbeit suchen und nicht bloss Touristinnen oder

Touristen sein. So können sie Beiträge zur afrikanischen Geschichte leisten, indem
sie neue Erkenntnisse aus den europäischen, amerikanischen und anderen Archiven

einbringen, indem sie ein Terrain bereiten, auf dem historiografische Methoden
verschiedener Subdisziplinen sich gegenseitig befruchten, und indem sie als Doppel-

oder Dreifachagentinnen und -agenten fungieren, um jede Subdisziplin, mit der

sie sich befassen, zum Nutzen der anderen und natürlich auch zum eigenen Nutzen

«auszuspionieren».

Erstpublikation: Andrew Zimmerman, Africa in Imperial and Transnational History: Multi-Sited
Historiography and the Necessity of Theory, in: The Journal of African History 54/3 (2013),
S. 331-340. Copyright bei Cambridge University Press.

Übersetzung: Ruedi Häuptli, mit leichten Veränderungen durch den Autor sowie lektoriert von
Christa Wirth und Nadja Schomo




	Afrika in imperialer und transnationaler Geschichte : multi-sited historiography und die Notwendigkeit von Theorie

